hough.



ИЗДАНІЕ БРАТСТВА ПРЕП. СЕРГІЯ И ГЕРМАНА.

Nº 1.

1 ЯНВАРЯ.

1926 г.

Подписная плата: на годъ — 15 ф. м. и на полгода — 8 ф. м. Заграницу: на годъ — 20 фин. марокъ и на полгода — 10 фин. мар. (въ любой иностранной валють по курсу дня).

курсу дня). Адресъ редакціи: Sortavala, Utrennaja Zarja — toimitus. Адресъ конторы: Sortavala, pastori A. Kasanskij. ГЛАВНЫЙ РЕДАК-ТОРЪ ПРОТОІЕРЕЙ

с. окуловъ

Журналъ выходитъ 1-го числа каждаго мъсяца, въ объемъ 8 страницъ.

Плата за объявленія на послѣдней страницѣ: по 1 м.  $25~\mathrm{n}$ . за квадр. см.

## **Благослобеніе**

## Епископа Германа журналу "Утренняя Заря".

水

Привътъ Тебъ и благословеніе, "Утренняя Заря"!

Два года я ждалъ тебя . . . Теперь твой первый лучъ проръзалъ небосклонъ многострадальной Православной церкви тысячеозерной Финляндіи.

Привътъ тебъ и благословеніе!

Разгорайся! Свътись и согръвай! Мракъ невъдънья и лжи и тьму порока, — все яркимъ свътомъ освъщай! Лазурь небесъ святыхъ — чертоговъ Отчихъ, и сладость ангельскаго пънія и славу райскую и радость ты намъ, затертымъ жизнью пошлой, открывай и возвъщай, и тъмъ апостольство свое вънцемъ изъ благодарности людской увънчай!

Привътъ тебъ и благословеніе!

## Духъ Святый Божій.

(На текстъ евангельскаго чтенія на молебнъ на Новый Годъ.1)

Однажды, когда Спаситель вошелъ, по обыкновенію, въ день субботній въ синагогу и сталъ читать, Ему подали книгу пророка Исаіи и Онъ, раскрывъ книгу, прочелъ изъ 61:ой главы: »Духъ Господень на Мнѣ и.т.д.» (ст. 1—2) и, окончивъ чтеніе, сказалъ: »Нынѣ исполнилось писаніе сіе, слышанное вами», — и полилась богодухновенная рѣчь Помазанника Духа Господня, такая рѣчь, что »всѣ дивились словамъ благодати, исходившимъ изъ устъ Его и говорили: »Не Іосифовъ-ли это сынъ (т.е. неученый)!»

Что это за »Духъ Господень», который былъ на Христъ Іисусъ?

Это былъ Духъ Божій, третье лицо Божества, — тотъ могущественнъйшій Духъ, дъйствующій въ необъятной, необозримой и непостижимой вселенной, который далъ, и понынъ даетъ, всему жизнь и котораго мы называемъ »жизни подателемъ», 2) »животворящимъ», 3) — все »проницающимъ», 4) — »вездъ сущимъ и вся исполняющимъ», 5)

Особенное значеніе благодатная сила Св. Духа имъетъ въ духовной жизни человъка. Только пребываніе въ человъкъ Духа Божьяго поднимаетъ его надъ уровнемъ животнаго царства и постепенно приближаетъ къ области духовнаго міра, къ ангеламъ. Люди имъютъ свободную волю и могутъ свободно избирать — какъ цъль своей жизни — добро или зло, свътъ или тьму. Воля однихъ склоняется къ матеріальному, къ устроенію своей земной жизни наиболѣе удобно и пріятно, и желанія ихъ совпадають съ желаніями богачей, обрисованныхъ Христомъ въ евангельскихъ притчахъ. Ихъ очи — долу . . . Они пресмыкаются по землъ . . . Другая группа человъчества вперяетъ взоры въ высь, ихъ духъ тянется не за »мясами египетскими», а ищеть жизни духовной, порывается горъ и жадно всасываетъ, впитываетъ въ себя бдагодатную силу Св. Духа. Эти люди ни во что, въ »уметы» вмѣняя матеріальныя блага земли, богатьють духомь и, не имъя часто »гдъ главу подклонити», поражають человъчество силою слова, духовнымъ авторитетомъ и чудными дълами. Это все — плоды Св. Духа въ нихъ. Такъ Христосъ, который по человъчеству рось какъ сынъ простого плотника захолустнаго городка Назарета, и который наученъ быль только грамотъ, когда въ синагогъ началъ говорить, то »вст дивились словамъ благодати, исходившимъ изъ устъ Его.» То же повторялось и повторяется поднесь среди послъдователей Христа, озаренныхъ благодатію Святаго Духа.

Святые пророки и апостолы повъдали намъ о Святомъ Духъ, что онъ »сходитъ на людей», в) »почиваетъ

на нихъ», <sup>7</sup>) »живетъ» въ нихъ, <sup>8</sup>) »наставляетъ на всяку истину», <sup>9</sup>) »подкрѣпляетъ», <sup>10</sup>) »напоминаетъ» забытое, <sup>11</sup>) »открываетъ» невѣдомое, <sup>12</sup>) »провѣщаваетъ» черезъ людей, <sup>18</sup>) даетъ разные духовные дары, <sup>14</sup>) »поставляетъ» пастырей Церкви, <sup>15</sup>) »посылаетъ» на служенія, <sup>16</sup>) говорить черезъ насъ въ нужныхъ случаяхъ, <sup>17</sup>) направляетъ волю и мысль людей во благо имъ, или ближнимъ, <sup>18</sup>) утѣшаетъ» насъ <sup>19</sup> и. т. д. Такимъ образомъ, Духъ Святой есть воистинну »сокровище благихъ» <sup>20</sup> и Имъ, подлинно, »всяка душа живится. <sup>91</sup> Отъ изобильнаго присутствія благодати Святаго Духа въ человѣкъ даже простецъ-человѣкъ бываетъ мудрѣе, дальновиднѣе и вліятельнѣе ученѣйшихъ людей своего вѣка. Живя во Святомъ Духѣ, человѣкъ пріобщается къ высшему міру и черпаетъ оттуда высшую мудрость и знаніе будущаго.

Іисусъ Христосъ, Сынъ Божій, добровольно вочеловъчившійся, безъ сомнънія, имълъ въ себъ полноту благодатныхъ силъ Святаго Духа и Онъ могъ свидътельствовать о Себъ: »Духъ Господень на Мнъ.» Вся свътлая, святая жизнь Спасителя, отъ яслей до горы Елеонской, протекшая при условіяхъ самой крайней бъдности, но замъчательная по силъ, вліянію и результатамъ Его духовнаго дѣланія, ярко рисуетъ намъ всю красоту и привлекательность жизни человъка, на которомъ почиваетъ »сокровище благихъ» — Духъ Святой животворящій. Отсюда понятно, почему ближайшій къ современной эпохѣ подвижникъ Серафимъ Саровскій смѣло говорить, что цѣль жизни каждаго человъка должна заключаться въ стяжаніи Духа Святаго Божьяго. Нынъ, да и почти всегда, наибольшая часть человъчества, подавленная матеріализмомъ жизни, фактически ставила цѣлью жизни либо познанія, либо сытность и наслажденіе. Но подвижники духа относили эти цъли жизни на задній планъ (согласно завъту Спасителя: »не пецытеся . . .»), находя пріобрътеніе Духа Святаго Божьяго наивысшымъ благомъ для человъка. Преподобный Серафимъ Саровскій поясняєть, что стяжаніе Духа Святаго Божьяго есть пріобрътеніе, есть достиженіе того, что Духъ Святой вселяется въ души наши. Когда сосудъ человъческое сердце, его духъ, очищенъ отъ скверны, и чувства сердца перевоспитаны и развита энергія, направленная къ ощущеніямъ высшыхъ святыхъ чувствованій, когда воля закалена въ борьбъ со зломъ и влекома къ добру и святости, тогда въ переплавленное въ своихъ чувствахъ сердце человъка вселяется Святой Духъ. Онъ можеть озарить своею благодатію всего человѣка. Это озареніе можеть совершиться, какъ блескъ олніи, за которымъ никакой умъ человъческій поспъть не можеть. И ощущенія эти такъ необятно радостны, такъ безконечно интенсивны и поглощающи, что составляють все въ жизни человъка духовнаго уклада. Состояніе »рожденія духомъ» несоизмъримо съ наслажденіями отъ познаванія и познанія. «Состояніе это», — говорить епископъ Феофанъ Затворникъ, — »не можеть равняться никакому естественному восторгу. Оно исключительно и только прикосновеніемъ Господа къ душъ испытывается.» Таково стяжаніе Духа Святаго Божьяго. Иногда отъ этого стяжанія Духа Святаго Божьяго является и познаніе, но это уже является какъ слъдствіе, а не какъ цъль.

Желая выяснить великую пользу общенія человъческаго духа съ Духомъ Божіемъ и приблизить сіе къ пониманію людей, люди духа уподобляли дъйствія благодатной силы Святаго Духа на духъ человъка видимымъ явленіямъ природы. По нимъ, Духъ Божій подобенъ вътру, который оздоровляетъ воздухъ, приводить въ движеніе мельницы, а въ тихомъ в'яніи напоминаетъ о любви Божіей. Онъ подобенъ солнцу, оживляющему природу, — огню, согрѣвающему, дѣлающему пищу удобоваримою, движущему машину, очищающему руду отъ шлака, — маслу, утишающему боль, поддерживающему свътъ, — маяку, указывающему путь кораблямъ, — освъжающей росъ на знойномъ востокъ и т.д. »Въ царствъ благодати безъ Духа — я сухая и истощенная вещь,» — говоритъ нъкто, -- »томлюсь, вяну, умираю. Но, какъ природу оживляеть роса, такъ освъжаеть меня въяніе Духа. Я сразу дѣлаюсь полонъ жизни и стремленій, силенъ, возвышенъ. Духъ приноситъ мнъ жизнь и съ нею все потребное. А безъ Животворящаго ничто не имъетъ для меня значенія: слушаю, читаю, молюсь, пою, хожу къ литургіи — и не нахожу въ этомъ благословенія, пока не оросить меня въяніе Духа. Тогда всякое посредство становится пріятнымъ и благотворнымъ.»

»Безъ Духа Божьяго мы похожи на судно, которое приливомъ поднято на берегъ и оставлено тамъ недвижнымъ, пока не подниметъ его новый приливъ воды и не увлечетъ за собою въ море. Безъ Духа мы подобны кораблю, стоящему во льдахъ Ледовитаго океана. Пока Духъ не повъетъ тепломъ въ нашей душъ, мы неподвижны, холодны, безотрадны, безсильны, безжизненны. Подъ бълымъ покровомъ зимы замираетъ растительность, но когда весна повъетъ своимъ живительнымъ духомъ, земля сбрасываетъ свою бълую мантію, одъвается въ разноцвътную одежду, распухаютъ почки, распускаются цвъты.»

Духъ Святый Божій, жизнь подающій, не можеть остаться подъ спудомъ въ человѣкѣ, Онъ не можеть остаться незасвидѣтельствованнымъ. Дары Духа проявляются во внѣ: «Аще живемъ Духомъ, Духомъ и да ходимъ», 22) т.е. внутренняя одухотворенность должна проявлятья въ соотвѣтствующихъ внѣшнихъ выраженіяхъ. Присутствіе серебра въ колоколѣ узнаютъ по звуку, а не по увѣренію продавца. Такъ и свидѣ-

тельство о нашей духовности должно быть не внъшнее, а внутреннее, отражающееся во внъшнемъ. Въ чемъ же? По апостолу, »плоды Духа суть любовь, радость, миръ, долготерпѣніе, благость, милосердіе, въра, кротость, воздержаніе». 23) Но пропитанность человъка благодатною силою Святаго Духа не только выявляется во внъ въ обаятельной интонаціи его голоса, въ чистотъ взгляда, въ радостной улыбкъ, въ мягкомъ обращеніи и въ чудныхъ дѣлахъ любви и милосердія, — иногда оно проявляется во внъ и ярковидимымъ образомъ. Такъ, напримъръ, когда Серафимъ Саровскій разговаривалъ въ лѣсу въ пасмурный день со своимъ другомъ М. о силъ молитвы, о Богъ и благодати Святаго Духа и когда г. М. настойчиво просиль объяснить ему, какимъ образомъ узнать ему, что онъ находится въ благодати Духа Святаго, Серафимъ Саровскій, взявъ г. М. за плечи, сказалъ: »Мы оба теперь, батюшка, въ Духъ Божіемъ съ тобою» и вдругъ преобразился такъ, что г. М. не могъ смотръть на него, потому что изъ глазъ его молніи сыпались и лицо сдълалось свътлъе солнца. Г. М. такъ описываеть состояніе Серафима и свое: »Представьте себъ въ серединъ солнца, въ самой блистательной яркости его полуденныхъ лучей, лицо человъка съ вами разговаривающаго. Вы видите движеніе устъ его, мъняющееся выражение его глазъ, слышите его голосъ, чувствуете, что кто-то васъ руками держить за плечи, но не только рукъ этихъ не видите, не видите ни самихъ себя, ни фигуры его, а только свъть ослъпительный, простирающійся далеко, на нѣсколько саженъ кругомъ, и озаряющій яркимъ своимъ свътомъ и снъжную пелену, покрывающую поляну, и снѣжную крупу, осыпающую сверху, и меня и великаго старца.» -- »Вы теперь и сами также свътлы стали, какъ и я самъ, сказалъ преподобный г-ну М., — вы сами теперь въ полнотъ Духа Божьяго, иначе вамъ нельзя было-бы и меня такъ видъть.» —

Дорогой читатель! »Исполняйтесь духомъ!» <sup>24</sup>) Наступившій Новый Годъ направляєть наши мысли на ревизію нашей жизни: »горѣ-ли имѣемъ сердца» или долу, пресмыкаемся-ли съ животными инстинктами по землѣ, или порхаемъ на крыльяхъ благодати Святаго Духа Божьяго въ сферахъ святыхъ настроеній?

Перевоспитаемъ чувства своего сердца, разовьемъ энергію, направленную къ ощущеніямъ высшихъ чувствъ, чтобы въ наши сердца вселилась высшая, могущественнъйшая всъхъ силъ благодать Святаго Духа, дабы намъ, свободнымъ отъ путъ гръха и тенстъ страстей (по апостолу: »Гдъ Духъ Господень, тамъ свобода»<sup>25</sup>), »водимымъ Духомъ Божіимъ, стать сынами Божіими!» <sup>26</sup>)

Пусть наступить для нась въ начавшемся году то блаженное время, когда мы могли-бы со святою радостью повъдать въ тайнъ сердца самому себъ: »Духъ Господень на мнъ», — и стать энергичными продолжа-

телями дъла Христова на землъ — благовъствуя нищимъ, исцъляя сокрушенныя сердцемъ, проповъдывая плъннымъ освобожденіе, слъпымъ прозръніе, отпуская измученныхъ на свободу, — словомъ, проповъдывая »лъто Господне благопріятное».

О Духъ Святый Божій, пріиди и вселися въ ны!

Епископъ Германъ.

1) Лук. 4: 16—22. 2) Мол. Св. Духу. 3) Ін. 16:13. 4) 1 Кор. 2: 10. 5) Мол. Св. Духу. 6) Дѣян. 10: 44; Лк. 1: 35; Чис. 24: 2; 1 Цар. 10: 10; 19: 20; 2 Пар. 15: 1. 7) 1 Петр. 4: 14; Пс. 59: 21; Іез. 37: 14; Чис. 11: 26; Ис. 11: 2; Пс. 32: 15; Мф. 12: 18. 8) І Кор. 3: 16. 9) Ін. 16: 13. 10) Рим. 8: 26. 11) Неем. 9: 30, 12) 1 Кор. 2: 10. 13) Дѣян. 9: 4. 14) 1 Кор. 12: 8—9. 15) Дѣян. 20: 28. 16) Пс. 48: 16. 17) Мф. 10: 20. 18) Іер. 51:11; Мф. 4: 1; Дѣян. 8: 29; 11: 12; 16: 7; 1 Петр. 1: 11. 19) Ін. 16: 7. 20) Мол. Св. Духу. 21) Ст. антиф. 4-го гласа. 22) Гал. 5: 25, 23) Гал. 5: 22-23. 24) Еф. 5: 18. 25) 2 Кор. 3: 17. 26) Рим. 8: 14.

公安长

### На новый годъ.

Творецъ Благій! Источникъ свъта! Ты благостью своей любви Вновь наступающаго лъта Вънецъ благослови!

Благослови и »церкви голосъ» — Чтобъ сей журналъ нашъ возрасталь, И созръвая въ спълый колосъ, Духовнымъ хлъбомъ всъхъ питалъ.

Пусть онъ послужить въ назиданье Для христіанъ, — какъ лучшій другъ, Врачуя скорби и страданья И исцъляя душъ недугъ.

Пусть »голосъ церкви» призываетъ Къ молитвъ и труду народъ, Въ сердца любовь и миръ вливаетъ, Какъ счастья прочнаго оплотъ.

Въ Финляндіи — странть свободной — Пусть будеть этоть »церкви глась» Для трудовой толпы народной Какъ отдыхъ встмъ въ досужій чась.

Сотрудникамъ же, — Боже правый — Ты благодать свою яви, Лишь для Твоей хвалы и славы Ихъ вразуми и вдохнови. О, Боже! Даруй имъ Ты силы На трудъ святой. Чтобъ сей журналъ И юноша и старецъ хилый Всегда съ любовію читалъ.

Пусть какъ маякъ во тьмъ горящій, Средь бурь житейскихъ и невзгодъ, Гласъ церкви нашей всъхъ скорбящихъ Къ себъ, какъ къ пристани, зоветъ.

Пусть служить нашь журналь залогомь Любви къ отечеству всегда; Съ Тобою же — всещедрымь Богомь — Кладемь начало мы труда.

Девизъ-же нашего журнала: Народа благо и покой; Чтобъ счастіе въ странть сіяло, Звъздою яркой, золотой.

Прими-же, Господи, моленье Твоихъ рабовъ, и не лиши Даровъ земныхъ насъ и спасенья Для пользы тъла и души.

Пребудь-же неразлучно съ нами, О Боже нашъ, и въ этотъ годъ, Да благодарными сердцами Тебя мы славимъ въ родъ и родъ.

Творецъ Благій! Источникъ свъта! О, даруй намъ благіе дни, И въ наступающее льто Спаси... помилуй... сохрани!!!

Валаамъ, 1 января 1926 г.

M—хъ B—iй.

\* \* \*

## Думы на новый годъ.

Думы мои, думы! Тяжело мнъ съ вами! Сижу одинъ и думаю. Завтра новый годъ! Каждый новый годъ — что лоттерейный билетъ. Можетъ быть въ наступающемъ году выигрышъ — на поприщъ жизни — счастье. Каждый новый годъ заставляетъ биться сердце въ предчувствіи чего-то новаго, хорошаго, неизвъстнаго. И въ жизни каждаго человъка замътенъ моментъ, когда, на переломъ стараго года, возникаетъ вопросъ: а можетъ въ будущемъ году и мой чередъ пришелъ? Можетъ быть и я найду то, къ чему стремлюсь — новое счастье? Конечно, въ нашъ въкъ люди больше того мнънія, что каждый человъкъ самъ кузнецъ своего счастья, но всетаки, чтобы тамъ ни говорили, въ душу каждаго человъка вложено предчувствіе неземной, сверхъ-естественной помощи.

Но какіе-же могуть быть думы о счасть у одинокаго бъженца? У человъка въ чужой странъ, безъ родныхъ, безъ знакомыхъ, у человъка, зарабатывающаго тяжелымъ трудомъ свой насущный хлѣбъ. Вспоминается прошлое: встрѣча новаго года при нормальныхъ условіяхъ жизни, среди семьи, дітей, братьевъ и сестеръ. Гдъ они теперь и какъ они встръчаютъ свой новый годъ? О многихъ изъ нихъ нътъ совсъмъ свъдъній, о другихъ свъдънія сбивчивы и непонятны. Конечно, не отнята и у бъженца способность върить, что можеть быть счастье улыбнется и ему, но пока дъйствительность не отрадна. И въ этотъ полуночный часъ невольно хочется подвести итогъ прошлому; хочется найдти въ своихъ убъжденіяхъ нъчто — на что можно было бы, въ тяжелую минуту жизни, опереться, найдти моральную поддержку. Куда идти, гдъ найдти покой и утъшеніе?

Отвътъ можетъ быть только одинъ! Нътъ иныя помощи, нътъ иныя надежды для христіанина, какъ — его религія — въра въ Бога. Христосъ для христіанина есть »Путь, Истина и Жизнь», и Спаситель всъхъ страждущихъ зоветъ къ себъ, говоря: »пріидите ко Мнъ вси.. и обрящете покой душамъ вашимъ.» И если вдуматься въ этотъ призывъ, то невольно отпадають всв запросы о земномъ счастьв. Потому что въра »едина есть на потребу» и »что за польза, если человъкъ пріобрътеть все что желаеть, а душу свою погубитъ?» Дъйствительно, чъмъ была-бы жизнь человъка безъ религіи! Всъ вопросы: кто онъ-человъкъ, откуда онъ, и зачъмъ онъ здъсь на землъ, — становятся понятными только при свътъ религіи. Во Христъ для христіанина »возсія свъть разума» (рожд. тропарь). Безъ религіи человъкъ былъ бы что челнъ безъ кормчаго. И не походить ли часто жизнь человъческая на застигнутую бурею лодку среди бурнаго моря. Эту лодку бросаеть непереставая по волнамъ, и каково было-бы находящемуся въ лодкъ, если бы для него не было никакой надежды найдти тихую пристань. Но, дойдя до пристани, — найдя вѣру, — человѣкъ находить себъ убъжище, куда не доходять ни шумъ вътра, ни бой бури. Въру, воспитанную съ дътства и провъренную сознательно, не могуть вырвать никакіе удары жизни, въ бъдствіяхъ она только закаляется. Въра въ Бога въ убъжденіяхъ человъка это — что главный рычагь въ машинъ. Главный рычагъ управляетъ всей машиной; такъ и въра христіанина является фундаментомъ всъхъ его убъжденій и налагаетъ извъстный отпечатокъ навесь укладъ его жизни. Больше всего въра направляетъ мысли человъка на познаніе самого себя, на познаніе своего »я». Въра открываетъ христіанину, что человъкъ самъ по себъ цѣнность, и отъ характера его отношеній къ окружающимъ людямъ зависитъ его собственный душевный покой. Въра открываетъ человъку, что счастье его кроется въ самомъ себъ. »Царствіе Божіе внутри васъ», говоритъ Христосъ. Воспитаніе человѣка, согласно вѣрѣ, примиритъ его со всѣми ненормальностями внѣшней жизни, придавая всему этому только переходное значеніе, и дастъ ему довольство своимъ внутреннимъ міромъ, — такъ называемый душевный покой. И пусть человѣкъ все потерялъ, что для него было дорого, но онъ пріобрѣлъ вѣру и чрезъ это сохранилъ чистую душу для Бога, онъ сохранилъ сокровище, которое »ни тля, ни моль не съѣстъ» и которое не отнимется отъ него, а будетъ постоянно съ нимъ, будетъ тѣмъ счастьемъ, о которомъ люди такъ мечтаютъ.

Пусть же новогоднимъ пожеланіемъ для всякаго христіанина — бъднаго, богатаго, здороваго, больного и т. п. — будетъ молитва къ Богу:

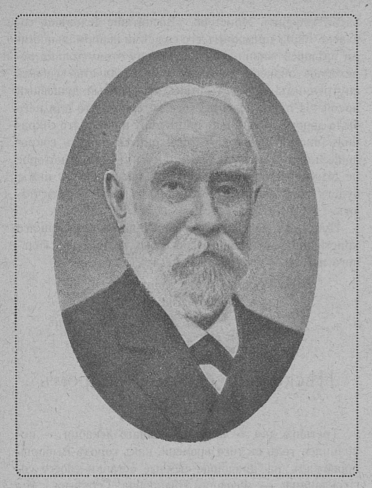
Боже, даруй въру, Съ върой жизнь легка.

Бъженецъ.

※ ※ ※

## Нѣсколько словъ о добромъ человѣкѣ.

Третьяго дня — 30-го минувшаго декабря — исполнился годъ съ того времени, какъ городъ Выборгъ провожалъ на кладбище земные останки своего согражданина — Феодора Ивановича Сергъева. Мы сказали: »городъ Выборгъ», т. к. въ этихъ проводахъ дъйствительно участвовалъ весь городъ, почти всъ его жители, безъ различія религіи, національности и сословія. Нужно было быть въ этотъ день въ Выборгѣ, нужно было своими глазами видѣть эти проводы, чтобы понять, что такое быль Феодоръ Ивановичъ, какъ много добра онъ сдълалъ и какъ много всеобщаго, глубокаго уваженія, любви и благодарности онъ вызвалъ къ себъ этою своею дъятельностью. Дъйствительно, трудно сказать, найдется ли въ Финляндіи такое религіозное, благотворительное или просвътительное учрежденіе, которое хотя бы разъ не получило помощи и поддержки отъ Феодора Ивановича. А сколько было отдъльныхъ, частныхъ лицъ, коимъ онъ помогалъ! Безъ преувеличенія можно сказать, что ихъ были не сотни, а тысячи. Одному онъ выдавалъ на старость ежемъсячную пенсію, другому открывалъ торговлю, третьему помогалъ продолжать образованіе, иного одъваль, еще иного пристраивалъ на мъсто, а чаще всего — просто помогалъ деньгами всѣмъ, кои въ тяжелую минуту жизни обращались къ нему съ просьбою о помощи. Много добра онъ сдълалъ и для нашей Финляндской Православной Церкви. Такъ, въ однихъ приходахъ онъ помогалъ строить и украшать храмы, въ другихъ жертвоваль на мъстныя просвътительныя нужды и т. д. Кромъ того, онъ систематично помогалъ и нашей



внутренней миссіи, ежегодно жертвуя для этого Братству преп. Сергія и Германа довольно значительныя денежныя суммы. Удивительно ли послѣ всего этого, что его похороны обратились въ грандіозное траурное торжество, подобнаго коему можетъ быть еще никогда и не было въ Выборгѣ.

Печальное торжество началось въ соборъ, отпъваніемъ тѣла усопшаго. Храмъ былъ переполненъ публикою, среди которой много было людей богатыхъ, но, казалось, еще больше было бъдняковъ, кои пришли сюда, чтобы сказать послъднее »спасибо» своему благодътелю. Посреди собора, окруженный лавровыми деревьями и вънками, быль установленъ массивный гробъ умершаго. За гробомъ стоялъ владыка Германъ, а по бокамъ мѣстное и пріѣзжее духовенство, вст въ бълыхъ, блестящихъ облаченіяхъ. Дивно пълъ соборный хоръ, и чувствовалось, какъ-то невольно чувствовалось, что происходившее отпъваніе было не холодно-торжественнымъ оффиціальнымъ церковнымъ обрядомъ въ честь богатаго усопшаго, обрядомъ, коихъ пишущему эти строки приходилось очень много видѣть, напр., въ Александро-Невской Лавръ, а что это былъ дъйствительно порывъ молитвы, что во время этого отпъванія изъ подъ сводовъ собора дъйствительно шло къ престолу Господнему много, очень много самыхъ жаркихъ, сердечныхъ, растворенныхъ слезами молитвъ объ упокоеніи души усопшаго . . . Но вотъ птви въ послъдній разъ пропъли »въчную память», гробъ закрыть и выносится на улицу, чтобы тамъ поставить его на похоронную колесницу . . . Большая предсоборная площадь вся переполнена народомъ. Это — море человъческихъ головъ, среди котораго нѣтъ возможности свободно сдълать иъсколькихъ шаговъ. Одни съ любопытствомъ смотрять на происходящее, другіе крестятся, иные платкомъ смахиваютъ набъжавшую слезу . . . Гробъ, наконецъ, установленъ на колесницу и похоронная процессія начинаеть медленно двигаться къ кладбищу . . . Нормальная жизнь городской улицы замерла: трамвайное и автомобильное движеніе прекратилось, на улицѣ нельзя найти ни одного свободнаго извозчика, т. к. всѣ они наняты для участія въ процессіи . . . Не только тротуары, но и самыя улицы переполнены густою толпою народа. И такъ до самаго кладбища . . . Начало процессіи уже подъѣзжаеть къ кладбищенскимъ воротамъ, а ея конецъ только-что вытажаетъ изъ города... Наконецъ, похоронная колесница остановилась, гробъ снять, на рукахъ снесенъ къ могилъ и послъ краткой литіи опущенъ въ склепъ. Началось возлагание вънковъ . . . Длинною, нескончаемою вереницею другъ за другомъ подходять къ могилъ разныя депутаціи и отдъльныя лица, произносять краткое прощальное привътствіе и возлагають на могилу вънки. За могилою съ обнаженными главами стоятъ сыновья усопшаго и отъ имени родственниковъ послѣдняго благодарять подходящихъ за память объ умершемъ. Это продолжается цълыхъ три часа. Много было вънковъ, очень много . . . Мы не знаемъ, сколько ихъ было счетомъ, но знаемъ, что уже наканунъ погребенія всъ городскія цвѣточныя торговли и оранжереи принуждены были прекратить пріемъ заказовъ на вѣнки, за невозможностью ихъ выполнить. Последній венокъ быль возложенъ уже тогда, когда ненастный, декабрскій день смѣнился сѣрыми и мглистыми зимними сумерками . . .

Все это было годъ тому назадъ. Теперь, въ годовщину этого событія, все вышеизложенное какъ то невольно воскресло въ нашей памяти, и намъ захотълось подълиться этими своими впечатлъніями съ тобою, — нашъ читатель, — въ надеждъ, что можетъ быть и ты, прочтя эти строки, сдълаешь крестное знаменіе и помолишься объ упокоеніи души раба Божьяго Феодора, этого — дъйствительно добраго человъка.

»Счастливы» — говорить намъ слово Божіе — »мертвые, умирающіе въ Господъ. Ей, говорить Духъ, они успокоятся отъ трудовъ своихъ, и дъла ихъ идуть вслъдъ за ними» (Откр. Іоанна, 14, 13).

Свящ. Н. Варфоломеевъ.

Редакція "Утренней Зари" даетъ своимъ подписчикамъ отвъты и разъясненія по вопросамъ церковнаго характера.





## Св. Іоаннъ Креститель.

Въ одеждъ верблюжьей, съ ремнемъ вокругъ стана, Съ лицомъ изможденнымъ отъ многихъ трудовъ, Подъ солнцемъ палящимъ у водъ Гордана Стоялъ вдохновенный Креститель Христовъ.

Съ младенческихъ лътъ пребывая въ пустынъ, Имъя лишь пищу акриды и медъ, Онъ встъмъ приходящимъ въщалъ въ Палестинъ: »Покайтесь... часъ близокъ... Мессія идетъ... Покайтесь... и гръхъ вашъ водою крещенья Во имя Христово омойте... И вновъ Вы будете чисты: Христосъ — всепрощенье. Онъ наша надежда и жизнь и любовь».

Толпою народной пестръла поляна. Стекались къ пророку изъ весей, градовъ . . . И всъхъ приходящихъ въ водахъ Гордана Крестилъ вдохновенный — Креститель Христовъ.

Изъ альбома монаха Викентія.

## Изъ переписки иноковъ.

Отть редакціи. Мы живемъ во время разныхъ церковныхъ реформъ и измѣненія церковныхъ взаимо-отношеній. И если всѣ подобнаго рода вопросы и событія интересуютъ насъ, — мірянъ и бѣлое духовенство, — то тѣмъ болѣе живой откликъ они, конечно, находятъ въ сердцахъ иноковъ, всецѣло отдавшихся служенію св. церкви и устроенію своего спасенія. Поэтому весьма интересно знать, какъ иноки относятся ко всѣмъ современнымъ событіямъ церковной жизни, какія чувства и размышленія эти событія у нихъ вызываютъ?

Намъ удалось получить рядъ писемъ, написанныхъ мѣстными и заграничными иноками, и освѣщающихъ этотъ вопросъ. Познакомимъ съ ними нашихъ читателей.

#### Письмо 1-е, изъ Москвы на Валаамъ.

»Братскій голось бывшимъ собратьямъ по въръ, а теперь оказавшимся инаковърующими о. о. (имена). Прошу Васъ, и умоляю Васъ, и убъждаю Васъ, и утверждаю Васъ, молю и прошу Васъ бросить этотъ путь новшества, который непріемлемъ для нашей православной церкви. Убъждаю и утверждаю Васъ, что не правъ Вашъ новый путь върованія, который лишаетъ благодати и царства небеснаго. Пока не поздно, вернитесь къ тъмъ овцамъ, которыя стоятъ на прямомъ пути къ Богу. Пишу Васъ не только свое мнѣніе о Вашемъ положеніи, но и совѣтъ мудрыхъ архипастырей и духоностныхъ отцовъ, которые ужасаются и удивляются Вашему поступку. Да и меня заставило и побудило Вамъ писать не что иное, какъ то, что я движимъ о Христъ къ Вамъ любовью. Еще и еще умоляю Васъ о. о. . . . бросьте все это новое и вернитесь на старое. Въдь на страшномъ судъ

Господнемъ Вы не сможете сказать что-либо себѣ во оправданіе. Я, грѣшный, прямо скажу Господу Богу: Всемилостивый Господи! Я этимъ моимъ собратьямъ говорилъ, и убѣждалъ ихъ, даже словами архипастырей и духоносныхъ отцовъ, но они не послушались. Значитъ Вы не сможете оправдаться своимъ незнаніемъ. Опомнитесь, прошу и умоляю Васъ, опомнитесь, пока не поздно! Простите, что не дѣлаю Вамъ привѣтствія: Вы инаковѣрующіе, а таковыхъ св. апостолъ запрещаетъ привѣтствовать. Совѣтская власть насъ не обижаетъ, за что мы ей благодарны. Вашъ доброжелатель, іер . . . (имя).»

Отвътъ на это письмо будетъ помъщенъ въ слъдующемъ номеръ.

# Новости мъстной церковной жизни. 60-льтіе прот. І. П. Аннинскаго.

Вчера исполнилось 60 лѣтъ отъ рожденія и. д. настоятеля Кексгольмскаго прихода, протоіерею о Іоанну Петровичу Аннинскому. Отецъ Іоаннъ родился 31 декабря 1865 года въ Тіурула. По окончаніи въ 1887 году полнаго курса въ с. петербургской духовной семинаріи, онъ въ теченіе одного года состоялъ учителемъ церковноприходской школы въ Гдовскомъ уѣздѣ Петербургской губерніи, а затѣмъ — 18 іюля 1888 — былъ назначенъ настоятелемъ Кексгольмскаго прихода, въ каковой должности состоитъ и понынѣ. За время своего служенія онъ былъ награжденъ всѣми знаками отличія, присвоенными лицамъ духовнаго званія, до палицы включительно, каковую получилъ 12 апрѣля 1922 года.

Совмъстно съ должностью настоятеля прихода, о. Іоаннъ состоялъ благочиннымъ сперва 3-го, а потомъ 4-го округа, и продолжаетъ состоять законоучителемъ въ Кексгольмскихъ народной и средней школъ.

Сердечно привътствуя о. Іоанна съ 60-лътіемъ, желаемъ ему еще много-много лътъ здравствовать на пользу близкаго его сердцу Кексгольмскаго прихода.

- Выборы настоятеля Палкеальскаго прихода назначены на 10 января с. г. подъ предсъдательствомъ прот. І. Аннинскаго. Кандидатами на означенную должность утверждены: нотарій Н. Казанскій и священникъ П. Сидонскій.
- Выборы псаломщика Суоярвскаго прихода назначены на 10 января с. г. подъ предсъдательствомъ священника А. Карпина. Кандидатами на должность утверждены псаломщикъ М. Сидонскій, учитель І. Тереска и г-жа П. Хонкала.
- За отсутствіемъ кандидатовъ, мѣсто настоятеля Корписельскаго прихода вновь объявлено вакантнымъ

къ соисканію въ теченіе 30 дней, считая съ 1-го января с. г.

- Выборы настоятеля Кюрельскаго прихода состоялись 20-го минувшаго декабря. Выбранъ прот. А. Порожицкій.
- На выдачу пособій сиротамъ и вдовамъ духовнаго званія за второе полугодіе минувшаго года изъобщецерковнаго фонда ассигновано 17,000 марокъ.

29 декабря минувшаго года исполнилось 40 дней со смерти псаломщика выборгскаго православнаго прихода Алексъя Алексъевича Бълавина.

Покойный родился 9:го февраля 1859 года на островъ Эзелъ, гдъ отецъ его былъ священникомъ въ селѣ Лайсбергѣ, Аренсбургскаго уѣзда. Тяжелыя жизненныя обстоятельства, — смерть родителя, заставили его еще юношей принять участіе въ борьбъ за существованіе, не только за свое собственное, но и вдовы матери и сироть братьевъ и сестеръ. Юноша Бълавинъ вмъсто того, чтобы по окончаніи духовнаго училища поступить въ семинарію, долженъ былъ пойти тъснымъ и скорбнымъ путемъ исканія насущнаго хлъба. Но и на этомъ пути онъ не былъ затертъ и не затерялся среди деревенской глуши. Уже по окончаніи Рижскаго Духовнаго Училища онъ выдъляется среди послушниковъ Александро-Невской Лавры какъ пъвецъ и канонархъ. Съ открытіемъ турецкой войны онъ въ 18-лътнемъ возрастъ отправился въ качествъ добровольца псаломщика на войну. Въ 1881 году онъ получилъ назначение на должность псаломщика въ церкви пажескаго корпуса въ С.-Петербургъ. Лучшее столичное аристократическое общество слушало его, какъ церковнаго чтеца и пѣвца. Въ то же время онъ занимается въ канцеляріи правительствующаго сената. Въ мартъ 1891 года покойный былъ назначенъ псаломщикомъ къ выборгскому спасо-преображенскому собору, въ каковой должности и умеръ, прослуживъ въ ней около 35 лътъ.

Кромъ своихъ прямыхъ обязанностей, онъ исполнялъ должность дълопроизводителя финляндскаго духовнаго правленія, а позднъе состоялъ секретаремъ финляндскаго епархіальнаго попечительства о бъдныхъ духовнаго званія.

Умеръ А. А. отъ воспаленія легкихъ, проболѣвъ только одну недѣлю. Отпѣваніе было совершено въ воскресенье 22 ноября въ каведральномъ соборѣ при многочисленномъ стеченіи молящихся и при участіи всего мѣстнаго духовенства. Какъ послѣдняя дань уваженія къ покойному, среди возложенныхъ на его гробъ вѣнковъ выдѣлялись: вѣнокъ отъ выборгскаго православнаго прихода и вѣнокъ отъ сослуживцевъ. Какъ человѣкъ, покойный обладалъ всѣми качествами,

необходимыми въ общественной жизни. Необыкновенное благодушіе не покидало его въ самые тяжелые моменты личной жизни. Прямодушіе и искренность были причиною того, что онъ неизмѣнно пользовался уваженіемъ всѣхъ на пространствѣ его 35-лѣтней службы смѣнившихся священно-церковнослужителей. Наблюдая отношенія прихожанъ къ покойному, можно съ увѣренностью сказать, что въ личности покойнаго каждый чувствовалъ человѣка съ чуткимъ сердцемъ »въ немъ же нѣсть льсти и лукавствія.»

Во время отпъванія свящ. П. Устьволгскій и нижеподписавшійся выразили чувства тяжелой скорби по поводу внезапной утраты, которую понесъ въ лицъ почившаго А. А. Бълавина какъ причтъ такъ и приходъ. Послъ прощанія съ покойнымъ траурная колесница съ гробомъ покойнаго въ сопровожденіи священника направилась къ Ристимякскому кладбищу, гдъ тъло было опущено въ могилу.

Въ соборъ по покойномъ служится сорокоустъ. Свящ. Вл. Богоявленскій.

本米本

#### О Валаамскихъ событіяхъ.

Въ виду того, что по поводу грустныхъ событій, имъвшихъ мъсто въ Валаамскомъ монастыръ осенью минувшаго года, въ связи съ посъщеніемъ обители митрополитомъ Фіатирскимъ Германосомъ, появилось много разныхъ неправильныхъ толковъ и слуховъ, а г-жа М. Вреде даже нашла возможнымъ выступить въ газетъ Hufvudstadsbladet съ особымъ, касающимся этого дъла »объясненіемъ», поздите перепечатаннымъ »Новыми Русскими Въстями» и являющимся съ начала до конца умышленнымъ или неумышленнымъ искаженіемъ истины, — мы считаемъ своимъ долгомъ, на основаніи имъющихся въ нашемъ распоряженіи документовъ, познакомить нашихъ читателей съ этимъ дъломъ, дабы они могли создать себъ правильное о немъ представленіе.

Какъ мы уже упоминали, грустныя событія, о которыхъ идеть рѣчь, произошли осенью минувшаго года, въ связи съ прітвомъ въ Финляндію — въ качествъ гостя нашей церкви — представителя вселенскаго патріарха, митрополита Германоса. Но подходящая почва для этихъ событій была подготовлена значительно раньше, слъдующимъ образомъ. Въ 1921 году проживающій въ Карловицахъ бывшій кіевскій митрополить Антоній, а нынъ предсъдатель такъ называемаго »архіерейскаго синода русской православной церкви заграницей», обратился къ Финляндскому правительству съ ходатайствомъ о разръшеніи ему въъзда въ Финляндію и предоставленіи права поселиться на жительство въ Валаамскомъ монастыръ.

Пока отвъта на это ходатайство не было получено, отношеніе м. Антонія къ нашей церкви было доброжелательнымъ. Такъ, напримѣръ, по вопросу о стилѣ и времени празднованія св. пасхи онъ въ письм'є отъ 14 ноября 1921 года на имя настоятеля Валаамскаго монастыря писалъ слѣдующее: »что касается до новаго стиля, то хотя и грустно праздновать Рождество Христово и Пасху не вмъстъ со всею Христовою церковью, но еще грустнъе было бы для Валаамской обители праздновать не вмѣстѣ съ православною Финляндскою паствою, и когда уже послъдняя перешла на новый стиль, то оставаться на старомъ не пристало и для Вашей св. обители.» Но въ возобновлении просроченной м. Антоніемъ визы на въбздъ въ Финляндію ему было отказано, а вмѣстѣ съ тѣмъ прекратились и его »доброжелательныя» отношенія къ нашей церкви. Въ слѣдующемъ 1923 году онъ уже сдѣлалъ явно неканоническую попытку вмѣшаться въ управленіе нашею церковью. А именно, считая послъднюю частью русской церкви и возимъвъ желаніе »управлять» ею, м. Антоній письмомъ на имя архіеп. Серафима извъстилъ наше церковное управление о томъ, что онъ считаетъ Финляндскую православную церковь находящейся въ въдъніи возглавляемаго имъ »архіерейскаго синода русской православной церкви заграницей». Однако, Финляндское церковное управленіе, принимая во вниманіе, что возглавляемый м. Антоніемъ »архіерейскій синодъ», какъ не получившій санкціи русскаго патріарха, не является законнымъ представительствомъ русской церкви заграницей, — не нашло возможнымъ и нужнымъ какъ либо реагировать на домогательства м. Антонія, а ограничилось лишь тъмъ, что просто не приняло присланной м. Антоніемъ бумаги. Ясно, что такой ръшительный отпоръ, данный церковнымъ управленіемъ незаконнымъ притязаніямъ м. Антонія, сильно послъдняго озлобиль. Однако, предполагая, что не все еще потеряно, онъ въ скоромъ времени сдълалъ еще двъ попытки подчинить себъ нашу церковь, но понятно, и эти попытки, подобно первой, оказались безплодными. Въ качествъ интересной подробности мы можемъ здъсь отмътить, что въ періодъ этихъ попытокъ, м. Антоній лично писалъ главъ нашей церкви — епископу Герману — и при этомъ называлъ его »Преосвященнымъ Епископомъ Германомъ», а подъ письмомъ расписался слѣдующимъ образомъ: »Вашего Преосвященства преданный собрать митрополить Антоній . .» Подобное письмо было послано м. Антоніемъ еп. Герману еще 25 ноября 1924 года. Однако, уже черезъ 2 мѣсяца послѣ этого м. Антоній въ цѣломъ рядѣ своихъ писемъ, написанныхъ грубымъ, совершенно непристойнымъ для митрополита языкомъ и адресованныхъ въ Валаамскій монастырь, сталъ призывать насельниковъ послъдняго къ открытому расколу, къ открытому непризнанію своего законнаго церковнаго начальства. »Я

бы на крыльяхъ полетълъ къ Вамъ — писалъ онъ валаамцамъ - но не даютъ мнв визы отъ правительства Вашего, объщали въ 1922 году, да обманывають, не даютъ» (письмо отъ 25. 3. 25.) »Германа я считаю простымъ міряниномъ, какъ посвященнаго безъ воли архіепископа. Ясно, въ Константинопольскую епархію вошла еретическая шайка, во главъ съ Мелетіемъ. Мудрено-ли? Въдь Македоній, Несторій, Пирръ, Сергій, Павелъ и Петръ были патріархи константинопольскіе и еретики, даже ересіархи. Пока рѣчь шла о новшествахъ прямо не воспрещенныхъ канонами, я совътовалъ вамъ послушаніе (прим. ред: а пасха-то, въ отношеніи коей въ письмъ отъ 14. 11. 21. онъ тоже совътовалъ послушаніе?) ,а теперь именемъ Божіимъ сов'тую: не повиноваться лже-епископу Герману . . . и крѣпко держаться единаго спасительнаго пути и все претерпъть: и раззорение обители, и изгнаніе . . . Въ Сербіи найдется мъсто изгнанникамъ за православіе, въ св. обителяхъ здѣшнихъ (письмо отъ 27. 1. 25.) »Въ церковь съ новымъ стилемъ можно ходить молиться — писалъ м. Антоній въ письмѣ отъ 26 февраля 25 г. — но въ церковь, измѣнившую день св. Пасхи не должно; также должно разсуждать о принятіи св. Таинъ и требъ церковныхъ. Должно руководиться словами св. Афанасія Великого: лучше намъ есть безъ нихъ собираться на молитву, неже съ ними, якоже со Анною и Каіафою, ввержненнымъ быти въ геену огненную.»

Таковы были письма м. Антонія, написанныя имъ въ первой половинъ минувшаго года, въ коихъ онъ призывалъ валаамскихъ иноковъ къ неповиновенію своему церковному начальству и объщалъ раскольникамъ пріютъ въ монастыряхъ Сербіи. И надо сознаться, что эти письма не остались безъ послъдствій. Яснымъ доказательствомъ этого служатъ вышеупомянутыя »валаамскія событія», происшедшія въ сентябръ минувшаго года, въ связи съ прибытіемъ въ обитель Фіатирскаго митрополита Германоса.

Когда извъстіе о скоромъ прибытіи въ Финляндію митрополита Германоса было получено въ Валаамскомъ монастыръ, то старшая братія обители, по настоянію о томъ намъстника Іоасафа, въ полномъ своемъ составъ 8 сентября м. г. прибыла въ г. Сердоболь и здѣсь въ устной бесѣдѣ съ епископомъ Германомъ заявила ему, что насельники Валаама отказываются входить въ молитвенное съ нимъ общеніе, въ виду того, что онъ въ 1925 г. праздновалъ пасху по новому стилю, а равно — и съ представителемъ вселенскаго патріарха, если послъдній, до своего прибытія на Валаамъ, будетъ сослужить съ нимъ — епископомъ Германомъ. Нъсколькими днями позднъе — 11 сентября м. г. старшая братія обители подтвердила это свое заявленіе и письменно, сл'єдующимъ рапортомъ на имя епископа Германа: »До свъдънія Валаамскаго монастыря дошло, что на этихъ дняхъ прибудетъ въ Сердоболь представитель вселенскаго патріарха митрополить Фіатирскій Германось и Ваше Преосвященство намърены съ Владыкою митрополитомъ Германосомъ посътить Валаамскій монастырь. Между тъмъ, насколько извъстно, большинство монастырской братіи, какъ священнослужители, такъ и монахи, на томъ основаніи, что Ваше Высокопреосвященство въ настоящемъ году совершили св. Пасхальное Боголуженіе по новому стилю, чізмъ нарушили каноны о празднованіи св. пасхи, боится нарушенія сказанныхъ правилъ (ибо нарушители ихъ подлежатъ лишенію священнаго сана), и поэтому, если Ваше Преосвященство пожелали бы совершить богослужение на Валаамъ, то они въ этомъ случат на вышеуказанныхъ основаніяхъ отказываются совершать богослуженія въ сослужении съ Вами и отъ участія въ общей молитвъ, равно какъ и съ митрополитомъ Германосомъ, въ томъ случаъ, если онъ приметъ съ Вами участіе въ богослуженіи въ Сердобол'є или гд'є либо въ другомъ мъстъ. Принимая во вниманіе все это и боясь какихъ нибудь безпорядковъ во время посъщенія монастыря Вами совмъстно съ митрополитомъ Германосомъ, Соборъ (т.е. старшая братія) монастыря, почелъ за лучшее лично сдълать представленіе Вашему Высокопреосвященству о семъ дѣлѣ, каковое въ полномъ своемъ составъ и исполнилъ въ г. Сердоболъ 8-го сентября.»

Какъ видно изъ этого рапорта, онъ составленъ очень дипломатично: въ немъ говорится лишь о »большинствъ братіи» обители, и въ тоже время совершенно умалчивается о томъ, каково отношеніе самихъ членовъ Собора къ настоящему вопросу. Въ виду этого, настоятелю монастыря было предлложено дать дополнительныя разъясненія по дѣлу, каковыя онъ и представиль въ своемъ рапортъ отъ 16 сентября м.г. на имя преосвященнаго Германа. Согласно этому рапорту онъ, настоятель Павлинъ, и экономъ монастыря іеромонахъ Харитонъ »не находятъ основательныхъ причинъ отказываться отъ участія въ богослуженіи съ нимъ, епископомъ Германомъ, и съ митрополитомъ Германосомъ, т.к. это уклоненіе можетъ привести къ разрыву единенія съ законною іерархіею.» Что же касается остальныхъ членовъ собора, т. е. намъстника іеромонаха Іоасафа, казначея іером. Іеронима, ризничаго іером. Митрофана, духовника схијером. Михаила и благочиннаго Іоны, то они — »признають епископа Германа законнымъ епископомъ и считаютъ себя обязанными повиноваться какъ ему, такъ и Вселенскому Патріарху въ предълахъ каноновъ, а также возносить за нихъ молитвы, какъ въ своихъ церковныхъ моленіяхъ, такъ и въ келейныхъ.» Но принять участіе въ церковномъ сослуженіи съ нимъ, и митрополитомъ Германосомъ, по указаннымъ въ первомъ рапортъ основаніямъ, они не могуть, »пока вопрось о св. пасхъ не будеть разръшенъ всею Вселенскою Церковью.»

Таково было положеніе дѣла, когда 14-го сентября минувшаго года въ Финляндію прибылъ представитель вселенскаго патріарха — митрополитъ Фіатирскій Германосъ.

Теперь, прежде чъмъ продолжить дальнъйшее изложение »валаамскихъ событий», остановимся на ръшении вопроса о томъ, имъли ли вышеперечисленные члены валаамскаго собора право, на указанныхъ ими основанияхъ, прекратить молитвенное общение съ епископомъ Германомъ и митрополитомъ Германосомъ?

Отвътимъ: безусловно не имъли, такъ какъ,

Во первыхъ, никакого нарушенія вселенскихъ каноновъ о времени празднованія пасхи епископомъ Германомъ въ минувшемъ году допущено не было. И въ самомъ дълъ, согласно дъйствующимъ канонамъ о пасхъ, послъднюю надо праздновать »въ первое воскресеніе послъ первой полной луны, бывающей вслъдъ за весеннимъ равноденствіемъ, и отдъльно отъ іудеевъ.» Такъ она и была отпразднована нашею церковью и ея архипастыремъ — епископомъ Германомъ — въ 1925 году: 21 марта было весеннее равноденствіе, затъмъ, 9 апръля была полная луна и еврейская пасха, а въ первое воскресеніе послѣ этого — 12 -го апръля — въ полномъ согласіи съ церковными канонами, и была отпразднована св. пасха. Слъдовательно, если кто и подлежить осужденію за нарушеніе каноновъ о пасхъ, то отнюдь не еп. Германъ, а сами вышеперечисленные, впавшіе въ расколъ, члены валаамскаго собора, какъ отпраздновавшіе св. пасху въ неуказанное канонами время. Въ текущемъ 1926 году, согласно вселенскимъ канонамъ о пасхъ, послъднюю надо праздновать 4 апръля н. с. Между тъмъ, согласно ошибочнымъ, идущимъ вразрѣзъ съ данными астрономіи, »старостильнымъ» пасхальнымъ вычисленіямъ, св. пасху якобы надо праздновать лишь 2 мая н. с. Кто же — спрашивается — опять будеть нарушителемъ вселенскихъ каноновъ о пасхъ: епископъ ли Германъ, предполагающій праздновать св. пасху тогда, когда это указано канонами, или вышеуказанные валаамскіе раскольники, кои, въ вопіющее нарушение вселенскихъ каноновъ о пасхъ, будутъ праздновать этотъ праздникъ въ первое воскресение не послъ первой полной весенной луны (каковая будеть 29 марта н. с.), какъ того требують каноны, а послъ второй, (каковая будеть 28 апръля н. с.).

Во вторыхъ, если бы нарушеніе вселенскихъ каноновъ о пасхѣ владыкою Германомъ и было допущено, то, согласно вселенскимъ же церковнымъ канонамъ, вышеупомянутые члены валаамскаго собора, не смотря на это, все же не въ правѣ былъ бы прекратить молитвеннаго съ нимъ общенія до тѣхъ поръ, пока дѣло о немъ не будетъ разсмотрено церковнымъ судомъ и послѣдній не признаетъ епископа Германа дъйствительно виновнымъ въ тѣхъ проступкахъ, обви-

неніе въ коихъ ему было предъявлено. Ясное указаніе на это мы находимъ въ 13 правилъ Двукратнаго собора, согласно коему:

»Аще который пресвитерь или діаконь, по нівкоторымъ обвиненіямъ, зазртво своего епископа, прежде соборнаго изслъдованія и разсмотренія, и совершеннаго осужденія его, дерзнеть отступити оть общенія съ нимъ, — таковой да лишится всякія священническія чести. Ибо поставленный въ чинъ пресвитера, и восхищающій себть судь, митрополитамъ предоставленный, и прежде суда, самъ собою осуждати своего отиа и епископа усиливающійся, не достоинъ ни чести ниже наименованія пресвитера. Послъдующіе же таковому, аще суть нъкіе отъ священныхъ, такожде да лишены будутъ своея чести; аще же монахи или міряне, отлучатся вовсе отъ церкви, доколь не отвергнутъ сообщенія съ раскольниками, и не обратятся къ своему епископу.» О томъ же говорится и въ 31 правилъ святыхъ апостоловъ.

Наконецъ, въ третъихъ, если уклонившіеся въ расколъ члены вадаамскаго собора обязательно захотъли бы кого либо обвинять въ нарушеніи церковныхъ каноновъ о пасхѣ, то имъ слѣдовало предъявить подобное обвиненіе отнюдь не еп. Герману, а тѣмъ первоіерархамъ православной церкви, кои дали нашей церкви свое благословеніе на празднованіе пасхи по новой пасхаліи, т.е. — русскому патріарху Тихону, вселенскимъ патріархамъ Мелетію и Григорію, а кстати — и митрополиту Антонію, т.к. послѣдній вѣдь тоже въ своемъ письмѣ отъ 14 ноября 1921 года опредѣленно совѣтовалъ валаамцамъ праздновать св. пасху по т.н. »новому стилю.»

Какъ видно изъ всего вышеизложеннаго, вина »намъстника Іоасафа вмъстъ съ другими» (за которую всв они отданы подъ судъ), состоитъ отнюдь не въ томъ, что они являются »върными старой въръ» и хотять праздновать пасху по старой пасхаліи — какъ ошибочно увъряетъ М. Вреде, — а въ томъ, что они, уклонившись отъ молитвеннаго общенія не только со своимъ мъстнымъ епископомъ, но и съ представителемъ вселенскаго патріарха, тъмъ самымъ учинили совершенно недопустимый въ церковной жизни расколъ, караемый церковными канонами не »ссылкою на островокъ Тихвинку», а лишеніемъ сана. Еще больше виновность валаамскихъ раскольниковъ обнаружится изъ дальнъйшаго ознакомленія нашихъ читателей съ »валаамскими событіями», кое мы и продолжимъ въ слѣдующемъ номерѣ нашего журнала.

\* \* \*

#### Новый русскій храмъ-памятникъ.

Новый русскій храмъ на Ольшанскомъ кладбищѣ близъ Праги (въ Чехословакіи), освященный 22-го минувшаго Ноября, является не только памятникомъ

надъ могилами какъ русскихъ, сербскихъ и чешскихъ воиновъ, принимавшихъ участіе въ міровой войнъ, такъ и цълаго ряда русскихъ эмигрантовъ, лишившихся родного крова и нашедшихъ мъсто временнаго и въчнаго успокоенія въ гостепріимной Чехословакіи, — но и памятникомъ того единодушія и усердія, проникнутыхъ любовію къ храму, съ какими работали всѣ при возведеніи его. Много приходилось читать и немало вид'ьть иллюстрацій того, какъ люди разныхъ профессій, ничего общаго не имъющихъ съ дъломъ стройки, - профессора, студенты, литераторы, бывшіе чиновники и др. въ свободное отъ своихъ занятій время копошились на кладбищъ съ заступами въ рукахъ, подготовляя мъсто для фундамента, и съ приспособленіями на спинахъ для носки кирпичей и другихъ строительныхъ матеріаловъ, необходимыхъ для постройки. Помнится грандіозный крестный ходъ изъ городской церкви къ будущей кладбищенской въ день ея закладки, въ которомъ за православнымъ епископомъ въ полномъ его облаченіи слѣдовала тысячная толпа народа разныхъ славянскихъ національностей, не смотря на далекое разстояніе (что-то около 6 километровъ). Не обнаруживаетъ-ли и это любовь къ продиктованному любовію предпріятію. Теперь на основаніи длинных корреспонденцій съ мъста освященія храма приходится судить, что это послъднее торжество не только явилось общеславянскимъ торжествомъ, но и »грандіознымъ» поминовеніемъ славянскихъ воиновъ, павшихъ въ борьбъ за свободу славянскихъ народовъ. На освященіи присутствовала многотысячная масса народа, пришедшая выразить свою сердечную признательность и нашедшимъ здъсь въчное упокоеніе и обезсмертившимъ свой трудъ по созданію единаго для кровныхъ родственниковъ-славянъ дома молитвы.

Совершено торжество сонмомъ православнаго славянскаго духовенства, во главъ съ митрополитомъ Евлогіемъ, въ присутствіи всъхъ представителей дипломатическихъ славянскихъ миссій въ Прагъ, французскаго посланника и французской военной миссіи въ Чехословакіи, румынской миссіи и др. оффиціальныхъ лицъ. Делегатъ сербскаго патріарха архіепископъ Михаилъ въ концъ своего слова замътилъ: »этотъ храмъ является символомъ единства и любви среди насъ славянъ на въчныя времена».



ПРАВОСЛАВНЫЙ ПРИХОДЪ НА СЪВЕРЪ ФРАНЦІИ. Въ Лилльскомъ приходъ русская православная колонія собираетъ средства для устройства собственнаго храма. До сихъ поръ православная община обслуживалась маленькою церковью-комнаткой на чердакъ. Приступлено къ сбору пожертвованій на построеніе православнаго храма во имя Святителя и чудотворца Николая.

#### Вниманію лицъ, учившихся въ Александро-Невскомъ духовномъ училищъ.

Наши бывшіе учителя — Александръ Петровичъ Соловьевичъ и Николай Александровичъ Морозовъ — находятся въ крайне бѣдственномъ матеріальномъ положеніи. Первый изъ нихъ, разбитый болѣзнью 60-лѣтній старецъ, не имѣя больше силъ бороться съ нуждою и видѣть страданія своей престарѣлой жены и больной дочери, недавно сдѣлалъ попытку покончить свою жизнь самоубійствомъ. Второй — въ оборванной одеждѣ ходитъ по дворамъ и плохенькимъ трактирамъ, играя тамъ на скрипкѣ и стараясь тѣмъ добыть себѣ средства къ существованію.

Нашъ долгъ — хотябы въ какой либо мъръ придти на помощь этимъ двумъ старцамъ и тъмъ доказать, что мы не забыли своихъ учителей, съ которыми у каждаго изъ насъ связано такъ много воспоминаній. Приглашаю всъхъ лицъ, кои считаютъ своимъ нравственнымъ долгомъ откликнуться на этотъ мой призывъ, прислать свою лепту — какъ бы мала она ни была — въ контору »Утренней Зари» для отправки по назначенію.

Свящ. Н. Варфоломеевъ.

Подписывайтесь

на

Утреннюю Зарю и Aamun Koitto! Цъна — 15 м. въ годъ.

Адресъ конторы обоихъ журналовъ: Sortavala, pastori A. Kasanskij.

#### почтовый ящикъ.

- 1. СВЯЩ, М. М-ВУ. Спасибо за присланныя стихотворенія. Къ сожальнію они могуть быть помъщены только въ рождественскомъ номерь.
- 2. ЦЕРКОВНОМУ СТАРОСТЪ К... ЦЕРКВИ. Обыкновенный дадонъ Вы можете выписать изъ Сердоболя, съ Валаамскаго подворья, по цънъ 35 м. за кгм. Росный ладонъ (латин. назв. — venzoe) можете получить въ любомъ крупномъ аптекарскомъ магазинъ или аптекъ, по цънъ свыше 200 м. кгм.
- ПРОТ. Д. Т-МУ. Спасибо за присланное. Поученіе будеть помъщено въ слъд. номеръ.

#### объявленія.

Имъется въ продажъ книга прот. Д. Троицкаго

БИБЛІЯ И НАУКА О МІРОЗДАНІИ.

(опыть соглашенія)

Выписывать можно отъ автора: Helsinki, Arkadiankatu 14, as. 50. Цъна 4 марки.

Желаю купить "Книгу правилъ св. Апостоловъ". Предложенія съ указ. цъны адресовать: "Utrennaja Zarja" toimitus, К. П. Sortavala.