

ВЫХОДЯТЪ ДВА РАЗА ВЪ МЪСЯПЪ

\* ПОДПИСНА ПРИНИМАЕТСЯ въредавціи сихъ въдомостей при уфимской духовной семинаріи.



ЦѣНА ГОДОВОМУ ИЗДАНІЮ, съ доставкою и пересылкою 5 руб. 50 коп.

Me 3

1888

15 Anpsua.

## ОТДЪЛЪ ОФФИЦІАЛЬНЫЙ.

# ЕПАРХІАЛЬНЫЯ РАСПОРЯЖЕНІЯ И ИЗВЪСТІЯ

Священники, Уфимскаго уфзда, села Краснаго Яра, Авксентій Бфльскій, и Стерлитамакскаго уфзда, села Максимовки, Михаилъ Салтыковъ, согласно ихъ прошеніямъ, по распоряженію Епархіальнаго Начальства, переведены одинъ на мъсто другаго, первый въ село Максимовку, а послъдній въ село Красный Яръ.

Священники, села Нагаева, Уфимскаго уфяда, Василій Анциферовъ, и села Киренева, Бирскаго уфяда, Константинъ Монблановъ, по распоряженію Епархіальнаго Начальства, переведены одинъ на мѣсто другаго, Анциферовъ въ село Киренево, а Монблановъ въ село Нагаево.

Вслъдствіе приговора прихожанъ Вознесенской церкви села Чесноковки, Уфимскаго увада, по постановленію

Уфимской духовной Консисторіи, состоявшемуся 3 Марта сего года, крестьянинъ села Чесноковки Михаилъ Поповъ утвержденъ въ должности церковнаго старосты на трехлътіе, съ 3 Марта 1888 года по 3 Марта 1891 года.

Всявдствіе приговора прихожанъ церкви села Шемяка, Уфимскаго увада, по постановленію Уфимской духовной Консисторіи, состоявшемуся 3 Марта сего года, крестьянинъ того же села Даніилъ Степановъ утвержденъ въ должности церковнаго старосты на трехлітіе, съ 3-го Марта 1888 года по 3-е Марта 1891 года.

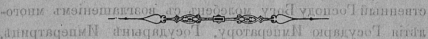
Вслъдствіе приговора прихожанъ церкви Кусинскаго завода, Златоустовскаго уъзда, по постановленію Уфимской духовной Консисторіи, состоявшемуся 17 Марта, сего года крестьянинъ Иванъ Архиповъ утвержденъ въ должности церковнаго старосты на трехлътіе, съ 17 Марта 1888 года по 17 Марта 1891 года.

Вслъдствіе приговора прихожанъ Свято-Троицкой церкви села Мелеуза, Стерлитаманскаго увзда, по постановленію Уфимской духовной Консисторіи, состоявшемуся 17-го Марта сего года, запасный Унтеръ-Офицеръ Алексви Никифоровъ утвержденъ въ должности церковнаго старосты на трехлътіе, съ 17 Марта 1888 года по 17 Марта 1891 года.

Приставъ 2 Стана Уфимскаго увяда, Коллежскій Регистраторъ, Николай Нассоновъ, вслядствіе прошенія его, опредвленъ Столоначальникомъ Уфимской духовной Консисторій, съ 3 Марта 1888 года.

Вслъдствие приговора прихожанъ Богородицкой церкви села Быкова, Уфимскаго увада, при церкви того же села открыто прерковно-приходское Попечительство, въ составъ

котораго избраны: предсъдателемъ мъстный священникъ Абрамъ Леоновъ и членами-крестьяне: села Быкова, Алексъй Поповъ, починка Верхне-Никольскаго, Артемій Лобановъ, починка Владимірскаго, Ефимъ Абрамовъ, починка Архангельскаго Иванъ Кормчиковъ, починка Рождественскаго, Анисимъ Нехорошковъ и починка Нижне-Николаевскаго, Андріанъ Черновъ.



#### ОТДЪЛЪ НЕОФФИЦІАЛЬНЫЙ.

HERIHEMY MICHIGIO, MINICHOLY FORMEROMY M. MCHREMIN-

ди Празднование пятидесятильтия Уфимскаго Благовыщенскаго женскаго монастыря: 200 го мізмация В піному з В перазовио М

Указомъ Святъйшаго Правительствующаго Синода, отъ 17 Февраля за № 844-мъ, было разръшено Уфимскому монастырю Благовъщенскому женскому того-же мъсяца празднованіе пятидесятильтняго существованія его. Юбилейный монастырскій праздникъ происходиль въ порядкъ, предписанномъ какъ въ Синодальномъ указъ, такъ и въ резолюціи Его Преосвященства, Преосвященнъйшаго Діонисія, Епископа Уфимскаго и Менвелинскаго, на этотъ указъ. — На канунъ означеннаго дня (въ субботу) было совершено Благочиннымъ монастырей Уфимской епархіи, Канедральнымъ Протоіереемъ, ломъ Желателевымъ, въ сослужени монастырскаго причта, всенощное бдъніе Благовъщенію Пресвятой Богородицы, уставу съ воскресною службою того дня, въ монастырской Александро-Невской, что надъ святыми вратами церкви \*), а въ самый день юбилея (Воскресеніе) Бо-

<sup>\*)</sup> Главная монастырская церковь въ честь Благовъщенія Пресвятой Богородицы лътняя и открывается только съ наступленіемъ теплаго весенняго времени.

жественная Литургія была совершена Архимандритомъ Уфимскаго Успенскаго мужскаго монастыря Варлаамомъ, въ сослужении Каседрального Протогерея П. Желателева. Протојерея Благовъщенской монастырской церкви Алексвя Никитскаго, Ключаря Уфимскаго Канедральнаго Собора Василія Покровскаго и монастырскаго священника Дмитрія Стрежнева. По литургій быль отпъть благодарственный Господу Богу молебенъ съ возглашениемъ многольтія Государю Императору, Государынь Императриць, Наследнику Цесаревичу и всему Царствующему Дому. Святвишему Правительствующему Синоду, Преосвященнъйшему Діонисію, Епископу Уфимскому и Мензелинскому съ богохранимою Его паствою, Настоятельницъ Монастыря Игуменіи Евпраксіи съ сестрами и основательницъ обители и бывшей ностоятельницъ сего монастыря Иуменіи Филаретъ \*). На литургіи и молебнъ ствовали Его Превосходительство г. Начальникъ губерніц Петръ Алексвевичъ Полтарацкій, Его Превосходительство Вице-губернаторъ, Александръ Петровичъ Руманцевъ, и другія высокопоставленныя лица; а мъстный Протоіерей Алексви Никитскій сказаль слово, въ которомъ, вкратцв изложена, между прочимъ, и исторія сего монастыря. По прибытіи въ покои настоятельницы монастыря Благочиннымъ монастырей была прочтена грамота съ благословеніемъ Святьйшаго Синода Игуменіи Евпраксіи съ сеа Соборный Ключарь прочелъ благословеніе Святьйшаго Синода въ грамотъ на имя Игуменіи Филареты, много потрудившейся на пользу Уфимскаго Благовъщенскаго женскаго монастыря и дожившей до юбилейнаго 50-ти лътняго его праздника.

Канедр. Прот. П. Желателевъ.

THE PROPERTY OF THE PROPERTY O

<sup>\*)</sup> Игуменія Филарета проживаеть въ Уфимскомъ Благовіщенскомъ монастыръ на поков.

# пости воміси, име в в православном

по случаю празднованія пятидесятильтія Уфимскаго Благовъщенскаго женскаго Монастыря \*).

Благослови, душе моя, Господа и вся внутренняя моя, имя Святое Его. Благослови, душе, моя Господа и не забывай всъхг воздаяній Его! (Пс. 102. 1—2).

Чувствами священнаго пѣснопѣвца, изливающимися въ сихъ словахъ, думаю, можно выразить чувства, коими исполнены въ настоящія минуты сердца всѣхъ сестеръ Обители сей,—отъ старшей до младшей, собравшихся воздать хвалу щедродательному Богу за благодѣянія, коими Опъ Милосердый ущедрялъ обитель нашу въ такой не малый періодъ пятидесятилѣтняго существованія ея. Будемъ пѣть, подобно пѣснопѣвцу Давицу, пѣснь хваленія Господу во всю жизнь нашу, будемъ пѣть Богу нашему, за всѣ Его милости, доколѣ существуемъ!

Просимъ и васъ, братіе о Христъ, сорадоватися радостію нашею, присоединить и ваши теплыя молитвы
благодаренія Господу за дарованныя Имъ блага для нашей Обители, тъмъ болье, что интересы нашей и всякой
другой иноческой обители не могутъ и не должны быть
для васъ чужды, потому что интересы ихъ есть интересы
всего православнаго христіанства и всей православной
церкви. Это будетъ вполнъ понятно, если мы хотя кратко
и на нъсколько минутъ обратимъ вниманіе наше на происхожденіе монашества въ православной церкви и на то

<sup>\*)</sup> Благовъщенскій женскій монастырь основань по Высочайшему соизволенію 26 Февраля 1838 года.

значеніе, какое оно имъло и до сихъ поръ еще, по милости Божіей, имъетъ и сохраняетъ въ православной церкви.

Монашество своимъ появленіемъ или происхожденіемъ обязано кристіанской религіи. Правда, примъры дъвственной жизни были и въ Ветхомъ завътъ. Такъ изъ при-Іефеая мы видимъ, что и въ Ветсудіи мъра дочери хомъ Завътъ дъвы отказывались иногда отъ брака и были посвящаемы на служение Богу при скипии. Нъкоторые изъ пророковъ, напр. Илія, Елисей, и другіе вели также жизнь безбрачную. Но общее мнине тогдашняго человичества отдавало предпочтение супружеству предъ жизнію дъвственною. А при чаяніи рожденія Обътованнаго Искупителя безплодіе супруговъ представлялось ветховавътному человъку даже наказаніемъ Божіимъ. (Исаіи 47, 9. Осін 9, 12). Христіанство же, при самомъ появленіи своемъ, отдало, напротивъ, предпочтеніе дъвству предъ супружествомъ. Слава рожденія Обътованнаго Искупителя дарована въ награду дъвству, а не супружеству. Пресвятая Богоотроковица, Дъва Марія, съ трехъ льть посвященная на служение Богу при храмь, избравшая по чиствишей и совершеннвишей любви къ цвломудрію, дівственную жизнь, и по рождествів Бога Слова ставши пренепорочную Матерію и пребывши Приснодівою, представляеть намь примірь и образець совершеннъйшаго дъвства. Пророкъ Божій и Предтеча Христовъ, Креститель Іоаннъ, проводившій, какъ извъстно, дъвственную жизнь въ пустынъ, считается въ церкви христіанской первоначаломъ иноческой жизни. Наконецъ дъвственную жизнь освятилъ своимъ примъромъ и Самъ Господь нашъ Іисусъ Христосъ. Не обязывая никого къ отреченію отъ брачныхъ и семейныхъ узъ. Онъ сказаль: "могій вмпстити да вмпстить". (Мо. 19, 3-15) т. е. если кто имъетъ расположение или влечение къ семейной

живни, вступай въ бракъ, а кто не имѣетъ, оставайся дѣвственникомъ на всю жизнь, хотя и не вси вмѣщаютъ словеси сего. Хорошо (похвально) и вступленіе въ бракъ, но дѣвство выше и лучше супружества. Дѣвственниками были и многіе изъ учениковъ Господа, напр. Ев. Іоаннъ, Іаковъ братъ Господень, Апостолъ Павелъ и его ученики: Тимоеей и Титъ. Вообще, въ первенствующія времена, при обиліи духовныхъ дарованій и общей ревности къ высшимъ подвигамъ нравственнаго совершенствованія, примѣровъ дѣвственной жизни было весьма много, и стремленіе къ ней на столько было сильно, что нужно было даже ограничивать и защищать святость брака и разъяснять христіанамъ, что дѣвство не есть непремѣнная обязанность христіанина, а добровольный подвигъ.

Но иночества въ томъ собственно видъ, въ какомъ оно является въ послъдствіи, еще не было. Тревожныя времена перкви, постоянно преследуемой язычниками, не давали возможности образоваться житію дівственному въ правильныя и благоустроенныя общества. Такъ напримвръ Римское правительство во время Деція повсюду преслъдовало и христіанъ и безбрачную ихъ жизнь, а вслыдствие этого каждое христіанское семейство было семействомъ подвижниковъ и мучениковъ, единственною ваботою коихъ было только исполнение закона христова. Они всячески избъгали сношеній съ язычниками, откавывались отъ участія въ ихъ развратныхъ пиріпествахъ и увеселеніяхъ, при которыхъ неръдко проливалась кровь христіанъ, ихъ-же братій по въръ. Павелъ Өйвскій, напр. прожиль въ Египетскихъ пустыняхъ 90 л., совершенно разобщенный съ міромъ и людьми. А св. Антоній въ 340 г. нашелъ его умершее твло въ молитвенномъ положеніи. Подвиги самаго высшаго самоотверженіи и мученичества представлялись обычнымъ явленіемъ въ первенствующія времена христіанства. И мученичество не только уготовляло вінець небесной славы для принявшихь его, но служило также подкрівпленіемь и для другихь, и неріздко средствомь обращенія ко Христу самихь даже мучителей и гонителей.

Но внъшнее положение и состояние первенствующей деркви существенно измъняется съ объявленія религіи христіанской господствующею. Быстро тогда прекратились гоненія, принятіе христіанства перестало быть преступленіемь и самая живнь христіанъ стала болье свободной, открытой и сообразной съ тъми началами и правилами, которые заповъдалъ Христосъ Спаситель и Его Апостолы. И вотъ въ дальнъйшемъ развитіи ея открывается новый видъ добровольнаго мученичества, выравившійся въ отстченіи своей воли, въ умерщвленіи страстей и нечистыхъ помысловъ, въ постоянномъ очищении суемудрствующаго ума и гръховнаго сердца, въ ежедневномъ приношеніи самого себя Богу въ жертву чистую, сокрушенную и смиренную. Появляются сонмы иноковъ, добровольныхъ мучениковъ за Христа. И что въ первые три въка христіанства начали и совершали мученики, то въ четвертомъ въкъ завершили иноки-новые добровольные ради Христа мученики. Какъ ихъ подвигами страданіями и мученіями возбуждалась в ра и возвышалась нравственная жизнь первенствующихъ христіанъ, такъ и подвигами позднъйшихъ отшельниковъ возбуждалась и подкръплялась благочестивая жизнь върующихъ. Какъ въ мученіяхъ, на которыя святые подвижники за Христову охотно и добровольно шли, открывалась сила христіанства, такъ и въ готовности, съ какою иноки отвергались и отвергаются всёхъ удовольствій міра и плоти, открывается сила ученія Христова. Для позднъйшаго міра христіанскаго иноки были темъ-же, чемъ были мученики для первенствующихъ христіанъ. т. е. живымъ свидътельствомъ святости и силы въры Христовой, образцомъ чистъйшей нравственности, побужденіемъ и укръпленіемъ колеблющихся, защитою для върующихъ, орудіемъ и средствомъ обращенія къ въръ Христовой невърныхъ.

Начало же собственно правильной, т. е. по извъстнымъ правиламъ устроенной иноческой жизни, положилъ въ Египтъ Антоній Великій, (+ 356) а уставъ общежитія введенъ былъ его ученикомъ великимъ Пахоміемъ († 348). Всявдствіе устава, даннаго св. Пахоміемъ, отшельническая жизнь перешла въ монашескую (въ общежитіе, киновію). Число таковыхъ монастырей быстро возрасло до 50 тысячъ монаховъ. Въ Палестинъ тоже самое сдълалъ Св. Иларіонъ (въ Газъ и Сиріи); а затъмъ послъ препод. Өеодосій. Но какъ въ царство Христово призываются вев люди безъ различія цола, званія, возраста и состоянія и всемъ даруются благодатныя силы къ благочестію. то въ дълъ добродътели подвижничества, иночества и мученичества, подобно святымъ мужамъ, просіяли также и святыя жены. Обладая болье мужей живымъ чувствомъ и воспріимчивостію, онв всвиъ сердцемъ прилвплялись къ жизни иноческой и, пламенъя любовію къ Господу Іисусу, переносили и терпфли также всякія лишенія и мученія ради царствія небеснаго. Жены-подвижницы, отрекшіяся отъ брака, извёстны были уже во 2 стол. Начало же общинной монастырской ихъ жизни положиль также Антоній Великій, когда, удаляясь въ пустыню, учредиль для оставшихся сестеръ своихъ общество посвященныхъ Богу девъ, въ Коме. А Св. Пахомій, бывшій учредителемъ общежитія для иноковъ, былъ учредителемъ его поизвъстному опредъленному уставу и для инокинь. Его сестра, по его совъту, благословенію и руководительству была первою настоятельницею основаннаго имъ же монастыря. Вслёдъ затёмъ появилось

уже множество общежительных монастырей. На Западъ покровительницей женских монастырей была Павла, изъ Рима, ученица бл. Іеронима. Св. Василій Великій далъ восточн. монашеству улучшенный уставъ, который получиль уже всеобщее значеніе. А съ V в. монастыри составляють уже предметъ заботливости Соборовъ. Соборъ Халкидонскій, напр., подчинилъ ихъ въдънію Епископовъ (451).

Перейдемъ теперь далъе къ иноческой жизни и на св. Руси. Россія, принявши въру Христову отъ Церкви Восточной, принила вмъстъ съ нею и иночество. Изъ Греціи пришли къ намъ и иноки на Русскую землю; первые правила жизни и духъ иноковъ греческихъ сдълались правилами и дохомъ иночества русскаго. Русское иночество принесло такіе же благіе плоды, какъ и восточное. Подражая древнимъ подвижникамъ Египетскимъ. Палестинскимъ и Греческимъ, русскіе иноки также уединялись въ горахъ и пещерахъ, и тамъ силою благодати Вожіей возносились на высоту христіанскаго совершенствованія. Поб'вждая слабости и гръховные недостатки человъческаго естества непрестанною молитвою, строгимъ постомъ, тълеснымъ трудомъ, совершеннымъ уединеніемъ, безмолвіемъ, постоянною борьбою со страстьми и врагами нашего спасенія, они становились какъ бы Ангелами во плоти. Неръдко, живя даже и въ міръ среди людей, они также добровольно и здъсь подвергали себя всъмъ лишеніямъ нищенства и алчбы, носили жесткія власяницы, тяжолыя вериги и подвергали себя всевозможнымъ тълеснымъ страданіямъ. Отказывая себъ во всемъ, они неръдко, по милости Божіей, обогащали другихъ, ходили за больными, врачевали недужныхъ и питали нищихъ. Бывали и такіе случаи, что святые подвижники, оставивъ свое тихое и безмольное уединение, шли возвъщать имя Христово невърнымъ. Украшенные добродътелями иночества, инокиапостолы неръдко полагали и жизнь свою за въру Христову, и тогда къ вънцу подвижника присоединяли еще вънецъ мученика. Исходили также неръдко изъ своего vединенія и затьмъ, чтобы примирить враждующихъ князей и водворить миръ въ отечествъ. Ревнуя о спасеніи своемъ и другихъ, они иногда совершенно заключались въ кедіяхъ своихъ, или же восходили на столпъ, или же закапывались въ землю, обрекая себя такимъ образомъ на совершенное одиночество, лишенія и страданія, лишь-бы спасти себя и другихъ. Первые монастыри у насъ на Руси были основаны греческими монахами; но Печерская обитель основана и устроена русскими, и потому сделалась началомъ и разсадникомъ собственно русскаго иночества. Знаменитыми русскими подвижниками были преподобный Антоній и преподобный Оеодосій; первый — основатель монашества, а второй учредитель общежитія иноческаго. Въ XII в. иноческая жизнь въ Россіи распространилась во всехъ предвлахъ ея. Изъ женскихъ обителей за этотъ періодъ времени особенно прославился Сувдальскій монастырь, въ которомъ подвизалась преподобная Евфросинія. Въ половинъ XIII въка буря нашествія монгольскаго ниспровергла множество обителей, разсвяла иноковъ и инокинь, и разрушенныя внаменитыя обители пали надолго. Сравнительно уже въ позднъйшее время новая жизнь и устройство русскому монашеству даны были преподобнымъ Сергіемъ, Радонежскимъ чудотворцемъ. Невдалекъ отъ Москвы, въ глуши лъсовъ и болотъ, онъ основалъ свою обитель. Подъ его руководствомъ воспитались многіе подвижники, которые по встмъ концамъ стверной Россіи основали обители и въ нихъ внесли новый духъ строгаго иночества, пробужденный ихъ великимъ учителемъ. Было также много и другихъ монастырей, устроиваемыхъ благочестіемъ православныхъ князей и княгинь русской земли. Перейдемъ наконецъ и къ своему мъстному краю.

Оренбургско-Уфимскій край, заселенный по містамь православными христіанами и сравнительно въ недавнее время, мало представляль изъ себя удобствъ для развитія иночества. Поселившись среди инородцевъ магометанъ. башкиръ и язычниковъ, иногда въ ущербъ экономическому благосостоянію сихъ последнихъ, православные христіане въ первое время слишкомъ были озабочены своею борьбою за существование, и потому интересы обыденной жизни почти заслоняли собой интересы духовные, но темъ не мене стремление къ иночеству было и здъсь: оно сказалось съ особенною силою въ женской половинъ христіанскаго населенія. Это стремленіе прежде всего ясно вырозилось въ учрежденіи нашей сей обители, которая послужила образцомъ для 7 другихъ женскихъ обителей въ Оренбургско-Уфимскомъ крав. последовательно учрежденныхъ въ продолжение 50 летъ въ городахъ: Челябинскъ, Троицкъ, Менвелинскъ, Бирскъ Бугульмъ, Богорусланъ и Оренбургъ. Всъ сіи обители заимствовали отъ Уфимского монастыря порядокъ общежитія и восприняли отъ него самый духъ строгаго исполненія иноческихъ правиль, а некоторыя изъ нихъ получили даже и своихъ первыхъ настоятельницъ изъ нашей обители, явившись такимъ образомъ, по милости Божіей, разсадникомъ богоизбранныхъ инокинь. Исторія учрежденія нашей обители сравнительно коротка, но тъмъ не менъе поучительна. Въ 30 годахъ сего столътія, въ селъ Бетькахъ, на ръкъ Камъ, около приходскаго храма образовалась община девственницъ изъ 15 лицъ. Проникнутыя желаніемъ угодить Богу своею жизвію и спасти свою душу, онв жаждали подвиговъ, свойственныхъ строгимъ подвижникамъ; болве способная изъ нихъ руководила другихъ въ молитвенныхъ упражненіяхъ и общихъ трудахъ. Въ этой-то общинъ Промыслъ Божій и подготовлялъ первыхъ инокинь и основательницъ на-

шей обители. Конечно не безъ воли Божіей на вольныхъ труженицъ обратилъ вниманіе при обозрѣніи епархіи Преосвященный Амвросій, бывшій Епископъ Оренбургскій и Уфимскій, приняль ихъ подъ свое святительское покровительство и тутъ-же явилась мысль объ учрежденій изъ малой Бетькинской общины перваго женскаго монастыря въ своей епархіи. Къ радости сестеръ общины, вичего болве не желавшихъ, какъ быть монахинями, вскоръ послано было въ Святъйшій Синодъ и представленіе объ учрежденіи въ городъ Уфъ женской обители. 15 лътъ продолжалась переписка, и будущія монахини, не имъвшія понятія о необходимости соблюденія требуемыхъ закономъ формальностей, оставались между страхомъ и надеждою. Сколько сердечной скорби было перенесено ими за это время, сколько слезъ пролито въ молитвенныхъ изліяніяхъ ко Господу объуслышаніи ихъмолитвы, одному Богу извъстно. Только твердое упованіе, что Господь не отринетъ ихъ молитвы и жертвы, привосимой ими отъ полноты души, призритъ на ихъ готовность послужить Ему Единому до конца своей жизни, исполнить пламенное ихъ желаніе умереть въ обители инокинями, давало имъ нъкую отраду и утъщение. И вотъ наконецъ въ 26 Февраля 1838 года на представленіе Святвишаго Синода объучрежденіи общежительнаго монастыря въ г. Уфъ послъдовало Высочайшее соизволеніе. Основаніе обители было положено съ наименованіемъ ея Благовъщенской. Испытавъ терпъніе своихъ избранныхъ. Господь не замедлилъ послать имъ и утъшенів. Не безъ заботъ устроялась и кръпла сія юная обитель, отдавшая себя особому покровительству Царицы Небесной; на ней видимо почивало и особенное благоволение Вожіе. Выстро умножилось число желавшихъ посвятить себя на служение Господу подъ ея покровомъ; къ средствамъ существованія, дарованнымъ Высочайшею Милостію Благочестивъйтаго Государя Императора Николая І-го и къ пріобрътаемымъ трудами сестеръ обители, присоединялись жертвы и христолюбивыхъ благодътелей. и такимъ образомъ обитель наша, возрастая болве и болве духовно и матеріально, нынъ, послъ пятидесятилътняго своего существованія, представляется намъ благоустроенною во встхъ отношенияхъ. Обитель наша имъетъ два прекрасных храма, а число сестеръ возрасло отъ 15 до 340; не оставлена она Промысломъ Божимъ и въ потребномъ для земной жизни. Удовлетворяя скромныя потребности своихъ сестеръ, обитель отъ трудовъ ихъ удъляетъ и на воспитание безпомощныхъ сиротъ въ им нощемся при ней женскомъ пріють. Не умолчимъ и о томъ, что обитель наша своимъ благосостояніемъ много обязана какъ заботамъ основательницы ея, много потрудившейся при учреждении обители, а теперь покоящейся въ ней отъ трудовъ своихъ Игуменіи Филареты, такъ и неусыпному попеченію и неустаннымъ трудамъ, замъстившей основательницу сію и съ 1858 года управляющей обителію, Игуменіи Евпраксіи. Труды ихъ васвидательствованы нашимъ Архипастыремъ Преосвященнъйшимъ Діонисіемъ предъ Свят. Синодомъ, и какъ игуменія Евпраксія съ сестрами, такъ и игуменія Филарета удостоены, по случаю совершившагося пятидесятильтія Уфимскаго Благовъщенскаго женскаго монастыря, благословенія Святьйшаго Синода съ грамотами. Да воздасть имъ и Господь по дъламъ и заслугамъ ихъ!

Изъ сего хотя краткаго и слишкомъ общаго очерка монашеской жизни, можно теперь видёть, чъмъ были и служили наши святыя обители для православныхъ христіанъ, православной церкви и православнаго отечества.

Итакъ что въ заключени по желаемъ мы тебъ, святая обитель наша, при вступлени твоемъ въ новое пятидесятильтие! Молимъ Отца щедротъ, да продлитъ къ намъ

свои милости, и да будеть надъ тобой покровъ Царицы небесной во въки въковъ! Цвъти наша вемная обитель, красуйся кротостію, смиреніемъ и чистотою твоихъ чадъ, чтобы уготовать ихъ для небесныхъ обителей! Пусть добрая, строго-подвижническая жизнь труждающихся подъ твоею свнію сестеръ всегда будетъ живымъ урокомъ и примъромъ благочестія для всъхъ, приходящихъ отъ міра сего подъ мирный кровъ твой подкръпиться молитвою и отдохнутъ душою. Благо тебъ будетъ, если всъ отходящія отъ тебя съ умиленною душою и съ облегченнымъ серднемъ, видя добрыя дъла твоихъ труженицъ, вознесутъ о тебъ молитвы къ Царицъ Небесной, покровительницъ обители нашей, и прославятъ Отца нашего Небеснаго. Аминь.

Прот. Ал. Н кій.

# BESAUTIÜCEIE. BO T. SIHSPYON CTORTS HARPATOPS.

STREE UDOTABLEMENT OF SUSCEEDING NAMED BY ODE

BERE, Hake Take n

### 

Върою Моисей, великъ бывъ, отвержеся нарицатися сынъ дщере Фараоновы: паче же изволи страдати съ людьми Божіими, нежели имъти временную гръха сладость (Евр. 11, 24—25).

Этими словами начинается чтеніе изъ Апостола, положенное на нынъшній день, въ который св. Православная Церковь совершаетъ славное Торжество Православія надънеправомысліємъ еретиковъ,—отчего настоящее воскресеніе и называется недълею Православія или торжествомъ Православія.

<sup>\*)</sup> Произнесено 13 Марта 1888 года за литургіей въ кан. соборъ.

Торжество это установлено по случаю возстановленів иконопочитанія, поруганняго и уничтоженняго еретиками, такъ называемыми иконоборцами, которые, отрицая почитаніе св. иконъ, какъ будто душевредное, гнали, преслъдовали и подвергали мученіямъ и самихъ почитателей св. иконъ. Гоненіе на св. иконы и ихъ почитателей продолжалось цълое стольтіе (726—842 г.).

Иконоборческая ересь была осуждена на седьмомъ вселенскомъ-Никейскомъ второмъ-соборъ (въ 787 году): тогда же преданы были анавемъ (отлученію, отсъченію отъ церкви) всв иконоборцы. Но иконоборчество продолжалось и послъ седьмаго вселенскаго собора, потомучто многіе были иконоборцами, о которыхъ вселенскій соборъ не могъ знать. Такимъ образомъ изъ VIII в. иконоборчество перешло въ IX въкъ. Какъ тамъ, такъ и здёсь противниками иконопочитанія явились императоры византійскіе. Во глав'я иконоборцевъ стоитъ Императоръ Левъ Исаврянинъ, который и по времени былъ первымъ гонителемъ иконопочитанія. Въ 726 г. онъ издаль указъ, вапрещавшій поклоняться святымъ иконамъ. То же самое въ IX в. сдёлалъ другой имераторъ-также Левъ-Левъ Армянинъ, — особымъ указомъ запретившій даже проповъдывать объ иконопочитаніи. Но если велика бываеть сила вла, то неизмъримо выше и сильнъе его добродътель, имъющая своимъ источникомъ Самого Творца вселенной, Промыслителя и Искупителя рода человъческаго. Его-то промыслительная десница, образования Святою церковію, которую Единородный Сынъ Божій стяжаль своєю честною кровію (Дѣян. 20, 28), воздвигла образования благочестивую царицу Өео-Его-то промыслительная десница, бодрствующая и надъ Өеодора, сдълавшись, за малолътствомъ сына Михаила III, правительницею византійскаго государства, решилась возстановить иконопочитание. Благое намърение было поддержано патріархомъ, только что

вступившимъ на патріаршій престоль, св. Менодіемъ, отличавшимся особенною ревностію къ почитанію святыхъ иконъ. Благодаря заботливости императрицы и ревности патріарха, иконопочитаніе окончательно возстановдено. А въ знакъ этого 19 Февраля 842 г., которое пришлось тогда въ первый воскресный (великопостный) день, совершенъ былъ торжественный ходъ съ иконами по улицамъ города (Константинополя). Возстановивъ иконопочитаніе, тогдашніе пастыри церкви — во главъ съ патріархомъ Менодіемъ-возблагодарили Бога за водвореніе мира въ церкви, возгласили многольтіе върнымъ членамъ церкви и въчную память подвижникамъ благочестія, затъмъ осудили заблужденія еретиковъ и анавематствовали последнихъ. Все это воспоминается въ особомъ обрядъ "чинт православія," понынъ совершаемомъ въ каеедральныхъ церквахъ. Такова краткая исторія сегодняшняго правднества.

Во время тяжкаго для церкви иконоборческаго періода много святыхъ мужей за защиту праваго дъла сосласно было въ заточеніе; много пролито было христіанской крови за святыя иконы.

Что же такъ сильно воодушевляло почитателей святыхъ иконъ въ дълъ защиты ихъ? Что это была за сила, которая заставляла претерпъвать пытки, мученія и даже самую смерть? Сила эта заключалась въ твердой и непоколебимой въръ, которою были проникнуты истиннохристіанскія души защитниковъ и почитателей святыхъ иконъ, въ глубоко-сердечномъ убъжденіи, что они отстаивали дъло правое и благоугодное Богу. Не смотря на то, что врагъ Церкви Христовой, діаволъ, всячески старался вредить ей и препятствовать ея распространенію, иконопочитатели неустращимо шли противъ козней его. Ови не боялись говорить истину предъ такими еретиками, сильными всякими средствами противъ непокоряю-

щихся, - какими были нъкоторые греческие императоры VIII въка (кромъ Льва Исаврянина, Константинъ Копронимъ, Левъ Хазаръ), отвергавшіе почитаніе иконъ и поклоненіе имъ. Почитателей иконъ подвергали за это жестокимъ гоненіямъ, заключали ихъ въ темницы, бросали въ море, лишали рукъ, ногъ, языка и очей. Все это лишь болве ободряло ревнителей иконопочитанія и воспламеняло въ нихъ любовь и въру въ Бога. Особенно ревностнымъ защитникомъ иконопочитанія быль Іоаннъ Дамаскинъ, который, и по отсъчении у него правой руки. продолжаль свое благочестивое дёло еще съ большею любовію и настойчивостію. Такою твердостію и преданностію воль Божіей отличались всь какъ новозавътные, такъ и ветхозавътные праведники, всегда сообразующіе свою двятельность съ твит, что угодно Богу и полезно осправыция перквахы Такова краткая пет жинжицо инд

Высокій образецъ живаго упованія на Бога представн ляеть намъ собою пророкъ и бытописатель Моисей, великій изъ ветхозав'ятныхъ праведниковъ, о которомъ упоминается въ ныпъшнемъ чтеніи изъ Апостола. Онъ. какъ выше сказано, когда пришелъ въ возрастъ, не захотвлъ называться сыномъ дочери Фараоновой; онъ лучше согласился страдать съ народомъ Божіимъ, нежели имъть временное гръховное наслаждение. Живя и воспитываясь при дворъ Египетскаго царя, Моисей быль окружень встми удобствами роскошной жизни. Онъ получалъ хорошую пищу и лучшую одежду и могъ бы занять какую-либо важную должность при дворъ или вообще въ Египетскомъ царствъ. Онъ могъ бы добиться великой мірской славы и удовлетворить своему самолюбію, свойственному каждому человъку. Но то ли мы видимъ на самомъ дълъ? Видимъ-ли слъпое увлечение тщеславиемъ? Къ великой нашей радости и назиданію мы должны сказать, что нътъ. Моисей вналъ свое происхождение изъ

среды народа, находящагося подъ особеннымъ Божіимъ промышленіемъ, зналъ и обътованія, данныя отъ Бога этому народу; поэтому чувствовалъ полное нерасположеніе къ языческой жизни придворъ Египетскаго Фараона. Сь другой стороны онъ видълъ всю неприглядную картину положенія Еврейскаго народа среди египтянь, обремененнаго самыми тяжелыми работами. Полное нравственное унижение и гражданское безправие Евреевъ сильно возмущало душу Моисея. Подъ вліяніемъ встхъ этихъ и другихъ впечатлъній онъ покидаетъ дворъ Фараона и ръшается переносить всъ страданія своего народа. Онъ жертвуеть всвии благами земной жизни, льстящими чувственнымъ наклонностямъ гръшной человъческой природы. Онъ безъ сожальнія мыняеть спокойную и обезпеченную жизнь при царскомъ дворѣ на жизнь, полную опасностей, лишеній и треволненій, дізлаясь вождемь Еврейскаго народа. Получивъ отъ Бога чудесное откровеніе при несгараемой купинт, Моисей встить своимъ существомъ предался волъ Божіей. Для него теперь не существуеть никакихь побужденій къ двятельности, кромъ велегласнаго слова Божія; для него теперь не существуеть иного закона, кромъ заповъдей Господнихъ. Въ этомъ онъ полагаетъ все свое счастіе, все блаженство, все довольство. Съ твердою върою на помощь Божію Моисей идеть, по повельнію Бога, въ Египеть, чтобы освободить изъ рабства своихъ собратьевъ. Тамъ онъ дъйствуетъ во всемъ по указанію перста Божія, нисколько не сомнъваясь въ чудодъйственной силъ Пославшаго его. Въра въ Бога съ начала и до конца жизни Моисея оставалась единственнымъ руководительнымъ началомъ его дъятельности на пользу своего роднаго на-

Да, братіе, великое самопожертвованіе (ради блага другихъ) сділалъ Моисей! Можно думать, что никто изъ

насъ не оставилъ бы ни царскаго великолъпнаго двора, ни тъхъ сокровищъ, какія тамъ предлагались, и не отказался бы быть царскимъ сыномъ, когда бы это было возможно. А Моисей отъ всего это отказался и не просто отказался, но не хотълъ, погнушался пользоваться тлъннымъ и скоропреходящимъ богатствомъ, кръпко въруя въ въчное воздаяніе, въ высшую награду отъ Самого Бога.

Далеко не такъ, слушатели христіане, поступаемъ ныня мы, мы, которые просвищены свитомъ Евангельскаго ученія, принесеннаго къ намъ съ неба Спасителемъ нашимъ Господомъ Іисусомъ Христомъ. И это тъмъ болъе не простительно намъ, что мы имвемъ всв средства къ жизни по въръ. Моисей жилъ въ такое время, которое было только свнію грядущихъ благъ, о чемъ онъ самъ писаль, какъ имъющемъ еще только быть. Мы, наоборотъ, живемъ во время, когда предсказанія пророковъ исполнились. Намъ дано Евангеліе, въ которомъ заключается ученіе Божественнаго нашего Учителя Іисуса Христа. Въ Евангеліи описаны земная жизнь, дъятельность и чудеса Спасителя самими очевидцами ихъ-святыми Апостолами. Но, какъ ни прискорбно и ни больно, мы должны сознаться, что все это проходить мимо нашихъ ушей, большею частію не трогая и не возбуждая нашихъ одебелълыхъ сердецъ. Въ нашъ просвъщенный въкъ въра остается только звукомъ, для большинста мало убъдительнымъ доказательствомъ. Теперь всъ стремятся къ достиженію знанія положительнаго; отдають предпочтение естественнымь и реальнымъ наукамъ; все хотятъ доказать съ математическою точностію. Въръ же отводится слишкомъ ограниченное и притомъ второстепенное мъсто. Конечно, стремление къ знанію и образованію дело похвальное и достойное человъка, но только тогда, когда чрезъ это правильно развиваются умъ и воля и облагороживается сердце. Но кому неизвъстно, для какой цъли въ настоящее время пріобрътаются знанія. Всв они сосредоточиваются на одномъ пунктъ, на эгоистическомъ стремлении къ наживъ, къ удовлетворенію чувственныхъ наклонностей. Съ христіанской точки зрвнія знаніе, вытекающее изъ такихъ побужденій, предосудительно и не достойно христіанина. Истинный христіанинь всегда должень помнить слъдующія слова Спасителя: "ищите же прежде царствія Божіл и правды его, и сія вся приложится вамъ" (Мато. 6, 33). Къ предметамъ въры мы относимся какъ-то холодно, равнодушно, а инода даже съ недовъріемъ. О, какъ тяжело и горько видёть въ христіанахъ и христіанахъ православныхъ такія, поистинь, не христіанскія проявленія. Спросимъ себя, православные христіане, сколько среди насъ горячо върующихъ, всецъло уповающихъ на Бога? Сколько найдется такихъ, которые усердно посвщають Храмъ Божій и здёсь воздають должное поклоненіе Іисусу Христу, Его Пречистой Матери и святымъ, лики которыхъ видимъ изображенными на иконахъ? Сколько можно встрътить соблюдающихъ всв посты, освященные Самимъ Іисусомъ Христомъ и установленные Св. Православною церковію? Но и это все было бы еще не столь тяжкимъ гръхомъ и преступленіемъ, если бы мы сознавали себя виновными и обличали самихъ себя хоть предъ судомъ своей совъсти. Нътъ, мы, наоборотъ, стараемся извинять себя и оправдывать различными и притомъ нисколько неуважительными доводами. Если не пойдемъ въ Церковь, то у насъ готова отговорка, примърно въ такомъ родъ: "тамъ (въ церкви) только нагрѣшишь, потомучто будешь роптать на продолжительность службы". Покушаемъ скоромнаго въ постъ-и это не бъда, потомучто, скажемъ мы, "не то оскверняетъ человъка, что входить въ уста, но то, что изъ усть исходитъ" (Мо. XV,

II). О, какъ не разумно и гръшно такое превратное понимавіе и истолковывавіе Евангельскихъ изреченій. Такимъ образомъ и на себя-то мы навлекаемъ гнъвъ Божій и осужденіе отъ Его правосудія, да и для другихъ служимъ соблазномъ и вводимъ ихъ въ заблуждение своимъ превратнымъ толкованіемъ и неумъстнымъ употребденіемъ словъ Св. Писанія. Соблазнъ же ближнихъ есть величайтій гръхъ, за который мы литаемся царства небеснаго. Вотъ что въщаеть намъ Самъ Іисусъ Христосъ устами св. Евангелиста Матеея: "кто соблазнить одного изъ малыхъ сихъ, върующихъ въ Меня; тому лучше было бы, если бы повъсили ему мельничный жерновъ на шего и потопили его во глубинъ морской (18, 6)". Недостаточно того, чтобы называться православнымъ христіаниномъ, но имъ нужно быть, т. е. дъятельностію своею, жизнію, поведеніемъ свидътельствовать о своемъ православіи и живой въръ въ Бога. Не только сами мы должны право и искренно вфровать, но и неправовфрующихъ или вовсе еще невърующихъ обращать на путь истины, не знающихъ Бога и Христа Его приводить къ нему всеми, зависящими отъ насъ, мерами. Какъ сами имъемъ всъ средства къ богоугодной жизни, упованіе жизни въчныя, такъ должны позаботиться и ближнимъ своимъ, не имфющимъ этихъ благъ, доставить ихъ.

Мы должны послужить къ усиленію и расширенію миссіонерскаго діла, а также возбуждать усердіе къ этому ділу въ другихъ, особенно въ тіхъ, кто имітеть недостаточныя свідінія объ этомъ діліть.

Краткія свідінія о настоящемъ положеніи миссіонерскаго діла въ Россіи всімъ, здісь предстоящимъ, віроятно извістны изъ воззванія, выставленнаго при вході въ сей храмъ, равно и въ другихъ церквахъ. Намъ остается присоединиться къ десяткамъ тысячъ проповідническихъ голосовъ, взывающихъ въ настоящій день съ

церковных в канедръ о спосившествованіи сему высокому, апостольскому ділу просвівщенія живущих во странів и свіни смертнів, дабы людіє, ходящіє во тмп, увидили свить великій (Ис. 9, 2), дабы сей світь возсіяль на нихь такъ же, какъ сіяеть на насъ.

На землв и въ частности во владъніяхъ Россійской Имперіи много еще находится несчастныхъ, невъдущихъ истиннаго Бога, повергающихъ высокія человъческія чувства благоговънія, благодарности и страха тварями и идоламя. Познавши истину отъ въры, мы не можемъ не жалъть блуждающихъ и живущихъ подъ руководствомъ одного закона естественнаго; вкусивши благъ духовныхъ, не можемъ не скорбъть о тъхъ, которые томятся гладомъ, будучи лишены дарованій Святаго Духа. Православная дерковь непрестанно обращается къисточнику духовнаго свъта съ молитвою, да откроетъ очи слъпотствующихъ къ пріятію евангельскаго ученія. Върная духу апостольскому и святоотеческому, и наша Россійская православная церковь, имъя на окраинахъ общирнаго нашего отечества значительное число идолопоклонниковъ, времена съ материнскою заботою пеклась объ обращении ихъ ко Христу, и особенно усугбляетъ свою свътительную дъятельность во времена мира и оть враговъ внъшнихъ, во дни благоустроенія внутрен-

Но попеченіе о просв'ященіи Христіанскою в'врою язычниковъ сопряжено со многими жертвами духовными и матеріальными. Каждый изъ насъ долженъ, во имя всепросв'ящающаго Господа, сділать то или другое пожертвованіе, потому что діло обращенія невірныхъ въ Христіанство есть діло не однихъ пастырей церкви и не

<sup>\*)</sup> Прибавленія къ Церков. Въдомостямъ 1888 г. **№** 6, стр. 137—138.

одного правительства, но всей церкви, всёхъ православныхъ христіанъ, связанныхъ между собою и со всёмъ человёчествомъ одною заповёдію новою (въ смыслё полноты и широты)—о любви ко всёмъ, созданнымъ по образу и подобію Божію. А наши сограждане — инородцы и иновёрцы — тоже носятъ на себё образъ Божій: нужно всёми мёрами заботиться, чтобъ они знали, какъ уподобляться Богу, какъ приближаться къ Нему и жить съ Нимъ. Эта обязанность лежитъ первёе всего на пастыряхъ церкви, потомъ на особыхъ миссіонерахъ и наконецъ на всёхъ православныхъ христіанахъ.

Если мы не можемъ быть тъмъ, чъмъ былъ святый пророкъ Моисей для Еврейскаго народа, руководительству котораго была посвящена вся его жизнь; если мы имъемъ той христіанской ревности, какую проявиль святый Іоаннъ Дамаскинъ при ващить иконопочитанія; если мы не въ состояніи и не чувствуемъ въ себъ призванія подъять благовъстнические труды, въ которыхъ просіяль святитель Иннокентій, первый Епископъ Иркутскій, прославленный Богомъ и одаренный даромъ чудотворенія за свои равноапостольскіе подвиги, которыми (трудами) стяжаль себъ въчное поминовение покойный Митрополить Московскій Иннокентій, трудившійся на миссіонерскомъ поприщъ сорокъ пять лъть и поистинъ названный Камчатскимъ и Алеутскимъ апостоломъ, которые (труды же) сороко же лътъ и на томъ же самомъ поприщъ несъ на своихъ раменахъ сотрудникъ Митрополита Московскаго Иннокентія—нашъ маститый архипастырь Преосвященный Діонисій: то, покрайней мірть, откликнемся на приглашеніе Православнаго Миссіонерскаго общества, щагося подъ покровительствомъ Благочестивъйшей нашей Государыни Императрицы Маріи Өеодоровны, сдёлать посильныя пожертвованія на распростравеніе святой православной въры между язычниками Имперіи. Въ нынъшній день повсемъстно въ Россіи производится сборъ этихъ пожертвованій. Удълимъ и мы, братіе о Христъ, отъ своихъ щедротъ и усердія, кто что и сколько можетъ. Не стъсняйтесь малостію и незначительностію пожертвованія, потому что во всякой жертвъ для Бога цънится не величина и количество ея, а главнымъ образомъ усердіе и готовность, съ какими она приносится. Господь Іисусъ Христосъ не оставитъ васъ, благотворители, безъ награды, если вы чрезъ Миссіонерское общество будете вашими усердными, хотя бы и небольшими, приношеніями помогать въропроповъдникамъ и обращаемымъ чрезъ нихъ къ въръ.

Нуждъ у Православнаго Миссіонерскаго общества и нуждъ самыхъ неотложныхъ очень много: нужно содержать миссіонеровъ, оказывать пособія новопросвѣщеннымъ (особенно на первыхъ порахъ обращенія ихъ въ христіанство); нужно строить церкви для новокрещенныхъ, снабжать эти церкви утварью и богослужебными книгами, заводить училища, больницы и т. п. На все это потребны большія средства и суммы. Поэтому всякое даяніе на святое дъло проповъди у язычниковъ будетъ принято съ величайшею благодарностію.

Кромъ матеріальныхъ пожертвованій мы должны споспѣшествовать Православному Миссіонерскому обществу нашею молитвою о благословеніи Божіємъ на его дѣятельность. Сдѣлавъ пожертвованіе, будемъ, братіє христіане, молиться объ обращеніи еще невѣрующихъ къ вѣрѣ, будемъ, по примѣру Святой Церкви нашей, едиными съ нею устами и единымъ сердцемъ исповѣдывать православную вѣру, хранить, защищать и распространять ее всѣми зависящими отъ насъ средствами и силами. Она лучшее сокровище на землъ, вѣрнъйшій залогъ блаженства вѣчнаго. "Она вѣра апостольская, она вѣра отеческая, она въра православная. Эта въра вселенную утвердила". \*). Аминь. Свящ. Е. Еварестовъ.



Сорокодневный постъ Господа нашего Іисуса Христа въ пустынъ и искушение Его отъ діавола.

(продолжение).

Нъкоторые здъсь задаются вопросомъ: возможенъ ли для человъка такой продолжительный постъ и невоспользовался ли здъсь во время поста Христосъ Спаситель своею Божественною силою и властію? Вопросъ больше сомнъвающагося ума и маловърнаго сердца. Насколько возможно и несомнънно первое, настолько же невозможно и нелъпо предположение послъдняго. Всякому знакомому съ жизнію великихъ подвижниковъ и угодниковъ Божіихъ извъстно, насколько духъ человъческій можетъ преобладать надъ плотію или матеріею, насколько жетъ подавить ее и властвовать надъ нею, такъ что и самыя потребности твлесныя во время высшаго наго возбужденія бывають нечувствительны и какъ бы совершенно подавляются, и человъкъ даже забываетъ про нихъ, сама матерія тогда какъ бы служитъ духу. всецьло подчиняясь ему. Свящ. Исторія Ветхаго и Новаго Завътовъ и житія святыхъ представляють намъ множество примъровъ подобнаго преобладанія духа надъ плотію. Такъ, напр., пророки Моисей (Втор. 9, 9.) и Илія постились, первый на Синав, а второй на Хоривв. (4 цар. 19, 8) такъ же долго, какъ и Іисусъ Христосъ; Апостолы Петръ и Павелъ совершенно вабывали о тълесныхъ потребностяхъ вкушенія пищи, когда были въ сильномъ духовномъ возбужденіи (Дъян. 9, 9. 19. 10, 9-16, 30.); самъ Іисусъ Христосъ неръдко забываль

<sup>\*)</sup> См. послъд. въ нед. правосл.

совершенно о пищъ, когда спасалъ человъческую душу. напр., въ бесъдъ съ Самарянкой и мн. др. (Іоан. 4, 31 — 38) Житіе Маріи Египетской представляеть намъ также поразительный примёрь власти духа надъ плотію, когла она, изъ гръшницы -- блудницы превратившись почти въ чисто духовное существо, могла парить повоздуху и ходить по водамъ Іордана какъ по суху. Даже и собственный малый опыть свидетельствуеть о томъ, какъ мы иногда въ порывахъ радости или гнетущаго горя совершенно забываемъ о потребностяхъ своей животной жизни. и т. п. Итакъ воздъйствіе духа на плоть, подавленіе последней и властвование надъ нею перваго вполне возможно, естественно и не подлежить ни малъйшему сомнънію, а потому и не недостижимо для человъка. Самъ Христосъ Спаситель показалъ намъ въ данномъ случав образецъ истиннаго и совершеннъйшаго поста, постясь въ пустынъ почеловъчеству 40 дней и 40 ночей. И человъку остается только следовать и подражать въ исполненіи сего важнъйшаго подвига и христ. долга Учителю и Господу Іисусу.

Допускать же мысль, что сорокодневный пость есть для человъка и что Самъ нвчто невозможное Христосъ во время своего поста пользовался своею Божественною силою и властію, значить отнимать у этаго событія все его значеніе, а человъка низводить на степень однихъ только животныхъ потребностей, отнявши у него возможность нравственнаго совершенствованія и богоуподобленія, чего лишиться, конечно, человъкъ, не захочеть. Итакъ Іисусъ Христосъ постился въ пустынъ 40 дней и 40 ночей какъ истинный человъкъ и подвигоположникъ ради нашего спасенія. Поститься было бы нъчто легкодостижимое и не имъло бы значенія подвига въ дълъ спасенія, и тогда не могло бы для насъ служить образцомъ; поститься же болье, было бы ньчто нечеловъческое и могло бы вызвать сомивние въ истинности человъческой природы Іисуса Христа. Св. Златоустъ говорить, что "Христосъ постился не дольше 40 дней, чтобы чрезмърнымъ величіемъ чуда не сдълать сомнительною самую истину воплощенія. Если бы Онъ дольше продолжалъ постъ, то многимъ и это могло бы послужить поводомъ сомивваться въ истинъ воплощенія"..... \*).

А быть можеть, съ другой стороны, еще и потому Іисусъ Христосъ постился 40 дней и 40 ночей, что это число вообще означало кару, сътование, исповыдание гръха и наказание за гръхъ. Такъ мы знаемъ, что Богъ наказуеть людей за гръхи потопомъ въ продолжении 40 дней и 40 ночей. (Быт. 7, 4—12); Израиль наказывается странствованіемь въ пустынь на 40 льть (Числ. 14, 33. 32, 13); Египеть опустошается 40 лъть (Іезек. 29, 11); Неневитяне налагають на себя сътованіе въ 40 дней (Іон. 3, 4.): Іезекішль несеть наказаніе за домъ въ продолжении 40 дней; (Гезек. 4, 6); жена родящая очищается 40 дней (Лев. 12, 2—5) и др. Такимъ обравомъ это число является, вомимо всякихъ другихъ соображеній, числомъ священнымъ и законнымъ, и, какъ таковое, остается не нарушимымъ неприкосновен-И нымъ отъ Господа Іисуса, который ни іоты законной не варушилъ и ничего священнаго не оскорбилъ 17-19). По образу постящагося своего Господа и церковь Христова установила также сорокодневный Великой Четыредесятницы, чтобы расположить каждаго христіанина по образу своего Спасителя вести борьбу съ невидимыми врагами нашего спасенія.

Сорокъ дней и столько же ночей постился въ пустынъ

<sup>\*)</sup> См. Бес. Златоуста XIII. Рус. пер. Моск. 1865 стр. 234.

Іисусъ Христосъ и, по прошествіи ихъ, наконецъ взалкаль, т. е. ощутиль потребность вкушенія пищи, и тъмъ "показало во себть человтическое". Этимъ-то моментомъ и воспользовался искуситель-діаволъ. Искушая Іисуса Христа, по свидѣтельству Евангелистовъ Марка и Луки, въ продолженіи всѣхъ 40 дней, безъ сомнѣнія, тайно и, быть можеть, чрезъ всякіе мірскіе и человѣческіе соблазны, онъ теперь уже явно приступилъ къ Нему.

Нъкоторые при этомъ вадаются вопросомъ: въ какомъ видь діаволь приступиль къ Іисусу и не есть-ли это искушение скоръе какая нибудь внутренняя, субъективная борьба Іисуса Христа съ своими помыслами, желаніями, намфреніями и планами? Вопросы, нужные больше для удовлетворенія празднаго любопытства, нежели желанія истинно върующаго сердца христіанина, которое не отваживается и поднимать подобные вопросы. Вотъ что говоритъ истинно-върующее сердце: "входить въ разсмотрвніе сего вопроса излишне и не пристойно; излишне, потому что такой вопросъ, въ которомъ невозможно для насъ окончательное рвшеніе; непристойно, потому что Евангелисты могли слышать объ этомъ событи или непосредственно отъ самаго Спасителя, или же только отъ тъхъ, кому Онъ передалъ; а Спаситель могъ передать только такъ, какъ было на самомъ дълъ " \*). И намъ остается одно только-глубоко върить евангельскому сказанію. А изъ евангельскаго сказанія мы осязательно и какъ бы донаглядности видимъ и чувствуемъ, что діаволъ-искуситель приступила къ Іисусу; повела Его на гору; возвель на храмъ и поставиль на крыло церковное, т. е. вездъ дъйствовалъ какъ личность, какъ нъкая реальность, а потому и дъйствія его таковыя же, и ихъ иначе не возможно ни понимать, ни представлять. Итакъ

<sup>\*)</sup> См. Живнь І. Хр. Фарраръ пер, Лопухина С.ІІ.Б. 1885 стр. 56.

несомнино діаволь приступиль къ Іисусу Христу въ чувственномъ и, такъ сказать, осязательномъ видъ; но какомъ именно, этого мы не знаемъ и не можемъ внать, да и надобности нътъ. Если діаволъ-искуситель нашель возможнымь перваго человъка Адама подъ чувственнымъ и осязательнымъ образомъ змія довести до паденія; то несомнѣнно также нашель возможнымь предстать и предъ Іисусомъ Христомъ въ какомъ нибудь чувственномъ и, быть можетъ, болъе привлекательномъ видъ, чтобы тъмъ сильнъе подъйствовать на втораго Адама, довести и Его также до паденія, но только болве глубокаго и тяжкаго, чемъ перваго Адама, ибо второй Адамъ пришелъ не только разрушить дъла діавола, но уничтожить и его царство. (Іоан. 12, 31; 14, 30; 16, 11.) (Продолженіе будетъ).

#### RIHIRATEO

подниска на журналь "Руководство для сельских в настырой продолжается. Цана годовому изданію плисств рублей. Требованія адресовать: въ редакцію журнала "Руководство для сельских в пастырей при Кіевской Духовной Семинаріи.

# ВЪ "РУКОВОДСТВЪ ДЛЯ СЕЛЬСКИХЪ ПАСТЫРЕЙ" за 1888 годъ напечатано:

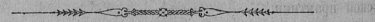
№ 1. Пастырямъ Русской Православной Церкви по поводу девятисотлътія со времени крещенія Руси. Ігрея.—Письмо заштатнаго священника къ молодому ігрею, по поводу годичныхъ отчетовъ. Пр. А. В.— Взглядъ французскаго публициста на современное русское бълое духовенство. Н. Д.—По давнему и вновь возбуждаемому вопросу о томъ, что приличнъе читать въ церкви народу въ пасхальную ночь.— Sermo ad Christi Sacerdotes.—Вопросъ безъ отвъта.—Къръшенію вопросовъ изъ пастырской практики.

- № 2. Итоги дѣятельности русскаго православнаго пастырства къ 1888 году. *Іерея*. Чѣмъ можно привлечь діаконовъ и наиболѣе сбособныхъ псаломщиковъ къ живому и дѣятельному участію въ дѣлѣ цсрковноприходскаго учительства? *Сельскаго священника*. Взглядъ французскаго публициста на современное русское бѣлое духовенство. *Н. Д.*—Условіе проповѣдническаго успѣха. Начальственныя распоряженія въ епархіяхъ по вопросамъ изъ пастырской практики. Вопросъ изъ богослужебной практики.
- № 3. Старое и вѣчно новое въ служеніи нашемъ. Пресвитера.—Изъ дневника сельскаго священника. С. В. В—ва. —Взглядъ французскаго публициста на современное русское бѣлое духовенство. Н. Д.—Порядокъ, какой долженъ быть соблюдаемъ прислуживающими въ церкви при богослуженіи. —Къ рѣшенію вопросовъ изъ пастырской практики. З.
- № 4. Наше пребываніе вътѣхъ, яже Отца нашего небеснаго. Пресвитера.— Что дѣлать пастырямъ инородческихъ приходовъ? Порфирія Руфимскаго.—Изъ дневника сельскато священника. Свящ. В—ва.—Порядокъ, какой долженъ быть соблюдаемъ прислуживающими въ церкви при богослуженіи.—Къ рѣшенію предложенныхъ редакціи вопросовъ. З.
- № 5. Наше служеніе съ неба. *Пресвитера*. Пастырскія посланія апостола Павла въ толкованіи Икуменія. Проповідь проповідникамъ. Къ рішенію вопросовъ изъ пастырской практики.
- № 6. Идея и жизнь въ отношеніи къ пастырю. Свящ. Павла Руновскаго. — Пастырскія посланія апостола Павла въ толкованіи Икуменія. — Откуда можно выписывать иконы для складовъ иконныхъ при церквахъ приходскихъ? З. — О доходахъ церковныхъ причтовъ при исполненіи церковныхъ требъ, въ руки или въ кружку. — Начальственныя распоря женія въ епархіяхъ по вопросамъ пастырской практики. — Вопросъ изъ богослужебной практики.

№ 7. Наше соработничество у Бога. Пресвитера.— Къ вопросу о томъ, какимъ образомъ возможно священнику научить своихъ прихожанъ правильно и толково молить я Богу. Свящ. Серапіона Брояковскаго.—Проповъдь проповъдникамъ.—Пастырскія посланія апостола Павла въ толкованіи Икуменія.—Недостатокъ уваженія состороны нъкоторыхъ священнослужителей къ царскимъ вратамъ. Сельскаго священника.—Начальственныя распоряженія въ епархіяхъ по вопросовъ изъ пастырской практики.— Къ ръшенію нъсколькихъ вопросовъ изъ пастырской практики относительно погребенія и поминовенія умершихъ.

№ 8. Частная дъятельность пастыря Церкви, примънительно къ разнымъ состояніямъ и нуждамъ пасомыхъ. — Какое слъдуетъ покупать вино для евхаристіи? Священника. — Проповъдь проповъдникамъ. — Замътка о воскресныхъ собесъдованіяхъ. Свящ. І. Ягодинскаго. — Пастырскія посланія апостола Павла въ толкованіи Икуменія. — Къ ръшенію вопросовъ изъ пастырской практики.

№ 9. Пастырь Церкви при постели больнаго. — Проповъдь къ пастырямъ на тему: Іисусъ Христосъ образецъ пастырскихъ отношеній нашихъ къ дѣтямъ. — Порядокъ, какой долженъ быть соблюдаемъ прислуживающими въ церкви при богослуженіи. — Отвѣтъ на письмо священника, подписавшагося: > единъ отъ малыхъ «. П. І. П. — Вопросъ изъ богослужебной практики.



Содержаніе. Отдівль оффиціальный. Епархіальныя распоряженія и извістія.

Отдълъ неоффиціальный. Празднов. 50 льт. юбилея Благов. жен. монастыря и слово, произн. по сему случаю Прот. Ал. Никитскимъ. Поученіе въ нед. Православія. Свящ. Еварестовъ. Сорокодневн. постъ Господа нашего І. Хр. въ пустынъ и искушен. Его отъ діавола Z. Объявленія.—