# 

XXVI F. ROA. BEAUMÓETH, Nº 30

ИЗДАВАЕМЫЯ ПРИ СВЯТВИШЕМЪ ПРАВИТЕЛЬСТВУЮЩЕМЪ СУНОДЪ.

27 іюля

ЕЖЕНЕДЪЛЬНОЕ ИЗДАНІЕ СЪ ПРИБАВЛЕНІЯМИ.

1913 года.

высочайше утвержденный одо-БРЕННЫЙ ГОСУДАРСТВЕННЫМЪ СОВЪТОМЪ И ГОСУДАРСТВЕННОЮ ДУМОЮ ЗАКОНЪ.

На подлинномъ Собственною Его Императорскаго Величества рукою написано:

«БЫТЬ ПО СЕМУ».

Въ Парскомъ Селъ. 5 апръля 1913 года.

> Скрѣнилъ: Исправляющій должность Государственнаго секретаря Н. Дерюжинскій.

ОДОБРЕННЫЙ ГОСУДАРСТВЕН-НЫМЪ СОВЪТОМЪ И ГОСУДАР-СТВЕННОЮ ДУМОЮ ЗАКОНЪ

объ отпускъ изъ Государственнаго назначейства средствъ на содержаніе причта при Шацкомъ Черніевѣ Николаевскомъ женскомъ общежительномъ монастыръ.

Отпускать изъ средствъ Государственнаго Казначейства, начиная съ 1913 г., по шестьсоть шестьдесять восемь рублей семьдесять три копъйки въ годъ на содержание причта при Шацкомъ Черсредствъ въ пособіе Шацкому Черніеву Николаевскому мужскому монастырю, Тамбовской епархіи.

> Предсъдатель Государственнаго Совъта (подп.) М. Акимовъ.

Сверяль: Статсъ-Секретарь (подп.) Тимротъ.

## Высочайшія повельнія.

Государь Императоръ, въ 17-й день іюля сего года, Высочайше утвердить соизволиль всеподданнёйшій докладъ Святъйшаго Сунода объ учрежденіи въ Московской епархіи, на м'єстныя средства, каоедры епископа Верейскаго, нятаго викарія сей енархіи, и о бытіи епископомь Верейскимь настоятелю Московскаго Знаменскаго монастыря архимандриту Модесту, съ твмъ, чтобы нареченіе и хиротонія названнаго архимандрита во епископа произведены были въ гор. Москвъ.

Государь Императоръ, въ 17-й ніев Николаевском женском общежи- день іюля 1913 г., по всеподданн вітельномъ монастырь, Тамбовской епар- шему докладу Г. Оберь-Прокурора Свяхін, взам'єнь ассигнуемых нын'є нзь тейшаго Сунода, Высочайше соизвотого же источника въ равной суммѣ дилъ на назначение пособій отъ Монаршихъ щедротъ на строительныя нужды нижеследующимъ церквамъ:

1) Монастырей Богородично - Өеодоровскаго, Благовъщенской епархіи, и Бълогорскаго Свято - Николаевскаго, Пермской губерніи—по 2.000 р.

2) Города Ржева, Тверской губерніи, сель: Шильникова, Княгининскаго увзда, Нижегородской губерніи, Лебедева, Тверского увзда и губерніи, и колоніи глухонвмыхь въ хуторв Клугиновь, Зміевскаго увзда, Харьковской губер-

ніп,-по 1.500 р.

3) сель: Песковъ, Кирсановскаго увзда, Тамбовской губерніи, Крымковъ, Чигиринскаго увзда, Кіевской губерніи, Троицкаго-Журавлинки, Новосильскаго увзда, Тульской губерніи, деревень: Аннина, Липецкаго увзда, Тамбовской губерніи, Славцева, Меленковскаго увзда, Владимірской губерніи, и поселка Сновска, Городнянскаго увзда, Черниговской губерніи—по 1.000 р.

4) Села Клусіева, Чухломскаго увзда, Костромской губерній, и гор. Якутска— по 500 р., изъ ассигнованнаго на сей предметь кредита по финансовой смъть Святьйшаго Сунода на 1913 годъ.

Государь Императоръ, по всеподданнъйшему докладу Сунодальнаго Оберъ-Прокурора, согласно опредъленію Святьйшаго Сунода, въ 26-й день іюня 1913 года, Высочайше соизволиль на назначеніе, въ видѣ исключенія изъ общаго правила, настоятельницы Бодбійскаго Св. Нины женскаго монастыря, Сигнахскаго увзда, Грузинской епархіи, игуменіи Анастасін зав'єдующей Бодбійскою церковно-учительскою школою, безъ преподаванія въ школів и безъ жалованья, съ темъ, чтобы заведываніе собственно учебной частью и преподаваніе Закона Божія и дидактики съ педагогикой было поручено священникузаконоучителю, который получаль бы

положенное по должности завѣдующаго школою жалованье и пользовался бы присвоеннымъ сей должности правомъ на полученіе пенсіи.

\* \*

По случаю освященія православнаго храма во имя Преображенія Господня на станціи Мустамякки, Финляндской желівной дороги, архіепископъ Финляндскій и Выборгскій, высокопреосвященный Сергій удостоился получить 22-го сего іюля телеграмму Его Императорскаго Величества, слідующаго содержанія:

«Сердечно благодарю вась, владыко, графа Гейдена, предсёдателя и членовъ комитета, а также мѣстныхъ жителей и богомольцевъ за выраженныя чувства любви и преданности. Искренно радуюсь созданію новаго храма для проживающихъ въ Финляндіи православныхъ русскихъ людей».

«НИКОЛАЙ».

Всеподданнѣйшая телеграмма оть 21-го іюля была составлена въ слѣдующихъ выраженіяхъ:

«Сегодня состоялось торжество освященія православнаго храма, во славу Преобразившагося Господа, на станців Мустамякки, Финляндской желѣзной дороги. Члены строительнаго комитета, мѣстные жители и богомольцы повергають къ стопамъ Вашимъ, Всемилостивъйший Государь, восторженныя чувства горячей любви и всеподданнѣйшей преданности.

Сергій, архівнископъ Финляндскій, предсъдатель комитета графъ Гейденъ, предсъдатель Иванъ Галечковскій, секретарь Гессъ».

# Опредъленія Святьйшаго Сунода.

І. Оть 13—16 іюля 1913 г. за № 6256, о преподаваніи гимнастики и военнаго строя въ мужскихъ учебныхъ заведеніяхъ всякихъ наименованій всёхъ вёдомствъ.

По указу Его Императорскаго Величества, Святьйшій Правительствующій Сунодъ слушали: предложенный Г. Оберъ-Прокуроромъ Святьйшаго Сунода, отъ 5 іюля сего года за № 2483, журналь Учебнаго Комитета № 421, по отношенію Г. Председателя Совета Министровъ, на имя Г. Оберъ-Прокурора Святьйшаго Сунода, отъ 12 іюня сего года за № 4183, о томъ, 1) что Государь Императорь, придавая особое значение правильной постановкъ дъла физическаго развитія подростающаго нокольнія и, въ частности, преподаванія гимнастики и военнаго строя въ мужскихъ учебныхъ заведеніяхъ всякихъ наименованій всёхъ вёдомствъ, и признавая, вмѣстѣ съ тѣмъ, необходимымъ внести должное объединение въ дъятельность частных учрежденій и обществь, преслѣдующихъ цѣль физическаго развитія населенія. 7 іюня сего года Высочайше повельть соизволиль: возложить на командира лейбъ-гвардін Гусарскаго Его Императорскаго Величества полка, свиты Его Величества генераль-мајора Воейкова общее наблюденіе за постановкою упомянутаго діла и ближайшее руководство имъ въ учебныхъ заведеніяхъ, а также принятіе надлежащихъ мъръ къ объединению дъягельности частныхъ учрежденій и обществъ, преследующихъ вышеуказанную цыль-физическаго развитія населенія, п 2) что тымь же Высочайшимь повельніемъ главнымъ начальникамъ въ-

ному выполнению Высочайше возложеннаго на него порученія. Приказали: Разсмотрівь настоящій журналь, Святвишій Сунодь, согласно заключенію Учебнаго Комитета, опредвляеть: 1) объ изъясненномъ, последовавшемъ 7 іюня сего года, Высочайшемъ Его Императорскаго Величества повеленіи объявить начальствамъ всёхъ мужскихъ духовноучебныхъ заведеній, и 2) поручить епархіальнымъ преосвященнымъ оказывать зависящее съ ихъ стороны содъйствіе къ усившному выполнению Высочайше возложеннаго на генералъ-мајора Воейкова порученія; о чемъ напечатать въ журналь «Церковныя Выдомости».

II. Отъ 13 іюня—12 іюля 1913 г. за № 5706, о разъясненіи циркулярнаго указа Святвишаго Сунода, отъ 11 августа 1912 г. 3a Nº 14.

По указу Его Императорскаго Величества, Святьйшій Правительствующій Сунодъ слушали: предложенный за Оберъ-Прокурора Святьйшаго Сунода Товарищемъ Оберъ-Прокурора, отъ 28 мая сего года за № 2144, журналъ Учебнаго Комитета № 313, по представленію преосвященнаго митрополита Московскаго, отъ 4 февраля сего года № 62, въ коемъ изложено, что съйздъ духовенства Московской епархіи, бывшій въ 1912 году, постановиль просить разъясненія о томъ, распространяется ли действіе циркулярнаго указа Святъйшаго Сунода, отъ 11 августа 1912 г. за № 14, коимъ разъяснено по духовному в'йдомству, что члены правленій духовныхъ семинарій и совътовъ епархіальныхъ женскихъ училищъ отъ духовенства не могуть быть въ то же время и депутатами на епархіальныхъ съвздахъ, какъ лица, подъотчетныя домствъ предложено оказывать Свиты съвздамъ по означенной службъ въ се-Его Величества генераль-мајору Воей- минаріяхъ и училищахъ, на членовъ кову всемърное содъйствие къ успъш- Правлений духовныхъ училищъ, членовъ

совътовъ епархіальныхъ женскихъ училищъ по назначенію, членовъ правленій эмеритальной кассы и свічного завода. Приказали: Обсудивъ настоящій журналь, Святьйшій Сунодь опредъляетъ: разъяснить по духовному въдомству, что дъйствіе циркулярнаго указа Святвишаго Сунода, отъ 11-го августа 1912 г. № 14, должно быть распространяемо на членовъ Правленій духовныхъ училищъ, членовъ совътовъ епархіальныхъ женскихъ училищъ по назначенію и членовъ Правленій эмеритальной кассы: что же касается членовъ Правленій епархіальныхъ свічныхъ заводовъ, то, имъя въ виду, что дъятельность Правленій свъчныхъ завовъ экономическомъ отношении важнее для епархіи деятельности всёхъ остальныхъ епархіальныхъ учрежденій, такъ какъ каждое изъ нихъ обслуживаеть только свои собственныя нужды, а Правленія епархіальныхъ заводовъ призваны обслуживать средствами заводовъ нужды всей епархіи и всёхъ епархіальных учрежденій, и посему пля Правленій епархіальныхъ свічныхъ понимание жизни другихъ заводовъ епархіальныхъ учрежденій и знаніе ихъ нуждъ, для надлежащаго ихъ удовлевзаимнымъ пользамъ и творенія къ тьхъ и другихъ, является существенно необходимымь, и съ другой стороны, что члены Правленій заводовь одновременно являются подъотчетными епархіальнымъ съёздамъ лицами, надлежить разрѣшать избраніе ихъ-членовъ Правленій свічныхь заводовь - депутатами на епархіальные съйзды духовенства, съ препоставленіемъ събздамъ права, когда они признають то полезнымъ, удалять участниковъ съвзда-членовъ Правленій заводовъ-на время обсужденія вопросовъ о дъятельности сихъ Правле-«Церковныя Въдомости».

III. Отъ 13 іюня—13 іюля 1913 года за № 5941, о порядкѣ чествованія памяти приснопамятнаго протојерея Іоанна Ильича Сергіева и о див поминовенія усопшихъ въ недвлю мясопустную.

По указу Его Императорскаго Величества Святьйшій Правительствующій Сунодъ слушали: предложенный за Оберъ-Прокурора Святвишаго Сунода Товарищемъ Оберъ-Прокурора, оть 28 мая сего года за № 2145, журналъ Учебнаго Комитета № 314, по возникшимъ въ нѣкоторыхъ духовныхъ семинаріяхъ недоумѣніямъ относительно порядка чествованія 20 декабря памяти приснопамятнаго протојерея Іоанна Ильича Сергіева и о див поминовенія усопшихъ въ неделю мясопустную. Приказали: Принимая во вниманіе, а) что 21 декабря отнесено Высочайше утвержденнымъ, въ 23-й день марта 1907 г., опредъленіемъ Святьйшаго Сунода къ началу вакаціоннаго времени, а 20 декабря, въ день кончины приснопамятнаго протојерея Іоанна Ильича Сергіева, опредѣленіемъ Святьйшаго Сунода, отъ 15 января 1909 г., установлено ежегодно совершать во всёхъ церквахъ Имперіи заупокойную литургію и панихиду по почившемъ, но къ числу неучебныхъ этотъ день не отнесенъ, и б) что день поминовенія усопшихъ въ недѣлю мясопустную причисленъ § 128 Устава духовныхъ семинарій къ неучебнымъ, Святьйшій опредѣляеть: 1) установить Сунодъ следующій порядокь чествованія памяти отца Іоанна Сергіева въ духовныхъ семинаріяхъ: 19 декабря, наканунъ дня памяти отца Іоанна, вечернее богослужение совершается въ семинарскомъ храмъ, съ участіемъ въ немъ чтеніемь и пініемь воспитанниковь ній; о чемъ напечатать въ журналь V класса, при чемъ во всёхъ прочихъ классахъ идутъ въ обычномъ порядкъ вечернія занятія; 20 декабря совер-

шается ранняя литургія, съ участіемь училища, священника Василія Дмитреввъ ней чтеніемъ и пініемъ воспитанниковъ VI класса; послъ же литургіи. до начала уроковъ, совершается панихида по усопшемъ, съ присутствіемъ на ней всёхъ воспитанниковъ семинаріи, вмѣстѣ съ преподавателями; учебныя занятія идуть затімь вь обычномь порядкв, при полныхъ урокахъ: отпускъ воспитанниковъ на Рождественскія вакаціи совершается 20-го декабря, по окончаніи всёхъ учебныхъ занятій, и 2) разъяснить по духовно-учебному въдомству, что въ день поминовенія усопшихъ въ недёлю мясопустную уроковъ въ духовныхъ семинаріяхъ, какъ и въ духовныхъ училищахъ, не должно быть, и въ часы, обычно употребляемые на учебныя занятія, всѣ воспитанники наканунъ и въ самый день поминовенія присутствують за вечернимъ богослуженіемъ, литургіей, и по окончаніи ея, за панихидой по усопшимъ; о чемъ напечатать въ журналѣ «Церковныя Вѣдомости».

### Опредъленіями Святьйшаго Сунола:

IV. Отъ 15 мая-15 іюня 1913 года за № 4254, постановлено: разрѣшить состоящему подъ Августъйшимъ покровительствомъ Его Императорскаго Высочества Великаго Князя Михаила Александровича Строительному Комитету по сооруженію въ С.-Петербургѣ храмапамятника 300-льтія Царствованія Дома Романовыхъ производить сборъ пожертвованій во всёхъ церквахъ Имперіи въ 1914 году въ теченіе второй неділи Великаго поста, начиная съ 24 февраля и кончая 2 марта.

V. Отъ 16 іюля 1913 года за № 6281, постановлено: на должность смотрителя Стародубскаго духовнаго училища наскаго.

VI. Отъ 23 іюля сего года за № 6475, постановлено: уволить протојерея Іоанна Вобровскаго отъ должности штатнаго члена Полоцкой духовной консисторіи и назначить на означенную должность ключаря Витебскаго каоедральнаго собора священника Василія Барщевскаго, сь увольненіемъ его оть должности члена Полоцкаго епархіальнаго ревизіоннаго комитета.

VII. Оть 16-23 іюля сего года за № 6373, постановлено: назначить кандидата богословія Императорской Московской духовной академіи священника Іоанна Часоводова на должность преподавателя исторіи и географіи въ Иркутское женское училище духовнаго въломства.

VIII. Отъ 29 мая—18 іюня 1913 года за № 5052, постановлено: составленную священникомъ А. Сырниковымъ нотную (крюковую) рукопись подъ заглавіемъ: «Обиходъ Всенощнаго бдінія, Литургіи и другихъ церковныхъ службъ», разрѣшить къ напечатанію и къ употребленію въ единовърческихъ перквахъ.

### ОТЪ УЧИЛИШНАГО СОВЪТА ПРИ СВЯТЪЙШЕМЪ СУНОЛВ.

Опредъленіями Училищнаго Совъта при Святъйшемъ Сунодъ.

І. Отъ 17 іюня—10 іюля 1913 года за № 429, vтвержденнымъ Г. Оберъ-Прокуроромъ Святъйшаго Сунода постановлено: изданныя журналомъ «Вфрность» историко-литературныя изданія: 1) В. Томилинъ. Монголія и ея современное значеніе для Россіи. Москва. 1913 г., стр. 20. Цѣна 20 к., 2) Царское самодержавіе на Руси. Москва. 1913 г., стр. 16. Цена 10 к., 3) Маккъ и Сирипицынъ. Ныробскій узникъ. Москва. 1913 г., стр. 16. Ц. 20 к. 4) С. И. Шафровъ. Князь Позначить помощника смотрителя того же жарскій. Москва. 1913 г., стр. 8. Цена 5 коп.,

5) Б. Назаревскій. Родь бояръ Романовыхъ. Москва. 1913 г., стр. 16. Ціна 10 к., 6) Его же. Великій Государь и святьйшій патріархъ Филаретъ Никитичъ. Москва 1913 г., стр. 22. Ціна 10 к., 7) А. Вихоревъ. Царь и народь въ Смутное время. Москва. 1913 г., стр. 16. Ціна 10 к. и 8) Юбилейный альбомъ картинъ въ ознаменованіе 300-льтія Царствованія Дома Романовыхъ. Москва. 1913 г. 12 карт. Ціна 1 руб. до и устить—первыя двіт изъ названныхъ брошюрь въ библютеки церковно-учительскихъ школь, а естальныя во всѣ церковныя школы.

П. Отъ 25 іюня—11 іюля 1913 года за № 450, утвержденнымъ Г. Оберъ-Прокуроромъ Святъйшаго Сунода, постановлено: 1) составленныя Н. И. Манассенной книги, подъ заглавіемъ: «Маренныкины сказки» и друг. разсказы. Изд. журн. «Тропинка», 81 стр., съ рисунками въ текств. Спб. Цвна въ папкв 50 к. и «На Рождествъ». Три разсказа для дътей. Изд. 2-е журн. «Тропинка», 71 стр. съ рисунками въ тексть. Спб., цена въ переплете 80 к.-одобрить для пріобрътенія въ библіотеки церковныхъ школъ, а книгу, подъ заглавіемъ «Цербстская Принцесса». Повъсть изъ дътства и юности Императрицы Екатерины II. Изд. журн. «Тро пинка», 404 стр. съ рисунками въ текстъ. Спб., 1912 г., цена въ переплете 2 р. 50 к.-допустить въ библіотеки второклассныхъ и церковно-учительскихъ школъ; 2) брошюру священника П. Сергіева, подъ заглавіемъ: «Уроки трезвости». Курсъ младшаго отдъленія, 29 стр. Архангельскъ, 1913 г., ц. 20 к.-допустить въ вид'я нособія въ церковныя школы; и 3) изданныя П. М. Кирѣевымъ «Сборникъ духовномузыкальныхъ пфенопфий разныхъ авторовъ, подъ редакціей Е. С. Азѣева: № 1 На литургін, для небольшого смѣшаннаго хора, партитура, ц. 2 р. и № 2. Изъ постной тріоди. Партитура, ц. 2 р.-до пустить въбиблютеки тахъ школъ, при коихъ имъются смъщанные церковные хоры, а № 3-Всенощное бдініе, для женскаго хора, партитура, ц. 1 р. 50 к. и № 4 На литургін, для женскаго хора, партитура, ц. 1 р. 50 к.допустить въ библіотеки женскихъ второклассныхъ и церковно-учительскихъ школъ.

### списокъ

книгъ, орошюръ и листковъ, напечатанныхъ въ типографіи Почаево-Успенской лавры по олагословенію Святъйшаго Сунода и съ разръшенія духовной цензуры, съ марта по іюль мъсяцы 1913 г.

Церковной печати въ 16-ю долю листа:

Божественная литургія св. Іоанна Златоустаго—5000 экз.

Божественная литургія св. Василія Великаго— 5000 экз.

Гражданской печати въ 4-10 долю листа:

«Почаевскій Листовъ», выход. 4 раза въ мѣс., №№ 9—25 въ колич.—2500 экз.

Газета «Волынская Земля», ежедневно выходищая, кром'в дней праздничныхъ, въ количеств'ь—3400 экз.

#### Въ 8-ю долю листа:

«Русскій Инокъ» монашескій иллюстрированный журналь, выходящій дважды въ мѣсяць, №№ 6—12—2100 экз.

### Брошюры:

Мученикъ за въру православную въ Кіевской Руси, крестьянинъ Даніилъ Кушниръ. Свящ. В. Успенскій—3000 экз.

Поъздка Волынскихъ союзниковъ на Царскій юбилей въ С.-Петербургъ. Іеромонахъ Алексій— 3100 экз.

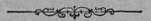
Святая дѣва Іуліанія, княжна Ольшанская на Домбровицѣ (перепечатано изъ Почаево-Волынскаго Патерика)—6000 экз.

Увъщательное посланіе съ Востока Александрійскаго патріарха Мелетія къ князю Василію— Константину Острожскому и ко всъмъ православнымъ въ Малой Россіи (въ Польшъ и Литвъ). Святогорецъ Ленасій—3000 экз.

Трехсотлѣтіе избранія царемъ и восшествія на престоль Михапла Өеодоровича Романова 1613 21 февр.—14 марта 1913 г. Протоіерей Илія Ливанскій—3000 экз.

Огонь. (Значеніе огня въ жизни человѣка). Учит. А. Быстровъ—2100 экз.

Два сельскихъ товарища или крестьянская семья. Ив. Головко—2100 экз.



# EPKOBHOM TO

въдомостямъ, № 30

ИЗДАВАЕМЫМЪ ПРИ СВЯТВЙШЕМЪ ПРАВИТЕЛЬСТВУЮЩЕМЪ СУНОДВ.

27 іюля

ЕЖЕНЕДЪЛЬНОЕ ИЗДАНІЕ.

1913 года.

# СЛОВО

при открытіи миссіонерскихъ курсовъ для духовенства Омской, Тобольской и Томской епархій въ г. Омскѣ 1-го іюля 1913 года, на молебнѣ.

Надлежить быть между вами и разно- сдёлать, чтобы спасти хоть нёкоторыхъ изъ мысліямь, дабы открылись между вами искусные (1 Кор. 11, 19). Это бодрое слово всю жизнь имфвинаго въ борьбф св. ап. Павла всегда приходить мнв на мысль, когда раздаются скучныя рёчи жалующихся на расплодившееся сектанство и всякое свободолюбивое разномысліе. Конечно, нѣть основаній и радоваться распложенію сектантства, ибо въдь искупленныя Христомъ Спасомъ души человъческія отлучають себя отъ надежды на въчное спасеніе, уходя въ сектантскія ереси. Но это-то самое и заставляеть смотръть на дъло глубже. Очевидно, отдёляющіеся или не знають непорочной нашей спасительной въры, или никогда не жили ею, не испытали всей животворности жизни церковной, душа которой есть Самъ Христосъ Глава Церкви. Сознаніе же этого побуждаетъ всякаго искренняго

тѣхъ, за которыхъ Христосъ Свою пречистую Кровь на Кресть проливаль. Для такихъ вспях св. ап. Павелъ сдплался вспях, чтобы спасти по крайней мъръ нъкоторыхъ (1 Kop. 9, 22).

Такимъ то правиломъ апостольскимъ руководствуясь, и такимъ-то примъромъ апостола воодушевляясь, смотрите какую бодрость проявили Отцы Церкви во время разлитія и иногда даже господства многоразличныхъ ересей, обуревавшихъ Святую Церковь въ въка Вселенскихъ Соборовъ. Не это-ли время обычно называется золотымъ періодомъ въ исторіи Церкви Христовой? Не тогда-ли именно ключомъ била жизнь церковная, когда о въръ и жизни по вѣрѣ горячо бесѣдовали христіане всѣхъ положеній и сословій и въ собраніяхъ, и въ домахъ, и даже въ баняхъ? Не тогдаревнителя христіанскаго благочестія все ли блистали на горизонт'в церковной жизни такіе высокіе свътильники Церкви, какъ святые Василій Великій, Григорій Богословъ, Іоаннъ Златоустъ, Асанасій Великій и все прочее множество богомудрое и богопросвъшенное?

Да, это все и было въ пору особенно сильнаго еретическаго разномыслія и даже засилія. Но сіи св'єтильники в'єры не падали духомъ, не опускали рукъ, не ворчали недовольно, жалуюсь на неблагопріятныя для Церкви условія времени. Ніть, они изощрялись въ борьбъ съ бъдой для Церкви, подвигали и другихъ на такую бодрую борьбу съ ересями. И ихъ усердіемъ божественная истина прославлялась, и Святая Церковь въ новую красоту и силу приходила. Отъ того-то бурнаго времени борьбы съ еретичествомъ и мы наследовали уясненное все наше церковное богатство спасительной в ры православной.

По сему и мы, импя вокругь себя такое облако свидътелей, ст терпъніемъ будемъ проходить предлежащее намь поприще, по совъту св. ап. Павла (Евр. 12, 1). Наше время, есть время, когда кром'в разныхъ толковъ старообрядчества, особенно сильно развивается разнородное сектантство, между прочимъ и въ нашемъ западно-сибирскомъ краж. Здёсь есть и особенныя на то причины, какъ то: недостатокъ церквей, монастырей, прославленныхъ Святынь, священства, а следовательно и всего богатства духовнаго утъшенія, къ которому тянется наскорбъвшая въ міръ душа.

За короткое время пребыванія здісь въ Омскъ и во время путешествія по епархіи мнѣ приходилось слышать трогательныя просьбы новоселовъ края о томъ, чтобы дать имъ священника къ устроенному ими прежде всего на новомъ мъсть храму или молитвенному дому. Сами пока еще въ землянкахъ живутъ, пробиваясь кой-какъ, а церковь уже устроили и иногда совстмъ на ръдкость хорошую. Но что если такія души не утбишть намъ, да если къ нимъ, жаждущимъ такого чистаго утъщенія, вмѣсто насъ придуть сектанты съ водою изъ Который да возвратить къ Святой Церкви

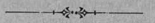
своихъ разбитыхъ водоемовъ (Геремін 2, 13)? Жаждущіе и набросятся на нихъ, — только бы хоть малость утолить свою жажду духовную. Это такъ естественно и такъ понятно. Вотъ и плодится сектантство, и отпадають искупленныя души христіанскія отъ Церкви и лишаютъ себя надежды на въчное спасеніе.

Да, жалости глубокой достойно такое положение дъла и всякаго душевнаго вниманія и участливости достойны увлекшіеся или еще только увлекающіеся сектантствомъ. Все надлежить сдёлать, чтобы однихъ удержать отъ погибельнаго увлеченія, другихъ возвратить къ Церкви, иныхъ предохранить оть соблазна, и всёхъ утвердить въ единой въръ и въ единомъ упованіи по въръ, да будетъ Единъ Христосъ все и во всёхъ по Апостолу.

Въ настоящій разъ вы всё и призываетесь къ тому, чтобы себя самихъ приготовить на борьбу съ темъ врагомъ, который смущаеть не наученныхъ или не утвержденныхъ въ благочестіи. Для васъ теперь представляется возможность отъ искусившихся въ борьбѣ за вѣру узнать нападающихъ на Церковь хулителей Ея, а вивств съ твиъ научиться отъ нихъ и тому, какъ подвизаться за святую нашу въру въ борьбъ съ врагами и исказителями ея, какъ охранить отъ нихъ паству, какъ утвердить въ жизни православныхъ христіанское благочестіе, какъ устроить приходскую жизнь. Какъ видите, предстоитъ дѣло важное, святое, серьезное. И уже только по этой причинъ оно требуетъ вниманія и усердія отъ всёхъ участниковъ предстоящихъ занятій. Тъмъ болье это требуется, что время для сего можетъ быть весьма сокращенное. Посему возможно плодотвориће следуетъ использовать его.

Не сомниваясь ни въ чьемъ изъ здись собравшихся усердін, призываемъ Божіе благословеніе на нашъ трудъ предстоящій, о чемъ и помолимся Раздаятелю всякихъ дарованій Господу нашему Вседержителю, и всёхъ отпадшихъ отъ Нея. Предадимъ тучами на небе, отъ насъ закрываются же сами себя и другь друга и тъхъ иномыслящихъ Единому Христу Богу, Ему же во святыхъ слава и держава во вѣки выковъ. Аминь.

Епископъ Андроникъ



### ЦВИНОСТЬ ЖИЗНИ.

Когда апостолы увидёли вознесеніе Господа, когда уже облако сокрыло Его отъ очей ихъ, прежде чемъ возвратиться въ Іерусалимъ съ просвѣтленнымъ сознаніемъ и оцінкою всего происшедшаго, «съ радостію великою», они стояли скороные и смотрели на небо. Въ это-то время два небожителя вдругъ предстали имъ и сказали: «Мужи Галилейскіе! Что вы стоите и смотрите на небо? Сей Іисусъ, вознесшійся отъ васъ на небо, придетъ такимъ же образомъ, какъ вы видели Его восходящимъ на небо» (Дъян. 1, 14).

«Что стоите и смотрите на небо?-Но какъ же имъ не стоять, какъ не смотръть на небо, куда ушелъ ихъ Учитель, куда сокрылось ихъ сокровище? Какъ не смотрѣть на небо, когда они, съ Матерію Інсусовою, остались здёсь, на землё, сирыми и одинокими?

И не готовы ли часто и мы, хотя теперь уже и наученные и удостовъренные ниспосланіемъ Святаго Духа въ томъ, что остались не сирыми, -- не готовы ли и мы скорбыть и предаваться воздыханіямъ: зачымъ Ты, Господи, не съ нами, или зачемъ Ты не взялъ насъ съ Собою въ Теое въчное обитаніе? Зачѣмъ не слышимъ мы Твоего голоса, зачемъ не видимъ Твоего Лица, зачемъ нетъ съ нами Твоего видимаго

лучи радости и надежды.

И тогда невольно вспоминается и слово апостольское: «горняя мудрствуйте, а не земная»; «наше жительство на небесъхъ есть»; «не имфемъ мы здфсь всегда пребывающаго града, но ищемъ и ожидаемъ грядущаго» (Кол. III, 2; Фил. III, 20; ср. Евр. XI, 16).

Что это значить? Имфетъ ли въ такомъ случав самал жизнь наша какую-либо цвнность? Стоитъ ли ею дорожить, годна ли она на что-либо?

Но въдь Христосъ здъсь, на земль, для земной жизни оставиль учениковъ Своихъ, Матерь Свою, всёхъ вёрующихъ; значить, жизнь земная имфетъ свою цфиность, свое значеніе. Чтобы попять это значеніе, 103пользуемся сравненіемъ изъ той жизни, которую вы ведете на суднв. Вы, конечно, идете къ пристани тихой и безопасной: это ваша чиль. Значить ли это, однако, что самое плавание уже есть ничто? Значить ли это, что вы должны бросить каждый свой трудъ у машины, у мачтъ, у руля, у печей и котловъ? Но тогда и плавание ваше въ этихъ бурныхъ и негостепріимныхъ моряхъ Сѣвера, куда вы держите путь свой, не только не можетъ состояться, не только не приведеть васъ никогда къ пристани, но навлечетъ на васъ и на насъ неминуемую погибель. Напротивъ, чемъ более вы стремитесь къ покою, чемъ более жаждете поскорее и благополучно достигнуть гавани, тъмъ усиленнъе и старательнъе вы будете работать здѣсь на пароходѣ, каждый у своего дѣла, къ которому онъ приставленъ. Плаваніе, конечно, не есть цёль, оно есть средство. но средство должно быть какъ можно лучше исполнено и употреблено, чтобы достигнуть цѣли.

Небо есть наша въчная пристань, тихая, присутствія? Особенно слышны эти возды- не бурная, блаженная. Но жизнь земнаяханія во время общей печали и страданія, есть плаваніе на пути къ этой ціли, есть когда жизнь земная для многихъ теряетъ средство для достиженія цёли. Итакъ, смыслъ и цену, когда, какъ свинцовыми жизнь земная не есть нечто, не имеющее

цѣнносты: жизнь-дѣло серьезное, время труда, время усиленнаго подвига. Она полжна быть средствомъ сообразнымъ съ 6036ышенною цълью. Чёмъ выше эта цёль-небо, чёмъ более мы стремимся къ горнему, чемъ более жаждемъ разрешитися и со Христомъ быти, чемъ ближе и вожде льнье для насъ небо, - тьмъ усиленные мы должны трудиться и подвизаться въ этой жизни. И какъ на пароходъ все пришло бы въ разстройство и самое судно было бы поглощено волнами, если бы стоящій у машины захотьль быть командиромъ, считаль свое занятіе низкимь, другой бросиль бы трубы, котлы, печи, кухню, угольныя ямы и каждый самъ бы опредъляль свои силы, свои достоинства, такъ точно и въ жизни земной, назначенной для труда и подвига, стань каждый у своего дёла, большого или малаго, безразлично, - ибо нътъ въ очахъ Божіихъ большого и малаго, - иначе жизнь придеть въ такое разстройство, что въ ней невозможно будетъ достигать въчныхъ и святыхъ целей — исканія и достиженія неба.

Какъ вознесеніе съ воскресеніемъ завершило и ув'єнчало земную жизнь Іисуса Господа, — ув'єнчало поб'єдою добра надъ зломъ, такъ и жизнь наша земная ув'єнчается тогда поб'єдою надъ зломъ, торжествомъ надъ самою смертью и в'єчнымъ общеніемъ со Христомъ на неб'є.

Евангеліе говорить намъ, что Іисусъ при вознесеніи Своемъ благословиль учениковъ Своихъ и, благословляя, отступилъ отъ нихъ, и возношашеся на небо... Такъ и вознесся Онъ, благословляя. Этимъ не благословилъ ли Онъ земную человѣческую жизнь, которую Самъ благоволилъ воспріять и которую теперь, когда все уже земное исполнилъ, Онъ съ любовью оставлялъ? Св. Церковъ въ пѣснопѣніяхъ праздника далѣе увѣряетъ насъ, согласно слову Евангельскому: «Господь вознесся на небеса, да послеть Утѣшителя міру»... Въ этой жизни мы, значитъ, не остаемся сирыми, не остаемоя безпомощными. Хри-

стосъ и нынѣ вопіетъ любящимъ Его: «Азъ есмь съ вами, и никто же на вы»!

Да будеть же благословенна эта земная жизнь, да будеть она полноцанною въ очахъ нашихъ, исполненная труда честнаго и подвига, - въ непрестанномъ памятованіи Бога и обътованной намъ отъ Бога въчной жизни. Да будеть она достойна высокой небесной цъли! Да будеть благословенъ нашъ трудъ, осіянный въчнымъ маякомъ въчности, указующимъ для нашего жизненнаго корабля върную дорогу, ограждающій отъ мелей, подводныхъ камней и отъ погибели. Не на въки разлучены мы съ нашимъ Господомъ Інсусомъ: Сей Інсусъ, вознесшійся отъ васъ на небо, такожде образомъ видесте Его. пріидетъ, имже идуща на небо!

### II.

По многимъ причинамъ при совершенія богослуженія въ разныхъ мѣстахъ, мнѣ приходится говорить объ одномъ предметѣ; о цѣнности и смыслѣ жизни. Опасное настроеніе какого - то жизнененавистничества среди молодого поколѣнія обращаетъ мысль къ этому вопросу.

Но какъ о немъ говорить?

Нѣтъ ничего труднѣе, какъ доказывать истины очевидныя и самоочевидныя. Какъ ни странно это, но это такъ. Попробуйте доказать слѣпорожденному, что снѣгъ бѣлаго цвѣта или то, что сейчасъ день. И въ то же время, зачѣмъ это доказывать зрячему?

Но, конечно, еще трудиви доказывать это такому зрячему, который не хочеть ничего слышать, который желаеть види, не видыть.

Нѣчто подобное бываеть и въ мірѣ духовныхъ истинъ: Богъ, міръ, человѣкъ, жизнь, смерть, посмертное бытіе—все это истины, о которыхъ говоритъ намъ наше непосредственное сознаніе, истины очевидныя и самоочевидныя. Но если кто слѣпъ отъ рожденія по отношенію къ нимъ, то какъ ихъ ему доказать?

Къ счастью, — такихъ слвныхъ отъ рожденія гораздо меньше, чімъ сліныхъ физически, я бы сказаль-ихъ совсемь нётъ. Есть упорные отрицатели, - любители отрипанія, люди-самовольно слѣпые. Ихъ трудно убъдить, но все же не невозможно. Есть и очевидныя доказательства очевидныхъ истинъ.

Зачёмъ, вообще, считать день рожденія человъка событіемъ радостнымъ, если бы жизнь сама по себъ не была благомъ и счастьемъ, если бы она не имъла никакой пфны?

Намъ могутъ возразить, не отъ радости же уходять люди изъ жизни, не отъ добра бътуть, а отъ невыносимыхъ страданій. Такъ просто, но во всей, какъ думають, неотразимой силѣ ставятъ предъ нами вопросъ о страданіяхъ жизни и ихъ смысль. Давно онъ стоить въ человъческомъ сознанін, но только въ Библін, именно въ лиць Іова, онъ впервые представленъ и поставленъ во всей глубинъ и серьезности вопроса мірового.

Исторія этой «многострадальной» жизни съ дътства извъстна всякому христіанину, хоть немного поучившемуся въ школъ: это исторія величайшихъ страданій, и при томъ страданій человіка благочестиваго.

«О, если бы взв'ышены были на в'сахъ страданія мои. Страданія мои!.. Они перетянули бы несокъ морей». Такъ гово рить о себь Іовъ.

Оцѣнка страданій есть, конечно, въ значительной мфрф личное діло. Каждому свое горе, своя тягота и скорбь представляются ужасными и едва выносимыми. И нельзя осуждать человъка за то, что онъ говоритъ о своихъ страданіяхъ. Тягости страданій не скрываеть и Богочеловъкъ: въ часъ прощанія съ учениками и земнымъ міромъ и Его душа вся была потрясена скорбью; Онъ скорбълъ, тужилъ и падалъ на землю,

лесными страданіями, и Онъ взывалъ словами царя-пророка и псалмопъвна: «Боже мой, Боже мой, вскую мя еси оставиль!»...

Откуда страданія и зачімъ, -- этотъ вопросъ разрѣшали люди и малме и великіе съ техъ поръ, какъ живутъ они и страдають въ этомъ мірі. Присмотритесь, какъ относились они къ страданіямъ.

Неслись проклятія, вопли злобы и безсильной ненависти, угрозъ слепой судьбе, возмущенія противъ неба; все это не плъняеть нашего сердца, а только наполняеть наше сознаніе ужасомъ... Къ чему и зачёмъ эта безсмысленная и безсильная злоба? Она унизительна для человъка и недостойна разумнаго существа.

Тянутся руки къ самоубійству въ жеданіи прекратить мученія... Но разв'є это разрѣшало и разрѣшаетъ вопросъ? Новая мука не объясняеть и не облегчаеть мукъ прежнихъ и старыхъ, а вопросъ о томъ, прекратятся ли страданія за могилою, еще ни однимъ невъромъ не былъ разръшенъ отрицательно съ полною увъренностью.

Огромное большинство людей молчаливо и покорно страдали... И чудятся намъ по всему міру робкіе, вопрошающіе взоры страдальцевъ всего міра, обращенные къ людямъ, къ небу, къ Богу: откуда страданія и зачёмъ они?

Дорогіе слушатели! Этого вопроса не разрышить человыческому уму; его изъяснить только святая въра. И когда всякіе пріъзжіе и непрівзжіе ораторы, за деньги и безплатно, въ лекціяхъ и статьяхъ, ради ли прямой цёли разрёшенія жгучаго вопроса, или върнъе ради цълей политиканства, силятся разръшить его безъ въры, то они являются не болбе, какъ жалкими фокусниками - обманщиками, желля блескомъ фразъ, сравненій, остроумныхъ замічаній и интересныхъ политическихъ злободневвъ часъ муки душевной въ Геосиманіи и ныхъ намековъ отвлечь вниманіе наше въ сторону и еще, и еще разъ подтвердить н молилъ о томъ, чтобы пронесена была святое слово апостола о гръшномъ словъ мимо Него чаша сія; въ часъ, когда висъль дукавствующихъ: «языкъ-огнь, прикраса Онъ на кресть, объятый ужасающими ть- неправды»... Они воистину, именно «краснорѣчиво умалчивають», а вовсе не говорять о смыслё и ценности жизни, когда разсыпаются въ безчисленныхъ фразахъ о «полнотъ смысла жизни», о «просвъщеніи массъ», о служеніи обществу, о следованіи прогрессу, объ укрѣпленіи народовластія и прочее. Сознанію человіческому они предлагають укрѣпиться на довъріи какому-то безсознательному (пантеистическому началу жизни).

Но слушатели уходять послѣ такихъ рѣчей только ошеломленные обиліемъ и внѣшнею красотою рѣчи, скорѣе-трескотнею фразъ, не разбираясь иногда, гдв здъсь «прикраса неправды», но смутно сознавая, что смыслъ жизни и страданія отъ нихъ все-таки остается сокрытымъ, уходятъ подавленные въ сердцъ еще болье, чъмъ прежде...

И попрежнему слышатся оглушительные выстрълы самоубійцъ, и попрежнему газеты пестрять извёстіями о самоубійцахъ-уже не среди молодежи только, но въ средъ высшихъ администраторовъ, судей, прокуроровъ, важныхъ чиновниковъ, престаралыхъ журналистовъ, купцовъ и т. п. И попрежнему стоитъ вопросъ о цанности жизни только вопросомъ.

Отвътъ на него, повторяемъ, даетъ лишь святая въра. Уже Іовъ на предложеніе любящей жены похулить Бога и умереть, лишь бы прекратить свои страданія, отвъчаеть: «Ты говоришь какъ единая изъ безумныхъ женъ. Если доброе мы принимали отъ руки Божіей-злыхъ ли не стернимъ?» Онъ уже видитъ въ страданіяхъ не безсмыслицу, но милующую и воспитывающую руку Божію, и еще выразительнѣе замѣчаетъ: «Блаженъ человѣкъ, его же обличи Господь, и наказанія (наученія) Вседержителя не отрицайся». Онъ, наконецъ, возвышается до въры въ нъкое искупительное значеніе страданій, окончательно разрѣшаемое въ загробномъ лич- искупленный и не возрожденный, еще не номъ сознательномо бытін, и выражаетъ эту въру въ трогательныхъ выраженіяхъ: «Я знаю, — говорить онъ, — Искупитель нятію его.

мой живъ, и Онъ въ последній день возстановить изъ праха распадающуюся кожу мою сію, и я во плоти моей узрю Бога; мои глаза, а не глаза другого увидятъ Ero»...

Была еще попытка въ Ветхомъ завътъ освётить тотъ же вопросъ.

Царь, оставивній міру славу о себъ, какъ о величайшемъ мудрецъ, изслъдовавшемъ всю полноту бытія и красоту поднебесной отъ кедра до иссопа, познавшемъ вей утахи жизни, поставиль предъ собою въ концъ жизни въчный вопросъ о ея смыслъ. Все онъ позналъ, все извъдалъ, со всего, что человъкъ считаетъ утъхою и удовольствіемъ, онъ сняль обаяніе обманчивой прелести. Въ грустно-поэтическихъ образахъ описалъ онъ старость, слабость и смерть человъка; съ безподобною прямотою изобразиль видимую посмертную участь глунаго и умнаго, человъка и скота,-и если бы въ своемъ только разсудкъ искалъ онъ разрѣшенія волнующаго міръ вопроса, то и онъ, конечно, остался бы только на одной мысли: «Суета суетствій, и всяческая-все суета». Нѣтъ, не все для него оказалось суетою! И напрасно пріважій ораторъ призывалъ Соломона, въ качествъ своего единомышленника, къ признанію безсознательнаго начала жизни. Соломонъ уничтожаеть его однимъ краткимъ словомъ: «Бога бойся, сыне, заповъди Его соблюдай, въ этомъ все для человъка. Ибо всякое дело Богь приведеть на судъ»... (Еккл. XII. 13-14).

Итакъ, значитъ, страданія эти въ сущности не все, а все заключается въ иномъ мірѣ впры и послушанія воли человъческой-волъ Божественной! Итакъ, значитъ, есть въчныя основы жизни, которыя переходять и действують по ту сторону старости и по ту сторону могилы!

Впрочемъ, ветхозавътный человъкъ, не могь уяснить всецёло поставленный вопросъ. Онъ лишь подготовляль человъка къ при-

Только въ Новомъ Завътъ, въ ученін Спасителя, ясно открыты и изъяснены вопросы о ценности жизни и о смысле страданія. Причина страданій есть грахъ, тяготьющій надъ человькомъ отъ самаго рожденія, и нев'єд'єніе воли Божіей; слуга и приспъшникъ гръха есть діаволъ; задача жизни и отсюда цънность жизни и смыслъ страданія есть борьба со грахомъ, освобождение отъ него, побъда надъ зломъ. нравственное восхождение къ тому, чтобы быть въ общении съ Богомъ - Первообразомъ: виновникъ этой свободы отъ грѣха и победы есть Искупитель, Сынъ Божій; последование Сыну Божію есть принятіе Его Евангелія, и исполненіе Евангелія въ жизни, принятіе благодати Святаго Духа, которую Онъ далъ своими страданіями сынамъ въры въ восполнение ихъ естественной немощи, участіе въ Его Церкви, которая до века продолжаеть дело Христово на земль, -- и подвигъ искупляющаго страданія жизни, какъ воспитанія для Христа.

Но если жизнь есть столь цѣнное поприще такой спасительной борьбы, то какъ же не цѣнить эту жизнь? И если страданіе есть путь искупленія и побѣды надъ зломъ, залогъ будущей славы, — то развѣ оно не есть пріобрѣтеніе? Каждое страданіе, перенесенное терпѣливо и вдумчиво, въ такомъ случаѣ является богатымъ вкладомъ въ душевный капиталъ и есть новое доказательство, что жизнь есть благо \*).

«Смотри на жизни четкіе итоги,
На грани тѣ, гдѣ новый виденъ путь,—
Какихъ друзей оконченной дороги
Съ любовью можетъ сердце вспомянуть?
Не васъ, безпечность, юность и веселье,—
Вы улыбпулись сердцу—и ушли.
Не васъ, желаній зной, страстей похмѣлье—
Вы столько силъ обманомъ унесли!
И только ты, страданье, неизмѣнно
Сжигало въ сердце жертвеннымъ огнемъ
Все то, что было суетно и тлѣнно,
Чего хранить не надо было въ немъ».

Такъ христіанство осмысливаетъ жизнь и даетъ ей высшую цѣнность. И потомуто христіанство захватываетъ рѣшительно всѣ стороны человѣческаго существованія и дѣятельности, а не одну только религіозную.

Сегодня у насъ праздникъ государственный. Жизнь государственная не можетъ быть спокойной осмысленной и плодотворной, если жизнь человъческая вообще потеряетъ цъну и смыслъ. Это бы надо помнить всъмъ дъятелямъ государства. Въдь оно дъйствуетъ, главнымъ образомъ, силою понужденія, и требуетъ подвига, труда, исполненія труда. Въдь на этомъ пути неизбъжны страданія, самоотверженіе и самоотреченіе. Въдь здъсьто по преимуществу чувствуется неравенство положеній и состояній, а наиболье тягостный трудъ и служеніе несутъ, такъ называемые, маленькіе люди.

Какъ же имъ цѣнить государство, родину, отечество, если они не будутъ цънить самой жизни? Гдв же найдуть они источникъ для вдохновенія на трудъ и подвигъ, на исполненіе долга за сов'єсть, а не за страхъ, если у нихъ восторжествуетъ только животный взглядъ на себя и свое назначеніе? Откуда же маленькіе люди познають, что малаго и великаго нъть въ очахъ Божіихъ и что каждый трудъ, исполненный любви къ Богу и ближнимъ и полъятый во имя этой любви, есть діланіе въ царствъ Божіемъ, — откуда все это они познаютъ, если для нихъ самая жизнь стала безсмысленной, если они съ тупою и безсильною злобою относятся ко всякому страданію и въ такомъ озлобленіи или Самого Бога считаютъ виновникомъ несправедливаго страданія или даже отвергають Бога и на мъсто его ставятъ одну пустоту и безсмыслицу небытія?

Будемъ же въ Богѣ и во Христѣ любить жизнь, какъ поприще воспитанія земного для неба: и тогда мы будемъ способны любить и культуру, и прогрессъ, и народъ, любить родину, отечество, государ-

<sup>\*)</sup> Приводимъ прекрасное стихотвореніе на эту тему В. Р.—ъ.

ство, какъ богоданную среду для земной жизни,--и имъ вольною волею и съ разумной любовію служить.

Протојерей Іоаннъ Восторговъ.



### Приходскій вопросъ и церковныя братства.

Вопросъ о возрожденіи и обновленіи жизни православно-русскаго прихода до настоящаго времени остается самымъ острымъ вопросомъ современной церковной действительности. До настоящаго времени имъ живо интересуются не только церковные круги, но и свътское общество, но тъмъ не менъе приходская реформа болье далека отъ разръшенія, чъмъ какой либо иной изъ сложныхъ церковныхъ вопросовъ. Предпринимавшіяся неоднократно духовною властью попытки возродить замершую приходскую жизнедъятельность роковымъ образомъ терпѣли и терпятъ неудачи. Корень такого печального положенія діла въ ложной точкі зрѣнія на причины упадка религіозно-правственной жизни въ народе и, въ зависимости отъ этого, въ ложномъ убъжденіи, что суть приходской реформы только къ проведеніи въ жизнь опредъленной юридической организапіи.

Думають, что неуспёхъ «церковныхъ попечительствъ» и «приходскихъ совѣтовъ» заключается въ томъ, что они даютъ мало правъ прихожанамъ. Только поэтому последніе и не хотять принимать горячаго участія въ приходскихъ делахъ. Жизнь приходу, говорять, можеть сообщить только возврать къ порядкамъ древне-русскаго, въ особенности новгородскаго, самоуправляюшагося прихода. Надо скорве возвратить приходу права юридическаго лица, способнаго пріобр'ятать имущество, надо отм'янить ственительныя условія къ пріобратенію недвижимости, надо дать право для всёхъ

венствомъ въ завѣдываніи церковными суммами и имуществомъ и, наконецъ, предоставить прихожанамъ избирать себъ пастырей. Вотъ, будто бы, тв средства, которыя единственно только и способны оживить церковно-приходскую жизнь. Особенно ярко эти положенія выражены въ проекті приходской реформы, принадлежащемъ А. А. Папкову. Этотъ проектъ и легъ собственно въ основу всёхъ либеральныхъ опытовъ приходской реформы.

Вскоръ же послъ своего появленія въ печати проектъ А. А. Папкова подвергся основательному критическому разбору, гдъ и была указана полная неосновательность его отправныхъ точекъ зрвнія. Пусть осушествится этотъ проекть Папкова, писалъ въ Оренбургскихъ Епарх. Вѣдом. въ 1902 г. г. Никольскій, — что оть этого улучшится? Положимъ, приходу будетъ предоставлено право избирать клиръ и содержать его. Выиграеть ли оть этого духовенство? Будеть ли лучше его матеріальное и правовое положеніе? Очень сомнительно. Въ некоторыхъ мъстахъ прихожане и сейчасъ уже отказыеаются отъ выполненія принятыхъ обязательствъ по содержанию причта. Едва ли иначе будеть и при реформ в прихода ио проекту А. Папкова. Затьмъ, матеріальная зависимость священника отъ прихожанъ не будеть ди вм'вств съ твмъ и правственною вависимостью? Не будеть ли попадать во священники тоть, кто дасть больше, а возьметь меньше? Но тогда какъ же быть съ образовательнымъ и нравственнымъ цензомъ кандидатовъ во священники? Это разъ. Съ другой стороны, пусть прихожане получать право распоряжаться церковнымъ имуществомъ. Улучшится-ли тогда церковное хозяйство? Настанеть ли тогда волотой въкъ, какъ говорятъ защитники приходской автономін? Ни въ какомъ случав, такъ какъ церковные доходы вообще незначительны, чтобы можно было удовлетворить надлежащимъ образомъ и мъстныя и общеепархіальныя нужды, заводить разнаго рода прихожанъ участвовать вмёстё съ духо- просвётительныя и благотворительныя учрежденія и т. п. Притомъ, вотъ еще въ чемъ вопросъ: будетъ ли автономный приходъ давать суммы на общеенархіальныя нужды? Поэтому, пусть лучше церковное достояніе останется въ въдъніи высшей церковной власти?

Тѣ же мысли, но только съ большею обстоятельностью и подробностью, были развиты въ рядѣ передовыхъ статей «Церковнаго Въстника», а позже уже во время работы предсоборнаго присутствія проф. И. С. Бердниковымъ и другими церковными двятелями. Но самые убвдительные и несокрушимые доводы мало подвиствовали какъ на самого автора проекта, такъ и на общее направление мысли въ ръшении приходскаго вопроса въ интересующихся церковными вопросами светскихъ кругахъ общества. Наоборотъ, именно въ последнее время проектъ А. А. Папкова сталъ замътно популярент въ кругахъ «октябристовъ». Зависить это не только отъ энергіи автора, ум'вло и неустанно рекламирующаго свой трудъ, но и отъ нъкоторыхъ постороннихъ причинъ. Авторъ этого проекта исходилъ въ своихъ работахъ, разумфется, прежде всего изъ личнаго знакомства съ приходскою жизнью. Такое знакомство имъ было получено въ столицъ въ качествъ члена братства Исаакіевскаго каоедральнаго собора, кромѣ этого маленькаго опыта, авторъ былъ хорошо знакомъ по своей службъ въ Финляндіи съ строеніемъ протестантской приходской общины. Наконецъ, заинтересовавшись исторіей прихода, А. А. Папковъ увлекся добытыми сведеніями о бившей ключомъ общественной самодъятельности автономнаго прихода древней Руси. При осторожномъ, всестороннемъ изследованіи авторъ проекта долженъ бы принять во вниманіе, что прим'єрь и масштабъ жизнедвятельности Исаакіевскаго прихода не можеть ни въ какомъ случав служить мъркой для устава 40.000 сельскихъ приходовъ или приходовъ мелкихъ провинціальныхъ городовъ. При широкомъ хорошемъ знаніи условій приходской жизни авторъ

вообще долженъ быль бы признать, что однимъ и тъмъ же, подробно разработаннымъ уставомъ трудно обслуживать и бъдный сельскій приходъ, въ которомъ всего два, три интеллигентныхъ двятеля, и своеобразный по складу и настроенію приходъ фабричнаго поселка, и приходъ бойкаго торговаго м'ястечка съ зажиточнымъ купеческимъ населеніемъ, и интеллигентскіе по составу приходы большихъ городовъ. Но А. А. Папковъ это просмотрълъ и въ своемъ проектв устава, мвритъ жизнь прихода идеальными нормами столичнаго прихода съ вполнъ просвъщенными прихожанами; деревенская темнота и косность, деревенская экономическая скудость во вниманіе авторомъ проекта не приняты.

Зная хорошо духъ православной Церкви, усвоенный изстари въ русской жизни, не трудно было видёть все огромное различіе между строемъ русскаго прихода, съ одной стороны, и приходской протестантской общины съ другой. Въ то время, какъ протестанты въ своей церковной жизни объединяются въ «общины», «союзы» и вообще разныя формально-юридическія общества, - русскія церковныя установленія съ глубокой старины тяготьють къ идев «братства» и съ какой бы п'влью они ни организовывались, принимають форму чисто нравственныхъ установленій. Даже древнерусскій приходъ, бывшій въ то же время и мелкой административной единицей, что повидимому должно было исключать возможность чисто нравственной организаціи, едва ли не на первомъ мъсть ставиль нравственный контроль за членами и пользовался правомъ суда. Совершенно не обращая вниманія на эту особенность православно-русской приходской жизни, либеральные радвтели обновленія приходской жизни все время стараются вмёсто приходскаго братства, крвпкаго своими нравственными связями, создать изъ православнаго прихода лютеранскую «общину» съ сухо-юридическимъ механизмомъ и на парламентскихъ началахъ.-Если г. Папковъ склонился въ

эту сторону подъ вліяніемъ личнаго опыта. то всей вообще нашей интеллигенціи его проекть понятень и близокъ въ виду ея яснаго стремленія перестроить русскую общественную жизнь по западнымъ образцамъ и наклонности всю русскую жизнь марить на свою личную марку.

Склоняясь къ возстановленію въ приходской жизни порядковъ далекой простодушной старины, А. А. Папковъ упустилъ изъвниманія, что какъ бы ни была прочно сшита одежда ребенка, ее нельзя носить взрослому. Нельзя вернуться къ темъ патріархальнымъ формамъ общественной и государственной жизни, въ которыя безъ труда вливалась жизнь Сѣверо-Западной Руси XIV—XV в.в.; разсуждая о бившей ключомъ жизни древне-русскаго прихода, упускають изъ вида, что въ то время приходъ былъ не только церковный, но земской и административной величиной, что, конечно, должно было усилить во много разъ его жизнедъятельность. Древне-русскій приходъ, въ противоположность проектамъ А. А. Папкова, былъ правственнымъ союзомъ, но если бы это была и чисто юридическая организація, при господствъ въ то время религіознаго формализма и обрядовърія, это было бы болье или менье понятно. Теперь же углубившіеся религіозные запросы чувства и мысли върующаго требують иной церковной организаціи, какъ основной клъточки церковной жизни.

Въ подлинно церковномъ приходъ слъдуетъ различать двв стороны жизни: внутреннюю и внѣшнюю. Первая проявляется въ постоянномъ живомъ религіозномъ сознаніи, въ горьніи духомъ и ревностью послужить Богу и ближнему; вторая является только воплощениемъ внутренняго самосознанія прихода, она выражается въ такой организаціи жизненнаго уклада, гдъ всв работають въ полноту своихъ силъ. Недостаточно дать приходу внѣшнюю организацію, распредалить по параграфамъ его права и обязанности, нужно прежде всего вдохнуть въ прихожанъ духъ живой двя- ской книжкв «Странника» за текущій годъ

тельной христіанской віры и любви, и тогла внутреннее единство душъ прихода выразится во внЪшней организаціи. Надежды н силу одной внъшней организаціей воскресить приходъ стоять въ связи съ извъстными убъжденіями части нашего свътскаго общества въ томъ, что жизнь будетъ хорошей, счастливой для всёхъ лишь тогда. когда она будеть упорядочена съ внъшней стороны. Спасеніе во внѣшнихъ укладахъ и формахъ государственнаго устройства внутренній челов'єкъ, нравственная сторона жизни оставляются безъ вниманія, какъ такой придатокъ, который явится самъ собою. Сознательно или безсознательно, но отраженіемъ такого взгляда является и проектъ А. А. Папкова и всв параллельныя ему либеральныя попытки возродить приходскую жизнь одной внѣшней организаціей. Но попытки эти уже осуждены недавней исторіей прихода.

Въ шестидесятыхъ годахъ минувшаго стольтія, когда всюду раздавались голоса о необходимости обновленія русской жизни, особенное упованіе возлагали на обновленіе государственной жизни проведениемъ въ нее принципа самоуправленія. Въ это время, подъ вліяніемъ понуканій свётскаго общества, церковная власть для обновленія церковной жизни въ приходахъ проведа законъ о приходскихъ попечительствахъ. Въ Положеніи о попечительствахъ указывалось, что они учреждаются для попеченія обдагоустройствъ и благосостояніи приходекой церкви и причта въ хозяйственномъ отношеніи, а также объ устройствъ первоначальнаго обученія дітей и для благотворительныхъ действій въ пределахъ прихода (для устройства больницъ, богадъленъ, пріютовъ, вообще для оказанія беднымъ людямъ прихода въ необходимыхъ случаяхъ возможныхъ пособій). Такимъ образомъ учрежденія были предназначены только для возстановленія и обновленія внішней стороны приходской жизни, что вполна справедливо отмачаеть въ іюнь-

К. Рязановъ. О внутренней сторонъ, о запачахъ религіозно-нравственныхъ здёсь не говорится ничего. Чрезъ возстановление въ приходѣ нѣкотораго вида древней благотворительной организаціи хотьли воскресить и оживить упадокъ религіознаго духа въ народъ. Надъялись, что попечительства повсюду водворять «крипость боголюбиваго духа и даже строгость на шаткость нравовъ». Не смотря на то, что свобода самоуправленія церковнымъ попечительствамъ была дана полная, - члены и предсъдатель избирались общимъ собраніемъ прихожанъ по большинству голосовъ, - приходская церковно-общественная жизнь мало оживилась. Въ сущности именемъ попечительства стали называть тв собранія прихожань, существовавшія и раньше, на которыхъ рішались вопросы самообложенія на церковныя нужды: ремонтъ храма, постройку школы, перестройку причтовыхъ домовъ. Не подвергавшіяся строгой регистраціи эти пожертвованія прихожанъ проходили теперь по попечительскимъ отчетамъ и создавали видимость процватанія попечительствъ въ накоторыхъ епархіяхъ.

Скажутъ, что попечительства не возродили приходской жизни потому, что въ ихъ полное распоряжение не были даны перковныя средства. Но это возражение совершенно отпадаеть, если принять во вниманіе, что членамъ попечительства всегда было извъстно состоявіе церковныхъ капиталовъ: они знали. что на тѣ 200 рублей дохода, которые им'ьются въ годъ въ средней церкви, ни школы, ни богадъльни не построить, а врядъ только исправить текущій ремонть храма и содержать его. Въ числѣ цѣлей полечительства значилось открытіе первоначальныхъ школъ, - предметь, казалось бы, особенно близкій и важный для крестьянского населенія приходовъ; но изъ исторіи открытія церковноприходскихъ школъ мы знаемъ, съ какой поразительной инертностью отнеслись

равшаго сходы. объёзжавшаго деревни. оказывавшаго возможную помощь изъ церковныхъ средствъ, медленно, одна за другой, основывались школы. А въдь нельзя сказать, чтобы нужда въ просвищения не ощущалась крестьянами. Какъ въ школьномъ дёлё, такъ и вообще въ устройствъ приходской жизни было замътно одно характерное явленіе: работалъ на приходъ священникъ, проявлялъ ность, энергію, --приходская жизнь по немногу оживлялась, попадаль на тоть же приходъ мен'ве энергичный священникъвсе погружалось въ сонъ и анатію. Приходская жизнь двигалась только иниціативой священника. Въ рідкихъ сдучаяхъ ее поддерживалъ и усиливалъ своимъ участіемъ какой-либо церковно-настроенный пом'вщикъ. Но за то часто попечительства, въ которыхъ оказывался председатель мірянинъ, вступали въ ръзкія столкновенія съ духовенствомъ.

Въ 1905 году Святьйшій Сунодъ, ръшивъ принять немедленныя мъры къ поднятію нравственнаго самосознанія въ приходахъ, къ тъснъйшему сближенію пастырей съ пасомыми, обратилъ особенное вниманіе преосвященныхъ на необходимость приложенія всяческихъ стараній къ оживленію приходской жизни. Какъ средство оживленія приходской жизни были учреждены церковно-приходскіе совъты и церковно-приходскія собранія. Если приходскія попечительства должны были заботиться главнымъ образомъ о матеріальной внашней сторона приходской жизни: о благоукрашеніи храмовъ и общественной благотворительности, то приходскимъ совътамъ предоставлялось сужденіе и о способахъ удовлетворенія нуждъ прихода въ религіозно-нравственномъ отношеніи. Такимъ образомъ, здѣсь былъ исправленъ недочетъ Положенія о церковныхъ попечительствахъ и съ дозтаточною энергіею выдвинутъ вопросъ о развитіи внуприходы къ этому вопросу. Только энер- тренней стороны приходской жизни. Но это гичными настояніями духовенства соби-быль только призывь, при томъ при-

обращенный непрем'вню ко всей прихода, среди которой было не людей по своему настроению и мало духу весьма далекихъ отъ того, которое нужно имъть истинному церковному діятелю. И воть, по справедливому замъчанію священника Силина, приходскія собранія или принимають уродливое и очень далекое отъ христіанскаго настроенія и добродътели направление, или до смъшного вялы, безсодержательны и безплодны. Бываетъ, что лѣйствительно нужный человѣкъ не ходитъ на собраніе, не желая понусту спорить съ разными крикунами.-Картина, разум'вется, нисколько не изм'внится, если этому собранію предоставить самыя широкія права распоряженія церковной казной. Можетъ получиться только одна неожиданность, бывшая, впрочемъ, чуть ли не правиломъ въ жизни хваленаго древне-русскаго прихода, а именно: церковныя средства вмісто того, чтобы отослать на общеепархіальныя нужды или употребить на украшение храма, пропьютъ въ самомъ притворъ храма, устроивъ нъчто на подобіе «пировъ братчинъ» въ новгородскомъ старинномъ приходъ.

Нало пока оставить мысль механически привить приходскую организацію къ жизни прихода; надо постепенно и долгими усиліями подготовлять приходъ къ тому, чтобы онъ понялъ необходимость и привыкъ къ общественной работв. Нужно сначала подготовить діятелей, а не сгонять въ одно стадо всёхъ. Какъ можетъ, совершенно справедливо замічаеть г. Рязановь въ «Странникъ», приходское собраніе чрезъ свой органъ-приходскій сов'ять судить о религіозно - нравственных в нуждахъ прихода, какъ можетъ оно совмъстно съ пастыремъ вырабатывать практическія міры къ удовлетворенію посл'єднихъ, когда его, т. е. приходское собраніе нужно еще просвітить въ религіозно-правственномъ отношеніи. При современномъ положеніи нашей апатичной ьъ общественномъ, темной въ религіозномъ отношеніи массы народа въ приходѣ мо-

гуть дьйствовать съ успъхомъ только составленные изъ лучшихъ, наиболее развитыхъ и сознательно относящихся къ окружающему прихожанъ, кружки ревнителей въры и доброй нравственности. Но сами по себъ необъединенные въ болъе крупныя и крѣпкія организаціи и они медленно будутъ развиваться. Поэтому есть нужда въ повсюдной организаціи такихъ церковныхъ учрежленій, которыя бы, неограничиваемыя преділами приходовъ и не стёсняемыя наплывомъ нежелательныхъ, тормозящихъ дъло элементовъ, объединяли всё способныя къ церковноприходской д'вятельности силы приходовъ. Такими учрежденіями являются церковныя братства.

Церковныя братства им'йоть большое преимущество предъ другими церковно-общественными организаціями уже въ томъ, что могуть то разсыпаться мелкими единицами по приходамъ, то группироваться въ более крупныя величины около городовъ, или объелиняться на братскихъ съйздахъ. Наши творцы приходскихъ уставовъ изъ свътскихъ общественныхъ дъятелей все какъ-то унускають изъ вида, что въ настоящемъ состояніи приходъ слишкомъ незначительная, ничтожная величина, чтобы въ его предёлахъ можно было развить значительную хозяйственную, въ частности, благотворительную діятельность, - відь это всего 1/2, а иногда и 1/3 волости; нужна связь и известная группировка приходовъ, чтобы въ нихъ могла идти живая и непрерывающаяся общественная работа. Этой группировки легко достигнуть братствамъ, она до нъкоторой степени уже выработана традиціей. Второе, весьма существенное преимущество братствъ въ томъ строгомъ подбор' участниковъ работы, который въ нихъ дълается. Въ члены братства не загоняется, какъ въ стадо, всякій, кто по паспорту значится православнымъ. Въ виду этого въ братств'в всегда царитъ внутренняя согласованность интересовъ. Но самое важное преимущество братствъ то, что они представляють собою нравственный союзь, а не юридическую общину.

Приходскіе сов'єты, учрежденные Сунодальнымъ опредъленіемъ 1905 года, хотя и включили въ число своихъ цълей выясненіе и удовлетвореніе религіозно-нравственныхъ нуждъ прихода, но извъстной нравственной дисциплиной своихъ членовъ не связывають. Поэтому, приходское собраніе представляеть собрание случайныхъ лицъ. Члены братствъ, наоборотъ, всегда связаны определенной правственной дисциплиной. Такъ было въ XVI вѣкѣ, когда церковныя братства сослужили такую огромную службу въ борьб'й съ натискомъ польской пропаганды, такъ доло представляется и теперь съ обновленными западно-русскими братствами. Помимо объщанія жить со всёми членами братства въ любви и согласіи, каждый братчикъ выполняль определенную программу религіозно-нравственныхъ отношеній. Объединенные взаимною братскою любовью, еще теснье объединяясь въ виду надвигающейся опасности, сообщавшей особый подъемъ духа, братства развивали такой энтузіазмъ, при которомъ не страшны были ни козни језунтовъ, ни враждебное правительство, ни сеймы, ни нападенія нафанатизированной черни. Благодаря своему единству, сплоченности и воодушевлению, западно-русскія братства суміли задержать въ самомъ началѣ уніатское движеніе, создать церкви легальное положеніе, а своимъ нравственнымъ и просвътительнымъ вліяніемъ поднять ее изъ состоянія упадка. И въ настоящее время возстановленныя для борьбы за права русской народности и для защиты православной віры братства уже значительно оживили церковную жизнь западнаго края. Особенно большое дъло сдълали съёзды братствъ. Если Минскій съёздъ важенъ главнымъ образомъ, какъ первое пробуждение общебратскихъ чувствъ православныхъ сверо-западнаго края, какъ нервый порывъ планомфрной братской деятельности, то събздъ Виленскій представляеть уже западный край объединеннымъ, готовымъ къ борьбъ съ врагомъ.

подготовкой къ оживленію общей жизнедвятельности прихода. Приходское братство послужило бы ядромъ, около котораго объединился бы весь составъ прихода; оно направило бы дѣятельность прихода по желанному пути плодотворной и согласной работы на пользу церкви. Отсюда уже можно саблать заключение, что открытие возможно большаго числа братствъ по городамъ, мъстечкамъ и селамъ-такъ, чтобы всъ приходы обратились въ братства, братствавъ приходы — является насущною потребностью времени. Братство было бы лучшимъ средствомъ въ борьбѣ не только съ католической пропагандой и происками ксендзовъ, но и съ сектантскимъ раціонализмомъ и даже съ нашею деревенскою традиціонною апатіей въ дълъ въры и религіозныхъ отношеній вообще. Братства разбили бы ту ледяную кору, которая покрываеть часто область церковно-народныхъ отношеній.

По настоящимъ условіямъ и назрѣвшимъ вопрозамъ современности образование церковныхъ братствъ особенно необходимо. Именно теперь время самымъ настойчивымъ образомъ выдвинуло вопросъ объ оздоровленіи деревни, а если такъ, то теперь болье всего необходимъ нравственный союзъ прихожанъ, скрвпленный известной дисциплиной. Древне-русскія братства прежде всего устраивали трезвенное христіанское житіе въ своемъ кругу. Но разв'є не въ этомъ боле всего нуждается церковная жизнь и въ наше время. Правда, съ алкоголизмомъ ведется борьба особыми религіозными союзами, именуемыми обществами трезвости, цъль ихъ весьма почтенна и вполнъ опредъленна, но она слишкомъ узка. Въ общество трезвости, къ его помощи прибъгнетъ не всякій, а преимущественно только тоть, кто дошель до последней степени паденія. Между темъ, наши приходы нуждаются въ более широкой проповади трезвости, въ борьба не съ однимъ только неумфреннымъ употребленіемъ алкоголя. Иногда не менъе вреда экономиче-Даятельность братствъ была бы лучшей скаго и нравственнаго приносить и то умаренное пьянство, которое трудно бываетъ убѣдить прибѣгнуть къ помощи церковной молитвы и клятвеннаго обѣщанія предъ аналоемъ. «Я не горькій пьяница,—это намъ ни къ чему», — вотъ какъ думаютъ эти люди про себя. Кромѣ алкоголизма необходимо вести борьбу съ куреніемъ табака, отравляющимъ народное здоровье, и съ сквернословіемъ—этою страшною язвою нашей деревенской жизни.

Древне - русскія братства, им'ввшія свои типографіи, печатавшія и разсылавшія книги, оставили нашему времени завътъ самыхъ искреннихъ и въ то же время самыхъ энергичныхъ стремленій къ просвъщенію народа. Только путемъ просв'ященія народныхъ массъ и распространенія болѣе культурныхъ развлеченій и возможна рішительная борьба съ деревенскимъ и разгуломъ, и озорствомъ, и распущенностью вообще; поэтому, открытіе библіотекъ и вообще снабжение народа полезною и серьезною литературою, устройство образовательныхъ и воспитательныхъ чтеній и культурныхъ и полезныхъ развлеченій для народа должно составлять одну изъ основныхъ задачъ братства, вполн'в выполнимую при ихъ строгомъ объединеніи между собою въ пределахъ, напримеръ, епархіи.

Борьба съ религіознымъ индеферентизмомъ, съ увлеченіями разными сектантскими бреднями, борьба съ народными суевъріями, приносящими еще столько вреда деревенской жизни, поддержание добрыхъ традицій въ семейномъ кругу, особенно въ отношеніяхъ молодежи къ поколінію отповъ-вей эти насущныя задачи культурной дъятельности почти не захватываются въ рамки приходской работы въ томъ видъ, какъ планъ ея строится диберальными проектами приходской реформы. Церковныя братства, такимъ образомъ, организуя въ приходахъ нравственные союзы для борьбы съ разными пороками и недугами народной жизни, не только подготовять почву для широкой церковно - общественной работы

опытныхъ и энергичныхъ церковныхъ дѣятелей, но и завершатъ приходскую работу строгимъ контролемъ общественныхъ навыковъ и нравственныхъ отношеній.

Л.



### Къ 800-лѣтію со дня кончины св. священномученика Кукши.

Въ настоящемъ году исполняется восемьсотъ лѣтъ со времени мученической за Христа кончины святого священномученика Кукши, честные останки котораго нетлѣнно почиваютъ въ ближнихъ («Антоніевскихъ») пещерахъ Кіево - Печерской Успенской лавры.

Св. Кукша быль просвѣтителемъ древняго славянскаго племени вятичей, обитавшаго въ пределахъ нынешней Орловской и, отчасти, Тульской, Калужской и Рязанской губерній. Дикое и грубое племя вятичей, долго отстанвавшее свою независимость въ борьбѣ съ русскими князьями и окончательно ими покоренное только въ самомъ концѣ XI-го вѣка, позднѣе другихъ славянскихъ племенъ было просвъщено свътомъ христіанства. Долго не находилось лица, которое бы ръшилось взять на себя подвигъ проповъди христіанства этому племени. Всв отлично знали, какъ своенравны и грубы были вятичи, какъ долго и упорно они сопротивлились русской власти, какъ часто клились въ въчной и нерушимой покорности русскимъ князьямъ и какъ часто, при всякомъ удобномъ случай, этимъ клятвамъ изминяли и брались за оружіе.

ства, такимъ образомъ, организуя въ приходахъ нравственные союзы для борьбы съ разными пороками и недугами народной жизни, не только подготовятъ почву для пастырей и учителей и тѣмъ благодатнообновленныхъ приходовъ, создавая въ нихъ

Св. Кукша былъ постриженникомъ Кіево-Печерской лавры. Кіево-Печерская лавра въ то время служила для юной Русской церкви своего рода питомникомъ вѣры и благочестія, разсадникомъ богомудрыхъ пастырей и учителей и тѣмъ благодатнозеленѣющимъ садомъ, подъ сѣнью котовести истинно христіанскую жизнь. «Иноки ея, - говорить преподобный Несторъ, - какъ свѣтила сіяли на Руси». Въ этомъ-то прекрасномъ саду Божіемъ, въ сообществъ съ великими подвижниками, сіявшими святостью и чудотвореніями, получиль свое воспитаніе и просвітитель вятичей — св. Кукша. При немъ Печерская обитель переживала лучшіе свои дни, цвітущую пору, когла свътлый образъ основателей ея, преполобныхъ Антонія и Өеодосія, сохранился въ памяти у многихъ ся насельниковъ, а высокіе христіанскіе подвиги ихъ служили живымъ примъромъ для общаго подражанія. Среди этого сонма праведниковъ проводилъ жизнь свою и блаженный Кукша, подвизаясь въ непрестанной молитев, поств и бдении, пока не воспиталь въ себъ той великой ревности о славъ имени Божія, которая сдёлала для него тёсною самую обитель и указала ему более широкій путь для дъятельности. Жизнь этого ревнителя въры извъстна только по отношенію къ апостольскимъ подвигамъ его среди вятичей; но откуда онъ быль родомъ, чей сынъ, когда и по какому случаю оставилъ міръ и вступиль въ святую Печерскую обитель, отъ кого и когда получилъ священно-иноческій санъ, -- все это и многое другое, на что такъ естественно напрашилюбознательность, вается благоговъйная остается для насъ тайною, такъ какъ никто еще не приподнялъ историческаго покрова, скрывающаго отъ насъ чудный ликъ этого угодника Божія.

По предположеніямъ нікоторыхъ изслівдователей св. Кукша происходиль изъ самого племени вятичей. На это указываеть, между прочимъ, и самое имя его «Кукша» (языческое), сохраненное имъ и въ христіанствѣ. Если это предположеніе справедливо, то конечно проповедь христіанства среди вятичей для него много облегчалась темъ, что онъ могь знать языкъ своего народа, основательно знакомъ былъ

апостольскую дёятельность онъ выступилъ въ концѣ XI-го или въ самомъ началѣ XII-го вѣка, получивъ на это благословение отъ Черниговскаго архипастыря Өеоктиста.

О проповъднической дъятельности св. Кукши въ землъ Вятичей имъется слъдующее достовърное свидътельство св. Симона, епископа Владимірскаго и Суздальскаго: «Могу ли я», —писаль онъ въ своемъ посланіи къ Печерскому черноризцу Поликариу, -- «умолчать и о семъ священномученикъ, черноризцъ того же Печерскаго монастыря Кукшъ, о которомъ всъ въдають, како бісы прогна и вятичи крести, дождь сведе и езеро изсуши, и много чудесъ сотвори, и по многихъ мукахъ усъченъ бысть съ своимъ ученикомъ Никономъ». Печерскій Патерикъ въ такихъ выраженіяхъ передаеть это сказаніе св. Симона: «Блаженный священномученикъ, нарицаемый Кукша, единъ отъ отецъ Печерскаго монастыря, всёмъ знаемь бё, зане вятчанъ, людей невърствіемъ помраченныхъ, крести и многихъ върою просвъти. Многа же и велика чудеса сотвори, бъсы прогна, дождь съ небесе сведе, езеро изсуши, и ина различна удивительная знаменія посл'єдоваща ему. Таже по многихъ мукахъ отъ невърныхъ усвченъ бысть съ ученикомъ своимъ. Таже прозрѣвъ Пименъ Постникъ усѣченіе блаженнаго Кукши, отстоящаго далече, посреди церкве Печерскія велегласно возопи: брать нашъ Кукша въ сей день противо света убіенъ есть. И, сіе рекъ, преставися во единъ день съ Кукшею святымъ и ученикомъ его».

Выраженіе епископа Симона «вятичи крести» нельзя конечно понимать въ томъ смысль, чтобы при св. Кукшъ всь вятичи приняли христіанство. Думать такъ не позволяють, съ одной стороны, мученическая смерть св. Кукши отъ рукъ невърныхъ, а съ другой, извѣстіе о существованіи язычества въ нѣкоторыхъ пунктахъ этого края до XV вѣка. Побѣда св. Кукши съ племеннымъ его бытомъ, различными надъ язычествомъ вятичей состояла въ върованіями, нравами и обычаями. На свою томъ, что онъ положилъ здъсь прочное

основаніе христіанству крещеніемъ многихъ и, быть можеть, вліятельнійшихъ жителей этой страны, каковы жители городовъ и изв'єстн'я і послів этого св'ять въры Христовой не только не могъ уже погаснуть здёсь, но естественно долженъ былъ озарять собою и темныя окрестности отдапенныхъ и малодоступныхъ поселеній края. При св. Кукшъ въ землъ вятичей построены были и первые христіанскіе храмы, безъ которыхъ не могли обойтись просвъщенные върою и въ которыхъ они освящались таинствами и молитвою. Широкіе плоды пропов'єднической д'вятельности св. Кукши дають некоторымъ изследователямъ (напр., Пясецкому) основаніе предполагать, что во благовістіи имени Христова трудились со св. Кукшею и многія другія лица, или что это была какъ бы правильно организованная подъ его настоятельствомъ миссія для просвъщенія вятичей, посланная на это дело Кіево-Печерской лаврой.

Апостольская двятельность св. Кукши. конечно, привлекла къ нему сочувствіе дучшихъ его соплеменниковъ, но вместе, къ сожальнію, вызвала и озлобленіе со стороны нъкоторыхъ лицъ, особенно, какъ можно думать, народныхъ старейшинъ. Последніе, лишившись, съ подчиненіемъ вятичей русской власти, политического значенія въ своей странь, надъялись, по крайней мърь, удержать за собою вліяніе на внутренній быть своего племени; между твмъ распространившееся въ ихъ странѣ христіанство отнимало у нихъ и эти последнія надежды. Имъ оставалось теперь или увъровать во Христа и вм'йст'й съ народомъ подчиниться руководству новыхъ учителей, или же отстаивать свои права и вступить въ открытую борьбу съ пропов'ядниками новаго ученія, какъ личными своими врагами. Страсть властолюбія омрачила ихъ разумъ; язычество льстило ихъ чувственности,-и вотъ они ищутъ смерти просвътителя своего края. Св. Кукша, а также и трудившійся вмъсть съ нимъ ученикъ его Никонъ под-

верглись тяжкимъ истязаніямъ отъ рукъ невѣрныхъ и затѣмъ были усѣчены мечами. По предположеніямъ нѣкоторыхъ изслѣдователей, это случилось 27 августа 1113 г. Никакихъ подробностей мученической кончины этихъ праведниковъ исторія намъ не сохранила.

Нетлъннымъ мощамъ священномученика Кукши не суждено было почивать на мѣстѣ просвътительной его дъятельности. По завѣщанію ли самого его, выраженному имъ, быть можетъ, еще при прощаніи съ братіею Печерскаго монастыря, или, по желанію самой братіи этой обители, онъ, какъ нужно думать, съ благословенія Черниговскаго архипастыря, тогда же доставлены были въ Печерскій монастырь и благоговѣйно положены въ ближнихъ или Антоніевскихъ пещерахъ, гдѣ нетлѣнно почиваютъ и до настоящаго времени.

Главнымъ мъстомъ апостольской дъятельности св. Кукши были окрестности города Мценска, гдв св. Кукша, по преданію, нашелъ и свою кончину. Поэтому жители Орловскаго края должны бы были всегда хранить особую намять объ этомъ святомъ и преимущественно чтить его, какъ своего просвитителя. Но не смотря на это имя священномученика Кукши въ продолжение цёлыхъ вёковъ было какъ бы въ забвеніи въ Орловскомъ край. Ло второй половины прошлаго стольтія здісь не было ни одного памятника, который бы такъ или иначе напоминалъ потомкамъ древнихъ вятичей о просветителе ихъ предковъ. И, неизвестно, долго ли бы продолжалось это равнодущіе къ прославленію угодника Божія, если бы Господь не вложиль въ сердца нъкоторыхъ благочестивыхъ людей мысль объ учрежденіи при древн'єйшей Богоявленской кладбищенской церкви гор. Мценска братства во имя св. Кукши. Это было въ семидесятыхъ годахъ прошлаго столетія. Учрежденіе братства при Богоявленской города Мценска церкви, обязанное мысли проживавшаго въ то время въ Мценскъ военнаго врача Николая Васильевича Уточкина, быс-

шаго до самой смерти (5 февр. 1882 г.) и первымъ председателемъ совета братства, и местнаго благочиннаго, священника Преображенской кладбищенской гор. Мпенска перкви о. Иліи Стефановича Попова, было вызвано необходимостью не допустить этотъ древньйшій храмъ, пришедшій въ то время въ крайнюю ветхость, до полнаго разрушенія. Братство священномученика Кукши оффицально открыто было 28 февраля 1876 г. Самый факть открытія этого братства быль, такъ сказать, первымъ актомъ въ исторіи возстановленія чествованія имени св. Кукши въ Орловской епархіи. За время своей почти сорокал втней двятельности, Мценское братство, стремясь къ выполнению намѣченной своимъ уставомъ ближайшей цёливозстановленію Богоявленской церкви, въ то же время, васколько это было возможно. заботилось и о томъ, чтобы чествование св. Кукши не ограничивалось тёснымъ кружкомъ членовъ братства, а распространялось и за предълами его. Съ этою цълью братство на свои средства устроило въ Богоявленской церкви придаль во имя св. Кукши, освященный 23 августа 1879 года, а въ 1895 году исходатайствовало у почившаго высокопреосвященнаго Іоанникія, митрополита Кіевскаго, икону св. Кукши съ частицею св. его мощей. Икона эта, съ небывалымъ для гор. Мценска торжествомъ, 26 августа 1895 г., наканунъ храмового и братскаго праздника, была встрвчена и перенесена въ этотъ храмъ. Съ этого времени названная церковь сделалась мъстомъ паломничества для православнаго населенія не только города Мценска, но и его увзда, а также соседнихъ уездовъ Орловской и Тульской губерній. И сколько съ того времени перебывало всякаго званія и состоянія народа подъ сѣнью этого храма! Особенно большой наплывъ богомольцевъ замачался въ первыя 5-6 лать посла прибытія изъ Кіева иконы св. Кукши. Всв спвшили поклониться этой святынь, а люди больные или тв, которыхъ постигло какое-

и облегченіе по молитвамъ угодника Божія. И Господь Богь, даровавшій св. Кукштв дивный даръ чудотвореній еще при жизни его, явилъ и въ наши дни отъ Мценской св. иконы нѣсколько чудесныхъ исцѣленій.

По прим'тру города Мценска иконы св. Кукши со вложенными въ нихъ частицами св. мощей были исходатайствованы жителями города Брянска (въ 1903 году) и города Орла (въ 1905 году). Такимъ образомъ кругъ почитателей св. Кукши все боле и боле увеличивался. Въ 1905 году Святьйшимъ Сунодомъ, согласно ходатайству Орловскаго епархіальнаго начальства, разрѣшено было установить торжественное празднование дня памяти св. Кукши 27 августа по всей Орловской епархіи. Поэтому теперь трудно уже найти не только въ Орловской, но и въ сосъднихъ Тульской и Калужской губерніяхъ православнаго христіанина, который бы не чтиль памяти просв'ятителя своей страны, священномученика Кукши, и не обращался къ нему съ молитвою, а также не горъль бы желаніемъ поклониться святымъ мощамъ его на мъсть ихъ въчнаго упокоенія въ г. Кіевь. Съ какою истинною радостью побывавшіе въ Кіевѣ разсказывають о томъ, какъ ихъ удостоилъ Господъ помолиться въ пещерахъ предъ гробницею угодника Божія, котораго они не иначе называють, какъ «своимъ». Чествование св. Кукши въ настоящее время стало въ Орловскомъ крав почти всенароднымъ.

Названная церковь сдёлалась мёстомъ паломничества для православнаго населенія
не только города Мценска, но и его уёзда,
а также сосёднихъ уёздовъ Орловской и
Тульской губерній. И сколько съ того времени перебывало всякаго званія и состоянія народа подъ сёнью этого храма! Особенно большой наплывъ богомольцевъ замёчался въ первыя 5—6 лётъ послё прибытія изъ Кіева иконы св. Кукши. Всё спёшили поклониться этой святынё, а люди
больные или тё, которыхъ постигло какоелибо несчастіе, —испросить у Бога исцёленіе

служеній съ произнесеніемъ проповідей религіозно-правственнаго содержанія и совершеніемъ въ Орлі, Мценскі и Брянскі и другихъ городахъ и селахъ, гді представится возможность, крестныхъ ходовъ, съ участіемъ войскъ, містныхъ общественныхъ учрежденій и учащихся въ духовныхъ и світскихъ школахъ.

Можно искренно радоваться оживившемуся въ Орловскомъ краѣ почитанію памяти св. Кукши, этого великаго проповѣдника Христовой вѣры, запечатлѣвшаго свою любовь ко Христу мученическою за Него кончиною. Это вѣрный залогъ укрѣпленія населенія въ добрыхъ христіанскихъ чувствахъ и въ самоотверженной, истиннохристіанской дѣятельности ¹).



### хроника.

Новое викаріатство въ Московской епархін.—Разрѣшеніе отпуска епископу Антонію Вельскому.—Утвержденная финансовая смѣта доходовъ и расходовъ духовнаго вѣдомства на 1913 г.—Командировка іеромонаха Гервасія въ Практическую Восточную академію.—25-лѣтіе со дня прославленія святой иконы.—Освященіе обновленнаго храма въ Н.-Новгородѣ.—Законоучительскіе курсы въ г. Симферополѣ.—Закрытіе миссіонерскихъ курсовъ. — Къ вопросу о борьбѣ съ сектанствомъ.

Развивающаяся религіозно-просвѣтительная дѣятельность среди обширнѣйшей по числу православнаго населенія Московской епархіи, при множествѣ существующихъ и вновь открываемыхъ въ епархіи приходовъ, школъ, миссіонерскихъ и другихъ учрежденій, и необходимость напряженной борьбы съ сильнымъ въ краѣ сектантствомъ, соціализмомъ и другими противоцерковными ученіями, требуя отъ лицъ, стоящихъ во главѣ епархіальнаго управленія, усиленныхъ трудовъ и ближайшаго руководительства жизнью пасомыхъ и дѣятельностью

пастырей, осложняють дёло епархіальнаго управленія до такой степени, что оно является непосильнымъ для епархіальнаго архіерея при существующихъ въ настоящее время четырехъ викаріяхъ. Все это вынудило высокопреосвященнаго митрополита Московскаго ходатайствовать предъ Святвишимъ Сунодомъ объ увеличении числа викаріевъ во ввъренной ему епархіи еще однимъ, по счету пятымъ, викаріемъ. Святьйшій Сунодъ пошелъ навстръчу этому желанію высокопреосвященнъйшаго митрополита, въ результать чего Высочайше утвержденнымъ въ 17 день іюля всеподланнъйшимъ докладомъ Святвищаго Сунода учреждена въ Московской епархіи канедра пятаго викарнаго епископа, съ присвоеніемъ ему наименованія «Верейскій» отъ увзднаго города Вереи. На вновь учрежденную каоедру назначенъ настоятель Московскаго Знаменскаго монастыря архимандрить Модестъ.

О. архимандритъ Модестъ, въ мірѣ Тихонъ Николаевичъ Никитинъ, по происхожденію сынъ сельскаго священника Воронежской епархіи. По окончаніи въ 1889 г. Воронежской духовной семинаріи съ званіемъ студента, онъ назначенъ быль учителемъ првчихъ Воронежского архіерейскаго дома и псаломщикомъ Трехевятительской церкви при Воронежскомъ духовномъ училищь. Въ 1891 г. онъ принялъ священный санъ и назначенъ былъ священникомъ Димитріевской церкви слоб. Никитовки, Валуйскаго у. За время состоянія при этой церкви, кром'в собственно пастырскихъ обязанностей, о. Тихонъ Никитинъ шесть лъть состоялъ законоучителемъ мъстной церковно-приходской школы, два года-законоучителемъ мастной земской школы, наблюдателемъ церковныхъ школъ сначала по благочинію, а потомъ и по всему увзду, при чемъ такъ ревностно исполняль всё эти обязанности, что удостоился неоднократно получать благодарность своего начальства. Потерявъ жену, о. Тихонъ, следуя зову Божію, решиль всецъло отдать себя на служение Церкви,

¹) Матеріаломъ для составленія настоящей замѣтки послужило, главнымъ образомъ, историческое изслѣдованіе Г. Пясецкаго: «О святомъ Кукшѣ, какъ просвѣтителѣ Орловскаго края». Орелъ, 1894 г.

но шелъ къ этому постепенно. Въ 1899 г. онъ поступилъ въ число студентовъ Московской духовной академіи. Въ бытность студентомъ, онъ всѣ четыре года академической жизни состояль законоучителемъ церковно-приходской академической школы, при чемъ за усердную, безвозмездную и полезную законоучительскую деятельность въ этой школь, а равно за усердную службу въ академическомъ храмъ ему преподано было благословение владыки-митрополита Владиміра. Окончивъ въ 1903 г. академію, онъ поступиль сначала на вакантное мъсто священника къ Всъхсвятской церкви города Өеодосіи, въ 1904 г. былъ назначенъ законоучителемъ Өеодосійскаго учительскаго института и въ томъ же году быль перемъщень къ Тихвино-Онуфріевской церкви г. Воронежа съ назначеніемъ членомъ консисторіи. Въ 1907 г. о. Тихонъ поступаетъ въ число братіи Московскаго Чудова монастыря, гдв 14 декабря того же года принимаетъ иноческій постригъ съ именемъ Модестъ. Въ 1908 г. назначенъ былъ настоятелемъ Московскаго Знаменскаго монастыря съ возведеніемъ въ санъ архимандрита. За время состоянія въ сей последней должности, какъ человѣкъ, имѣвшій уже за собой административный опыть, привлекался къ исполненію самыхъ разнообразныхъ порученій епархіальнаго начальства: состояль наблюдателемъ за послушническими школами столичныхъ Московскихъ монастырей, благочиннымъ столичныхъ епархіальныхъ монастырей, наблюдателемъ Московскихъ церковно-приходскихъ школъ и сверхштатнымъ членомъ Московскаго епархіальнаго училищнаго совъта. Неутомимая и ревностная дѣятельность архимандрита Модеста обратила на него вниманіе и высшей церковной власти. По опредълению Святьйшаго Сунода отъ 29 мая на него возложено заведываніе хозяйственною частью пастырскихъ курсовъ въ Москвѣ для приготовленія священнослужителей въ переселенческіе приходы.

О. Архимандриту Модесту 47 лѣтъ. Нареченіе и хиротонія его будуть совершены въ г. Москвѣ. По рукоположеніи въ санъ епископа, онъ будетъ проживать въ томъ же Знаменскомъ монастырѣ, которымъ будетъ управлять на правахъ настоятеля.

Святьйшимъ Сунодомъ разръшенъ двухмъсячный отпускъ преосвященному Антонію, епископу Вельскому, второму викарію Вологодской епархіи, для леченія на Кавказъ и въ другихъ мъстахъ Имперіи, съ 25 іюля.

\* \*

30 іюня Высочайше утверждена государственная роспись доходовъ и расходовъ на 1913 годъ. Въ этой росписи доходъ по смъть въдомства Святьйшаго Сунода исчисленъ въ сумм в 82.109 руб., а расходъвъ суммъ 44.219.759 руб. Въ эту послъднюю цифру входять следующія отдельныя статьи расхода: содержаніе центральныхъ учрежденій-406.754 руб., содержаніе м'єстныхъ учрежденій-1.442.183 руб., разные расходы администраціи—169.000 руб., разные расходы по управленію-15.492 руб., архіерейскіе дома и канедральные соборы-957.676 руб., монастыри — 439.193 руб., городское и сельское духовенство, миссін и миссіонеры — 15.395.784 руб., православныя духовныя учрежденія за границею — 271.490 руб., духовно-учебныя заведенія-3.299.404 руб., церковныя школы -11.976.219 руб., увеличеніе содержанія учащихъ въ церковныхъ школахъ, вошедшихъ въ церковныя съти, -8 257.000 руб., сооружение и ремонть зданій-995.403 руб., пособія по разнымъ случаямъ-221.328 руб., вознаграждение за отошедшие въ казну имущества, доходы и др. - 372.833 руб.

Святьйшимъ Сунодомъ разръшено Совъту Императорской Казанской духовной академіи командировать окончившаго въ настоящемъ году курсъ духовной академіи іеромонаха Гервасія (Малинина) въ Практическую Восточную академію, съ начала

1913—14 учебнаго года, для изученія восточныхъ языковъ, чтобы дать ему возможность впослъдствіи стать полезнымъ дъятелемъ для распространенія православной въры въ средь ламантовъ.

\* \*

23-го іюля исполнилось двадцать пять льтъ со дня чудеснаго прославленія иконы Божіей Матери «Всѣхъ скорбящихъ радости», что въ часовив на Стеклянномъ въ Петербургв. Къ этому знаменательному дню въ Скорбященскихъ церкви и часовнъ произведены большія живописныя работы. Весь храмъ росписанъ въ стилъ XVII вѣка, а роспись орнаментовъ выполнена въ духв московскихъ кремлевскихъ палатъ царя Алексъя Михаиловича; иконографіявъ духѣ Большого Успенскаго Московскаго собора. На горномъ мѣстѣ написана «Тайная вечеря», выше ея кольнопреклоненные ангелы съ рипидами. Въ полукуполъ алтаря прекрасно написанъ Господь Саваооъ; средняя часть храма заполнена четырьмя картинами: Скорбящей Божіей Матери, Воскресенія Христова, Вознесенія Господня и Успенія Божіей Матери; ниже ихъ-4 Евангелиста. Между оконъ изображены святые равноапостольные Константинъ и Елена и Владиміръ и Ольга; въ орнаментномъ поясв изображены Святые Георгій Поб'йдоносецъ, великомученикъ Пантелеимонъ и великомученицы Варвара и Екатерина. Въ трехпентровыхъ аркахъ помъщены изображенія Рождества Богородицы, Благовъщенія и Введенія во храмъ. По аркамъ въ узорныхъ орнаментахъ изображены разные святые. росписана въ византійскомъ Часовня стиль, - въ куполь изображены: молитва и пъснь ангеловъ, летящіе ангелы и ангелы заступники; по пилонамъ-Архангелы Михаиль и Гавріиль, Рафаиль и Істудіиль. Всв арки и галлереи въ узорныхъ орнаментахъ съ золотомъ и серебромъ. Въ южной нишѣ-картина «Явленіе Божіей Матери болящему отроку Николаю (Грачеву), а надъ самою иконою Божіей Матери ангелы

росписи храма входили: директоръ С.-Петербургскаго археологическаго института, профессоръ Н. В. Покровскій, академикъ архитектуры В. В. Сусловъ и друг. Роспись храма и часовни обощлась въ 161/, тысячь руб., изъ коихъ пожертвованы: 1.000 р. церковнымъ старостою Ф. Н. Таировымъ, 600 р. причтомъ, 500 р. бр. Степановыми, 300 р. В. И. Хрусталевымъ и др. Всв работы произведены художникомъ С. Т. Шелковымъ подъ наблюдениемъ енархіальнаго архитектора А. П. Аплаксина. Въ день торжества божественную тургію совершаль преосвященнійшій Никандръ, епископъ Нарвскій соборне съ нам'встникомъ Александро - Невской лавры архимандритомъ о. Өеофаномъ, протоісреями: благочиннымъ о. Ф. Н. Орнатскимъ, о. А. С. Кононовымъ, о. П. Скипетровымъ, о. І. Арсеньевымъ и о. В. Покровскимъ въ сослужении протодіакона Исаакіевскаго собора о. І. Н. Косогорскаго и др. По окончаніи литургіи въ часовню изъ церкви былъ совершенъ крестный ходъ; здёсь у образа Божіей Матери быль отслужень молебень съ акаеистомъ и возглашеніемъ обычныхъ многольтій. Стеченіе богомольневъ въ теченіи всего дня 23 іюля и наканун'в было громадное.

3-го сего іюня торжественно совершено преосвященнымъ Іоакимомъ освящение обновленнаго Рождественскаго (Строгановхрама въ Н.-Новгородъ послъ произведенной реставраціи главнаго иконостаса, иконъ, живописи и постановки металлическаго престольнаго художественной работы облаченія на средства, въ количествѣ 25.000 рублей, изысканныя настоятелемъ храма священникомъ Н. И. Цвътаевымъ. Реставрація произведена въ ознаменованіе 300-льтія царствованія Дома Романовыхъ, почему послана чрезъ Г. Оберъ-Прокурора Святбишаго Сунода телеграмма на имя Государя Императора съ выраженіемъ върноподданническихъ чувствъ. Бласъ рипидами. Въ составъ комиссіи по годарные прихожане, во глав'я съ церковнымъ старостой, поднесли виновнику обновленія о. Цвѣтаеву цѣнную икону свят. Николая Чудотворца и адресъ. Владыкой при этомъ сказана рѣчь. О. Цвѣтаевъ, въ свою очередь, поблагодаривъ владыку за его содѣйствіе успѣху дѣла обновленія храма, обратился къ прихожанамъ съ глубокопрочувствованной рѣчью.

Рождественскій храмъ пользуется большой популярностью, какъ великол'єпный памятникъ храмового зодчества начала XVIII
стольтія. Онъ ежемьсячно льтомъ осматривается сотнями туристовъ и экскурсантовъ.
Главная достопримьчательность храма—
единственный современникъ его—ръзной,
ажурной работы, иконостасъ за послъднее
время грозилъ разрушеніемъ. Не говоря объ
отдъльныхъ частяхъ ръзьбы, которыхъ накопилось нъсколько ящиковъ, были разбиты
цълыя колонны.

Теперь онъ мастерски возстановленъ и прекрасно вызолоченъ лучшимъ иконостасныхъ дёлъ мастеромъ въ Москвё К. А. Сизовымъ. Иконы реставрированы подъ наблюденіемъ члена Петербургской Археологической Коммиссіи П. П. Покрышкина г. Сафоновымъ.

Со всѣхъ частей иконостаса сняты фотографіи. Каждая изъ иконъ фотографирована два раза: до реставраціи и послѣ реставраціи. Осмотръ мѣстной Ученой Архивной Коммиссіи былъ до начала работъ и по окончаніи 31 прошлаго мая; работы признаны вполнѣ добросовѣстными.

\* \*

Съ 20-го іюня по 20-е іюля сего года въ г. Симферопол'я, въ зданіи духовной семинаріи, происходили законоучительскіе курсы для преподающихъ въ церковныхъ школахъ епархіи Законъ Божій діаконовъ, псаломщиковъ, учителей и учительницъ.

Курсы были устроены по иниціатив'в преосвященнаго Димитрія, епископа Таврическаго, возложившаго зав'ядываніе ими на епархіальнаго наблюдателя М. М. Шведова; лекторами состояли лица изъ педагогическаго персонала м'єстной духовной

семинаріи, а также лица, практически знакомыя съ постановкой преподаванія Закона Божія въ начальной школь. Цалью устройства курсовъ было поставлено удовлетвореніе насущной потребности въ діль преподаванія Закона Божія по школамъ епархіи, въ последнее въ особенности время. когда, съ началомъ введенія всеобщаго обученія, при быстромъ рості школъ, преподаваніе этого важнійщаго предмета приходится по необходимости, за невозможностію для приходскихъ священниковъ аккуратно посёщать всё школы своего прихода, - вверять діаконамъ, псаломщикамъ, учителямъ и учительницамъ, часто не получившимъ надлежащей полготовки къ законоучительству. Изъ такихъ учащихъ на курсы было вызвано: 25 діаконовъ, 6 псаломщиковъ, 21 учитель и 31 учительница: всв они помвщались въ отдельно для учителей и учительницъ устроенныхъ помъщеніяхъ курсового общежитія, гдѣ имъ было предоставлено полное содержание за счеть отпущенныхъ Сунодальнымъ Училищнымъ Совътомъ средствъ.

Такъ какъ курсы были спеціально законоучительскіе, то занятія на нихъ состояли главнымъ образомъ въ слушаніи лекцій и бесёдъ по методикі Закона Божія; въ слушаніи образцовыхъ уроковъ по Закону Божію, каковые уроки давались лекторами въ устроенной при курсахъ образцовой школ'є; въ веденіи курсистами, посл'є предварительной подготовки, пробныхъ уроковъ въ той же школ'є; данные уроки подвергались затімъ всестороннему разбору.

Въ виду признанной Святьйшимъ Сунодомъ настоятельной необходимости принятія рышительныхъ мъръ для противодъйствія сектантскому натиску на православную Церковь и православное населеніе, причемъ церковныя школы, воспитывающія подростающія покольнія въ духъ истинной въры и преданности православной Церкви, признаны однимъ изъ самыхъ дъйствительныхъ средствъ въ борьбъ съ сектантской пропагандой, въ число предметовъ занятій на курсахъ былъ внесенъ противосектантскій отділь, веденіе котораго было поручено епархіальному миссіонеру протоіерею Н. Бортовскому, предложившему во время курсовъ 22 миссіонерскихъ чтенія. Кромі того на курсахъ было предложено 18 научнобогословскихъ чтеній и бесідъ, а также велись занятія по церковному пінію.

Вызванные на курсы слушатели и слушательницы съ живымъ интересомъ и особеннымъ вниманіемъ относились ко всёмъ курсовымъ занятіямъ и можно надѣяться, что состоявшіеся законоучительскіе курсы послужатъ на пользу школьнаго религіознонравственнаго воздѣйствія на обучающееся юное покольніе.

\* \*

Изъ Омска отъ 19-го іюля сообщають: «Закончились Омскіе окружные пастырскомиссіонерскіе курсы. Слушателей до конца было 250. Занятія шли съ большимъ воодушевленіемъ. На шести публичныхъ бесъдахъ съ старообрядцами и сектантами православные миссіонеры съ успѣхомъ обличали заблуждение отпадшихъ отъ церкви и разбивали доводы выступавшихъ защитниковъ раскола, баптизма и молоканства. Духовенство города и многія лица изъ интеллигенціи посъщали курсы. Публичныя бесвды и лекціи были всегда переполнены народомъ. Въ день окончанія занятій слушатели курсовъ единодушно чествовали руководителя курсовъ протојерея Восторгова поднесеніемъ святой иконы и прочувствованнаго адреса. Епископъ Андроникъ постоянно посъщаль занятія. Слушатели курсовъ разъёзжаются бодрые и одушевленные на миссіонерскую и пастырскую работу».

23 іюля въ Омскѣ состоялось многолюдное и продолжительное междувѣдомственное совѣщаніе подъ предсѣдательствомъ генералъ-губернатора Шмидта по вопросу о мѣрахъ борьбы съ сектантствомъ въ степномъ краѣ. Въ основу совѣщанія легли составленныя протоіереемъ Восторговымъ и одобренныя епископомъ Омскимъ Андроникомъ обширныя записки, посвященныя разбираемому вопросу. Записка принята и

одобрена во всѣхъ подробностяхъ. Результатъ и постановление совѣщания будутъ представлены высшему правительству.

### Права и обязанности архіереевъ Константинопольской Церкви <sup>1</sup>).

Права митрополитовъ, регламентированныя султанскимъ бератомъ, не составляли для турецкаго правительства непререкаемаго юридическаго факта, авторитетъ котораго не подлежить ни малъйшему колебанію какъ со стороны правительственныхъ чиновниковъ, такъ и въ зависимости отъ народнаго произвола. Напротивъ, исторія Константинопольскаго патріархата новъйшаго времени представляеть много иллюстрацій къ номинальному лишь значенію громкихъ привилегій, торжественно подтверждаемыхъ за митрополитами «высокимъ императорскимъ бератомъ». Исторіи изв'встенъ даже цълый систематическій походъ противъ митрополичьихъ привилегій, предпринятый правительствомъ султана Абдулъ-Гамида II. Для характеристики разсматриваемаго вопроса нѣкоторыя историческія детали этого похода представляють безспорный интересъ.

Турецкое правительство еще съ половины XIX въка стало съ недоброжелательствомъ взирать на разнообразныя привилегіи Великой Христовой Церкви и еще во время составленія Общихъ канонисмовъ (1858 г.) сдълало небезуспъшную попытку наложить руку на некоторыя древнія прерогативы церковной власти. При султанъ Абдулъ-Гамидъ II (1876-1908 г.) были предприняты новыя действія съ цёлію лишить автономную православную Церковь прежнихъ ея правъ и преимуществъ, подавить въ грекахъ всякое стремленіе въ внутренней церковной независимости, удалить ихъ отъ участія въ общественныхъ дёлахъ и поставить въ безусловное и исключительное положение безправной райи. Свой походъ противъ греческой Церкви турецкое правительство открыло съ большою осторожностью. Сначала правитель-

¹) Продолженіе. См. № 29 «Церк. Вѣд.» с. г.

ствомъ, по поводу частнаго факта, было опротестовано право митрополитовъ утверждать завещанія христіанъ и разсматривать тяжбы, возникающія между христіанами изъ-за раздёла наслёдственнаго имущества. Въ правительственномъ тескере оть 1880 г. было предписано, чтобы утвержденіе въ наслідстві по завіщаніямъ христіанъ и тяжбы между христіанаминаслёдниками производились въ туренкихъ судахъ, а не подлежали, какъ прежде, выдыню епархіальных архіереевъ. Современный патріархъ Іоакимъ III (1878-1884 г.) заявилъ предъ правительствомъ протестъ по поводу нарушенія одной изъ церковныхъ привилегій и требовалъ отмѣны сдъланнаго распоряженія. Но со стороны правительства благопріятнаго отвъта не последовало. Въ октябре 1882 года правительствомъ была сдёлана другая попытка къ ограничению правъ патріархіивъ области учебно-воспитательнаго дъла. Именно, правительство потребовало изъять изъ употребленія въ греческихъ школахъ накоторыя учебныя книги, какъ вредныя по своему направленію, и распорядилось, чтобы впредь всв программы и учебники христіанскихъ школь, равно какъ н дипломы ихъ преподавателей неукоснительно представлялись въ министерство народнаго просвъщенія для разсмотрѣнія и одобренія. И посліднее распоряженіе турецкаго правительства не соотвётствовало давнимъ привилегіямъ вселенской патріархін. Святьйшій Іоакимъ III въ своемъ такриріи правительству заявиль, что греческая Церковь издавна, со времени Магомета II, пользуется различными автономными правами и преимуществами, которыя последовательно подтверждались всеми султанами, до Абдулъ-Гамида II включительно. Въ частности, управление и руководительство греческими школами, въ силу султанскихъ бератовъ, принадлежатъ въ столицъ патріарху, а въ епархіяхъмитрополитамъ и епископамъ, которые обя-

и опытныхъ учителей, о школьныхъ ефорахъ, о содержании школъ на средства мѣстныхъ кинотовъ и объ усиѣшномъ преподаваніи и воспитаніи. Патріархъ и митрополиты являются и отвътственными предъ правительствомъ за направленіе школъ. Но они никогда не скрывали отъ правительства своей діятельности, а школы, подлежащія ихъ въдьнію, всегда открыты для правительственнаго надзора и контроля. Наконецъ, учебники, поставленные правительствомъ въ особую вину патріархіи и митрополитамъ, примъняются въ греческихъ школахъ съ въдома правительственныхъ чиновниковъ, которымъ принадлежить цензура книгь и наблюденіе за книжною торговлею въ имперіи Но, не смотря на такую аргументацію вселенскаго патріарха, министерство народнаго просвъщенія назначило особаго инспектора для греческихъ школъ, и патріар-. хія должна была примириться съ этимъ фактомъ.

Въ томъ же 1882 году ограниченія турецкаго правительства коснулись и архіерейскихъ привилегій, которыя регламентируются въ выдаваемыхъ митрополитамъ султанскихъ бератахъ. Въ октябрв этого года вновь назначенный Сисанійскій митрополить Аванасій получиль берать, написъ отступленіемъ отъ традисанный ціонной формы въ двухъ пунктахъ: вопервыхъ, была измѣнена статья о правъ митрополита подвергаться суду предъ дицомъ патріарха и по гражданскимъ діламъ-въ пользу суда турецкаго, дъйствующаго по своду основныхъ мусульманскихъ законовъ, и во-вторыхъ, митрополитъ лишался права личнаго, вследствіе гражданской и церковной необходимости, задержанія клириковъ и монаховъ своей епархіи. Сначала на такое изм'вненіе текста берата въ патріархіи не было обращено большого вниманія и его приписали случайности. Но въ февраль 1883 года Касторійскій митрополить Константій получиль точно такой заны заботиться о прінсканін способныхъ же берать. Святвишій патріархъ Іоакимъ

немедленно заявилъ протестъ, отправивъ министру юстиціи и испов'яданій такрирій (отъ 19 февраля), въ которомъ указалъ на нарушение правительствомъ двухъ давнихъ привилегій относительно суда патріарха, митрополита, епископа и прочихъ клириковъ. Въ частности, въ архіерейскихъ бератахъ было предписано:

1) Гражданскія тяжбы (патріарха), митрополитовъ, архіепископовъ, епископовъ, епитроповъ и слугъ ихъ, какого бы рода онъ ни были, не должны приниматься къ разсмотрѣнію нигдѣ, кромѣ столицы.

2) Если въ судебномъ отношении встрътится необходимость, чтобы быль задержанъ клирикъ, јерей монахъ и монахиня, то таковые должны задерживаться чрезъ патріарха.

Правительство, измѣнивши эти пункты султанскаго берата, нарушило древнія прономіи церкви, освященныя пятивъковымъ ихъ утвержденіемъ и примъненіемъ. Поэтому патріархъ просиль возстановить за архіереями издавна принадлежавшее имъ преимущество относительно суда. Но 31 марта 1883 года министръ отвътилъ патріарху, что «исправленія бератовъ произошли вследствіе установленнаго порядка примѣнительно къ судебнымъ преобразованіямъ и перемінамъ, и что бераты духовныхъ вождей остальныхъ общинъ пишутся одинаковымъ образомъ». Патріархъ Іоакимъ 13 апреля отправиль министру испов'яданій новый такрирій, въ которомъ указалъ и на всю несообразность произведеннаго въ бератахъ измѣненія, въ силу котораго «митрополить, архіепископь, епископъ, архимандритъ, игуменъ и свяшенникъ отсылаются въ мъстные мусульманскіе суды», и значить, произойдеть то, что турецкій кади или нахіс-наибъ будеть судить по своду мусульманских ваконовъ православнаго архіерея и даже присуждать его къ тюремному заключенію по своеволію какого-либо злонам вреннаго человъка, при чемъ православный архіерей бу-

разъ въ недълю на мусульманскій судъ въ центрахъ гражданскаго управленія. Въ виду явной нелѣпости новаго порядка патріархъ Іоакимъ просилъ министра возвратиться къ древнему церковному преимуществу. Не получивъ отвъта на это представленіе, патріархъ, священный синодъ и народный смѣшанный совѣть 27 мая отправили министру юстиціи и испов'вданій новый такрирій, въ которомъ не только защищались древнія судебныя прономіи патріархіи, но и оправдывались и другія права и преимущества церкви, въ виду обнаружившагося дополнительнаго стремленія правительства поколебать правовое положеніе высшей церковной власти. Именно, было «получено св'вдение о важномъ изм'вненіи права патріархін судить ей и митрополіямъ возникающіе по завіщаніямъ православныхъ христіанъ споры по христіанскимъ законамъ безапелляціонно. Получено было свъдъніе о новомъ способъ разсмотрѣнія и рѣшенія проистекающихъ оть брака споровъ о содержаніи супруговъ, что влечеть за собою разстройство всего права, относящагося къ браку, которое v насъ — таинство. Сдълалось извъстнымъ изъ оффиціальныхъ бумагъ, что досель им'вшее благую силу право свободно строить церкви, школы и другія филантропическія заведенія, гдв потребовали бы ихъ нужды христіанъ, подвергается ограниченіямъ, весьма мало законнымъ и согласнымъ съ началомъ свободы религіозной совъсти. Замъчена была перемъна въ древнемъ законномъ порядкъ исполнения постановляемыхъ патріархіей карательныхъ опреділеній, относящихся къ церковному наказанію непослушных тили впадших в в какіе-нибудь другіе духовные проступки клириковъ, равно и другихъ церковныхъ определеній, относящихся къ управленію Церкви, исполнение которыхъ требуетъ правительственнаго содъйствія. Многократно оказывались ограниченія въ свободномъ управленіи нашими общественными школами, деть вызывалься, быть можеть, нёсколько совершавшемся согласно съ древнимъ порядкомъ и всенародно признаннымъ со стороны правительства». Всв эти привилегіи христіанъ указаны въ султанскихъ бератахъ и другихъ оффиціальныхъ документахъ и составляють господствующій въ христіанскомъ обществъ порядокъ и обычай и весьма тъсно связаны съ въроисповъданіемъ и Церковью, такъ что измѣненіе ихъ совершенно невозможно безъ существеннаго потрясенія всей перковно-общественной организаціи христіанъ въ Турціи. Въ виду этого патріархъ Іоакимъ, священный синодъ и народный совътъ просили министра исповъданій «сохранить въ неприкосновенности настоящее въроисповъдное положение христіанъ, имъющее характеръ политическій и общественный». Въ отвътъ на это представление патріархіи министръ испов'яданій препроводиль два тескере, въ которыхъ пытался показать, что изм'вненія въ митрополичьихъ бератахъ и новыя распоряженія касательно завъщаній, брачныхъ дѣлъ и пр.-несущественны и не затрагивають древнихъ преимуществъ греческой Церкви, а съ другой стороны, «правительство не обязано всецъло сохранять древнія льготы всегда и безусловно, какъ онв есть». При такомъ оборотв лела, патріархъ Іоакимъ нашель необходимымъ представить правительству особый докладъ съ историческимъ и правовымъ обоснованіемъ, принципіальнымъ и частнымъ, древнихъ прономій Церкви. Въ докладъ (отъ 14 іюля) доказывается, что и исторія, и право свидітельствують, что самоуправленіе греческой Церкви въ Турціи есть не только государственный законъ, но и конкордать, заключенный между двумя націями и обязательный для объихъ сторонъ; здёсь не можетъ быть и речи о милости, а равно и отмћна конкордата возможна лишь по взаимному соглашенію. Сопоставляя же древнія и новыя узаконенія съ последними меропріятіями правительства, патріархъ Іоакимъ уб'єдительно доказаль, что Порта нарушила право патріарха су-

дить въ своей епархіи клириковъ и монаховъ, права церкви-бракосочетать, разводить и рѣшать всякое спорное дѣло въ бракъ, разсматривать дъла по завъщаніямъ православныхъ христіанъ, свободно строить новые и возобновлять старые храмы, наблюдать и руководить народными школами. Въ заключении замъчательного такрирія патріархъ выражаль увіренность, что Порта возстановитъ «церковное положеніе, недавно поколебленное весьма сильно». Но надежда натріарха не оправдалась. Порта, предпринявъ принципіальный противъ церковныхъ прономій походъ, не оцінила всей силы глубокой аргументаціи патріаршаго доклада и, въ отвътъ на него, сообщила патріарху, что пререкаемые вопросы «идуть въ исполненіи законнымъ и естественнымъ своимъ нутемъ», такъ какъ въ нихъ, съ точки зрѣнія правительства, нѣть ничего спорнаго и противоръчащаго. А когда патріархъ Іоакимъ потребовалъ, чтобы ему быль выданъ задержанный Портою султанскій берать о патріаршихъ правахъ, неизмѣнный и во всемъ тождественный съ бератомъ его предшественника, то правительство откавало ему въ ходатайствъ. Это дало патріарху основаніе 9 декабря 1883 года принести правительству и синоду первое отреченіе отъ престола. Возникъ патріаршій кризисъ, вину въ которомъ правительство возлагало на священный синодъ, тогда какъ послѣдній во всемъ обвинялъ правительство. Въ то же время Порта вступила съ патріархіей въ длинную переписку о прономіяхъ, стараясь доказать, что она не нарушила древнихъ правъ Церкви. Лишь въ конпъ марта 1884 г. Порта выдала натріарху Іоакиму берать, тождественный съ бератомъ его предшественника, но препроводила его при особомъ министерскомъ тескере, въ которомъ, указавъ на согласіе правительства руководиться въ вопросахъ о завъщаніяхъ и содержаніи супруговъ при разводъ древними правами церкви, сдълала дить архіереевъ по гражданскимъ діламъ, дополнительный къ берату комментарій отправо митрополитовъ задерживать и су- носительно суда надъ клириками. Этотъ

комментарій вызваль въ патріархіи разногласія, побудившія святьйшаго Іоакима принести 30 марта 1884 г. второе и окончательное отречение отъ престола. Былъ избранъ мъстоблюститель патріаршаго престола (Ефесскій митрополить Агаеангель), который вмёстё съ священнымъ синодомъ и народнымъ советомъ продолжалъ настаивать предъ Портою на возстановленіи древнихъ прономій Церкви во всей ихъ полноті. Наконецъ, въ патріархію было прислано (8 мая) тескере, въ которомъ было сказано, что вопросъ о судъ надъ клириками «необходимо согласовать съ общими законами государства, но съ соблюдениемъ должнаго уваженія къ достоинству священнаго клира». На этой формуль патріархія и правительство и примирились 1).

Въ патріаршество Іоакима IV (1884-1886 г.) вопросъ о церковныхъ прономіяхъ не поднимался. Но при патріарх в Діонисін V (1886 — 1891 г.) Порта опять открыла противъ нихъ энергичный походъ. Въ началъ 1890 года въ патріархію поступили многочисленныя донесенія о томъ, что въ епархіяхъ судебныя діла супруговъ и по завъщаніямъ разсматриваются не митрополитами, а въ гражданскихъ турецкихъ судахъ, что турецкія власти вмішиваются въ школьныя дёла, - разсматриваютъ программы, смѣщають учителей и предають ихъ гражданскому суду безъ вѣдома церковныхъ властей, закрывають школы, назначають и устраняють церковныхъ епитроповъ, и даже подвергаютъ священниковъ суду въ мусульманскихъ судебныхъ установленіяхъ. Патріархъ Діонисій 22-го іюня и 6 іюля 1890 года заявиль Порть протестъ, и потомъ (11 іюля) подалъ докладную записку и султану, въ которой, выяснивъ нарушение древнихъ преимушествъ Церкви, просиль возстановить ихъ.

Не получивъ отъ правительства законной

гарантіи въ возврать къ прежнему порядку, патріархъ Ліонисій 23 іюля также отказался отъ престола, представивъ великому визирю и мотивированный свой протесть. Но синодъ и совътъ не приняли отреченія Діонисія, такъ какъ причина его лежала внъ дъятельности патріарха, и просили Порту не принимать этой отставки, а взамѣнъ того предоставить Церкви древнія права, безъ которыхъ онъ и существовать не можеть въ мусульманскомъ государствв. Однако Порта, по своему обыкновенію, вступила въ хитрую полемику съ патріархіей и усиливалась уб'ядить ее въ томъ, будто никакого нарушенія церковныхъ правъ и преимуществъ и не было. Видя, что всё усилія Перкви возстановить свои права парализуются упорнымъ противод в тивод в тивод в сентибря 1890 года издаль окружное посланіе къ митрополитамъ вселенскаго престола, въ которомъ изложилъ обстоятельства борьбы съ правительствомъ за древнія церковно-народныя привилегіи относительно завъщаній, брака, школь и суда надъ клириками, сообщиль о законномъ отреченіи патріарха Діонисія отъ престола и о томъ, что синедъ и совъть, лишившись своего главы, пришли къ необходимости удалиться изъ патріархіи; такимъ образомъ, патріархія осталась пустою и лишенною всякой дъятельности, къ общему всъхъ сожальнію, а священный клиръ, согласно канонамъ, потерялъ право священнодъйствія: сообщая всъмъ о печальномъ состояніи Церкви, синодъ просиль общаго содъйствія. Синодальное окружное посланіе произвело громадное впечатлівніе на греческое общество и вызвало среди него сильное возбуждение. Митрополиты, слідуя синодальному распоряженію, запретили духовенству совершать богослуженія, открывать храмы и звонить въ колокола. Только по ночамъ было разрѣшено совершать погребение усопшихъ и необходимыя церковныя требы. Народъ сталъ собираться на молитву въ частныхъ домахъ

<sup>4) «</sup>Τὰ κατὰ τὸ ζήτημα τῶν ἐκκλησιαστικῶν προνομίων ἀπὸ τῆς 19 φεβρουαρίου 1883 μέχρι τῆς ἐκιβραβεύσεως τοῦ ἀρχαίου καθεστῶτος». Κωνσταντινούπολις 1884. Σελ. 1—207.

и молиться о спасеніи Церкви. Женщины надели траурныя платья. По местамъ необыкновенный интердикть вызваль и безпорядки противъ правительства. Последнее распорядилось открыть греческіе храмы силою, но это не помогло народному успокоенію, потому что духовенство отказалось совершать богослуженія. По адресу нікоторых в митрополитовъ, стоявшихъ во главъ правительственной оппозиціи, были сделаны Портою и угрозы, съ напоминаніемъ о горькой участи блаженно-почившаго патріарха вселенскаго Григорія V, который, по распоряженію султана Махмуда ІІ, быль безъ суда и следствія повещень на воротахъ патріархіи въ первый день Пасхи 10-го апръля 1821 года. Но и такія угрозы не сломили энергіи защитниковъ прономій Церкви. Между темъ приближался праздникъ Рождества Христова (1890 г.). Народное возбуждение достигло высшей степени и готово было выразиться въ опасныхъ для внутренняго благосостоянія имперін формахъ. Тамъ и здёсь наблюдались грозные симптомы народнаго возстанія, вызваннаго походомъ правительства противъ самаго существованія Церкви въ Турціи. При такихъ условіяхъ Порта вынуждена была уступить. Въ ночь на 25 декабря патріархъ Діонисій разослаль всёмъ архіереямъ вселенскаго трона слѣдующую телеграмму: «вопросъ (о прономіяхъ) рѣшенъ въ благопріятномъ смысль, воспьвайте Бога въ церквахъ, вознося молитвы и за султана». Въсть о побъдъ патріархіи вызвала взрывъ народнаго восторга.

22 января 1891 г. великій визирь Кіамиль-паша отправиль номархамъ и независимымъ топархамъ или мутесарифамъ циркуляръ объ императорскомъ утвержденіи церковныхъ прономій, а патріархъ Діонисій и священный спнодъ 31 января разослали митрополитамъ вселенскаго престола окружное посланіе о разрѣшеніи вопроса о прономіяхъ. Оба эти документа весьма важны для оцѣнки и уясненія разсматриваемаго предмета.

\*\*

Ромейская патріархія, — говорится въ циркулярѣ великаго визиря, — подала такриріи о слѣдующихъ вопросахъ, именно: 1) объ исполненіи, какъ и прежде, рѣшеній, производимыхъ патріархісй по судебнымъ искамъ, проистекающимъ изъ брака и развода (и касающимся) содержанія, приданаго и брачнаго дара, 2) по вопросу о завѣщаніяхъ, 3) о способѣ наблюденія за греческими школами, 4) о присягѣ священниковъ и 5) о способѣ личнаго задержанія и суда надъ ними по уголовнымъ дѣламъ, — прося о сохраненіи древнихъ религіозныхъ ея прономій.

Вслѣдствіе этихъ такрирієвъ, послѣ прежняго и недавняго изслѣдованія и разсужденія по поводу этихъ предметовъ, въ патріархію подъ различными числами были, чрезъ посредство императорскаго министерства юстиціи и исповѣданій, согласно сообщены постановленія, подтверждающія соблюденіе прономій, которыми названная патріархія владѣетъ по силѣ высокаго берата.

Согласно этимъ постановленіямъ, проистекающіе отъ заключенія брака и расторженія его иски о содержаніи, о приданомъ и брачномъ дарѣ издавна разсматриваются—здѣсь въ патріархіи, а вий-въ митрополіяхъ; этотъ древній порядокъ и впредь долженъ соблюдаться. Кром'в того, решенія о назначеніи содержанія (караръ или ильямъ), постановляемыя или патріархіей-здісь, или митрополіями—внѣ, будутъ и впредь, какъ и прежде, исполняться (правительственными) исполнительными отделеніями, поскольку не будеть протеста со стороны тахъ, отъ кого содержаніе должно взыскиваться. Главнымъ предметомъ жалобъ бываетъ разследование протестовъ, заявляємыхъ противъ исполненія, т. е. о томъ, что назначено большое содержаніе, и поэтому они не могуть давать его: и разследование такихъ протестовъ впредь возлагается на патріархію, исполнительныя же рашенія (карари-нихаи), которыя патріархія, соотв'єтственно такому полномочію, будеть посль разследованія

постановлять, или съ измѣненіемъ предшествующихъ (своихъ рѣшеній), или съ утвержденіемъ (ихъ), должны (и впредъ) исполнять правительственныя исполнительныя отдѣленія; при этомъ за должниковъ, которые согласно господствующему порядку о прочихъ должникахъ должны заключаться въ тюрьму при исполненіи назначенныхъ исполнительныхъ приговоровъ о содержаніи, не должны взиматься съ другого изъ тяжущихся деньги на ихъ пищевое довольствіе.

Что касается вопроса о завъщаніяхъ, то, хотя это есть вопросъ гражданскаго порядка, однако, въ силу того, что изследование и ръшение относящихся къ нимъ споровъ возложено, по силъ третьяго параграфа главы патріаршаго Канонисма объ обязанностяхъ Постояннаго народнаго смѣшаннаго совъта, на этотъ совъть, -- поэтому завѣщаніе, которое будеть представлено на имущество христіанина, им'ьющаго насл'ядниковъ несовершеннолѣтнихъ или совершеннольтнихъ, должно быть дъйствительнымъ въ судебномъ отношеніи, когда оно утверждено патріархомъ, или митрополитомъ, или епископомъ, и какъ движимыя имущества (малъ), такъ и недвижимыя (мулкіа), о которыхъ говорить зав'ящаніе, кром'я общественныхъ земель (еразіи-емиригье) и вакуфовъ, должны безпрепятственно переходить къ наследнику или тому, въ пользу кого они завѣщаны. Тяжбы же, которыя возникнуть изъ-за этихъ завъщаній между наслъдниками или опек уномъ несовершеннолътнихъ, а равно споры, которые будуть возникать относительно силы и дёйствительности завѣщанія, разсматриваются согласно третьему параграфу главы патріаршаго канонисма о смѣшанномъ совѣтѣ, въ Константинополь-въ этомъ совъть, а въ номархіяхъ-въ митрополичьихъ совѣтахъ, и решенія (ильамать), которыя будуть издаваться этими совътами, должны исполняться правительственнымъ порядкомъ исполнительными отделеніями. Однако, это мфронріятіе касается православнаго ромей-

скаго общества, если же нѣкоторые изъ наслѣдниковъ принадлежатъ къ другому обществу или являются иностранными подданными, или если утвержденное завѣщаніе касается вакуфовъ или общественныхъ земель, или если третьимъ лицомъ, оттоманскимъ ли подданнымъ или иностраннымъ, оспаривается движимое имущество или недвижимое (мулкіа),—разслѣдованіе исковъ, проистекающихъ изъ такихъ завѣщаній, принадлежить судамъ государства.

Программы школь должны составляться или утверждаться патріархіей и митрополіями; равнымъ образомъ, и дипломы и свидътельства учителей и учительницъ должны утверждаться ими же. А такъ какъ надлежитъ и правительству знать объ этомъ, то когда инспекторъ (муфеттисъ) или директоръ (мудиръ) народнаго просв'ященія, обозр'явая обученіе въ школахъ, замътитъ, что какой-либо учебный предметь не соотвътствуеть (назначенію школы), или учитель и учительница не имфють такого свидътельства, то въ Конминистерство просвѣщенія стантинополъ должно войти въ соглашение съ патріархіей, а внъ (столицы) мъстная власть (сносится) съ митрополіями, и такимъ образомъ, чрезъ ихъ посредство такіе учебные предметы будуть отминены и такіе учителя и учительницы безъ свидътельства будуть замёнены (другими).

При примѣненіи уголовнаго судопроизводства клирики, выступающіе въ качествѣ свидѣтелей по уголовнымъ дѣламъ, отказывались принимать присягу, подобно мірянамъ. Такъ какъ это затрудняло судопроизводство, то по этому предмету должна примѣняться дѣйствующая статья закона, по которой священники, коихъ надлежитъ привести къ присягѣ или по гражданскимъ или по уголовнымъ процессамъ, должны совершать присягу по религіозному своему обряду въ собственной патріархіи или въ митрополіи.

Что касается личнаго задержанія и суда

надъ ними (клириками), то, когда дело идеть о долгахъ, клирики, какъ раньше, вадерживаются въ собственныхъ патріархіяхъ и митрополіяхъ. -- то же самое должно происходить и въ будущемъ. При следствій же и судопроизводстве надъ клириками, происходящемъ по уголовнымъ деламъ въ уголовныхъ судахъ, должене примѣняться слъдующій порядокъ: вызовъ (джелпъ-музеккиреси), производимый следователемъ и судомъ, сообщается — здёсь чрезъ патріархію, а вні-чрезъ митрополита и епископа. Патріархія, митрополиты и еписконы, когда получать этоть вызовъ, должны передать (гражданской) власти обвиняемаго священника. Если это обязательство не будеть выполнено, или если клирикъ, для котораго былъ еделанъ вызовъ, не подчинится ему, то по естественному основанію будеть исполняться то, что приказываеть законъ.

Клирики до доказательства виновности и до наложенія наказанія не должны заключаться подъ стражу (аресть) и содержаться тамъ, гдв (содержатся) и частныя лица, но въ зданіи гражданскаго управленія (έν τῷ διοικητηρίφ), въ пом'вщеніи. соотвътствующемъ ихъ званію, т. е. въ комнать, отведенной для лицъ почтенныхъ (мери-уль-хатиръ).

Когда же виновность (клириковъ) доказана, то, если она ограничивается проступкомъ и погрѣшностью, которые не влекуть за собою лишенія священнаго сана, наказаніе ареста, которое будеть возложено за это, должно отбываться въ собственной патріархіи или въ митрополін. Если же вміняемое діяніе будеть уголовнымъ преступленіемъ, то до того времени, когда оно будеть доказано и осуждено, (клирикъ) опять послъ личнаго задержанія и для сл'ядствія долженъ содержаться подъ арестомъ въ помъщении, назначенномъ для этого въ гражданскомъ управленіи; послі же доказательства вины и наложенія наказанія онъ, когда бу-

сеть опредъленное по закону наказание въ общихъ тюрьмахъ.

Если въ какой-либо части Оттоманской имперіи будеть объявлено военное положеніе (законъ), вследствіе действительнаго нарушенія порядка и спокойствія, то до прекращенія состоянія и причинъ, вызвавшихъ военный законъ, преступники по преступленіямъ, которыя будуть совершены въ предълахъ этой области, судятся исключительно въ военномъ судъ, но и при такомъ судопроизводствъ военные суды соблюдають порядокъ, изложенный выше относительно личнаго задержанія и ареста клириковъ и священниковъ.

Такъ какъ все изложенное, послъ обсужденія и одобренія въ сов'ять министровъ, было представлено его величеству султану Абдуль-Гамиду и было утверждено по силъ высокаго императорскаго указа, то номархамъ и мутесарифамъ было предписано руковолиться изложеннымъ циркуляромъ великаго визиря въ пределахъ ихъ власти.

Что касается патріаршаго и синодальнаго окружнаго посланія о разр'вшеніи прономіальнаго вопроса, обращеннаго ко всемъ митрополитамъ вселенскаго престола, то. посль обычнаго привытствія, документь продолжаеть:

Вашему преосвященству извъстны изъ синодальнаго окружнаго посланія отъ 28-го сентября 1890 г., за № 3.900, причины, вызвавитя наше (патріарха Діонисія) отреченіе отъ вселенскаго престола. Нынъ мы съ ралостью сообщаемъ, что, после того какъ произошло, по благоволенію его величества (султана), совершенное и окончательное рашение вопроса о прономіяхъ, --какъ это видно изъ прилагаемаго циркуляра великаго визиря, -- мы снова приняли священныя обязанности патріаршества, благословляя имя великаго Бога и Спасителя нащего за то, что Онъ еще и нынв излилъ милость Свою на насъ, просветивъ отеческое сердце народолюбиваго и благод'втельнъйшаго нашего властелина, такъ великодеть лишенъ священнаго своего сана, не- душно даровавшаго миръ Церкви, въ которой всёмъ надлежить возсылать о немъ молитвы и моленія.

И рекомендуя, по синодальному опредъленію, изученію вашего преосвященства со всёмъ вниманіемъ высокаго рёшенія, украшеннаго императорскимъ ираде, мы побуждаемъ и приглашаемъ соблюдать строгое вниманіе при примѣненіи каждаго главнаго его пункта.

Что касается судебныхъ дёлъ, то (духовныя) тяжбы, проистекающія отъ обрученія и брака, должно производить въ суді, состоящемъ, согласно дъйствующему судопроизводству, изъ подходящихъ іереевъ, подъ председательствомъ вашего преосвященства или особаго епитропа; тяжбы же, (возникающія) отъ расторженія обрученія и относительно приданаго, трахомы, содержанія и зав'єщаній, должно вести въ суді. состоящемъ, какъ выше, изъ гражданъ почтенныхъ, уважаемыхъ и отличающихся честнымъ характеромъ, при чемъ своевременно должно позаботиться объ изданіи для всей епархіи однообразной формы договора о приданомъ и завъщаніи, законной и соотвътствующей опредъленіямъ въ высокомъ рѣшеніи, съ необходимыми руководящими указаніями.

Въ дёлахъ школьныхъ должно наблюдать-1) при избраніи ефоріи, происходяшемъ подъ председательствомъ вашего преосвященства, чтобы она состояла изъ лицъ почтенныхъ, компетентныхъ и пользующихся добрымъ уваженіемъ кинота и митрополіи, обязанныхъ заботиться подъ предсёдательствомъ вашего преосвященства или особаго епитрона; 2) при выбор'в личнаго состава учителей, происходящемъ въ засъданіи ефоріи, - чтобы они были не только образованы и способны къ учительскому своему званію, но и честны, разсудительны, пригодны служить образцомъ нравственности и приміромъ здраваго воспитанія, - такъ и (следуеть) оценивать ихъ и ежегодно снабжать особымъ своимъ свидетельствомъ; 3) должно весьма внимательно изследовать программы наукъ, чтобы не оказалось что-

либо не соотвѣтствующее не только политическимъ установленіямъ, но и умственному развитію и нравственному воспитанію учащейся молодежи, и за тѣмъ утверждать ихъ, имѣя въ виду отвѣтственность, которую одинъ только архіерей несеть предъ Церковью и почтеннымъ правительствомъ. О священникахъ же нѣтъ необходимости давать руководящія указанія, такъ какъ ваше преосвященство знаетъ, какъ должно руководить клиръ, чтобы онъ не только воздерживался отъ всего, вызывающаго тяжбу и клятвы, но и другихъ своимъ добрымъ примѣромъ училъ уклоненію (отъ

добрымъ примѣромъ училъ уклоненію (отъ этого); въ томъ же случаѣ, когда кто-либо изъ священниковъ будетъ обязанъ къ принятію присяги или привлеченъ къ суду, ваше преосвященство имѣетъ долгъ дѣйствоватъ со всею точностью и согласно повелѣніямъ относительно этого въ высокомъ рѣшеніи. Все это повелѣвается соблюдать не-

Все это повел'ввается соблюдать неуклонно и предписывается сообщить по всей епархіи эти спасительныя узаконенія, съ которыми вс'є должны безпрекословно согласоваться, будучи ув'єрены, что тоть, кто мыслить противное, будеть признаваться противод'єттвующимъ Церкви и высокому правительству август'єтшаго повелители, годы котораго да будуть славны, здравы и во всемъ счастливы.

Окружное посланіе подписали: Константинопольскій патріархъ Діонисій, митрополиты: Германъ Ираклійскій, Каллиникъ Дерконскій, Прокопій Веррійскій, Германъ Силиврійскій, Пароеній Созоагооопольскій, Аванасій Сисанійскій и Никодимъ Приконнисскій <sup>1</sup>). Проф. И. Соколовъ.

(Продолжение следуеть).

60000

<sup>1) &</sup>quot;Έγγραφα μεταξύ τῆς Υ. Πύλης καὶ τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου, ἀφορῶντα εἰς τὴν λύσιν τῶν 
δύο ἐκκλησιαστικῶν ζητηματων τοῦ τε προνομιακοῦ 
καὶ τοῦ βουλγαρικοῦ. 'Απὸ 22 ἰουνίου 1890 μέχρι 
31 ἰανουαρίου 1891. Τrieste 1891. Σελ. 1—118. 
Циркуляръ великаго визиря и патріаршее и 
синодальное окружное посланіе (Ibid. σ. 108— 
118) переведены и въ отмѣченной выше книгѣ 
іеромонака Михаила Семенова (стр. 188—193), 
но съ пропусками текста, неправильно и въ 
паучномъ отношеніи неудовлетворительно.

#### ВИБЛІОГРАФІЯ.

Соловъевъ, І., прот. Обътованія и пророчества о Імсусъ Христъ и Его св. Церкви въ книгахъ Ветхаго Завъта. Москва, 1913 г., ц. 1 р. 25 к., стр. 276.

Книжка о. прот. Соловьева даеть рядъ избранныхъ чтеній изъ книгъ Ветхаго Завъта на славянскомъ и русскомъ наръчіяхъ, съ краткими сведеніями о книгахъ, изъ которыхъ приведены заключающіяся въ нихъ обътованія и пророчества, съ объяснительными прим'вчаніями къ нимъ и толковымъ словаремъ. Первоосновой настоящей книги авторъ признаетъ трудъ митрополита Филарета, вышедшій еще въ 1822 г. подъ заглавіемъ: «Историческія чтенія изъ книгъ Ветхаго Завъта. Для употребленія въ училищахъ». - Эти чтенія дали мысль прот. Д. I. Разумовскому, выбрать изъ Псалтири и пророческихъ книгъ Ветхаго Завъта важнъйшія предсказанія объ Іисусь Христь и напечатать отдёльною книгою въ славянскомъ переводъ. Книжка эта была издана въ 1870 г. подъ заглавіемъ: «Чтенія изъ Псалтири и пророческихъ книгъ Ветхаго Завъта»; въ ней было всего 30 стр. небольшого формата; въ 1879 г. книжка вышла вторымъ изданіемъ, а чрезъ пять лѣть вновь была издана въ значительно дополненномъ и переработанномъ видь, такъ что могла быть названа самостоятельнымъ трудомъ прот. Соловьева. Теперь, черезъ 25 льть, книжка вновь переработана и дополнена авторомъ.

Наряду съ славянскимъ текстомъ чтеній приведенъ и русскій, какъ вс многомъ его уясняющій. Книжка дополнена обътованіями и пророчествами о Спаситель, какія даны въ книгахъ Моисеевыхъ, Царствъ и книгь Іова съ такими же объяснительными примьчаніями къ тексту данныхъ въ этихъ книгахъ обътованій и съ предварительными свъдыніями о книгахъ. Авторъ о протоіерей Соловьевъ имъетъ въ виду удовлетворить своимъ трудомъ нужду свътскихъ

средне-учебныхъ заведеній въ учебномъ пособіи для ознакомленія съ текстомъ ветхозавѣтныхъ книгъ, особенно въ виду неоднократно высказывавшихся и въ распоряженіяхъ Учебнаго Комитета при Святвишемъ Сунодъ, и Ученаго Комитета Министерства Народнаго Просвещения, и въ постановленіяхъ законоучительскаго съйзда 1909 г. въ С.-Петербургв пожеланій непосредственнаго и толковаго ознакомленія учащихся съ библейскимъ ветхозавѣтнымъ текстомъ. Особенную потребность въ такой книжкв оо. законоучители свътскихъ среднихъ учебныхъ заведеній признають для старшихъ классовъ этихъ заведеній, при прохожденіи того отділа христіанскаго віроученія, гді идеть річь о приготовленіи людей ко Христу:

Книжка о. прот. Соловьева и въ первомъ своемъ изданіи пользовалась доброй славой полезнаго и ум'йло составленнаго пособія при преподаваніи Закона Божія; объяснительныя зам'вчанія къ тексту кратки, но всегда схватываютъ существенное и необходимое. вев неясныя термины могуть быть уяснены учащимся при помощи словарика, приложеннаго въ концѣ книги подъ заглавіемъ: Толковый указатель нікоторыхъ собственныхъ именъ, не переведенныхъ еврейскихъ и греческихъ словъ и болве ръдкихъ славянскихъ реченій и оборотовъ, встрьчающихся въ избранныхъ чтеніяхъ изъ книгь Ветхаго Завета. Въ некоторыхъ местахъ желательна большая обстоятельность въ изложеніи предварительныхъ свідіній о книгахъ, особенно наиболъе употребительныхъ въ Церкви. Напримъръ, предварительнымъ сведеніямъ о книге Псалтирь могло бы быть посвящено значительно больше, чъмъ одна страничка текста. Самая выборка мёсть изъ Ветхаго Завёта, имёющихъ прообразовательный или прямо пророческій смысль, сдёлана съ достаточной полнотой. Издана книжка съ внашней стороны хорошо, ціна не высокая.

верей Соловьевъ имъетъ въ виду удовле- Помимо потребностей учебныхъ заведеній творить своимъ трудомъ нужду свътскихъ она будетъ полезна и всякому священнику.

какъ сводъ съ объяснительными примѣчаніями главиѣйшихъ и важиѣйшихъ въ вѣроучительномъ отношеніи мѣстъ изъ ветхозавѣтныхъ писаній.

Б.

### объявленія.

Отъ Московской духовной консисторіи симъ объявляется, что въ опую 19 іюля 1911 года вступило прошеніе жены крестьянива Рязанской губ., Пронскаго уъзда, Соболевской вол., дер. Быкова, Евдокін Панфиловой Давыдовой, жительствующей въ гор. Москвъ, по Ащеулову пер., въ д. 7, 2 уч., Срвтенской части, о расторженіи брака ся съ мужемъ Нваномъ Фроловымъ Давыдовымъ, вънчавнато причтомъ церкви села Истья, Пронскаго уъзда, 13 ноября 1881 года. По заявленію просительницы Евдокін Панфиловой Давыдовой, безявъстное отсутствіе ся супруга бизна Фролова Давыдова началось изъ гор. Москвы боле 5 леть тому назадъ. Силою сего объявленія всъ мъста и лица, могущія имѣть свъдънія с пребываніи безевстино отсутствнемующаю Меана Фролова Давыдово объявления всъ моска объявления сельствино отсутство по пребываніи безевстно отсутство по пребываніи объявлення объявлення всъ моска объявлення объявлення всъ моска объявлення всъ моска объявлення объявлення всъ моска объявлення объявлення объявлення объявлення всъ моска объявлення о

ОТЪ Московской духовной консисторіи симъ объявляется, что въ оную 17 ноября 1912 г. вступило прощеніе жены болуовскаго мъщанина Марів Ивановой Ивановой, жительствующей въ городь москвъ, не Смоленскомъ рывить, Крюковъ нер., въ д. Борисова, кв. 3, с расторженіи брака ея съ мужемъ Эмманумломъ Сергъевымъ Ивановымъ, вънчаннаго причтемъ Иъманльскаго Нокровскаго собора 22 января 1879 года. По заявляенію просительницы Маріи Ивановой Ивановой, беавъстное отсутствіе ен супруга Эммануила Сергъева Иванова началось изъ гор. Изманла болъе 5 жътъ тому назадъ. Силою сего объявленія всь мъста в лица, могущія имьть свъдънія о пребысаніи безевстно отсутстворію Эмманлуила Сергъева Иванова, обязываются цемедленно доставить оныя въ Московскую духовную консисторію.

Отъ Московской духовной консисторіи симъ объявляется, что въ опую 9 февраля 1913 г.

вступило прошеніе жены Московскаго мѣщанина Евгеніи Васильевой Самсоновой, жительствующей въ гор. Москвв, по Балчугу ул., въ лобловскомъ пер., въ д. 6. Назарова, кв. 10. о расторженіи брака ея съ мужамъ Василіємъ Пименовымъ Самсоновымъ, вънчаннаго причтомъ Московской Николаевской, на Пупышахъ церкви 24 октября 1888 года. Но заплачію просптельницы Евгеніи Васильевой Самсоновой, безвъстное отсутствіе ея супруга Василія Пименова Самсонова начавсь изъ города Москвы болье 5 льть тому назадъ. Силою сего объявленія всь мъста и лица, могущія имѣть сведьнія о пребываніи безевсстно отсутствующаго Василія Пименова Самсонова, обязываются немедленно доставить оныя въ Московскую духовную консисторію.

Отъ Московской духовной колсисторів симъ объявляется, что въ оную 21 мая 1913 года вступило прошеніе крестьянина Нензенской губернів, Краснослободскаго уъзда и вол., Бобыльской слободы, Константина Гаврилова Тяпкина, жительствующаго въ гор. Москвъ, 4 уч., Мъщанской части, въ Сокольнь кахъ, домъ Нуговинна, по Алексъевскому проъзду, о расторженіи брава его съ женой Еленой михайловой Тяпкиной, въичаннаго причтомъ Іоакиманской, что при Гусевской хрустальной фабрикъ, перкви, Мелековскаго уъзда, Владимірской губ., 25 января 1885 года. По заявленію просителя Константина Гаврилова Тяпкина, безевстное отсутствіе его супруги Елены Мухайловой Тяпкиной началось наъ гор. Масквы белье 5 лъть тому назадъ. Силою сего объявленія всв мъста и лица, могущія имъть свъдънія о пребываніи безевсенно отсутствующей Елены Михайловой Тяпкиной, обязываются немедленно доставить оныя въ московскую духовную консисторію.

Отъ Самарской духовной консисторіи симъ объявляется, что въ опую вступило прошеніє крестьянина с. Мусорки, Ставронольскаго убъда, Самарской губ., Степана Игнатьева Куклина, жительтарской губ., Степана Игнатьева Куклина, жительтарской куклина ставующаго въ гор. Самаръ, о расторженіи брака его съ женой Варварой Димитріевой Куклиной, урожденной Коноваловой, вънчаннаго причтомъ Петропавловской перкви города Самары 7 января 1887 года. Но запыленію просителя Степана Игнатьева Куклина, безъбстное отсутствіе его сунруги Варвары Димитріевой Куклиной началось изъ города Самары съ 1892 года. Сплою сего объявленія всъ мъста и лица, могущія имъть свъдъція о пребываніи безевстно отсутствующей Варвары Димитріевой Куклиной, обязываются пемедленно достанить оныя въ Самарскую духовную консисторію.

Содержаніе: Высочайше утвержденный одобренный Государственнымь Совътомъ и Государственною Думою законъ.—Высочайшія повельнія и телеграмма.—Опредъленія Святьйшаго Сунода.—Оть Училищнаго Совъта при Святьйшемъ Сунодъ. Прибавленія: Слово при открытіи миссіонерских курсовъ для духовенства Омской, Тобольской и Томской епархій въ г. Омскъ 1 іюля 1913 года, на молебиъ. Епископа Андроника.—Цънность жизни. Прот. І. Восторюва.—Приходскій вопрось и церковныя братства. Л.—Къ 800-льтію со дня кончины св. священномученика Кукши.—Хроника.—Права в обязанности архіереєвъ Константинопольской церкви. Проф. И. Соколова.—Библіографія.—Объявленія.

ПОДПИСНАЯ ЦЬНА на «ЦЕРКОВНЫЯ ВЪДОМОСТИ» съ безплатнымъ приложениемъ «ПРИХОДСКАГО ЧІЕНІЯ» 4 р. въ годъ съ дост. и перес., за границу 5 р. Отдъльные №№ по 15 к. съ пересылкой.

АДРЕСЪ РЕДАКЦИ: С.-Петербургъ, Конногвардейскій бульваръ, д. 1.

• При семъ №-рѣ всѣмъ подписчинамъ разсылается безплатное приложеніе къ «Церковнымъ Вѣдомостямъ»: № 41 «ПРИХОДСКАГО ЧТЕНІЯ».

С.-Петербургъ, 25 іюля 1913 г. Редакторъ профессоръ М. Остроумовъ.



#### объявлентя.

«Probitate vinces». При заназѣ единовременно 5 крестовъ и болѣе—дълается синдка. ЮБИЛ. КРЕСТЫ для свищеннослужит. и медали—высыл. наложен. илатеж. Каталогъ безпа. Сер. мед. 25-лът. церк.-пр. шк. Цѣны крестамъ см. № 15—16 «Церк. Вѣд.» Крести по отдѣлкѣ и фасону ВНЪ КОН-КУРРЕНЦІИ. Кресты высылаются

## СЪГАРАНТІЕЙ,

если не понравились, — беру обратно, съ возвращ ихъ стоимости; такіе кресты д. б. сдани на почту въ теченіе педпли со дня ихъ полученія. Получено множ. благод. писемъ за выслан. кресты. Спб., Дегтярний переулокъ, № 1—8, кв. 40. ЮРГЕНСЪ.

# VII г. РЕГЕНТСКОЕ УЧИЛИЩЕ, VII г.

учр. С. В. Смоленскимъ въ Спб. Пріемная испытанія 31 авг. Программы (25 коп.) и справки (7 к. марка) у П. А. Петрова.—Е. Конюшенкая, 11, кв. 3.

### С.-Петербургскіе Курсы М. В. ПОБЪДИНСКАГО.

Смб., Нессий, 102 (противъ Николаевской ул.).

ВЫСШІЕ КОММЕРЧЕСКІЕ КУРСЫ (высшее учеби. завед. выданій

СЧЕТОВОДНЫЕ КУРСЫ — отдёленія: обще-бухгалтерское, спеціально-бухгалтерскія (дневныя и вечернія) и стенографіи. Плата 100 р. за обще-бухгалт. и оть 15—60 р. за спец. отд.

Начало занятій 2-го сентября.

#### ЖЕЛѢЗНОДОРОЖНЫЕ КУРСЫ —отдъленія: телеграфія и таксировки. Плата 125 р. за годичи. курсъ.

Начало занятій 15-го сентября.

На курсы принимаются ЛИЦА ОБОЕГО ПОЛА. Допускается запись на отдёль-

КУРСЫ М. В. ПОБЪДИНСКАГО ОСНОВАНЫ въ 1897 году, состоять въ въдълніи Министерства Торговли и Промышленности, при нихъ учреждено общество Бухгалтеровъ и Экономистовъ съ отдъломъ по пріисканію занятій.

Курсами издается спеціальный журналь: «Коммерческая Школа и Жизнь».

Канцелярія открыта ежедневно съ 10 ч. утра до 6 ч. веч. СВЪДЪНІЯ о курсажъ выдаются и высылаются безплатно.

# С.-Петербургскіе Желізнодорожные Курсы,

состоящие въ въдънии императорскаго Русскаго Техническаго Общества.

Существують съ 1903 года.

Подготовляють для службы на жельзи. дорогахь какь спеціальных агентовь по технич. и коммерч. движенію и телеграфу; такь равно и агентовь для Правленій и Управленій жел. дор. по Службь Сборовь и по Коммерч. части. Слушателями принимаются лица мужск. пола, не моложе 16 льть, окончив. курсь учил. съ програм. не ниже сельск. двухкласси. учил. М. Н. П., и лица женск. пола, не моложе 18 льть, представный свидьтельства объ окончанів не ниже 4 класс. среди. учеби. завед. Занятіз вечернія, практическія-же могуть быть и дневныя. Курсь обученія одногодичи., съ 1-го по 1 е октября, висть съ трехмісячи. літней практикой, по возможности, на жельзнихь дорогахь. Совінть курсовы ходатайствуєть о распреділення усильными дорогахь. Совінть курсь на жельзанодороминую службу. Плата 150 р. вносится по полугодіямь. Прошенія подаются заблаговременно. Подроби свідьнія объ условіяхь пріема на Курсы и прохожденія курса выдаются за Кащеляріи Курсовь: С.-Петероургь, Броницкая ул., д. № 7, или высил. за дві 7 в. марки. Вь этихь свідьніяхь имбются также данныя объ успіхахь Курсовь за минувшее десятильтіе ихъ діятельности и одобрительный отзива Министерства Путей Сообщенія.

### НОВАЯ КНИГА: «П

A 90 A 90 A 90 A 90 A 90

«Православное ученіе въ изреченіяхъ и примѣрахъ».

(Для пропов'вдинковъ, законоучителей и любителей духовнаго чтенія). Прот. Стефана Остроумова. Томъ 1-й; Въра и Молитва. Ціна 1 р. 25 к. Второй томъ печатается. Выписывать отъ автора: ст. Тума, Рязанской губ. или отъ И. Л. Тузова (Спб., Гост. дворъ, № 45).

Оть того же автора и оть Тузова можно выписывать: «Письма о православномъ благо-честіи». Общедоступное изложеніе основныхъ истинъ православія. Изд. 2-е. Ц. 1 р. «Жить—любви служить». Очеркъ православнаго нравоученія. Изд. 2-е. 418 стр. Удост. почети. отз. Учеби. Комитета. Ц. 1 р. 50 к. Выписывающіе эти книги отъ автора за пересылку не платять. 1—1

#### Новая книга: ВОСКРЕСЕНІЯ ДЕНЬ.

Пасха—Храстосъ Избавитель въ пъснопъніяхъ Пасхальной утрени. *П. Месроно-*сесергиесо. Изданіе Редакцін журнала «Церк. Въд». Цтва 10 к. Складъ изданія въ конторт
Редакцін: Сенатскій просп., Л. 3, зданіе Сеятыйшаго Стнода. Для выписывающихъ непосредственно изъ склада, не менте 100 экз., а для учебныхъ заведеній и при меньшемъ количествъ, дъластся скидка съ назначенной цтви.

### ЖЕНСКАЯ VIII-классная ГИМНАЗІЯ

имени св. Евфросиніи Суздальской,

съ правами гимназій Минист. Народн. Просв. Новые и классическіе языки, музыка. Пріємныя испытанія во всѣ класси съ 25-го по 31-е августа. При гимназіи пансіонъ на 100 воспитанницъ. Для дочерей сельскаго духовенства дѣлаются большія льготы. Подробности и программы можно получать изъ канцеляріи: С.-Петербургь, Вас. Остр., 17-я липія, № 70, за 3-семикопѣечныя марки.



### 0000 <u>i</u> 0000

Выписывайте церковные колокола изъ Южно-Русскаго колокольнаго завода

Юлія Алексвевича Островскаго

въ м. Червомъ-Островъ, Подольской губ. Который отливаетъ новые и переливаетъ разбитые. Цѣны назначаетъ ниже цѣнъ другихъ заводовъ, съ ручательствомъ за ихъ сильный пріятный звукъ и долголѣтнюю прочность. При крупныхъ заказахъ завода даетъ льготныя условія. Провозъ колоколовъ по жел. дор. за счетъ завода. Съ заказами обращаться по вышеуказанному варесу.

Поступила въ продажу НОВАЯ КНИГА: "РУКОВОДСТВО къ изложению и обличению догматическаго и правственно-практическаго учения Мухамедамет ва». 1—VIII+344 стр., и. 1 р. 30 к. съ пер. Требования адресовать: г. Оренбургъ, спарх. противомусулъм, миссіон. Кузъмъ Васильев. Меркурьеву.



#### IOBILARÜHLIR BPROTLI

для священнослужителей и медали по цѣнѣ вил конкурренціи предлагаеть Торгов. Домъ И. А. КАПУСТИНЪ, въ СИБурил. Благочиннымъ, выписыв. по оффиц. бумагъ, кресты и медали для несто благочиный могуть быть высываемы и безъ нал. платежа. Подробности см. № 24 «Церк. Вѣд.». Спб. Внутри Апраксина дв. № 52. и. А. КАПУСТИНУ. Прейсъ-куранть безплатно.

#### для кадилъ

патентов. угольные куб., горять безь запаха и угара, химич. чистые. Цёна за пуд. (ок. 1300 куб.) 2 р. 20 к. съ упак. При болёе крупных заказ. значит. уступ. Съ треб. обращ.: г. Орша, Мог. губ., Рус. Акц. Общ. «Шерингь». Заказы высыл. нал. плат.



много благодарностей! 4-2

Въ Конторъ «ЦЕРКОВНЫХЪ ВЪДОМОСТЕЙ»

(Конногвардейскій бульварь, д. № 1).

продаются:

#### ЖУРНАЛЫ П ПРОТОКОЛЫ ЗАСБЛАНІЙ

ВЫСОЧАЙЩЕ учрежденнаго Предсоборнаго Присутствія какъ общихъ собраній, такъ и шести отдёловъ его, въ 4-хъ томахъ, по цёнё 2 р. за томъ съ пересылкой.

УКАЗАТЕЛЬ отдельно 3 р.



# **HENXOACKOG** YTGHIG.

№ 41.

Блюдите оббо, какы шпаены ходите, не такоже немядри, но такоже премя\_ дри, йсквивюще врема, акш див лвкави с8ть. Сеги ради не выванте несмыслен\_ ни, но развижвайть, что беть вола Ефес. V, 15-17.

RLOH 75

Безплатное приложение къ № 30 неоффиціальной части "Церк. Въдом."

1913 года.

#### КАКЪ СЛЪДУЕТЪ ЖИТЬ, ВЪРОвать и молиться.

Бестда пастыря съ пасомыми, учителя съ ученинами о главнъйшихъ истинахъ (догматахъ) православной христіанской вѣры, въ вопросахъ и отвътахъ высокопреосвященнаго

Макарія, митрополита Московскаго.

\*1. Вопросъ. Какъ вы въруете?

Отвыть. Вфруемъ во единаго Бога Отца и Сына и Святаго Духа, Троицу единосущную и нераздёльную.

\*2. Вопросъ. Какъ върчете о Богъ-Отцъ? Отвыть. Онъ Богъ, Отецъ Единороднаго Сына, Вседержитель, Творецъ неба и земли, всего видимаго и невидимаго.

\*3. Вопросъ. Какъ въруете о Сынъ Бо-

Отвенть. Онъ есть Единородный Сынъ Бога Отца; рожденъ отъ Отца прежде гребенія Его?

всѣхъ вѣковъ: Онъ съ Отцемъ-одного существа. Все черезъ Него произошло.

\*4. Вопросъ. Что спелаль Сынь Божій пля нашего спасенія?

Отвыть. Сынъ Божій, Господь Інсусъ Христосъ, для нашего спасенія сошель съ небесъ, воплотился отъ Духа Святаго и Маріи Дівы и вочеловічился.

\*5. Вопросъ. Для чего не сказано, что Сынъ Божій только «воплотился», но прибавлено еще слово «и вочеловъчился»?

Отвъть. Такъ сказано для того, чтобы научить насъ, что Сынъ Божій принялъ на Себя не только тело человеческое, но и душу человъческую, быль полный человъкъ, будучи и совершеннымъ Богомъ.

\*6. Вопрост. Еще что сделалъ Сынъ Божій для нашего спасенія?

Ответь. За насъ быль распять на креств, пострадаль и быль погребень.

\*7. Вопросъ. Что произошло послѣ по-

Ответь. Інсусь Христось въ третій день воскресь изъ мертвыхъ.

\*8. *Вопросъ*. Гдѣ пребывалъ Іисусъ Христосъ послѣ воскресенія Своего? И гдѣ Онъ теперь?

Ответь. Послѣ воскресенія Онъ явился ученикамъ своимъ, а въ сороковой день восшелъ на небеса и сидить одесную Отца.

\*9. Вопросъ. Что значить слово сидить одесную Отца?

Ответь. Имѣетъ власть равную со Отцемъ и царствуеть со Отцемъ и Святымъ Духомъ на небѣ и на землѣ.

\*10. *Вопросъ*. Придеть ли опять на землю Господь Інсусъ Христосъ?

Отвыть. Опять придеть со славою.

\*11. Вопросъ. Для чего опять Онъ придеть?

Отвыть. Судить живыхъ и мертвыхъ.

\*12. Вопросъ. Откуда возьмутся мертвые? Отвътъ. Мертвые воскреснутъ.

\*13. Вопросъ. Что будетъ послѣ суда? Отвътъ. Праведники пойдутъ въ жизнъ вѣчную, а грѣшники въ муку вѣчную.

\*14. Вопросъ. Какъ въруете о Духѣ Святомъ?

Ответь. Духъ Святый есть Госнодь Животворящій: Онъ исходить отъ Бога; Его должны чтить и покленяться Ему какъ Богу, равно съ Отцемъ и Сыномъ.

\*15. Вопросъ. Кого Господь Іисусъ Христосъ послалъ отъ Отца на землю для постояннаго невидимаго пребыванія съ вѣрующими?

Отвыть. Духа Святаго.

\*16. Вопросъ. Что подаетъ Духъ Святый право върующимъ во Христа?

Отвыть. Спасительную благодать.

\*17. Вопросъ. Какъ подается спасительная благодать Святаго Духа?

Отвъть. Черезъ таинства.

\*18. Вопросъ. Сколько таинствъ?

Ответь. Семь таинствъ: крещеніе, муропомазаніе, причащеніе, покаяніе, священство, бракъ, елеосвященіе.

\*19. Вопросъ. Гдѣ подается спасительная благодать чрезъ таинства?

Отвыть. Въ Церкви.

\*20. Вопросъ. Кто учредилъ Церковь? Отвътъ. Господь Інсусъ Христосъ.

\*21. *Вопросъ*. Кого Господь поставиль учителями въ церкви и совершителями таинствъ?

Ответь. Пастырей церкви: епископовъ и священниковъ, а для служенія при таинствахъ—діаконовъ.

\*22. *Вопросъ.* Можетъ ли церковь быть безъ семи таинствъ?

Ответь. Нёть. Гдё нёть всёхъ семи таинствъ, тамъ нёть и церкви.

\*23. Вопросъ. Можетъ ли быть церковь безъ пастырей, совершителей таинствъ?

Ответь. Гдѣ нѣть совершителей та-

\*24. Вопросъ. Почему безъ пастырей нътъ церкви?

Ответь. Потому что безъ пастырей нѣтъ таинствъ, безъ таинства нѣтъ благодати Святаго Духа, а безъ благодати Святаго Духа Церковъ не спасительна.

\*25. Вопросъ. Гдѣ изложено ученіе о православной вѣрѣ?

Ответь. Въ Сумволъ въры.

\*26. Вопросъ. Какъ читается Сумволь

Ответь. Върую во единаго Бога Отца, Вседержителя, Творца небу и земли, видимымъ же всвиъ и невидимымъ. И во единаго Господа Іисуса Христа, Сына Божія Единороднаго, Иже отъ Отца рожденнаго прежде всёхъ вёкъ: Свёта отъ Свёта, Бога истинна, отъ Бога истинна, рожденна, несотворенна, единосущна Отцу, Имже вся быша. Насъ ради человѣкъ, и нашего ради спасенія сшедшаго съ небесъ и воплотившагося отъ Духа Свята и Маріи Дівы, и вочеловъчшася. Распятаго же за ны при Понтійствиъ Пилатв, страдавша и погребенна. И воскресшаго въ третій день, по писаніемъ. И восшедшаго на небеса, и сѣдяща одесную Отца. И паки грядущаго со славою судити живымъ и мертвымъ. Его же царствію не будеть конца. И въ Духа Святаго, Господа животворящаго, Иже отъ

Отца исходящаго, Иже со Отцемъ и Сыномъ спокланяема и славима, глаголавшаго пророки. Во едину Святую, Соборную и Апостольскую Церковь. Испов'ядую едино Крещеніе во оставленіе граховъ. Чаю воскресенія мертвыхъ. И жизни будущаго ввка. Аминь.

олной правой въры?

Отвыть. Нать, недостаточно.

\*28. Вопросъ. Кром'я правой в'яры, что еще нужно для спасенія?

Отвыть. Нужно исполнять заповеди. \*29. Вопросъ. Что намъ заповъдалъ Госполь?

Отвыть. Любить Бога больше всего и любить всякаго человека, какъ самого себя. \*30. Вопросъ. Какъ Господь заповъдалъ намъ молиться?

Отвыть. Онъ сказаль-молитесь вы такъ: Отче нашъ, иже еси на небесъхъ, да святится имя Твое; да пріидеть царствіе Твое: да будеть воля Твоя, яко на небеси, и на земли. Хлёбъ нашъ насущный даждь намъ днесь; и остави намъ долги наша, якоже и мы оставляемъ должникомъ нашимъ; и не введи насъ во искушение, но избави насъ отъ лукаваго.

Теперь раскажите сами, какъ должно въровать, жить и молиться.

«Вѣрую во единаго Бога Отца и Сына и Святаго Духа, Троицу единосущную и нераздъльную. Вфрую, что Богъ Отецъ есть Отецъ Единороднаго Сына, Вседержитель. Творецъ неба и земли. Вфрую, что Сынъ Божій есть Единородный Сынъ Бога Отца, рожденъ отъ Отца прежде всёхъ въковъ, что Онъ единаго существа съ Отцемъ: черезъ Него все произошло.

Върую, что Сынъ Божій для нашего спасенія сшель съ небесь, воплотился отъ Духа Святаго и Маріи Дѣвы и сдѣлался человъкомъ, за насъ былъ распятъ на креств, страдаль, быль погребень и воскресь въ третій день, восшель на небеса, сидить одесную (по правую сторону Отца) и царствуеть со Отцемъ и Святымъ Духомъ на небъ и на землъ.

Върую, что Сынъ Божій Господь Інсусъ Христосъ опять придеть на землю со славою судить живыхъ и мертвыхъ. Всё мертвые воскреснуть. После суда праведники пойдуть въ жизнь вѣчную, а грѣшники въ муку въчную.

Върую въ Духа Святаго, что Онъ есть \*27. Вопросъ. Довольно ли для спасенія Господь, Животворящій, что Онъ исходить отъ Отца, что Его должно чтить и Ему должны покланяться какъ Богу, равно со Отпемъ и Сыномъ.

> Вѣрую, что Духъ Святый подаетъ спасительную благодать. Сія благодать подается черезъ таинства. Всъхъ таинствъ семь: крещеніе, муропомазаніе, причащеніе, покаяніе, священство, бракъ и елеосвящение. Върую, что спасительная благодать Святаго Духа черезъ таинства подается только въ Церкви. Върую, что Церковь учредилъ- Господъ Іисусъ Христосъ.

> Вфрую, что для видимаго руководства върующихъ и совершенія спасительныхъ таинствъ Господь поставилъ пастырей Церкви-епископовъ и священниковъ, а для служенія при таинствахъ-діаконовъ. Гдв нътъ семи таинствъ, тамъ нътъ и Церкви; гді ніть совершителей таинствь, тамь ніть и спасительныхъ таинствъ, безъ таинствъ нътъ благодати Святаго Духа, а безъ благодати Святаго Духа Церковь не спасительна.

> Вѣрую, что для спасенія человѣка недостаточно одной правой въры, а нужно исполненіе запов'ядей, а Господь даль намъ заповъдь: любить Бога больше всего и любить всякаго человѣка, какъ самого себя и какъ Онъ возлюбилъ насъ и Себя предалъ за насъ.

> Върую, что для полученія спасительной благодати нужно молиться. Какъ и о чемъ должно молиться, научиль Самъ Господь, преподавши святымъ апостоламъ слѣдуюшую молитву: Отче нашъ и проч.

#### Совъть для катехизатора.

Для простого народа въ церковной бесъдъ не нужно предлагать съ перваго раза

всв вышеизложенные вопросы, а только тв двадцать, которые отмічены звіздочками. Когда они чрезъ многократное повтореніе однихъ и тахъ же вопросовъ и отватовъ въ теченіе нісколькихъ или многихъ дней достаточно усвоять главнъйшія истины Сумвола въры, тогда можно имъ предлагать и остальные вопросы и отвѣты. То же самое можно посовътовать и въ отношении къ школьникамъ.

По окончаніи всёхъ вопросовъ можно предложить всёмъ присутствующимъ въ церкви пропеть Сумволь веры и молитву Господню.

#### Перковная дисциплина.

#### 1) Какъ стоять въ церкви.

Въ храмъ стояще, на небеси стояти да мнимъ.

- 2) Когда полагать поясные поклоны?
- 1) При входѣ и выходѣ изъ храма.
- 2) Когда читается или поется: Святый Боже, или Пріидите поклонимся.

#### 3) Когда полагать земные поклоны?

На литургін: 1) Когда возгласить священникъ: Твоя от Твоихъ Тебъ приносяще, а првчіе исполняють првіє: Тебп поемъ.., и молимтися Боже нашъ. 2) Когда износятся Святые Дары съ возгласомъ: Со страхомъ Божіимъ и впрою приступите... 2) Когда въ последній разь они износятся съ возгласомъ: всегда, нынк и присно...

#### 4) Когда преклонять голову?

1) Во время чтенія Евангелія. 2) Во время Херувимской пѣсни. 3) Когда діакопъ возгласить: главы ваша Господеви приклоните.

#### 5) Какъ принимать священническое благословеніе?

Подойдя къ священнику, поклонись ему, сложи руки твои одну на другую; правую сверху, а лъвую снизу, ладонями вверхъ, рока, Предтечи и Крестителя Господня Іоанна.

а не внизъ: прими благословение, облобызай руки священника и поклонись ему, какъ служителю Христову, чрезъ котораго преподано тебъ Божіе благословеніе.

#### -englished

#### О МАТЕРИНСТВЪ И МЛАДЕНЦАХЪ 1).

(Архіепископа Николая).

И бысть яко исполнишася дніе службы Захаріи, иде въ домъ свой. По сихъ же днехъ зачатъ Елисаветг жена его, и таящеся мпсяцъ пять, глаголющи: яко тако мнъ сотвори Господь во дни, въ няже призръ отъяти поношение мое въ человыцьхъ. И слышаща окрестъ живущій и ужики ся, яко возвеличиль есть Господь милость свою съ нею, и радовахуся съ него (Лук. 1, 5-25;

Дакая чудная картина! Праведная Елисавета, мать Пророка, Предтечи и Креот стителя Іоанна, всю жизнь въ супружествъ своемъ чаявшая быть матерью. послѣ тщетныхъ ожиданій вдругъ по милости Божіей, получаеть чаемое и ожидаемое!.. Она радуется неизреченною радостію и, ревниво охраняя свою радость. пять мёсяцевъ танть отъ всёхъ свое счастіе. Радуются этому и всв окресть живущіе и сродники ея, что Господь отъяль поношение отъ нея въ человъпъхъ.

Такъ было и не съ одною праведною Елисаветою; такъ радовалась и Анна пророчица, мать пророка Самуила; такъ радовались и праведные Іоакимъ и Анна, родители Богоматери; такъ радовались и всѣ ветхозавѣтныя жены. Быть безчалной считалось величайшимъ позоромъ; имъть больше дътей считалось благословениемъ Божимъ. Безчадныя прибѣгали иногда даже къ разнаго рода уловкамъ, только бы быть матерью и имъть младенца. Вспомнимъ напримеръ Өамарь (38 гл. Бытія), Руфь, вошедшихъ даже въ родословіе Спасителя. Правда, все это связывалось съ идеей

Бесѣда, сказанная въ день рождества Про-

хотьлось пріобщиться деторожденіемъ къ этому чаемому и ожидаемому, но помимо этого, дъторождение считалось милостию и благословеніемъ Вожіимъ къ діторождающимъ-мужу и женв. По заповеди Божіей, если мужъ умирая, не оставлялъ потомства, следующій за нимъ, брать его долженъ быль возстановить сфия брату своему (Второз. 25, 5-10). Детоубійство, въ утробъ матерней считалось величайшимъ преступленіемъ, особенно-уже вообразившагося младенца. Аще біготся два мужа говорится отъ лица Божія въ книге Исходъ (21, 22, -26), и поразять жену непраздну, и изыдеть младенець ея неизображень, тиетою да отшетится: якоже положить мужь жены тоя, подобающее да отдасть; аще же изображень будеть, да дасть душу за душу. Такимъ образомъ, дътоубійство во утроб'в матерней, -- даже и невольное, - въ дракъ двухъ мужчинъ, считалось тяжкимъ преступленіемъ, и виновный подвергался даже смертной казни, если убіенное отроча было уже вообразившееся.

Въ Новомъ Завътъ — вмисти съ материнствомъ признается еще и дъвство; средняго же состоянія между тімъ и другимъ не допускается (1 Корино. 7, 35-40). И мы знаемъ изъ исторіи Церкви Христовой, какія были у христіанъ чудныя женыматери, напримъръ Анеуса, мать святителя Іоанна Златоустаго, Нонна — мать святителя Григорія Богослова, Моника — мать блаженнаго Августина и много другихъ: Знаемъ и чудныхъ дівъ, подвизавшихся и на поприщѣ благовѣстія Христова, напримъръ святую Марію Магдалину, равноапостольную Өеклу, равноапостольную Нину и множество другихъ-мученицъ и исповедницъ Христовыхъ.

Въ Новомъ Завътъ такъ же, какъ и для себя... Женщина стала тяготиться дъто- въ Ветхомъ, вытравленіе плода, дътоубійство считалось и считается великимъ гръ- комъ, тяжкимъ преступленіемъ. Въ правилахъ соборовъ и святыхъ отецъ (VI всел. собора 91, Вас. Вел. 50, Анкр. соб. 21 и 22, своей таліи,—не имътъ лишнихъ заботъ и

объ обътованномъ Мессіи, каждой женъ тому чаемому и ожидаемому, но помимо этого, дъторожденіе считалось милостію и благословеніемъ Божіимъ къ дъторождающимъ—мужу и женъ. По заповъди Божіей, если мужъ умирая, не оставлялъ потомства, слъдующій за нимъ, братъ его долженъ былъ возстановить съмя брату своему (Второз. 25, 5—10). Дътоубійство, въ утробъ матерней считалось величайшимъ преступленіемъ, особенно—уже вообразив-

Итакъ, и въ Словѣ Божіемъ и въ правилахъ святыхъ отецъ и соборовъ материнство и младенчество ограждаются строгими законами; виновные въ этомъ приравниваются къ тяжкимъ грѣшникамъ и отлучаются отъ святаго Причастія на 20 лѣтъ.

Въ язычестве было не такъ: тамъ разрешалось въ некоторыхъ случаяхъ детоубійство, — когда, напримеръ, дети бывали уроды и очень слабаго телосложения. Такъ было въ Спарте, такъ было и въ Риме, такъ было, безъ сомнения, и въ другихъ местахъ.

Само собой понятно, что идеалы и обычаи язычества въ христіанствѣ немыслимы и ссылаться на нихъ не резонно, ибо авторитетъ, на которомъ утверждаются правила и законы христіанскіе, есть авторитетъ Высочайшій, Божественный, исключающій всякія домышленія человическія.

Къ сожаленію, не такъ думають люди, у которыхъ вывётрились изъ головы всё религіозные идеалы и правила христіанскія. Такіе люди не только допускають въ принципе, но даже безбоязненно совершають и самыя преступленія дётоубійства. Женятся и выходять замужъ не для дёторожденія, а исключительно для чувственныхъ удовольствій, для жизни въ себя и для себя... Женщина стала тяготиться дёторожденіемъ не только потому, что это сопряжено съ болёзнями и муками, съ экономическими расходами, а даже — стыдно сказать, — для того, чтобы не испортить своей таліи, —не имёть лишнихъ заботь и

хлонотъ, отвлекающихъ ее отъ забавъ, развлеченій и удовольствій... «Было бы величайшимъ лицемфріемъ, пишетъ нѣкій Скиталець въ газеть «Раннее Утро», не замъчать всеобщности аборта (выкидыша). Если бы сдёлать въ любомъ кругу, въ любой корпораціи, въ любомъ обществи опросъ среди женщинъ и мужчинъ о томъ, производили ли они аборты, или были соучастниками ихъ, то искренніе отв'яты привели бы въ ужасъ. Соучаствовать въ аборть такъ или иначе столь же мало счигается преступленіемъ, какъ и провезти черезъ таможню безъ оплаты 2 сотни сигаръ или одъть чужія калоши вмёсто своихъ». -- «Правовая теорія. на которую опирается законъ, считаетъ зачатый плодъ существомъ и, какъ таковому, оказываетъ ему защиту. Во имя охраненія этого существа, законъ приказываетъ женщинъ быть матерыю во что бы то ни стало. Но въ наукъ есть и другая теорія. Зачатый плодъ, по этой теоріи, есть лишь часть тьла матери, распоряжаться которой есть ея существенное право». — «Дванадцатый Нироговскій съвздъ врачей интересуеть не одни медицинскіе круги... Но, кажется, еще не было доклада болбе захватывающаго, более волнующаго, чемъ докладъ доктора Литкуса объ абортахъ. Впервые набол'ввшій, щекотливый вопрось быль поставленъ такъ прямо и такъ прямо разрѣшенъ. Авторитетная медицинская коллегія оправдала аборты и тпм самымг осудила законг, осуждающій ихг».—«Въ данномъ случай можно даже съ увъренностью предсказать, что резолюція эта останется втуне, и никакихъ законодательныхъ измененій не вызоветь. Но для женщины важна уже и та моральная поддержка. которая дается ей этой резолюціей, вносящей хоть маленькій просепть въ сферу ея самаго тяжелаго, самаго неумолимаго, самаго безнадежнаго рабства полового» 1).

Итакъ, детоубійство, въ виде вытравленія плода, признается теперь негрфховнымъ, не подлежащимъ вмѣненію; это то же, что провезти 2 сотни сигаръ безъ пошлины черезъ таможню, или надъть чужія калоши.—Одна американка решила этотъ вопросъ еще проще: когда ее обвиняли въ судь въ аборть, она отвъчала съ большимъ апломбомъ, что до этого никому нътъ никакого дела, такъ какъ это ея багаже,ея собственность, которой она можеть распоряжаться какъ ей угодно. И вотъ результать всей этой теоріи-страшно развивающееся дітоубійство и въ старомъ и въ новомъ свёть. Въ Нью-Горкъ за одинъ годъ было искусственныхъ выкидыщей 80.000. Во Франціи ежемфсячно производится до 30.000 выкидышей, и вырождение идетъ crescendo: смертей больше, чвит дъторожденій. Еще 40 леть тому назадъ Франція равнялась по населенію Германіи; теперь же у ней 39 милліоновъ жителей противъ нѣмецкихъ 65 милліоновъ 1). Подъ однимъ мостомъ на ръкъ Сенъ, недавно мы читали въ «Новомъ Времени», найдено поразительное множество детскихъ трупиковъ. Въ Германіи до этого еще не дошли; но и тамъ уже вводится Zwei-Kinder-Sistem, т. е. вступающіе въ бракъ ділають договоръ между собою, чтобы более двухъ двтей не имъть.

У насъ, на св. Руси, дѣтоубійство, отреченіе отъ материнства и отчества тоже начинаетъ входить въ моду и находить оправданіе себѣ—даже и научное. Въ Москвѣ съ 1907 по 1912 г. число живорожденныхъ дѣтей увеличилось только на 9°/о, а мертворожденныхъ на 38°/о (Раннее Утро). Всѣ благомыслящіе люди возмущены дебатами на 12-мъ Пироговскомъ съѣздѣ, а прогрессисты и прогрессистки находятъ въ дебатахъ и резолюціяхъ этого съѣзда моральную для себя поддержку.

<sup>&#</sup>x27;) (Половое рабство (съ береговъ Невы)—Скиталецъ; газета «Раннее Утро»,—іюнь). Въ «Варшавской Мысли» ном'єщена статья «Право на 8 іюня, № 13.375.

радость жизни», гдф поддерживается преступная мысль о вытравленіи плода.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) См. въ «Новомъ Времени» прекрасную статью Меньшикова «Подгрызаютъ корни»,— 8 ионя, № 13.375.

Къ счастію и утіненію всіхъ православныхъ христіанъ-въ это тяжелое и безпросветное время неожиданно блеснуль лучъ евета съ высоты престола: Государь издалъ указъ объ открытін Попечительства, которое должно заботиться о материнстви и младенчествы. Государь ассигноваль на это дело милліонъ руб. серебр., пожертвованныхъ ему банками во дни юбилея, на благотворительныя дела. Дай Богь, чтобы побрый примъръ Государя вызвалъ подражаніе въ людяхъ съ христіанской сов'єстью; Богъ. чтобы и Правительствомъ и обществомъ были приняты меры къ пресеченію этого ужаснаго злодіянія, какъ вытравленіе плода и дітоубійство; дай Богь, чтобы школа вносила въ сознание учащихся не резолюціи 12-го Пироговскаго съйзда, а идеалы христіанской жизни, основанной на Закон' Вожіемъ и правилахъ свв. Отцевъ и соборовъ!

Помолимся свв. праведнымъ Захарін и Елизаветѣ, а также и рожденному отъ нихъ пророку, предтечѣ и крестителю Іоанну, да предстательствуютъ они предъ престоломъ Вожіимъ и о Царѣ и царствѣ русскомъ, да искоренится у насъ это богомерзкое нечестіе, которымъ заявляютъ теперъ себя многіе, во вредъ истинному благочестію, а съ нимъ—и благополучію Церкви и Государства. Аминь.



Весъда преосвященнъйшаго Веніамина, Епископа Симбирскаго и Сызранскаго,

съ прихожанами пригорода Кашпира, Сызранскаго увзда, въ приходскомъ ихъ храмв, послв торжественнаго всенощнаго бдвнія, совершеннаго по случаю празднованія 200-льтія со дня явленія Өеодоровской чудотворной иконы Божіей Матери,—9 іюня 1913 года.

Возлюбленные братія!

очти 2000 лётъ мы почитаемъ Пресвятую Владычицу нашу Богородицу, какъ небесную свою Заступницу и молитвенницу за насъ предъ Престоломъ Божіимъ.

Мы знаемъ, какъ сильна и дъйственна молитва Матери Божіей предъ Ея Сыномъ и Богомъ, Спасителемъ нашимъ Іисусомъ Христомъ, почему и прибъгаемъ къ Ней во всёхъ нашихъ нуждахъ и печаляхъ житейскихъ. Но не всемъ и не всегда номогаетъ Пресвятая Богородица: иногда Она какъ бы не внимаетъ обращеннымъ къ Ней мольбамъ. Отъ чего это происходить? Причиней неуслышанія нашихъ молитвъ Пресвятой Богородицей является, возлибленные братія, наша грфховная, плотская жизнь, нужно сказать правду, мы слишкомъ преданы здёсь мірскимъ попеченіямъ, заботамъ и граховнымъ удовольствіямъ, слишкомъ мало думаемъ о Богь и своемъ душевномъ спасеніи; можно сказать, въ здішней своей жизни мы совсімъ оземленились; намъ нѣтъ времени подумать о своемъ духовномъ состояніи. Между тімъ, Пресвятая Матерь Вожія помогаеть только благонравнымъ и богобоящимся рабамъ Своимъ, которые стараются въ своей жизни подражать Ея добродетелямъ: смиренію, кротости, душевной чистотъ и теривнію.

Вы скажете: можно-ли намъ, грѣшнымъ и обремененнымъ плотскими желаніями людямъ подражать Той, Которую Церковь Божія прославляеть, какъ Честнѣйшую Херувимовъ и Славнѣйшую безъ сравненія Серафимовъ?

На это отвѣтимъ вамъ словами Самого Господа Іисуса Христа: «будите совершении, яко же и Отецъ вашъ небесный совершенъ есть» (Мато. 5, 48). Если намъ заповѣдано стремиться къ Божественному совершенству и уподобляться даже Самому Богу, то нѣтъ никакого сомнѣнія въ томъ, что мы должны быть подражателями и свитѣйшей жизни Матери Божіей, ибо намъ, по словамъ св. Апостола, «поданы суть вся Божественныя силы, яже къ животу и благочестію» (П Петр. 1, 3).

Итакъ, возьмемъ здѣсь для примѣра нѣсколько чертъ изъ жизни. Божіей Матери и посмотримъ, какъ и въ чемъ мы можемъ подражать Ей.

По сохранившемуся церковному преданію, Пресвятая Діва Марія была дочерью богатыхъ и знатныхъ родителей, происходившихъ изъ царскаго рода. Праведные Іоакимъ и Анна-родители Пресвятой Дѣвы съ трехлѣтняго возраста посвятили свою единственную, рожденную въ глубокой старости Дщерь на служение Богу въ храмъ Герусалимскомъ, гдѣ Она и пребывала до своего обрученія старцу Іосифу. Служа Богу, Пресвятая Марія никогда не жаліла объ оставленномъ Ею богатомъ родительскомъ домъ. Обрученная бъдному Назаретскому плотнику Іосифу, Она видела въ его дом'в нужду и лишенія, добывая вм'єств съ нимъ средства къ пропитанію Своимъ личнымъ трудомъ. При этомъ все свободное отъ домашнихъ занятій время Матерь Божія посвящала чтенію слова Божія и молитвъ. Такъ прожила Она до Своего блаженнаго успенія, безропотно неся всѣ тяготы жизни и будучи вполнъ довольна своимъ жре-

Подражая Матери Божіей, и мы, возлюбленные братія, должны безропотно нести каждый свой жизненный кресть, довольствуясь тымъ, что имъемъ и не предаваясь излишнимъ заботамъ о пріобрѣтеніи благъ земныхъ. Въ молитвъ Господней внушается намъ просить у Бога хлеба насущнаго только на одинъ день: «хлёбъ нашъ насущный даждь намъ днесь». Это потому, конечно, что человъкъ въ земной жизни не имжетъ права располагать своимъ будущимъ. Мы не знаемъ, будемъ-ли живы завтра. Какъ же можемъ мы заготовлять вещественные запасы и сокровища на долгое время, зная, что наша жизнь каждую минуту можетъ прекратиться.

Матерь Божія была воспитана въ храм'в Іерусалимскомъ въ страх'в Божіемъ, въ воздержаніи, пост'в и молитв'в. И намъ, возлюбленные братія, нужно подражать этому святому прим'вру въ діл'в воспитанія своихъ дітей. Съ раннихъ літь нужно пріучать ихъ къ молитв'в дома и въ храм'в, куда ихъ нужно брать вм'єсті съ собой.

Молитва есть бестда человтка съ Богомъ. Во время молитвы мы дълаемся недоступными коварнымъ ухищреніямъ духа злобы, который «яко левъ рыкающій ходить около насъ, ища кого - либо поглотить». Само собою разумъется, что молитва наша бываеть д'ыственной и спасительной для насъ только тогда, когда въ ней участвуетъ не одно только тело, но и душа наша Если мы, будучи обременены земными своими дёлами, не можемъ посвящать дёлу молитвы всякій день, то, по крайней мірь, будемь посвящать этому святому дёлу дни воскресные и праздничные, какъ повелъваетъ намъ 4-я запов'ядь Закона Божія, нын'я многими и часто нарушаемая. «Помни день субботній, еже святити его» т. е. отдавай этоть день всецъло на служение Богу и своимъ ближнимъ. А делать это нужно такъ: въ воскресный или праздничный день иди на молитву въ храмъ Божій; затьмъ, если ты грамотенъ, почитай слово Божіе и душеспасительныя книги какъ для своего личнаго назиданія, такъ и на поученіе своимъ неграмотнымъ ближнимъ. Посъти въ праздничный день болящихъ и чъмъ-либо опечаленныхъ твоихъ ближнихъ, утвшь ихъ по христіански, какъ можешь; помоги своей лептой неимущему, облегчи непосильный трудъ накого нибудь сироты или вдовы, не могущихъ управиться съ своими хозяйственными делами. Особенно бойся въ праздничные дни напиваться пьянымъ, что у насъ русскихъ, къ несчастію, вошло въ обычай. Ничто такъ не прогнъвляетъ Господа Бога, какъ наше непотребное поведеніе въ праздничные дни. И въ будни-грахъ упиваться виномъ, а въ праздники совсёмъ непростительно для православнаго христіанина.

Въ воспитаніи дітей своихъ вы, отцы и матери, должны быть особенно осторожны. Помните, что душа ребенка есть какъ бы зеркало, въ которомъ отражаются всі нравственные недочеты и недостатки родителей. Особенно нужно воздерживаться при дітяхъ отъ нескромныхъ разговоровъ и

произнесенія гнилыхъ словъ. Дѣти вообще воспріимчивы и любять во всемъ подражать взрослымъ. Такимъ образомъ, родители, не сдерживающіе себя при дітяхъ, могуть сдёлаться ихъ развратителями, что нередко и бываеть. А ведь грехъ соблазна малыхъ сихъ т. е. дітей-одинъ изъ самыхъ тяжкихъ, смертныхъ грёховъ-О соблазнителяхъ Христосъ Спаситель сказалъ въ Евангеліи, что лучше бы имъ было навязать камень на шею и утонуть въ пучинъ морской, чъмъ соблазнить хотя единаго отъ малыхъ сихъ. Посему, родители, будьте осторожны въ своихъ словахъ и поступкахъ при дѣтяхъ вашихъ, чтобы не явиться виновниками ихъ и вашей собственной духовной гибели. По примъру Матери Божіей, всегда храните чистоту душевную и телесную, чтобы быть достойными носимаго вами великаго христіанскаго званія.

Матерь Божія во время посліднихъ трехъ лътъ земной жизни Своего Сына и Господа нашего Іисуса Христа пережила много душевныхъ страданій и горя. Она видела, какъ Ея возлюбленнаго Сына неутомимо и злобно преслѣдовали Его врагиіудейскіе первосвященники и книжники, какъ настойчиво они стремились предать Его смерти и какъ, наконецъ, достигли своей богопротивной цёли при помощи въроломнаго Іуды предателя. Матерь Божія присутствовала при распятіи Своего Сына и Господа, Она видъла Его облитое святвищей кровью лицо и слышала последній Его страдальческій вздохъ. Можно себ'в представить, какія невыносимыя душевныя страданія пережила Она въ эти минуты Своимъ любящимъ материнскимъ сердцемъ! Что такое, въ сравнении съ этими страданіями наши мелкія житейскія невзгоды, неудали, скорби и бользни, отъ которыхъ мы, по своему маловърію и малодушію, часто приходимъ въ уныніе и отчаяніе?!

Пусть же Матерь Божія своимъ безпримърнымъ терпъніемъ будетъ для насъ наставницей въ покорности всеблагому Про-

мыслу Божію, по действію котораго намъ иногда для нашей духовной пользы ниспосылаются отъ Бога скорби и страданія. Будемъ безропотно переносить все, что Господу Богу угодно будеть ниспослать намъ въ этой временной жизни. Въ ралости и благополучіи не будемъ гордиться предъ своими ближними, какъ не вознеслась мыслію и Матерь Божія, когда Господь чрезъ Архангела Гавріила возв'єстилъ Ей о воплощении въ утробѣ Ея Сына Божія. Смиренная Діва на слова небеснаго въстника покорно отвътила: «се раба Господня, да будеть Мнв по глаголу твоему». Въ скорбяхъ и печаляхъ житейскихъ не будемъ унывать и падать духомъ. Будемъ, по примѣру Матери Божіей, укрѣпляться духовно въ подвигахъ поста и молитвы и тогда Господь, вмѣстѣ со скорбію, подасть намъ и силу терпвнія.

Итакъ, возлюбленные братія, имъя всегда предъ своими духовными очами пресвътлый образъ Владычицы міра и нашей святой Заступницы, будемъ стремиться подражать Ей въ Ея равноангельской жизни. Будемъ неутомимо стремиться къ христіанскому совершенству, искать не временныхъ, тлѣнныхъ благъ, а небеснаго сокровища-въчной жизни и царствіи небеснаго. Тогда и Матерь Божія, чрезъ святую чудотворную икону Өеодоровскую, которую Она даровала намъ для укрѣпленія вѣры нашей-въ духовное наше утвшение, какъ залогъ Своей небесной любви къ роду христіанскому, будеть всегда внимать нашимъ мольбамъ и подавать все для насъ благопотребное.

Тогда и въ сей земной жизни мы проживемъ радостно и благополучно, и въ будущей сподобимся услышать отъ Своего Госнода Спасителя и Судіи отрадный и милостивый голосъ: «пріидите, благословенніи Отца Моего! Наслѣдуйте уготованное вамъ царствіе отъ сложенія міра (Мө. 25, 34). Аминь.



#### хитонъ спасителя.

(Празднество 10 іюля).

с бширная православно-русская земля по справедливости славится многими и древнъйшими святынями, таковы: честныя мощи русскихъ святыхъ, чудотворныя иконы, древніе чтимые храмы съ различными священными ихъ принадлежностями. Но въ числъ многихъ и великихъ святынь единственно въ православно-русской церкви имъется и благоговъйно сохраняется отъ самого сокровище **драгопъннъйшее** Законоположника въры. Это-святая риза Спасителя нашего Інсуса Христа или тотъ хитонъ Его, краткое изв'єстіе о которомъ дано въ сказаніяхъ св. евангелистовъ (Мате. 27, 25; Марк. 15, 24; Лук. 23, 34 н Іоан. 19, 24-24).

Когда Інсусъ Христосъ, осужденный на крестную смерть, быль распять на Голгоев, тогда одежды Его были по жребію раздёлены римскими воинами, согласно римскому закону, по которому одежды распятыхъ составляли собственность совершителей казни. По свидътельству Филона, такихъ лицъ обыкновенно было четверо, и они-то сначала раздѣлили одежды нашего Спасителя между собою на четыре части: головной покровъ, поясъ, сандаліи и верхнюю одежду. Впрочемъ последнюю одежду, которая состояла, полагають, изъ четырехугольнаго плата или куска матеріи, распинатели могли по обычаю и съ удобствомъ разръзать на четыре равныя части, и тогда каждый изъ нихъ получилъ бы по одной части. Но тогда какъ первые три евангелиста пов'єствують о разд'єленіи одеждъ Іисуса Христа вообще, въ четвертомъ Евангеліи находимъ дополнительное сказаніе, именно о томъ, что по совершении означеннаго ділежа оставалась еще нижняя одежда или хитонъ Спасителя, который, по записанному у Евеимія Зигабена (12 в.) преданію, быль трудь и даръ Пречистой Матери Его. Этотъ хитонъ быль не ши- въсть о дивной судьбъ хитона Господия,

тый, а цёльный, весь тканый или вязаный сверху, такъ какъ основа была слълана на верху, гдв находился вороть или отверстіе для головы, и затёмъ вязаніе шло внизъ. Если разорвать такой хитонъ, то онъ, конечно, потеряетъ всю свою ценность. Въ виду этого, воины распинатели пожальди раздирать хитонъ Христовъ и решили бросить отдельно жребій, чтобы хитонъ достался одному весь-въ цёломъ своемъ видь. Въ этомъ дъяніи распинателей свитый Іоаннъ отмѣчаетъ исполненіе пророческихъ словъ царя Давида: раздълища ризы Мон себъ и о одежди Моей меташа жеребій (Пс. 21, 19. Ср. Іоан. 19, 24).

О дальнъйшей судьбъ хитона Господня не находимъ никакихъ сведеній въ Священныхъ новозавътныхъ писаніяхъ.

По господствующему въ православной церкви преданію, Грузія считается первоначальнымъ мѣстохранилищемъ хитона Господня, и сказаніе объ этомъ соединено съ личностью св. Нины († 335 г.), просватительницы Грузіи. Племянница іерусалимскаго патріарха, воспитанная при гробъ Спасителя, Нина съ дътскаго возраста любила внимать беседамъ о дальней Иверін нькоторыхъ просвыщенныхъ Христовою вфрого јерусалимскихъ евреевъ, родственники которыхъ уже со временъ плана вавилонскаго обитали въ этой м'естности. Нину очень озаботила участь хитона Христова, который достался въ удёлъ одному изъ этихъ поселенцевъ и былъ унесенъ имъ въ Михетъ, столицу Иверіи. Посл'в чуднаго видінія Богоматери, указавшей Нинъ высокое миссіонерское поприще на Кавказъ, она, напутствованная патріархомъ, съ большими затрудненіями прибыла въ Михеть — съ цілью получить какія либо сведёнія о хитоне Спасителя. Здёсь Нина, между прочимъ, познакомилась съ евреемъ Авіаеаромъ, потомкомъ того, кто нъкогда принесъ сюда эту святыню изъ Герусалима и, по обращении его въ въръ христіанской, въ бесёдъ съ нимъ услышала следующую трогательную по-

записанную даже царственными летописпами Грузін-Вахтаномъ и Вахуштіємъ. По словамъ Авіасара, прад'ядь его Еліозъ, изъ рода первосвященника Илія, спустя слинкомъ 30 летъ после поклоненія персилскихъ царей, рожденному пресв. Девою Марією Інсусу-Спасителю міра, получилъ язь Герусалима отъ первосвященника Анны такое изв'ястіе. «Тотъ, къ Которому приходили персидскіе послы на поклоненіе съ своими дарами, пришель въ совершенный возрасть и пропов'ядуеть, что Онъ есть Мессія и Сынъ Божій. Идите въ Іерусалимъ, чтобы вильть смерть Его, которую Онъ долженъ понести по закону Моисееву». Когда Еліозъ собрадся въ дальнюю дорогу вивств съ другими михетскими евреями, избранные изъ которыхъ ежегодно были посылаемы въ Герусалимъ на праздникъ Пасхи. мать его-благочестивая старица сказала: «сынъ, иди но призыву царскому, но умоимо тебя: не участвуй въ совъть нечестивыхъ противъ Того, Котораго рашили убить, потому что Онъ есть слово пророковъ, притча премудрыхъ, свътъ язычниковъ и жизнь вѣчная». Пришелни въ Іерусалимъ, Еліозъ присутствоваль при распятіи Інсуса Христа н туть же пріобрёль оть одного изъ римскихъ воиновъ доставшійся ему по жребію нешвенный хитонъ Его. Когда же вскоръ возвратился на свою родину, Еліозъ разсказаль о случившемся въ Герусалимъ и показалъ сестръ своей Сидоніи, пріобрътенный имъ хитонъ Господень. Въ великой радости своей Сидонія, вырвала изъ его рукъ эту одежду Богочеловъка, стала лобызать ее и затёмъ, прижавъ къ груди своей, тотчасъ упала мертвою. И никакая сила человъческая не въ состояніи была нзъ рукъ умершей взять хитона Господня (котораго никто кром'в ея — Сидоніи и не быль достоинь вследствее общаго неверія), такъ что Еліозъ вынужденъ былъ похоронить сестру свою вмёстё съ этою святынею. По другому же сказанію, дівица Сидонія, узнавши отъ брата о рас-

гихъ просьбъ получила отъ него хитонъ Спасителя въ подарокъ. Разсказы брата внушили ей въру въ распятаго Іисуса-Богочеловѣка, и она тщательно и съ благоговъніемъ сберегала священный останокъ Его и завъщала непремънно, по смерти своей, положить ее въ гробъ въ этомъ хитонъ вмъсто обычнаго савана. Вскоръ, по кончинъ Сидоніи, завъщаніе ся было исполнено Еліозомъ, который свою сестру похоронилъ тайно въ царскомъ саду Адерскія (изъ Арсакидовъ) и тъмъ на долгое время укрыль мъстопребывание хитона отъ изысканій человіческихъ.

Однако со временемъ тайна эта явлена была чудесно: надъ могилой Сидоніи выросъ величественный кедръ, отъ котораго по милости Божіей стала проявляться нікая сила целебная, почему здёсь и собирадся народъ въ изобиліи. На это-то таинственное мѣсто, скрывавшее священный хитонъ, и указалъ св. Нинъ Авіасаръ, и съ тёхъ норъ она приходила сюда по ночамъ для усердныхъ молитвъ подъ кедромъ. Когда же въ душћ Нины начали возникать сомнанія относительно того, что именно здесь, а не въ другомъ месте скрыто великое священное сокровище, последовавшія чудныя видьнія ей вскорь разсьяли ть сомнінія. Затімь преданіе разсказываеть, что когда грузинскій царь Миріанъ, ясно ошутившій на жень своей и себь чудодъйственную силу исповъдуемой св. Ниною въры Христовой, пожеладъ по принятіи христіанства соорудить храмъ Господу, Нина указала ему избрать для этого то самое мъсто въ царскомъ саду, гдъ красовался кедръ, прославленный многими чудесными знаменіями. Во время нашествія на Грузію варварскихъ племенъ Тамерлана (въ концъ XV в.) нікоторый благочестивый мужъ, изъ опасенія поруганія этой драгоцінной святыни храма отъ невърныхъ, открылъ гробъ Сидоніи и взяль изъ него пречестный хитонъ Господень. О дальнъйшей судьбѣ этого хитона извѣстно лишь то, что нятін Інсуса Христа, только посл'ь мно- по скоромъ посл'ь того возстановленіи Михетскаго храма эта святыня сначала хранилась въ ризницъ архіерейской, а затьмъ пом'вшена въ храм'в и, въ видахъ наилучшаго соблюденія, скрыта въ церковномъ креств.

Въ первой четверти XVII въка эта великая святыня сдёлалась достояніемъ православно-русской церкви при следующихъ обстоятельствахъ. Въ 1624 году, 27 іюля русскіе послы въ Персіи, В. Коробынъ и Е. Кувшиновъ, дали знать въ Москву письмомъ къ царю Михаилу Өеодоровичу о томъ, что персидскій шахъ Абуль-Аббасъ, тогда съ великимъ усердіемъ искавшій дружественныхъ отношеній Россіи, намфренъ прислать къ нему въ вида драгоцаннаго дара хитонъ Христовъ. По увъренію шаха, эту святыню, заделанную въ крестъ, онъ нашель, по завоеваніи Грузіи, въ митрополичьей ризниць, при чемъ шахъ увъдомлялъ, что уже многіе изъ христіанскихъ государей, желая пріобръсти себъ эту знаменитую «срачицу», присылали къ нему пословъ съ просьбой о ней. Въ видахъ предварительнаго ознакомленія съ исторіей срачицы или хитона Спасителя послано было изъ Москвы предписаніе тімъ русскимъ посламъ, чтобы они со всею тщательностію собрали подробныя свёдёнія о подлинности ея и чествованіи въ Грузіи и, если возможно, постарались бы эту святыню увидьть сами, какова она-тафтяная ли или полотняная, какъ велика мфрою и въ какихъ мфстахъ видна кровь. Между темъ приказано было думному дьяку И. Грамотину разспросить о ризв Христовой у келаря Спаса-Новаго монастыря Іоанникія гречанина, который проживаль въ Москвѣ съ јерусалимскимъ патріархомъ Өеофаномъ. И вотъ Іоанникій, въ Грузіи бывшій 16 леть тому назадъ при царъ Теймуразъ, вкратцъ передалъ уже изложенное сказаніе о хитон'в Господнемъ, скрытомъ подъ завѣтнымъ кедромъ. Со временемъ въ отвътъ на предписание царя Коробьинъ и Кувшиновъ въ письмъ отъ 16 ноября 1625 года доносили между про-

всенародно чествуема въ Грузіи съ древнъйшихъ временъ и что отъ нея были замвчательныя исцеленія, а подлинно ли она риза Господня и какова она, этомъ никто не могь имъ ничего сказать. Изв'вщали также, что посолъ шаха Русамбекъ сказалъ имъ, что самъ онъ ее не випълъ и что она послана шахомъ до Москвы съ купчиною Мамеселвемъ въ золотыхъ поволокахъ, а на Москвъ онъ долженъ былъ взять ее съ сундучкомъ за печатью шаха и доставить самому патріарху.

Воть 25 февраля того же 1625 года прибыли въ Москву персидскіе послы отъ шаха Аббаса Русамбекъ и Муратбекъ и 11 марта представлены были государямъ царю Михаилу Өеодоровичу и отцу его патріарху Филарету Никитичу. После поклона имъ отъ великаго шаха, посолъ Русамбекъ, родомъ грузинецъ, поднесъ патріарху, между прочими богатыми дарами, золотой ковчегъ за печатью шаха, украшенный драгоцінными камнями, и при этомъ сказалъ: «государь мой Аббасъ прислаль къ тебъ, великому государю, золотой ковчегь, а въ немъ великаго и славнаго Христа срачица». Патріархъ съ радостію приняль отъ шахова посла подарокъ и въ тотъ же день созвалъ на своемъ святительскомъ дворћ соборъ изъ бывшихъ тогда въ Москве мудрыхъ и благочестивыхъ старцевъ изъ Герусалима и Греціи—Нектарія и Іоанникія, также Сарскаго и Подонскаго митрополита Кипріана вм'єсть съ архимандритами, игуменами и протопопами. Посл'в продолжительнаго разсужденія о срачицѣ Христовой освященный соборъ съ благоговъніемъ осматриваль ее, и при этомъ оказалось въ золотомъ ковчегѣ: «часть нъкая ризы Господни, а въ длину и поперегь пяди, полотняна, какъ бы красновата, походила на мели или будеть отъ давныхъ лътъ лице измънила, а ткана во льну». При этомъ патріарха смутило то обстоятельство, что въ ковчегь «подъ ризою писаны страсти Спасовы латинскимъ письмомъ, а латиняне-еретики» (Творцов. Разряд. чимъ о срачицѣ Спасителя, что она была II т. 782 стр.). Но какъ ни отрадно было пріобрѣтеніе столь рѣдкой и великой святыни для русской православной Церкви, отсутствіе надлежащихъ историческихъ свильтельствъ, на основаніи которыхъ можно было бы положительно признать эту срачицу за подлинный хитонъ Господень, и продолжительное пребывание ея въ рукахъ невърныхъ побудили патріарха Филарета дійствовать съ осторожностью въ этомъ замѣчательномъ случав. И вотъ независимо отъ различныхъ показаній, царь и патріархъ рѣшили искать доказательствъ свыше для окончательнаго убъжденія въ подлинности хитона Спасителя.

18 марта, чрезъ недвлю по представленію персидскихъ пословъ царю, патріархъ Филаретъ держалъ ему такую ръчь. «Святыня, что называють Христовою срачицею, прислана отъ иновърнаго царя; истиннаго свидательства о ней нать, а неварныхъ слово безъ испытанія во свидѣтельство не пріемлется. Надобно пѣть молебны, носить святыню ту къ болящимъ, возлагать на нихъ и молить Бога, чтобы Онъ Самъ открыль о ней истину». Поэтому во всей Москвъ установленъ былъ недъльный постъ; во встхъ церквахъ и монастыряхъ совершались молебствія; ризу Господню въ особомъ серебряномъ ковчежит за патріаршею печатію носили къ больнымъ для возложенія на нихъ, чтобы Господь Богь о той святынъ проявилъ волю Свою и теперь, подобно тому, какъ древле при благочестивой царицѣ Еленѣ благоволилъ явить ее о кресть Христовомъ. Не прошло еще и неділи, какъ благодатію и милостію Божіею и Спаса нашего начали совершаться многія исцеленія отъ срачицы Христовой. И какъ нѣкогда женщина, страдавшая 12 лѣтъ въ бользни, чудесно исцылилась чрезъ одно прикосновеніе къ одеждѣ Іисуса Христа (Марк. 5, 25-29), такъ теперь больные выздоравливали отъ прикосновенія къ нимъ хитона Его. Такъ последовавшія отъ ризы Господней многія исціленія (14 изъ нихъ за это время записаны въ Двордов. Разряд. II т. 789—794 стр.) явились наилучшими литургін снова полагается въ кипарисовый

доказательствами подлинности этой великой святыни. Послѣ того царь и патріархъ поручили Крутицкому митрополиту Кипріану вмёстё съ двуми архимандритами и двумя игуменами произвести надлежащее разслъдованіе действительности этихъ чудесныхъ исцівленій и, по полученій удостовівренія въ томъ, приговорили - 26 марта быть собору въ царскихъ палатахъ. На соборъ было торжественно объявлено синклиту царскому и православному народу о многочисленныхъ чудесахъ (35 особыхъ чудесъ записано въ Дворцов. Разряд. II т. 796-822 стр.) отъ срачицы Христовой (кому именно, когда и отъ какой именно болъзни) и опредълено было поставить ковчегь съ нею въ Успенскомъ соборъ и учредить въ честь ея ежегодный общероссійскій праздникъ 27 марта; последній со временемъ перенесенъ на 10 день іюля, какъ досель, и показаніе объ этомъ див празднества имвется уже въ «Лвтописи о многихъ мятежахъ въ Россіи» (1788 г. М., 2 ч. 333—335 стр.). И вотъ патріархъ устроилъ въ Успенскомъ соборѣ особое мѣсто на юго-западной сторонв въ правомъ углу, и здёсь въ мёдномъ шатрё (вышиною 9 арш. 3 четв. 11/, вершк., шириною 4 арш. 21/2 в.), къ великой радости чадъ православной Церкви, быль положень съ подобающимъ благоговъніемъ хитонъ Госполень въ ковчежцъ. О таковомъ положении ризы Христовой возв'ящено въ январт 1626 года православнымъ царскою и патріаршею граматами для принесенія Господу Богу благодаренія и для ежегоднаго празднества. Событіе это совершилось въ крестопоклонную недълю Св. Четыредесятницы; поэтому и честной ризѣ Христовой въ церковныхъ пъснопъніяхъ воздается чествованіе вмъсть съ Животворящимъ крестомъ.

Святыня эта, хранящаяся въ ковчегъ вмѣстѣ съ другими ковчегами въ Московскомъ Успенскомъ соборъ, въ празднество ей торжественно выносится изъ меднаго шатра на аналой для чествованія во время всенощного бдінія, а послі божественной

1206

поклоненію божественной ризѣ Спасителя, Святая Церковь въ празднество ей 10 іюля (въ грузинской церкви-1 октября) торжественно возглашаеть что «эта риза есть хитонъ Господень» (3 стихира на литіи и кондакъ), что ею облекалась живоносная и святая плоть Господа Інсуса Христа (8 п. кан: 1) и что она драгоцвина по силв исцвленій.



#### Святый великомученикъ и цълитель Пантелеимонъ.

(27 іюля).

вятый великомученикъ и цёлитель Пантелеимонъ жилъ и подвизался во вре-Ф мена лютаго гоненія на христіанъ, въ концѣ III и въ началѣ IV стольтій по Рождествъ Христовомъ, въ парствование заклятаго врага христіанства Максиміана. Родился онъ въ мало-азійскомъ городѣ Никодиміи (столиців Римской провинціи-Виенніи) отъ богатыхъ и знатныхъ родителей Евсторгія и Еввулы и носиль имя Пантолеонъ, что означало-во всемъ левъ. Это имя было дано ему по желанію родителя, въ знакъ того, что онъ, какъ гордый эллинъ, желалъ видеть въ немъ сильнаго мужествомъ и доблестнаго героизмомъ сына. Отецъ Пантолеона былъ ревностный язычникъ, а мать-глубоков рующая христіанка, отв которой Пантолеонъ и получиль свое первоначальное воспитаніе. Нажно-любящая мать учила свое дитя почитать и знать одного истиннаго Бога, въ Троицъ славимаго, Но, къ несчастью Пантолеона, мать скоро умерла, и воспитаніе его перешло въ руки язычника отца, который опредвлиль его для обученія въ языческія школы. Одаренный отъ природы богатыми способностями, Пантолеонъ успѣшно окончилъ школу, послѣ чего отецъ отдалъ его для обученія медицинъ подъ руководство знаменитаго въ то время придворнаго врача Евфросина.

гробъ въ шатръ. Призывая върныхъ къ и эту науку, своими же выдающимися способностями, умомъ и красотою обратилъ на себя вниманіе не только всёхъ окружавшихъ его, но даже самого Максиміана, который повельль Евфросину готовить его въ придворные врачи. Но Пантолеона не прельщало это высокое положение при наръязычникв, такъ какъ онъ уже служилъ Царю царствующихъ.

Пантолеонъ каждый день ходилъ къ своему учителю Евфросину мимо одного маленькаго домика, въ которомъ укрывался вмёстё съ другими христіанами благочестивый старець, пресвитеръ Ермолай. Наблюдая изъ окна своего домика за скромнымъ и благонравнымъ юношей, старецъ прозрѣлъ въ немъ будущаго подвижника, и однажды, когда Пантолеонъ возвращался отъ Евфросина, пригласиль его къ себф въ домъ. Въ бесфф съ Пантолеономъ старецъ спросилъ о его званіи, занятін и религіи. Тотъ разсказалъ ему все, упомянувъ и о томъ, что въ дътствъ его мать воспитывала въ христіанствв, а теперь, по вол'в отца, онъ испов'ядуеть языческую въру и поклоняется идоламъ. Старецъ спросиль Пантолеона, какая же въра ему самому больше нравится. Пантолеонъ отвътилъ, что онъ еще при жизни матери возлюбилъ ту въру, которой она учила его, но теперь не сметь противиться воле отца. язычниковъ врачевство считалось даромъ боговъ, а потому старецъ, узнавъ, что Пантолеонъ обучается медицинъ, сталъ постепенно излагать ему учение о всемогуществъ и премудрости Бога, Который сотворилъ человѣка и не перестаетъ о немъ заботиться, какъ добрый и любящій отецъ, что Онъ истинно-върующимъ подаетъ Свою Божественную помощь и даръ не только исцалять бользни, но даже и воскрешать умершихъ. Эти рѣчи благочестиваго старца произвели сильное впечатление на воспримчиваго и впечатлительнаго юношу, и онъ сталь каждый день посёщать пресвитера, продолжительныя бесёды котораго все глубже и глубже западали въ его душу и Пантолеонъ съ редкимъ усивхомъ прошелъ воскрещали въ немъ память о горячо-любимой матери, учившей его также многому тому, что теперь говорилъ старецъ.

Возвращаясь однажды отъ своего учителя Евфросина, Пантолеонъ вышелъ въ поле и увидёль тамъ мертваго отрока. а около него ядовитую зм'яю. У Пантолеона явилось страстное желаніе видіть этого отрока живымъ, и онъ обратился съ горячей молитвой къ Тому, о Которомъ говорилъ ему старецъ Ермолай, что больныхъ исцёляетъ и мертвыхъ воскрешаеть. «Господи Інсусе Христе, молился Пантолеонъ, хотя я и недостоинъ призывать Тебя, но если Ты хочешь, дабы я сделался рабомъ Твоимъ, яви силу Твою и сделай такъ, чтобы во имя Твое, отрокъ этотъ ожилъ и змѣя погибла». Молитва эта была! услышана, и отрокъ тотчасъ ожилъ, а ужалившая его зм'я туть же погибла. При видь такого чуда, Пантолеонъ глубоко увъроваль въ истиннаго Бога и, радостный, со слезами на глазахъ, поспѣшилъ къ Ермолаю съ просьбой совершить надъ нимъ святое крещеніе. Старецъ не замедлиль удовлетвореніемъ просьбы Пантолеона и, кромв того совершилъ Божественную литургію, за которой причастиль его Святьйшихъ Тъла и Крови Христовыхъ. Послъ этого Пантолеонъ пробыль безотлучно у Ермолая семь дней, слушая его ученіе и усвояя главивищія истины христіанской віры.

Когда затъмъ Пантолеонъ пришелъ домой взволнованный отецъ спросиль его: «гдѣ ты находился, сынъ мой, я былъ въ большомъ безпокойствъ, не случилось ли-съ тобой какоелибо несчастье»? Пантолеонъ отвътилъ отцу: «одного изъ царедворцевъ постигла тяжкая бользнь, и мы съ учителемъ неотлучно находились при немъ, пока онъ не выздороваль. Оставить же больного нельзя было, такъ какъ онъ очень близокъ Царю». Говоря это, Пантолеонъ подразумъвалъ: подъ царемъ-Царя небеснаго, а подъ больнымъ царедворцемъ — свою собственную душу, которую они выбств съ учителемъ Ермолаемъ, въ теченіе семи дней, духовно врачевали. Также и Евфросину, и я не только не получиль отъ нихъ ника-

когда тотъ спросилъ, почему онъ семь дней не приходилъ учиться, Пантолеонъ отвѣтилъ иносказательно. «Отецъ мой, говорилъ Пантолеонъ, купилъ село и посылалъ меня принять его; мнѣ нельзя было отлучиться оттуда и я по неволѣ умедлилъ, пока не осмотрѣлъ съ вниманіемъ всего купленнаго, ибо оно такъ драгоцѣнно, что никакое другое стяжаніе не можетъ быть сравнено съ нимъ». Пантолеонъ и здѣсъ разумѣлъ подъ пріобрѣтеннымъ имуществомъ святое крещеніе, которое принялъ онъ, и другія таинства святой вѣры, которыя узналъ и которымъ цѣны нѣтъ, такъ какъ они пріобрѣтены кровію Христа.

Принявъ святую христіанскую въру, Пантолеонъ сталъ заботиться о томъ, чтобы и отца своего обратить ко Христу. Съ этою цёлью онъ не упускаль ни одного удобнаго случая, чтобы не заговорить съ отцемъ объ идолопоклонствъ, стараясь всячески убъдить его въ ничтожествъ идоловъ и суевърности язычества. Онъ, между прочимъ, ставилъ отцу такіе вопросы: «почему эти боги стоячіе, какъ были поставлены сначала, такъ и досель стоятъ, а тв, которые сделаны сидячими, до нынъ сидять, и никогда, какъ тв не садятся, такъ другіе не встають». Слыша такіе вопросы, отецъ не находилъ отвъта на нихъ и малопо-малу самъ началъ сомнъваться въ истинности своихъ боговъ. Пантолеонъ же. видя это, радовался, возсылая хвалу Богу. давшему ему силу и способность зародить это сомнение въ душе отца. Прошло не много времени, и Самъ Богъ помогъ ему спасти своего отца и обратить его ко Христу. Въ это время уже распространилась слава о врачебномъ искусствъ Пантолеона, и многіе приводили къ нему для излеченія больныхъ. Однажды привели къ нему слепца, котораго самые знаменитые врачи могли вылечить. «Умоляю тебя, возопилъ слъпецъ, пощади меня ослъпленнато и лишеннаго драгоціннаго світа; всі врачи, какіе есть въ этомъ городъ, лечили меня,

кой пользы, но и последнихъ проблесковъ свъта лишился, лишившись вмъсть съ тъмъ и большей части своего имущества, ибо много потратиль я, награждая ихъ, но вм'ето исц'ьленія получиль отъ нихъ только вредъ в потерю времени». Пантолеонъ, выслушавъ просьбу слѣпца, отвѣтилъ: «зрѣніе дастъ тебъ Господь, податель свъта, чрезъ меня недостойнаго раба Своего». Затёмъ коснулся глазъ слѣного и сказалъ: «во имя Іисуса Христа, просвѣщающаго слѣныхъ, прозри и виждь», и слепой моментально прозрѣлъ. Видя это чудо, Евсторгій открыто испов'ядаль в'тру во Христа и вм'єсть съ бывшимъ слінцомъ приняль святое крещеніе отъ пресвитера Ермолая. Исцеленный же, въ знакъ благодарности Пантолеону, роздалъ все оставшееся имущество б'вднымъ, которымъ помогать очень любиль святой.

Прошло послѣ этого немного времени и Евсторгій умеръ, Пантолеонъ же, оставшись полновластнымъ хозяиномъ богатаго наслъдства, отпустиль всёхь рабовь на свободу, щедро каждаго одаривъ, а самъ началъ обхолить тюрьмы, въ которыхъ томились заключенные христіане, и доставляль имъ все потребное: скорбящихъ утвшаль, больныхъ дечилъ, бъднымъ деньги давалъ. Слава о его врачевствъ все больше и больше росла, и къ нему вскоръ обратился весь городъ со своими больными, ибо среди другихъ врачей никто такъ скоро не помогалъ, какъ Пантолеонъ. Къ тому же онъ не бралъ никакой платы, такъ какъ исцёлялъ больше всего по молитвамъ къ Подателю силъ.

Чудесное исціленіе сліпого, увеличившее и безь того большое количество почитателей святого, озлобило его завистниковъ врачей, и они всячески стали искать случая, чтобы унизить и погубить Пантолеона. Они донесли царю о Пантолеонь, какъ объ измінникі, пренебрегшемъ его царскимъ благоволеніемъ, что онъ ходить по тюрьмамъ и лечить тамъ враговъ царскихъ, что онъ хулить боговъ и отклоняеть народъ отъ

язычества. При этомъ указывали на исцъленнаго имъ слъпого. Исцъленный немедленно быль представленъ царю, который спросиль его, какъ и отъ кого онъ получиль испъленіе. Тоть отвътиль, что Пантолеонъ, коснувшись руками очей его, призвалъ имя Христово, и онъ тотчасъ прозрѣлъ. Царь спросилъ исцѣленнаго, кого же онъ считаетъ своимъ исцълителемъ-Христа или боговъ. Тотъ ответилъ: «царь! судъ объ этомъ произносять сами дела. Вотъ эти врачи, которыхъ ты видишь стоящими здёсь, много трудились надо мною, но пользы мив никакой не принесли, а, напрэтивъ, болъе повредили, ибо разстроили и ту малую силу зрѣнія, которая еще оставалась во мнѣ, и сдълали меня совершенно слъпымъ. Пантолеонъ же однимъ призваніемъ имени Христова возвратиль мив зрвніе. Самъ теперь разсуди, государь, кого следуетъ почесть мнъ истиннымъ помощникомъ, идоловъ ли, вами призываемыхъ, или Христа, призваннаго однимъ Пантолеономъ и тотчасъ даровавшаго мнв столь любезный всемъ светь зрѣнія, — это, государь, по истинъ и для слѣпца очевидно». Максиміанъ въ изумленіи не зналь что сказать, но, овладівь собой, грозно проговориль: «не безумствуй и не произноси здъсь имени Христова, ибо, конечно, это боги даровали теб' св'ть зр'нія». Но тоть ему отвѣтиль: «это ты, царь, безумствуешь, что называешь подателями зренія слепыхъ; и самъ ты, подобно имъ, остаенься въ душъ слъпымъ, не разумъя истиннаго Бога. Разъяренный такою смёлою рвчью Максиміанъ повелвлъ немедленно отсѣчь голову этому исповѣднику Христа. Тъло его Пантолеонъ купилъ отъ убійцъ и съ честью похоронилъ вблизи могилы своего отца.

Съ этого времени начались гоненія и на самого Пантолеона. Царь велёль призвать его къ себё и сталь выспрашивать дёйствительно ли онъ презираеть ихъ боговь и всю надежду возлагаеть на Христа; въ заключеніе же советываль принести жертву богамъ, обёщая при этомъ высокія поло-

женіе и почести при дворв. Но Пан- себя большимъ лишеніемъ, если на него не толеонъ отвѣтилъ, что онъ отметается ихъ боговъ и прославляетъ Христа Господа; «отъ дѣлъ Его, говорилъ Пантолеонъ, позналъ я, что онъ есть единый истинный Богъ, Сей покланяемый мною Богъ-сотворилъ небо, утвердилъ землю, мертвымъ подаваль воскресеніе, слупымь прозруніе, прокаженнымъ очищение, разслабленнымъ здравіе; почитаемые же вами боги не знаю, делали-ль что подобное и даже могуть ли то дълать. Но если угодно, государь, повели принести сюда какогонибудь тяжко больного, котораго отказываются излечить челов'вческое искусство и руки. Пусть также придуть ваши жрецы, и призовемъ-они первые своихъ боговъ а потомъ я покланяемаго мною Бога, и съ призываніемъ какого бога выздоровветь больной, тоть и будеть истинный Богь». Царь повелёлъ немедленно принести человъка совершенно разслабленнаго, много лътъ уже проболъвшаго и не могущаго ни однимъ членомъ дъйствовать. Долго призывали жрецы своихъ боговъ, но все было напрасно. Тогда Пантолеонъ помолился исповъдуемому имъ Богу и, взявъ за руку разслабленнаго, сказалъ: во имя Господа Іисуса Христа возстани и буди здравъ. Разслабленный тотчасъ всталъ совершенно здоровымъ, какъ будто никогда и не больль. Это чудо многихъ обратило въ христіанство. Озлобленные же жрецы сказали Максиміану: «если Пантолеонъ будеть оставленъ въ живыхъ, то уничтожатся жертвоприношенія богамъ нашимъ, и мы будемъ осмѣяны христіанами; погуби его, царь, какъ можно скорве». Тогда царь сказаль Пантолеону: «принеси жертву богамъ, чтобы не погибнуть напрасно; ты знаещь вёдь, сколько людей погибло, потому что отрекались отъ нашихъ боговъ и вследствіе ослушанія нашимъ приказаніямъ». Но св. Пантолеонъ, оставаясь непоколеби-

будуть наложены множайшія и страшнійшія муки за Христа. Видя безуспѣшность своихъ попытокъ, Максиміанъ рѣшиль прибъгнуть къ мученіямъ.

Но и цёлый рядъ тягчайшихъ мукъ не могь поколебать святого. Каждый разъ невидимо Самъ Господь присутствовалъ съ нимъ и чудеснымъ образомъ подкрѣплялъ его. Видъвшіе это массами обращались ко Христу. Разсвиръпъвшій же царь приказалъ отсъчь Пантолеону голову.

Воины увели мученика за городъ и предъ усвченіемъ привязали его къ маслинв. Господь прославиль чудомъ и последній часъ земной жизни Своего угодника. Святой еще не окончилъ своей предсмертной молитвы, какъ палачъ ударилъ его мечомъ по шећ, но лезвіе меча завернулось, не причинивъ никакого вреда мученику. Ужасъ охватиль воиновъ, и они туть же увёровали во Христа и воскликнули: «Великъ Богь христіанскій», затімь пали къ ногамъ мученика и стали умолять его о прощеніи за причиненныя ему оскорбленія и о ходатайствъ за нихъ предъ Богомъ. Святой долго и усердно молился за этихъ несчастныхъ, пока не услышалъ голоса свыше, что молитва его услышана Богомъ. При этомъ тотъ-же голосъ ему сказалъ: «отсель будешь называться не Пантолеонъ, а Пантелеимонъ», что значитъвсемилостивый. Этимъ новымъ именемъ Господь назвалъ Своего угодника въ знакъ того, что Онъ даруеть ему благодать миловать и спасать всёхъ съ вёрою къ нему притекающихъ. Послѣ этого мученикъ самъ просилъ воиновъ, чтобы они казнили его, но тв отказывались, говоря, что они не подымуть рукъ своихъ на праведника. Святой Пантелеимонъ сказалъ имъ, что такова воля Божія. Тогда воины, въ изъявленіе своего благогованія предъ святымъ, облобызали всв части тела его и повелели одному мымъ, отвътилъ царю, что умершіе за изъсвоей среды отсьчь ему голову. Маслину, Христа не погибли, а нашли себѣ вѣчную у которой былъ привязанъ мученикъ, царь жизнь, и что онъ будеть считать для приказаль сжечь вмёстё съ тёломъ его.

Когда огонь погасъ, върующие пошли осмотрѣть мѣсто сожженія и нашли тѣло святого совершенно невредимымъ. Они взяди его и съ благогов'вніемъ похоронедалеко отъ мъста усъченія на земл'в, принадлежавшей одному благочестивому мужу, имени Адамантію. по Впослъдствіи моши святаго великому-Пантелеимона были перенесены Царьградъ. Въ настоящее время часть ихъ находится въ Асонскомъ Пантелеимоновскимъ монастыръ. Святая православная Церковь именуеть великомученика Пантелеимона цёлителемъ въ воспоминаніе того, что онъ какъ при жизни своей, такъ и послъ смерти върующимъ подаетъ исцъленія. Изображають его держащимъ въ рукахъ ящикъ съ врачебными веществами. Въ такомъ видъ онъ являлся многимъ послъ своей мученической кончины.

#### --- 62 \$25 00m

Чему учить природа льтомъ.

рирода, по мысли св. отцовъ, есть великая учительница Богопознанія и бла-📂 гочестія. Изъ нея, какъ изъ книги, доступной каждому, мы можемъ почерпнуть много поучительнаго для себя. Недаромъ уже святые люди любили природу, любили всматриваться и вдумываться въ нее и получали здёсь глубокіе уроки духовнаго віздінія. Пойдемъ и мы по стопамъ ихъ, посмотримъ на окружающій насъ міръ Божій и подумаемъ, чему онъ насъ научить можетъ

Сейчасъ лъто. Подъ животворными, горячими лучами солнца природа зеленветь, цвътетъ и плодоноситъ. Въ лугахъ высокія, сочныя травы, среди нихъ, точно по зеленому ковру, разсынаны пестрые, благоуханные цвёты. Въ поляхъ спёсть хлёбъ, наряжаясь въ золотые колосья; сприоть и прочіе злаки, приготовляя свои плоды человъку. Въ лъсу шумять вершинами выственный шумъ дубравъ; и тамъ своя красота, своя работа и свои плоды природы.

Взирая на все это, спѣши и ты, дорогой брать, особенно если пришло лёто твоей жизни-средніе годы, когда у тебя самыя зралыя мысли, цвать здоровья и жизниспвши украситься, какъ цввтами, добрыми делами. Пусть, какъ вътви дерева, разрастется то добро, которое ты сдъладъ, пусть, какъ цвъты, украсять они тебя. Богъ даль тебв жизнь, силы, здоровье, свое счастье, свои таланты. Принеси Ему въ даръ хоть одинъ плодъ. Видишь, сколько зеренъ въ колосъ приносить одно съмя ржи. Сивши принести хоть одно зерно добра, пока Богъ далъ твоимъ очамъ видеть светъ солица, и и холодная тьма ночи смертной не объяла

Вотъ спускается на землю тихая, теплая летняя ночь. Въ темной, прозрачной синевѣ неба блестять, сверкають лучистыя зв'язды. Сколько ихъ-и не сочтешь! Чамъ больше глядишь, тамъ больше ихъ видишь; одна лучше другой и кажется, что нътъ конца этому широкому небу. Хороша и тогда ночь,когда луна зальеть всю землю тихую уснувшую голубоватымъ свътомъ. Тогда на землъ бываетъ тишина и покой. На травахъ и цветахъ сверкаетъ роса, многія растенія испускають ночью еще сильнайшій аромать, чамь днемь, и поднимаются туманы съ земли къ небу. какъ жертва вечерняя, какъ дымъ кадилъ, къ престолу Въчнаго Бога.

Святые элюбили ночью выходить, молиться въ тишинъ, ничьмъ не развлекаясь и созерцать величіе Бога подъ неизмѣримымъ звъзднымъ небомъ. Выходи и ты, дорогой брать, подъ это ночное небо. Научись здёсь познавать величіе, вёчность и мудрость Божію. Смотри сколько звѣздъ! Кто создаль ихъ?-Преклонись предъ Вѣчнымъ Создателемъ, прославь Его, говоря словами исалмоп'виа: «Какъ взгляну на небо, что Ты создаль, луну и звъзды, которыя Ты сотвориль, то что такое челосокія деревья, точно шопотъ несется таин- въкъ, что Ты еще помнишь его, или сынъ

человъческій, что Ты посыщаещь его» 1). Воистину «небеса пов'ядають славу Божію» 2). Хвали тогда съ застывшей въ безмолвіи природой Господа словами пророка Давида: «Хвалите Госнода на небесахъ, хвалите Его въ вышнихъ; хвалите Его солнце и луна; хвалите Его звъзды и свѣтъ» 3). Вотъ почему, по мнѣнію отцовъ Перкви, «ночь несвётла и темна только для огрубъвшихъ сердцемъ, для невъруюшихъ въ Бога, а для върующихъ она просвъщение въ сладости словесъ Ero» 4). Просвъщайся же ночью этимъ свътомъ духовнымъ, смотри, думай, поучайся, вставай какъ Лавилъ въ полночь «поучиться о судьбахъ правды Божіей» 5).

Въ первой половинъ лъта ночи бываютъ у насъ полутемныя. Заря сходится съ зарею, и лишь солнце зайдеть на западъ, какъ на востокв начинаетъ уже снова заниматься и ал'ять полоса св'ята, предв'ящая утро и восходъ солнца. Тогда скажи словами св. Василія Великаго, который въ пустынь, съ высокой горы, на которой онъ снасался, - любилъ смотрѣть на эти зори и говорилъ: «Благословенъ еси, Господи. Владыко Вседержителю, Просвътивый день светомъ солнечнымъ и нощь уяснивый зорями огненными» 6). Лѣтнее утро. Какая красота и радость въ раннемъ пробужденіи природы. Какъ звонко и радостно поетъ птичій хоръ, какъ трещать кузнечики и стрекозы, какъ жужжатъ пчелы, летая съ цвътка на цвътокъ за медомъ и воскомъ. И всюду жизнь, и всюду трудъ, и всюду радость бытія.

Поучитесь же, други, у птицъ неумолчному славословію Творца. Въ мысляхъ и въ сердцв день и ночь хвалите Создателя. Великіе подвижники учили неустанно въ ум' творить молитву Інсусову. Были по-

движники въ трудахъ и подвигахъ, день и ночь неумолкаемо пъвшіе псалмы. Поучимся други у нихъ пъть и хвалить Господа въ душахъ и тёлахъ нашихъ, воспевать Имя Его день и ночь. Поучимся, братья, также у нчель и муравьевь неустанному труду. Недаромъ мудрый Соломонъ говоритъ: «Иди. о ленивый, къ пчеле и у муравья поучись» 1). Маленькая ичела приносить людямъ медъ и воскъ Богу. Попробуемъ и мы, следуя маленькому насекомому, нашими дълами приносить пользу людямъ и жертву Богу, горячую и чистую, какъ пламень восковой свѣчи.

Вотъ начались и летнія работы. Покосъ. Падають ряды зеленой травы подъ блестящей косою, сохнуть травы на солнцв и превращаются въ душистое свио.

Придеть и къ намъ смерть и подкосить насъ своей неотразимой косою. Смотри же, будь зраль и готовъ въ душа, какъ спълы и сочны травы на лугу. Пусть аромать твоихъ добрыхъ дёлъ долго стоить и посл'в тебя, какъ благоухаетъ скошенная и даже сухая трава.

Жатва. Золотую созрѣвшую рожь жнутъ земледільцы, отмолачивають зерно оть мякины и собирають въ житницу. О какъ надо быть осторожнымъ, какъ стараться, чтобы хоть къ концу жизни имъть въ себъ не только негодныя, какъ мякина, дёла, но и плоды благіе, достойные быть собранными чрезъ ангеловъ въ житницу Божію.

Часто льтомъ бывають грозы. Ясный свыть солнца заслоняють темныя тучи. Воздухъ дѣлается душенъ и тяжелъ; все притихаеть въ какомъ-то трепетв. Гремятъ раскаты грома, сверкаеть осленительная молнія, льють потоки дождя на землю. Страшно бываеть тогда. Шумить въвихръ дъсъ, часто молнія сожигаеть и разрушаеть деревья и строенія. Но воть вітеръ прогоняетъ тучи. Съ ними уходятъ молнія и громъ. Дождь прекращается. Снова солнце и снова радость. Еще лучше зеле-

Изъ 8-го псалма. Псаломъ 18.

Изъ Псалма 148.

Изъ канона 7-го гласа.

Изъ псалма 118.

Изъ молитвы св. Василія Великаго на день Пятидесятницы.

<sup>1)</sup> Изъ Притч. Соломон., гл. 6.

нъ́ютъ луга и рощи, воздухъ свѣжъ и легокъ. Все очистила гроза, и благодатный дождь напоилъ сухую, раскаленную землю.

Бывають, други, и у насъ въ жизни свои грозы и бури. Какъ вихрь налетитъ несчастіе, разразится б'йда надъ головой, какъ громъ, и опалить сердце, какъ молнія. Но когда пронесется гроза жизни, чище дълается сердце человъка. Больше онъ върить людскому горю, больше прибъгаетъ къ Богу, ближе онъ къ несчастнымъ и оскорбленнымъ. А часто Господь, какъ солнце, изводитъ милость Свою несчастному и слаще ему радость. «Вечеръ волворится плачь и заутра радость». «Въ мір'є скорбни будете, но печаль ваша въ радость будеть». «Бысть Господь прибъжище убогому, помощникъ въ благовременіихъ и въ скорбехъ». Святые такъ цѣнили эти испытанія Божіи, что просили себъ въ жизни часто не радости, а печалей и бользней, чтобы больше душою очищаться, и возвышаться, и просвыщаться. «Благо мнѣ, говорить св. царь Давидъ, яко смирилъ мя еси, ввъкъ не забуду оправданій Твоихъ».

Итакъ, братья, поучимся чрезъ природу познавать и любить Творца нашего. Каждый день и каждое созданіе въ мірѣ учать насъ этому. Благоговѣйно хвалите же Его со всякимъ дыханіемъ и служите Ему, какъ Благому Создателю и Промыслителю нашему во всѣ дни жизни своей.



#### Хожденіе предъ Богомъ 1). XIV.

Какъ Я съ Моисеемъ, такъ буду и съ тобою; не отступлю от тебя и не оставлю тебя, сказалъ Господь Інсусу Навину (І. Нав. 1, 5).

кого изъ насъ не было безпокойства, горестей и печалей? У кого нѣтъ ихъ еще и теперь? Даже малыя невинныя дѣти и тѣ знакомы съ ними.

Однако-жъ, слѣдуетъ сказатъ: какъ ни горьки печали по своей сущности, но и онѣ имѣютъ свою хорошую сторону. Онѣ пробуждаютъ насъ отъ разсѣянной и легкомысленной жизни, напоминаютъ о нашемъ безсиліи и ничтожествѣ, научаютъ насъ смиренію, обращають плачевные взоры нашикъ Господу и заставляютъ у Него просить помощи и утѣшенія. Многіе изъ смертныхъ, проживши долгое время безъ вѣры, обращались къ Богу съ раскаяніемъ, возлагали на Него все свое упованіе, когда поражало ихъ сильное горе.

Чтобы предохранить себя отъ унынія въ горестяхъ, нужно взглянуть на то, отъ чего онъ происходятъ.

Вольшая часть нашихъ горестей и печалей суть следствія нашего невоздержанія, нашего худого поведенія, нашего уклоненія отъ христіанскихъ добродьтелей. Туть мы сами наказываемъ себя, и намъ не на кого жаловаться. Такъ самъ наказанъ за себя упоминаемый въ святомъ Евангеліи распутный сынъ, который, получивъ отъ отца сл'ядуемую ему часть им'внія, удалился съ глазъ родительскихъ на чужую сторону и тамъ расточилъ имѣніе свое въ блудной жизни, а затымъ впалъ въ нищету, пасъ чужихъ свиней и томился голодомъ. Въ подобныхъ горестяхъ и печаляхъ надлежить намъ обратиться къ Богу съ раскаяніемъ, оставить прежнюю граховную жизнь и начать жизнь новую, святую. Тогда и на сердцѣ будетъ легко и спокойно.

Иногда поражають насъ такія горести и печали, въ которыхъ мы невиновны и которыхъ не могли отвратить. Въ этихъ случаяхъ мы должны возложить все свое упованіе на Бога, нашего Помощника и Покровителя и всецёло предать себя волё Божіей. Повёрьте: все, что ни посылаеть намъ Господь, посылаеть для нашего же блага земного или небеснаго. Оглянемся на свою прошлую жизнь, припомнимъ тё бёдствія, которыя поражали насъ не понашей винѣ; не приходили-ль мы тогда въ уныніе? И однако-жъ, милосердный Господь укрёлялъ

<sup>4)</sup> См. № 40 «Прих. Чт.».

наши силы, посылаль добрыхъ людей на помощь намъ и самыя бъдствія обращаль въ великую пользу для насъ, такъ что мы потомъ сами благодарили Господа, что все это случилось не такъ, какъ мы желали, а какъ было Ему угодно. Такое попеченіе Божіе о людяхъ подтверждается и примірами изъ святой Библіи. Вотъ родные братья продають кроткаго и цаломудреннаго Іосифа въ Египеть. Онъ проливаетъ горькія слезы. И что же? Эти слезы обращаются иля него въ радость. Госифъ становится начальникомъ Египта и спасаетъ отъ голода отца своего и братьевъ. Или вотъ еще примеръ. У воротъ богача лежить нишій, больной и голодный Лазарь. Онъ желаетъ питаться крошками, но и тёхъ ему не дають. А въ домъ богача пъніе и музыка, дорогія вина и роскошныя блюда. Лазарь съ терпъніемъ переносить свои горести и печали. Умираеть онъ, ангелы Божін возносять его душу въ рай, гдв неть ни бользней, ни печали ни вздоховъ. Умираетъ и богачъ, злые духи относять его душу въ адъ, гдв она горить и не сгораетъ, охваченная нестериимымъ, жгучимъ адскимъ пламенемъ. Какъ многія души на небесахъ благодарять и будуть благодарить Бога за то, что Онъ на земяв посътиль ихъ несчастіемъ!

Часто безнокойства, горести и печали происходять отъ бользненнаго состоянія нашего тела, отъ слабости и чрезмерной

Больному человъку самая мелкая непріятность причиняеть великое огорченіе, въ голову его постоянно лёзуть мрачныя, печальныя мысли. Подозрительно смотрить онъ на окружающихъ его людей. Въ самыхъ ничтожныхъ приключеніяхъ видитъ онъ предвъстниковъ новаго несчастія. Будущее пугаеть его. Такой человакъ долженъ позаботиться укръпить свои нервы. Лля этого онъ долженъ обратиться къ умному врачу и воспользоваться его совътами. А затёмъ онъ долженъ стараться пріобрасть и поддерживать въ себа спокойствіе духа. Если больное воображеніе разстраиваеть здоровье тела, то, съ другой стороны, несомнънно, что спокойное и веселое настроеніе души возвращаеть здоровье больному тёлу. Многіе изъ людей доживали до глубокой старости благодаря тому, что всегда ум'вли сохранить спокойствіе духа, не предаваясь ни чрезмірной скорби и боязни, ни необузданной веселости и надеждь. Но это спокойствіе духа можеть дать больному, уповающему христіанину только Спаситель нашъ Інсусъ Христосъ. Нужно молиться Ему съ теплымъ и благоговайнымъ чувствомъ, нужно читать «Акаоисть сладчайшему Господу нашему Іису су Христу» и, по возможности, чаще соединяться съ Нимъ въ святвишемъ таинствъ Причащенія пречистаго Тала и честныя Крови Его. Інсусъ Хистосъ, сказалъ: Пріидите ко Мнь, всь труждающіеся и обревпечатлительности нашей нервной системы. мененные, и Я успокою вась (Мате. 11, 28).



#### О перемъщеніяхъ членовъ клира.

реосвященный Іоаннъ, епископъ За-приходъ. Чрезъ это пастыри и служители ахиныхы ж Вѣдомостяхъ следующее:

байкальскій, въ містныхъ епар- Церкви являются чімъ-то въ роді поденпишеть щиковъ, связь ихъ съ паствой ослабляется, пастырское деланіе приходить въ небреже-«Однимъ изъ ненормальныхъ явленій ніе, выдвигаются на первый планъ личепархіальной жизни являются частыя пере- ные интересы. Между тѣмъ, пастырь прежде мъщенія членовъ клира изъ прихода въ всего и больше всего долженъ быть занятъ

паствой, долженъ служить делу, на которое призванъ, долженъ пещись о спасеніи своихъ духовныхъ чадъ, долженъ строить Перковь въ предблахъ ввбреннаго ему прихода. Христосъ запов'йдалъ Апостоламъ не переходить изъ дома въ домъ (Лук. 10-7). Следуя этому, пастырь не долженъ переходить съ м'вста на м'всто, изъ прихода въ приходъ, изъ одной епархіи въ другую. При частыхъ перем'ященіяхъ онъ везд'я будеть только приспособляться, ничего полезнаго не сдълаеть, и жизнь его пройдетъ безследно; не выработаетъ онъ въ себъ ни опредъленнаго духовнаго строя, ни пріобр'єтеть твердаго нравственнаго закала, булеть неустойчивымъ и колеблющимся, не навыкнеть ни терпвнію ни послушанію, будеть слабымъ и робкимъ, будеть, какъ флюгеръ, кружиться и двигаться въ разныя стороны; всю жизнь будеть устраиваться и не устроить ничего, будеть стремиться что-то сдёлать, не сдёлаеть ничего и съ сознаніемъ безполезно прожитой жизни сойдеть съ жизненнаго поприща. Таковъ путь тахъ, которые не хотять далать указаннаго имъ дела, но ищутъ новыхъ местъ и новыхъ впечатленій! Церковь земная, какъ воинствующая, по своему строю и организаціи имфеть подобіе военнаго лагеря, глъ каждый занимаетъ опредъленное мъсто и находится въ подчинении общему строю и начальствующимъ. Если гдѣ, то именно въ Перкви стоны человъка, по слову Писанія, отъ Господа исправляются (Псал. 36-23), а Онъ всегда поставляетъ человъка туда, гдъ для него наиболъе полезно быть, хотя это положение, какъ и вообще крестный путь, нередко человеку кажется тяжелымъ и нежелательнымъ. Но тамъ, глв человъкъ думаетъ найти больше благополучія и удобствъ, тамъ онъ терпитъ иногда горшія испытанія и невзгоды, или ются на одномъ м'єсть, для которыхъ данный же подвергается искушеніямъ и опасностямъ, коихъ избѣжалъ бы, если бы ввѣрилъ себя всецьло водительству Промысла Божія. Разумъ человъческій, на разсчеты котораго

отъ страстей и ошибокъ, неръдко онъ, по слову Писанія, противится истинъ и покоряется неправдъ (Римл. 2-8), рисуетъ человѣку призраки, которые не оправдываются дійствительностью. Въ приложеніи къ мъсту, которое долженъ занимать человъкъ, это значить, что онъ долженъ держаться того мъста, которое ему дано, и дълать то, что отъ него требуется, и помнить, что не мъсто красить человіка, а человікь місто. — Исконный врагь людей старается выбить человька изъ занятой имъ позиціи и, когда успаеть въ этомъ, будеть кружить и гонять его съ мъста на мъсто, пока не сдъдаеть его никуда негоднымъ. Поиснимъ это примъромъ. Въ монастыряхъ самый плохой элементь — тоть, который переходить изъ монастыря въ монастырь. Эти люди вездё видять только отрицательныя стороны: - тамъ нътъ кружки, тутъ кормятъ плохо, здёсь настоятель строгь, туть одежды не дають или келіи тесны, тамъ притесняють, туть раздражають. Таковы ихъ рвчи; они нигдъ не могутъ ужиться и дъдаются своевольными и непригодными къ дълу. То же самое происходить и съ членами клира, которые отличаются неуживчивостью. Они перемѣщаются изъ прихода въ приходъ иногда по самымъ незначительнымъ предлогамъ и поводамъ: то акушерки нфть въ селф, то народъ слишкомъ грубъ, то мъсто глухое, то оно находится далеко отъ города или отъ железной дороги, то не дають руги, то мало доходу и т. п. Всёхъ мотивовъ не перечислить. Несомненно лишь. что хорошему человѣку вездѣ живется хорошо, а плохому вездѣ плохо, и онъ, не успівши, осмотріться въ одномъ місті, переселяется въ другое. Нікоторые такимъ путемъ перемѣнили до 15 и болѣе мѣстъ.

Но есть и такіе, которые всю жизнь остаимъ приходъ, церковь въ этомъ приходъ. каждый прихожанинъ, даже поля и ръки, горы и леса той местности, делаются чемъто весьма близкимъ, дорогимъ, и они не мы такъ увъренно полагаемся, не свободенъ промъняють этого мъста ни на какое другое. А нравственная связь съ людьми! Она пріобрѣтается годами. И если между причтомъ и прихожанами установились добрыя отношенія, тогда священникъ и псаломшикъ, въ случав надобности, безъ труда найлуть себв помощь и поддержку среди прихожанъ. Даже и оставшіяся послі нихъ сироты не остаются безъ куска хліба и крова. Бывали случаи, что имъ вмёсто сгорѣвшей келіи прихожане ставяли новую и надъляли нуждающихся мукой, крупой, дровами и проч. Все это бываетъ лишь тамъ, гав причтъ и его члены сжились съ прихожанами, прожили среди нихъ много лѣтъ и успъли привязать ихъ къ себъ, - при частыхъ же перемъщеніяхъ клира разсчитывать на такую помощь невозможно. Тогда клиръ и приходъ живутъ каждый самъ по себв и относятся другь къ другу безучастно или даже съ нъкоторою непріязнью, а это вредно отражается и на пастырской дъятельности.

Іерархія, какъ священноначаліе церкви, есть соль народа. Если эта соль обуяеть, потеряеть свою силу, тогда народъ будетъ нравственно гнить и разлагаться. Въ цъляхъ предупрежденія сего необходимо принимать всё мёры къ тому, чтобы духовенство соответствовало своему назначенію и оберегало въ народѣ вѣру и нравственность. Но какъ оно будеть оберегать эти святыни, если будеть находиться въ постоянномъ переселеніи и передвиженіи, въ сборахъ и перевздахъ изъ одного прихода въ другой, если будетъ имъть въ виду только личные интересы, которые и побуждають его перемъщаться изъ прихода въ приходъ?! Когда человъкъ заботится только о себъ, о своемъ личномъ благополучіи и благосостояніи, тогда онъ не принесеть пользы ближнимъ, тогда онъ будетъ эгоистомъ, но не христіанскимъ пастыремъ, который душу свою полагаеть за овцы (Іоан. Х, 11). Поэтому епископамъ не следуетъ поощрять перемъщеній клира и допускать ихъ лишь по уважительнымъ причинамъ. Въ чинов-

мъста на другое лишаетъ его права на получение орденовъ по статуту, для чего требуется прослужить извъстное количество лътъ на одномъ мъстъ. При представленіи и духовныхъ лицъ къ наградамъ следуеть имъть въ виду, насколько твердъ и устойчивъ въ служебномъ положеніи представляемый къ наградъ. Тъхъ, которые отличаются неусидчивостью и міняють міста, слёдуеть исключать изъ наградныхъ списковъ, дабы хоть этимъ способомъ пріччить ихъ къ равновѣсію и устойчивости. Точно также и діаконовъ и псаломщиковъ, часто мѣняющихъ мѣста и своими неосновательными нросьбами утруждающихъ епархіальное начальство, не возводить на высшія должности, пока они не научатся проходить служебное поприще, какъ следуетъ. Худо дёлають эти лица, когда ради своихъ личныхъ дёлъ бросають свои приходы во время праздниковъ и бдуть въ городъ, оставляя храмъ Божій безъ службы. Таковымъ на время праздниковъ не следуетъ давать отпуска, а за самовольныя отлучки привлекать ихъ къ отвъту. Вообще, въ жизни и службь духовенства, какъ и во всемъ, что касается Церкви, следуеть поддерживать строгій порядокъ, дабы везді, по выраженію Апостола, все было «благообразно и по чину» (1 Кор. XIV, 40).

#### -4010/0104-

Ръчь епископа Алексія предъ открытіемъ курсовъ пънія для учителей и учительницъ церковно - приходскихъ школъ Саратовской епархіи, 23 іюня 1913 года.

Господа учителя и учительницы.

яніи, тогда онъ не принесеть пользы ближнимь, тогда онъ будеть эгоистомъ, но не христіанскимъ пастыремъ, который душу свою полагаеть за овцы (Іоан. Х, 11). Поэтому епископамъ не следуеть поощрять перемещеній клира и допускать ихъ лишь по уважительнымъ причинамъ. Въ чиновничьемъ мірт перемещеніе лица съ одного ковная школа своей главной задачей имъетъ

образованіе въ духі православной церковности своихъ питомпевъ, то могучимъ орудіемъ этого образованія является церковное пъніе. Пъніе вообще одинъ изъ самыхъ обычныхъ способовъ выраженія душевнаго настроенія челов'яка: отъ дикаго готентота, пѣніе котораго подобно реву звѣря до известного итальянского певца Мазини пъніе является наилучнимъ выразителемъ тьхъ пвиженій внутренняго чувства, которыя переживаеть человъкъ: поють въ горъ и въ радости, поютъ въ счастьи и несчастьи, поють здоровые, поють больные, поють діти и старцы. Но особенно любимымъ дёломъ было и остается пініе у христіанъ. Ихъ чистыя святыя чувства любви къ своему Спасителю изливались преимущественно въ пѣніи духовныхъ пѣсенъ, сложенныхъ во славу Его святого Имени. Каждое событіе какъ въ частной жизни, такъ и въ жизни цълой общины у древнихъ христіанъ сопровождалось пініемъ: пъли при крещеніи новыхъ членовъ церкви, пали во время совершенія св. Евхаристіи, пъли при погребении, пъли во время казни; въ пћији древніе христіане находили подкрѣпленіе въ скорбяхъ и утѣшеніе въ радости. На это значение ибнія въ жизни христіанъ указываеть св. Апостолъ Павелъ, когда говорить: «Исполняйтесь Духомь, назидая самих себя псалмами и славословіями и писнопиніями духовными, поя и воспивая въ сердиахъ вашихъ Господу (Еф. 5, 19). Научайте и вразумляйте друго друга псалмами и славословіемь и духовными пъснями (Кол. 3, 16).

Отъ древней христіанской Церкви любовь къ церковному пѣнію перешла къ послѣдующимъ христіанамъ и сохранилась до нашихъ дней. И въ наше время церковное богослуженіе, главнымъ образомъ, состоитъ изъ пѣнія. Русскій народъ, воспитанный на истинахъ св. Православной Церкви, отъ нея воспринялъ и любовь къ пѣнію. Русскій народъ любитъ пѣть: онъ поетъ дома и въ полѣ, на нивѣ, онъ поетъ за сохой и въ долгую осеннюю ночь за

прялкой, поеть въ радости и горъ. При этомъ достойно вниманія то обстоятельство, что церковное пѣніе тѣмъ возвышеннѣе, тьмъ пріятнье, тьмъ сильнье дійствуетъ на душу, чъмъ чище, свътлъе «святье» такъ сказать, та среда, изъ которой оно вышло: чистыя святыя чувства первыхъ христіанъ, ихъ высокая религіозная настроенность, ихъ постоянная устремленность къ Богу создали и церковное пѣніе, мелодіи котораго и до настоящаго времени приводять въ восхищение людей, не утратившихъ чувства къ истинно прекрасному. Эти мелодіи дошли до насъ въ древлецерковныхъ напавахъ: греческомъ, болгарскомъ, знаменномъ и др.

Отсюда самъ собой вытекаетъ тотъ практическій выводъ, на которомъ я и хотільбы остановить ваше вниманіе. Если вы хотите хорошо пъть церковныя пъснопънія, пъть такъ, чтобы ваше пъніе вызывало въ сердцахъ вашихъ слушателей святыя чувства любви къ Богу, исторгало бы изъ ихъ очей слезы покаянія, радости и умиленія, если вы такъ хотите піть и научить тому другихъ, то старайтесь прежде всего нравственно себя усовершенствовать, заботьтесь пріобрасти чистоту помысловъ, чувствъ и желаній и тогда вы будете хорошими церковными пъвцами. Въ злохудожную душу благодать не входить, а тамъ, гдв нъть божественной благодати, не можетъ быть истиннаго церковнаго творчества.

Итакъ, желая вамъ успѣха въ изученів церковнаго пѣнія, еще болѣе желаю вамъ нравственно совершенствоваться чрезъ удаленіе изъ своихъ помысловъ и чувствъ всего, что есть въ нихъ грѣховнаго.

Да поможеть вамъ Богъ.

--- CC 0@0322-

Къ вопросу объ епархіальныхъ банкахъ.

Церкви, отъ нея воспринялъ и любовь къ пѣнію. Русскій народъ любитъ пѣть: онъ поетъ дома и въ полѣ, на нивѣ, онъ поетъ домо и въ долгую осеннюю ночь за довольно задорномъ тонѣ, хотя обижаться,

казалось бы, о. Николаю Мерцалову и нечего. Не для полемики пишутся эти строки, а для того, чтобы выяснить то, что старается запутать въ данномъ вопросъ слишкомъ горячій авторъ замѣтки въ Тульскихъ енархіальныхъ вѣдомостяхъ.

Облаголътельствовать «епархіальными банками» духовенство никто не думаеть, но въ томъ положении, въ какомъ нахолится его матеріальное обезпеченіе въ настоящее время, приходится дорожить всемъ, что можеть составить поддержку въ трудную минуту. Не по мнтнію только о. Мерцалова, но по единогласному признанію всьхъ церковныхъ дъятелей, духовенство нуждается въ серьезныхъ мфропріятіяхъ государственнаго характера для надлежашаго его обезпеченія: и если бы отъ Редакціи и сотрудниковъ «Приходскаго Чтенія» зависьло двинуть хоть немного этотъ вопросъ, то, навърно, о. Мерцалову трудиться надъ своей зам'ткой не пришлось бы. Но, къ сожальнію, вопросъ о серьезныхъ государственныхъ мерахъ обстоитъ такъ неблагопріятно, что пьсавшій въ № 1980 «Колокола» статью по тому же вопросу объ епархіальных в кредитных учрежденіяхъ о. Кучеровскій недаромъ взялъ эпиграфомъ слова: «Не надъйтеся на князи, на сыны человъческие» и побуждаль духовенство проснуться отъ экономическаго сна и принять м'вры взаимопомощи.

Лишней петлей на шей духовенства банкъ не можетъ быть потому, что достаточно уже существуетъ петель боле тончихъ и узкихъ въ виде еврейскаго кредита на Западе и Юго-западе и разныхъ ростовщиковъ, разсеянныхъ повсюду. Местныя кредитныя учрежденія иногда могутъ быть духовенству весьма полезны, но доживемъ ли мы еще до того времени, когда они будутъ въ каждомъ селе, или даже въ большинстве сель? Достигнуть этого само по себе наше духовенство не можетъ. Значитъ, это пока журавль въ небе.

Тѣ средства, которыя въ настоящее время идутъ на вдовъ и сиротъ духовнаго званія,

никто отбирать для епархіальныхъ банковъ не думаетъ; да и весь отдёлъ относительно возможныхъ источниковъ для образованія основного капитала банка им'єсть характеръ примърныхъ указаній. Общая мысль ихъ сводилась къ тому, что нужно исчерпать всв источники, не пренебрегать и мелочью, помня пословицу: «съ міру по ниткъ, голому рубашка», - но только непремѣнно образовать свой капиталъ, какъ средство взаимопомощи. Сколько бы нуждъ у церквей, свѣчныхъ заводовъ и самого духовенства ни было, а безъ копъйки на черный день остаться нельзя, а такой копъйкой на черный день и будуть для духовенства свои капиталы и свой кредить.

Провинціальные батюшки все мечтають о лучшей судьбв, о новомъ жалованьв, и никому въ голову не приходить, что возможны и черные дни, которые пришлось пережить, напримъръ, духовенству во Франціи. Возможно, что и нынъшнее жалованье и землю отберуть, не давъ ничего взамънъ. Нужно молить Бога и прилагать усилія, чтобы этого не случилось, но надъясь на лучшее, готовиться нужно къ худшему. Епархіальные банки, какъ бы въ началъ ни были скромны ихъ основные капиталы, постепенно создалутъ епархіальную казну. Говорить о томъ, что духовенство не будетъ платить долговъ, что съ него трудно будетъ взыскивать деньги-значить безъ достаточныхъ основаній обижать цілое сословіе и просто пугать публику.

Пребывая въ своемъ с. Ситовѣ, о. Николай Мерцаловъ можетъ быть и не знаетъ того, что въ С.-Петербургѣ почти при каждомъ департаментѣ чиновниками безъ всякой помощи со стороны устроены свои кредитныя учрежденія. Пользуется ими по преимуществу бѣднота и лишней петлей отнюдь не считаетъ. Сколько въ Петербургѣ асевозможныхъ учрежденій и крупнаго и мелкаго кредита, однако имъ предпочитаютъ свои собственныя и понятно почему. Здѣсь уплачиваемые проценты, дѣлаемые взносы не идутъ на сторону, а увеличивають и доходность и капиталь своей же кассы; здёсь правила такъ приспособлены, что легче получить ссуду такую, какая нужна. Едва ли положеніе чиновной мелкоты, получающей иногда 50-60 рублей въ мёсяцъ, устойчивёе, чёмъ матеріальное положение священника, и однако кассы этихъ учрежденій получають исправно ссуды и изъ запасныхъ капиталовъ редко заимствують, а имеють ежегодный доходъ. Правда, за смертью участниковъ убытки бывають, но они погашаются ежегодными доходами. Есть, конечно, немало у насъ по Россіи батюшекъ малосемейныхъ, поставившихъ свою семью на ноги, попавшихъ на очень доходное мъсто или умѣвшихъ скопить копейку на черный день. Для такихъ представителей духовенства какой бы то ни было личный взносъ въ основной капиталъ банка будетъ ненужной тратой денегь; такіе батюшки, можеть быть, и будуть стараться распространять молву, что банкъ-это учреждение «проблематическаго характера»; но едва ли такая двятельность можеть быть одобрена съ нравственной и товарищеской точки зрвнія.

Будеть тотъ или другой епархіальный банкъ учрежденіемъ прочнымъ или пробле-

матическимъ — это будетъ завистть отъ управленія банка и его участниковъ. Кредитное учреждение не можетъ благополучно существовать при небрежномъ веденіи дъла. - Это нужно помнить. Всякое дъло, чтобы быть прочнымъ, должно быть хорошо укрѣплено со всѣхъ сторонъ, и мысль о собственныхъ кредитныхъ учрежденіяхъ духовенства требуеть оть заинтересованныхъ лицъ всесторонней разработки; браковать эту мысль съ плеча, махать безнадежно рукой на такое важное дело, какъ созданіе такого или иного, но своего капитала въ целяхъ взаимопомощи-значитъ не понимать, что будущее чревато всякими неожиданностями. Проектъ свѣчныхъ заводовъ въ свое время тоже считали проблематичнымъ; «гдѣ намъ съ промышленниками и торговцами бороться, не экономисты мы», говорили накоторые батюшки, особенно по поводу первой неудачи Херсонскаго свъчного завода. Однако, свъчное дъло въ большинствъ епархіи на половину обезпечиваетъ духовно-учебныя заведенія. Въ виду этого преждевременно и неосторожно выступать съ запальчивой критикой и идеи своихъ кредитныхъ учрежденій.



#### извъстія и замътки.

триказъ по морскому вѣдомству. (24-10 желую годину испытаній быль призванъ стать призванъ стать призванъ стать намятникъ адмиралу Степану Осиповичу Макарову во главѣ морскихъ силъ, защищающихъ далекую окраину Россіи. Вся жизнь этого человѣка съ самыхъ юныхъ лѣтъ, съ чина мичмана до адмираломинаютъ того человѣка, который въ тя-

4) Въ статъћ, посвященной намяти адмирала Макарова, помъщенной въ № 40-мъ «Приходскаго Чтенія», вкралась погръщность: напечатано, что памятникъ открытъ 9 іюня. На этотъ день только предполагалось открытіе, которое, въ виду незаконченности работъ, было перенесено на іюль мѣсяцъ.

Затъмъ, въ описаніи подвиговъ Макарова во время русско-турецкой войны — вмѣсто словъ: вступиль въ бой съ турецкимъ броненосцемъ «Первозъ-Бахры» и взялъ его въ плѣнъ—слѣдуетъ сказать: нанесъ тяжелыя поврежденія турецкому броненосцу «Ассари Шефкетъ и потопилъ пароходъ «Интибахъ». Ред.

во главъ морскихъ силъ, защищающихъ далекую окраину Россіи. Вся жизнь этого челов'тка съ самыхъ юныхъ лётъ, съ чина мичмана до адмирала, была посвящена самоотверженному служенію на пользу родного флота. Неустанно работаль онь во всехъ отрасляхъ военно-морского дѣла, всюду внося свою творческую мысль, и никогда не забывалъ своего девиза: «Помни войну». И этотъ девизъ быль залогомъ, что врученіе адмиралу Макарову высокаго и отвътственнаго поста послужить къ ващшей слави и нользъ Отечества. Но Провидънію въ самомъ началь энергичной дъятельности С. О. Макарова, какъ командующаго флотомъ Тихаго океана, угодно было прервать драгоданную жизнь адмирала. Погибая вмёстё со всёмъ экинажемъ на своемъ флагманскомъ кораблѣ «Петронавловскъ» на глазахъ своей эскадры, адмиралъ своею смертью показаль примфрь грядущимъ поколеніямъ, подтвердивъ только все то, что говориль, писаль и чему следоваль въ своей жизни. Пусть же открываемый въ Кронштадтъ, въ колыбели русскаго, флота, памятникъ незабвенному герою-адмиралу напомнить личному составу флота о тъхъ высокихъ началахъ, благодаря которымъ время командованія морскими силами Тихаго океана останется навсегда примъромъ, какъ нужно действовать, какъ нужно учиться побъждать и какъ нужно не бояться смерти. Приказъ этотъ прочесть на судахъ и въ командахъ на берегу. Подписалъ: Морской Министръ, генералъ-адъютантъ Григоровичъ.

Мъры къ охраненію церковнаго имущества. Въ № 13 Пензенскихъ Епархіальныхъ Вѣдомостей напечатано следующее распоряжение местной духовной консисторіи. Въ виду повторяющихся случаевъ совершенія дерковныхъ кражъ сторожами, коимъ иногда довфряются ключи отъ церквей, и которые съ преступнымъ намъреніемъ относять ключи настоятелямь, оставивъ церковныя двери незапертыми-Консисторія, во исполнение резолюціи его преосвященства отъ 1 іюня, предписываеть настоятелямь и старостамъ церквей быть особенно осмотрительными при найм' дерковных сторожей и не дов'рять имъ въ единоличное распоряжение ключей отъ церковныхъ дверей, кром' того, въ виду бывшаго случая похищенія изъ церкви книжки Государственной сберегательной Кассы, которая нигдъ по церковнымъ документамъ не значилась, при каковыхъ условіяхъ затрудняется и осложняется получение новой книжки на церковный вкладъ-вмѣнить въ непремѣничю обязанность настоятелямъ церквей по клировымъ ведомостямъ и приходо-расходнымъ книгамъ подробно обозначать им'яющіяся при церквахъ процентныя бумаги и другіе денежные документы (родъ билетовъ, ихъ достоинство, №М, назначение и проч.); при чемъ на основании § 31 инстр. церк. стар. хранить въ церквахъ только ть именно процентныя бумаги, которыя не снабжены отдёльными купонными листами; всъ же прочія какъ именныя, такъ и безымянныя 0/0/0 бумаги должны быть вносимы на храненіе въ Государственныя кредитныя учрежденія. Благочиннымъ поручить имъть освободительное наблюдение за выполнениемъ изложенныхъ требованій, а настоятелей церквей предупредить, что за неисполнение ихъ они будутъ привлекаемы въ строгой отвътственности.

- Распоряжение Гродненской духовной консисторіи. Согласно отношенію Гродненской губериской землеустроительной комиссіи отъ 10-го марта 1913 года, за № 1533, Гродненская духовная консисторія паеть знать духовенству, что, согласно распоряженію г. Гродненскаго губернатора, чинамъ землеустройства, при веденіи ими подготовительныхъ дель, вменяется въ непременную обязанность въ целяхъ устроенія возможности возникновенія граничныхъ споровъ точно выяснять границы смежныхъ владъльцевъ, для чего входить съ смежными владъльцами въ личное сношеніе, знакомиться съ плановымь матеріаломъ землеустраиваемой містности. Въ виду сего, во избѣжаніе какихъ-либо споровъ и жалобъ на нарушение целости границъ церковныхъ земель чинами Землеустроительной комиссіи, духовенство приглашается, въ случав обращения къ нему кого - либо изъ членовъ означенной комиссіи за справками и разъясненіемъ границъ церковной земли давать гаковыя по возможности неотложно и предъявлять

въ случат требованія планы дерковной земли,

для разсмотрѣнія ихъ на мѣстѣ и вообще ока-

зывать возможное содъйствіе ділу землеустрой-

ства (Гр. Е. В. № 25-26).

→ Патріотическій фондъ. Собраніе выборныхъ Московскаго купеческаго сословія постановило, въ ознаменованіе постіщенія 26 мая 1913 г. Государемъ Императоромъ московской купеческой управы, образовать изъ пожертвованныхъ московскимъ купеческимъ обществомъ на дъла благотворенія 300.000 руб.—неприкосновенный фондъ, проценты съ котораго должно быть расходуемы на следующія цели: одна треть-исключительно на нужды воспитанниковъ и воспитанницъ мъщанскихъ училищъ, а остальныя двъ трети-на оказаніе помощи нуждающимся лицамъ, имъющимъ или имъвшимъ накое - либо отношение къ торгово-промышленной лентельности и проживающимъ въ Москвъ, а равно и ихъ семьямъ. Нынъ по всеподданнъйшему докладу министра торговли и промышленности, последовало Высочайше соизволение на присвоеніе означенному фонду наименованія: «Фонлъ въ память Всемилостивъйшаго посъщенія Государемъ Императоромъ Николаемъ Александровичемъ Московскаго купеческаго общества 26 мая 1913 г.» (Земщ. № 1392).

→ Крещеніе китайца. На дняхъ въ подмосковной дачной мѣстности Кусково, въ имѣніи графа Шереметева, въ мѣстной церкви было совершено крещеніе надъ китайскимъ подданнымъ

Синъ-у-Зянзозу, жителемъ Мукденской провинціи. При крещеніи ему дано имя Николай. Воспріемниками при крещеніи были управляющій графа Шереметева Мосоловъ и жена владѣльца Кусковскаго театра Шейндель. Китаецъ во время русско-японской войны служиль переводчикомъ въ 24 Донскомъ казачьемъ полку.

→ Религіозность студента университета. Сынъ директора 6-й Тифлисской гимназіи Р. И. Герца, окончившій гимназію и поступившій въ университетъ, счелъ своимъ долгомъ явиться къ преосвященному Пимену, епископу Эриванскому, и испросить у него благословенія на предстоящій ему путь студенческой жизни. Въ нашъ въкъ всякаго рода упадочничества среди учащейся молодежи, примъръ студента Герца особенно отрадно отмѣтить («Кавк. Благов.»).

→ Божья кара. На дорогѣ между Калушиномъ и Новоминскомъ опрокинулся возъ съ изразнами и придавиль возчика. Пострадавшій быль извлечень изъ-подъ израздовь и, умирая, заявиль, что на томъ самомъ мѣстѣ, гдѣ опрокинулся возъ, онъ два года тому назадъ убилъ человъка. Назвавъ своихъ соучастниковъ, убійца умеръ.

- Герой-солдать. Командиръ 4-й артиллерійской бригады отъ 14-го іюня сего года, за № 3644, Всеподданнъйше донесъ слъдующее: 13 іюня сего года, въ 83/4 ч. вечера, во время полготовки орудія къ производству заревого выстрала, канониръ 2-й батарен вваренной мнъ бригады, Өедоръ Мораховскій, несвоевременно сталъ повърять дъйствія стръляющаго приспособленія, всл'ядствіе чего произошель случайный холостой выстрёль, ранившій бомбардира-наводчика той же батарен Іосифа Демиденка, не усифвиаго отойти отъ луда орудія посл'є снятія чехла. Выстр'єломь экз. —4000 руб. Выписывать можно отъ автора бомбардиръ-наводчикъ Демиденокъ получилъ пораненія въ области бедра, паха, лѣвой ноги и д. № 47.

лѣвой руки, которыя, по заключению исполняющаго должность старшаго врача бригады, угрожають опасностью жизни. После поданной темъ же врачомъ первой медицинской помощи, посталавшій отправлень тотчась въ Варшавскій Уязловскій военный госпиталь. Бомбардиръ-наволчикъ Лемиденокъ къ полученному имъ пораненію отнесся совершенно спокойно и на мой вопросъ, - не желаетъ ли онъ, чтобы была вызвана къ нему на мой счетъ его жена, онъ проситъ родителей и жену не тревожить, а на мой вопросъ-нътъ ли у него какой-либо просъбы, онъ отвътилъ, что его самое сильнъйшее и единственное желаніе скорбе выздоровъть для службы Его Императорскому Величеству. Государю Императору, на означенномъ всеподданивищемъ рапортъ, благоугодно было Собственноручно начертать: «Спасибо молодцу. Желаю знать о ходъ его здоровья» («П. Л.»).

+ Полезное изданіе. Билавенець М. И. (cneијалистъ по глиновъдънію и ученый льсоводъ). Огнестойное строительство. Кн. № 1.—Огнестойкая постройка первый путь къ богатству. Книжка приспособлена для народнаго чтенія и иллюстрирована 21 рисункомъ. Для болве же доступнаго пониманія она разділена на четыре следующія главы. Глава первая. Какое значеніе для крестьянина имфють сельскія огнестойкія постройки. Глава вторая. Почему глиняный кирпичь и глинаную черепицу можно рекомендовать крестьянамъ для возведенія огнестойкихъ сельскихъ построекъ. Глава третья. Кирпичное и черепичное производство, какъ отрасль сельскаго хозяйства. Глава четвертая. Что нужно, чтобы имъть возможность открыть кустарную мастерскую по приготовленію кирпича и черепипы. П'вна книжки безъ пересылки: 1 экз.—10 коп., 10 экз.—80 коп., 100 экз.—7 руб., 1000 экз.—60 руб., 10000 экз.—500 руб., 100000 но адресу: С.-Петербургъ, Забалканскій проси,

СОДЕРЖАНІЕ: Отдівль первый: Какъ слідуеть жить, віровать и молиться. —О материнствъ и младенцахъ. - Бесъда преосвященнъйшаго Веніамина, епископа Симбирскаго и Сызранскаго. -Хитонъ Спасителя. — Святый великомученикъ и цёлитель Пантеленмонъ. — Чему учитъ природа лѣтомъ. -Хожденіе предъ Богомъ. Отдівлъ второй: О перемінденіяхъ членовъ кдира.-Річь предъ откритіємъ курсовъ пѣнія для учителей и учительниць перковно-приходскихъ школь Саратовской епархів 23 іюня 1913 года. — Къ вопросу объ епархіальныхъ банкахъ. Отдівлъ третій: Извістія и зам'ятки