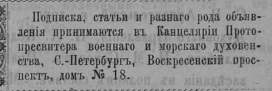
Цъна годового изданія, выходящаго 1-го и 15-го числа каждаго мѣсяца, въ размъръ не менѣе 2-хъ печатн. листовъ, 3 р., съ доставкой въ С.-Петербургъ и пересылкою во всъ города Имперіи. — За пересылку за границу добавляется къ подписной цънъ 2 руб.

Подписка въ разсрочку не допускается.



ROMAN COODANIE DENIED, BY KUTORON

### TACTS OCHHIA.ISHAN

## eliperace sceros, crasant ont, anogenioch a, o. c. a boaria et sana Высочайшая благодарность.

Настоятелю С.-Петербургскаго Адмиралтейскаго собора А. Ставровскому, за подношение составленной имъ книги «Сборникъ молитвъ Спасителю, Пресвятой Троицъ, Божіей Матери и св. угодникамъ Божінмъ -Государю Императору и Государынъ Императрицъ Александръ Осодоровнъ, отъ 11-12 марта 1909 года объявлена Высочаймая благодарность Ихъ Императорскихъ Величествъ, при чемъ Государыня Императрина соизволила «Сборникъ молитвъ» оставить у Себя.

## BUEHHU-MUPGKUMY AYXUBEHCIBY

Опредъленіемъ Св. Синода отъ 21-го января 1901 г., Братству во имя Царицы Небесной разръшено производить ежегодный повсемъстный церковный сборъ на его нужды, въ теченіе всей Крестопоклонной недъли Великаго поста.

Въ текущемъ 1910 г. сборъ эготъ долженъ производиться, начиная со всенощной 20-го марта и кончая литургіею 28-го марта.

Протопресвитеръ А. Желобовскій.

Общее собраніе членовъ Похоронной Кассы 16-го февраля 1910 года.

Во вторникъ, 16-го февраля 1910 года, въ Канцеляріи Духовнаго Правленія, въ 7 часовъ вечера, состоялось собраніе членовъ Похоронной Кассы для разсмотрѣнія вопросовъ, касающихся дѣятельности Кассы, и пересмотра нынѣ дѣйствующаго ея Устава.

Собраніе почтилъ своимъ присутствіемъ О. Протопресвитеръ. Изъ военныхъ пастырей на собраніи присутствовали протоіереи: С. А. Голубевъ, І. В. Моревъ, О. А. Боголюбовъ, І. І. Невдачинъ, А. І. Алексѣевъ, С. В. Архангельскій и друг., изъ свѣтскихъ членовъ—столоначальчики Духовнаго Правленія: Н. А. Кедринскій, Д. Э. Боголюбовъ, В. В. Братолюбовъ, И. М. Семеновъ. Правленіе Похоронной Кассы находилось на засѣданіи въ полномъ составѣ. Маститый вождь военнаго духовенства открылъ собраніе рѣчью, въ которой высказались тѣ чувства, которыя наполняли его сердие, и тѣ намѣренія, которыя онъ желалъ предложить на обсужденіе собранія.

«Прежде всего», сказалъ онъ, «подълюсь я, о. о. и братія съ вами радостію: мнь удается по милости Божіей устроить одно доброе дъло. Недавно я получилъ изъ Главнаго Штаба въ свое распоряженіе 1200 рублей, собранныхъ воинскими чинами къ моему 50-тильтнему юбилею. Эти деньги собраны были безъ моего въдома и согласія и я рышилъ употребить ихъ на устройство при нашей Николаевской гвардейской богадыльны амбулаторіи. Призрываемые старики и старухи, разнаго рода больные, многосемейныя вдовы нуждаются въ такомъ учрежденіи, —однихъ дытей въ зданіи богадыльни проживаеть до 40 человыкъ и несчастные случаи, когда необходима немедленная помощь, весьма часты.

Второе кое заявление касается поучений и беста, которыя будутъ премированы изъ собраннаго на этотъ предметъ къ моему юбилею капитала. Многіе отцы обращаются ко мнт съ вопросомъ: «на какія именно темы должны быть написаны эти поученія?»

По обсуждении присутствующимъ духовенствомъ этого вопроса, собраніе, присоединяясь къ предложенію О. Протопресвитера и соглашаясь съ заявленіемъ прот. І. В. Мерева, склонилось къ той мысли, что первыя по-ученія или бесть желательны на темы: а) «За Въру, Царя и Отечество» — съ обстоятельнымъ изъясненіемъ обязанностей воина-христіанина и б) «По-чему русское воинство называется побъдоноснымъ?» Поръщивъ поставлен-

ный на обсуждение вопросъ, собрание перешло къ разсмотрънию дълъ Похоронной Кассы. Предсъдатель Правления Кассы священникъ М. В. Тихомировъ въ краткихъ словахъ доложилъ собранию нижеслъдующия свъдъния о составъ членовъ Кассы и операцияхъ въ течение послъдняго трехлътия.

#### Составъ членовъ.

Въ 1908 г. -711 чел. Въ 1909 г. -691 чел. и въ 1910 г. -740 чел.

### Движеніе суммъ.

Къ 1-му февраля 1908 г. оставалось наличными 979 р. 79 к., билетами 21502 р., а всего 22481 р. 79 коп.

Къ 1-му февраля 1909 года: наличными 521 р. 77 к, и билетами 26300 р., а всего 26821 р. 77 коп.

Къ 1-му февраля 1910 гооа: наличными 630 р. 88 к. и билетами 30200 р., а всего 30730 р. 88 коп.

Пособій въ истекшемъ 1909 году выдано двадцать два—на сумму 7190 руб. 75 коп.

Изъ заявленія предсёдателя Правленія собраніе съ отрадой и утѣшеніемъ усмотръло, что, несмотря на нѣкоторыя тѣневыя стороны въ существованіи Кассы, изъ которыхъ серьезнѣйшей должно считаться крупное число недоимщиковъ, операціи Кассы расширяются и число ея членовъ увеличивается.

Послѣ разсмотрѣнія отчета Кассы на собраніи возникли продолжительным и оживленным пренія по вопросу о понудительныхъ мѣрахъ но отношенію къ недоимщикамъ, нарушающимъ нормальное теченіе дѣятельности Кассы.

Прот. С. А. Голубевымъ сдълано было предложение объ удержания взносовъ въ Похоронную Кассу чрезъ казначеевъ воинскихъ частей и о взыскании тъмъ же путемъ недоимокъ. Противъ проектируемой мъры возражалъ столоначальникъ Дух. Правленія Н. А. Кедринскій, указывая на стремленіе высшаго военнаго начальства къ сокращенію переписки и предсказывая полный, хотя можетъ быть и деликатный, отказъ его на такое ходатайство со стороны военнаго духовенства.

Его Высокопреподобіе О. Протопресвитеръ съ присущей ему мудростію рекомендовалъ устраняться отъ мѣръ воздѣйствія на духовенство свѣтскаго начальства и не возбуждать нареканій.

Прот. І. О. Бугославскій выразилъ свое недоумѣніе по поводу потерь Кассы по продажѣ процентныхъ бумагъ и предлагалъ держать капиталъ до 2000 руб. для выдачи похоронныхъ пособій на текущемъ счету въ банкѣ, дабы не было ни потерь на курсѣ при продажѣ <sup>0</sup>/<sub>0</sub> бумагъ, ни ущерба по начисленію на капиталъ процентовъ.

По рѣшеніи всѣхъ возбужденныхъ вопросовъ, собраніе занялось выборомъ членовъ Правленія Похоронной Кассы и Ревизіоннаго Комитета и единогласно просило Правленіе Кассы и Ревизіонный ея Комитетъ продолжать свою дѣятельность, избравъ на мѣсто отказавшагося отъ званія члена Ревизіоннаго Комитета прот. А. П. Журавскаго —прот. А. І. Алексѣева и въ кандидаты прот. І. І. Невдачина, а на мѣсто выбывшаго члена Правленія діакона П. М. Бычкова — прот. Н. І. Измайлова.

По окончаніи выборовъ собраніе приступило къ главной цѣли засѣданія—слушанію и обсужденію доклада Правленія Кассы о проектируемыхъ имъ измѣненіяхъ въ Уставѣ Кассы. Измѣненія эти касались 3, 4, 9, 11, 12, 15, 17, 21 и 45 §§ Устава.

Въ виду серьезности возбужденныхъ вопросовъ и затянувшихся преній, собраніе постановило: поручить пересмотръ Устава Похоронной Кассы особой Комиссіи, въ которую входятъ Правленіе Кассы, Ревизіонный Комитетъ ея и, по выбору собранія, протоіерей: Г. П. Вышесловцевъ, К. М. Петровъ и священникъ Д. І. Удимовъ.

Составленіе Комиссіи для пересмотра Устава Кассы было заключительнымъ дѣломъ Собранія. Собравшееся духовенство пропѣло затѣмъ по обычаю модитву «Достойно есть» и Протопресвитеръ закрылъ засѣданіе.

Послѣ закрытія засѣданія, протоіерей С. А. Голубевъ въ сердечныхъ выраженіяхъ отъ лица всего военнаго духовенства принесъ благодарность Его Высокопреподобію за великую его заботливость о военномъ духовенствѣ, вдовахъ и сиротахъ, выразившуюся на этотъ разъ въ пожертвованіи на амбулаторію при Николаевской гвардейской богадѣльнѣ—1200 рублей.

Протојерей церкви гвардейскихъ казачьихъ частей, Іоаннъ Бугославскій.

# Доброе дѣло.

(Отголосокъ 50-тилътняго юбилея протопресвитера А. А. Желобовскаго).

Нигдъ, кажется, ярче и нагляднъй нельзя наблюдать историческаго хода внѣшней организаціи и внутренняго благоустройства цѣлаго сословія, какъ въ средѣ военнаго духовенства. Всѣ благія мѣропріятія въ общественномъ положеніи и служебной дѣятельности военныхъ пастырей, проводлиыя здравымъ умомъ, добрымъ сердценъ и заботливой рукой о протопресвитера, сконцентрировавшись въ послѣднее 25-тилѣтіе, поставили ихъ въ столь благопріятное положеніе, что трудно становится указать какой либо пробѣлъ или недочетъ въ ихъ корпоративной обстановкѣ. Всѣ наличныя условія военно-духовной жизни взвѣшены, всѣ детальныя обстоятельства случающихся человѣку бѣдъ и несчастій по возможности предусмотрѣны. О зтается одно—принести великую хвалу Богу и благодарность мастигому Начальнику, что торжественно и совершилось 17-го сентября 1909 года.

Какъ однако ни заботливъ и ни предусмотрителенъ человѣкъ, но жизнь своею сложностію подавляетъ его и нѣгъ конца его рабогѣ, его предпріятіямъ. Много лѣтъ останавливаетъ вниманіе о протопресвитера благоустройство Николаевской гвардейской богадѣльни.

Если всякое вообще общирное и населенное зданіе требуетъ въ настоящее время большей и большей заботливости въ устраненіи разныхъ нуждъ и неудобствъ жизни, то естественно не могло не требовать вниманія такое учрежденіе, какъ богадѣльня гвардейскаго духовенства, съ ея призрѣваемыми — людьми преклонныхъ лѣтъ, больными, бѣдными и многосемейными вдовами, сиротами — дѣтьми. Заботливостію о. протопресвитера эти нужды неотложно и постепенно, по мѣрѣ возможности, удовлетворялись. Для увеличенія числа квартиръ надстроенъ былъ надъ зданіемъ четвертый этажъ, проведено электрическое освѣщеніе, приглашенъ для наблюденія за больными врачъ, отдающій свой трудъ безмездно. Для полнаго благополучія призрѣваемыхъ недоставало одного — амбулаторіи на случай внезапныхъ заболѣваній, какія въ богадѣльняхъ обыкновенно часты и естественны.

Устройство собственной амбулаторіи казалось роскошью и, несмотря на настоянія врача, не могло до сего времени осуществиться за неимѣніемъ средствъ.

Въ настоящее время къ великой радости благостнаго сердца старца протопресвитера и этотъ пробълъ представилась возможность исправить. Въ

текущемъ февралѣ мѣсяцѣ изъ Главнаго Штаба прислано о. протопресвитеру 1200 рублей, собранныхъ воинскими чинами въ его личное распоряженіе ко дню исполнившагося 50 тилѣтія его службы. Эги деньги благостный Начальникъ предназначалъ на устройство вышеозначенной амбулаторій, дабы усладить и успокоить послѣдніе дни многихъ изъ призрѣваемыхъ. Въ этомъ обстоительствѣ не знаешь, чему болѣе радоваться: благополучію ли призрѣваемыхъ, благостному сердцу маститаго Начальника или тому вниманію и любви, которыми, какъ ореоломъ, окруженъ онъ отовсюду.

Излишне говорить, но нельзя не сказать, что лучшимъ отвътомъ за все это со стороны военныхъ пастырей можетъ быть только внутренняя сердечная благодарность и горячая къ Богу молитва.

Протојерей церкви гвардейскихъ казачьихъ частей, Іоаннъ Бугославскій,

OTHE PROPERTY REPURENCE ASSESSMENT BELLEVILLE CONTRACT RECEIVED A PROPERTY OF THE PROPERTY OF

## SACTE SECONDERIA.IBSIASI.

Бесъда о томъ, что покаяніе тогда спасительно, когда сопровождается исправленіемъ жизни (добрыми дълами).

Уже три недѣли, какъ св. Церковь стала призывать насъ къ покаянію: «Покаянія отверзи мь двери, Жизнодавче!»— слышали мы нѣсколько
разъ ея голосъ, возо́уждающій насъ оть сна грѣховнаго. Затѣмъ притчею
о мытарѣ и фарисеѣ она учила насъ смиренію и сокрушенію о грѣхахъ—
главнымъ средствамъ привлечь къ себѣ милосердіе Божіе. Притчею о
блудномъ сынѣ она предостерегала насъ отъ увлеченія грѣхомъ и призывала идти съ покаяніемъ къ Отцу нашему небесному.

Повъствованіемъ о страшномъ судъ она говорила намъ, что если мы не покаемся, то всъ погибнемъ. На первой недълъ великаго поста вы слышите чтеніе великаго канона преподобнаго Андрея Критскаго, въ которомъ исчислены древніе принъры благочестія и нечестія, чтобы каждый изъ насъ говорилъ душъ своей, какъ танъ написано: виждь, кому уподобилася еси, кому подражала гръшная душа моя...... взывалъ къ Господу Іисусу Христу: Ангче Божій, вземляй гръхи всъхъ, возьми бремя отъ мене тяжкое, гръховное, и яко благоутробенъ, даждь ми слезы умиленія. Значитъ,

важно и необходимо для насъ покаяніе, если Церковь такъ заблаговременно и такъ усиленно призываетъ насъ къ нему, указывая и въ богослужебныхъ чтеніяхъ, пѣніяхъ и священнодѣйствіяхъ различные, трогательные примѣры и образы покаянія.

Но чтобы покаяніе, къ которому призываетъ насъ Церковь, было спасительно для насъ, оно должно сопровождаться исправленіемъ жизни.

Сотверите плодъ достоинъ покаянія (Марка 3, 8), говорилъ каявшимся грѣшникамъ Іоаннъ, пророкъ, предтеча и креститель Господень. Итакъ отъ кающихся требуется плодъ достойный покаянія. Безъ сомнѣнія, каждый легко пойметъ, что здѣсь подъ именемъ плода разумѣется исправленіе жизни. Не трудно уразумѣть и то, что дѣйствительно—за покаяніемъ, по естественному порядку, должно слѣдовать исправленіе жизни

Что значитъ каяться, или въ чемъ состоитъ покаяніе? Не надобно много думать: каждый изъ насъ самъ можегъ быть хорошимъ истолкователемъ такого вопроса, — изъ собственныхъ опытовъ можетъ извлечь надлежащее понятіе о покаяніи. Въ житейскомъ быту намъ нерѣдко представляются случаи каяться, или раскаяваться по поводу нашихъ обыденныхъ дѣлъ и обстоятельствъ.

Что же мы думаемъ и чувствуемъ, когда раскаяваемся въ какомъ-либо случать. Мы обыкновенно досадуемъ сами на себя, скорбимъ и жалжемъ, что поступаемъ не такъ, какъ-бы надлежало поступить и оттого вмъсто пользы получили вредъ, вмъсто удовольствія встрътили непріятность, и чьмъ важнъе наша ошибка, чъмъ значительнъе наша неудача, - тъмъ больше мы досадуемъ и тъмъ сильнъе скорбимъ. А при этомъ что еще? Мы обыкновенно даемъ объщание впредь не быть столь легкомысленными, не поступать столь опрометчиво; и тотъ-часъ-же заботясь, по возможности, исправить свою ошибку, на будущее время стараемся быть осмотрительные и остороживе, чтобы снова не подвергнуться неудачв. Такъ бываетъ у насъ въ дълахъ житейскихъ; не такъ ли должно быть и въ жизни духовной-нравственной? Конечно, не иначе. Кто истинно кается предъ Богомъ, тотъ во-первыхъ, кается съ совершеннымъ сознаніемъ своихъ грѣховъ, своихъ заблужденій; во-вторыхъ, кто истинно кается, тотъ кается съ искреннимъ самоосужденіемъ и сердечнымъ сокрушеніемъ, что грѣхами своими онъ прогиваль правду и святость Божію и сделался недостойнымь божественной благости, а при томъ, унизилъ и осквернилъ самого себя-созданнаго по образу Божію; наконецъ, вто истипно кается, тотъ кается съ полною

готовностью загладить прежнія свои прегрішенія, съ твердою рішимостью удерживаться отъ своихъ слабостей, бороться съ своими порочными наклонностями. И вотъ достойнымъ и богоугоднымъ плодомъ такого-то покаянія, дійствительно, бываетъ исправленіе жизни, усовершеніе нравственности. Какъ человікть, обладающій житейскимъ благоразуміемъ, поступаетъ послів здраваго убіжденія въ своей ошибкі и раскаяніи въ ней; такъ же поступаетъ и христіанинъ, внимающій голосу духовной мудрости и призыву св. Церкви, послів глубокаго сознанія своихъ гріховъ и сердечнаго раскаянія въ нихъ. А при томъ что такое вся жизнь христіанина внимательнаго къ самому себі? Его жизнь есть постоянное бодрствованіе надъ самимъ собою, а слідовательно и постепенное возвышеніе духовное, —и Богомъ даруемое время служитъ такому христіаннну какъ-бы ліствицей, по которой онъ восходить отъ совершенства къ совершенству.

Изобразивъ характеръ истиннаго покаянія съ спасительными его плодами, мы невольно приводимъ себѣ на память и разительный примѣръ такого покаянія, съ дивными подвигами, которые за тѣмъ слѣдовали, и съ вожделѣннымъ концомъ, увѣнчавшимъ тѣ подвиги. Кто не знаетъ поучительно— трогательнаго житія преподобной Маріи Египетской, которую мо литвенно призываетъ Церковь и во время великаго канона? Марія была, великая грѣшница; но воспріяла силу покаянія, и, укрѣпляемая въ сей силѣ благодатію Господнею, изъ грѣховной глубины взошла до высоты ангело-подобной. Изъ жизни угодниковъ Божіихъ, — можно видѣть безчисленные опыты: какъ грѣшники каялись, какъ за покаяніемъ исправлялись, и какъ, при постепенномъ самоисправленіи, изъ грѣшниковъ содѣлывались праведниками.

Братія христолюбивые воины! Что сказать намъ грѣшнымъ, о самихъ себѣ? Много разъ уже въ своей жизни мы, въ обычное время, постились, молились, каялись и исповѣдались, но становимся ли мы лучше, имѣемъ ли большій навыкъ къ добру и меньшую наклонность къ злу, чѣмъ годъ, пать, десять годовъ назадъ? Разушѣется, какъ всегда были, такъ и нынѣ между нами есть истинные христіане, кои усиливаются дѣлать, и дѣлаютъ посильные успѣхи въ добрѣ. Но большинство наше?... Увы! Едва ли мы подвигаемся впередъ на поприщѣ духовной жизни, едва ли поднимаемся выше по лѣствицѣ нравственнаго усовершенствованія; не правда ли,—мы всегда почти съ одними и тѣми же недугами являемся въ духовную врачебную,—а не такъ, чтобы съ теченіемъ времени мало по малу исчезли

язвы на совъсти нашей и каждый разъ предъ лицемъ небеснаго оказалось язвою менте. И понятно, отъ чего это происходить; если плодомъ истиннаго покаянія непремѣнно должно быть, по возможности, исправленіе жизни; то очевидно, что мы не приносимъ показнія истиннаго, коль скоро не исправляемся. И точно, каково наше покаяніе? По большей части, каемся безъ надлежащаго сознанія своихъ грѣховъ, не знаемъ даже, чемъ каяться; мы каемся, по большей части, безъ должнаго сокрушенія,потому что, не имъя яснаго взгляда на самихъ себя, не углубляясь въ тайны своей совъсти, не ощущаемъ довольно тяжести своихъ гръховъ, не чувствуемъ своей виновности предъ Господомъ-Сердцевъдцемъ; мы каемся, по большей части, безъ искренней ръшимости исправиться, каемся какъ бы для того только, чтобы снова имъть возможность гръшить, - отдаемъ, какъ иногда выражаются, грѣхи на исповѣди, а потомъ опять копимъ ихъ новой исповъди. - И такъ-то проходитъ жизнь наша..... Христіане! Добро ли это, и къ добру ли нашему? Неизреченная милость Божія-что намъ, грѣшникамъ, даровано право приносить покаяніе; такъ какъ, по суду правды, нарушитель воли Божіей должень быль-бы подлежать въчному гнъву Божіею: итакъ можно ли намъ безчувственно злоунотреблять дарованною милостію? — Безмърное долготерпъніе Господа Бога, что Онъ, не хотящій смерти гръшника, готовъ семьдесятъ кратъ седмерицею отпускать ему грѣхи: но можно ли намъ безчувственно своимъ небреженіемъ искушать Божіе долготерпѣніе? Впрочемъ, подобная безчувственность не межетъ быть безнаказанною: Іоаннъ Предтеча Христовъ, требуя отъ каявшихся гръщниковъ плодовъ достойныхъ покаянія, предостерегалъ ихъ, что всяко древо, еже не творитъ плода добра, посткаемо бываеть и во огонь вметаемо (Мате. 3, 10). А св. Апостолъ Павелъ, вразумляя гръшника къ исправленію, говоритъ: или о богатствъ благости Его, и кротости, и долгогерпънія нерадиши, по жестокости же твоей и нераскаянному сердцу, собираеши себъ гнъвъ на день гнъва и откровенія праведнаго суда Божія (Рим, 2, 4, 5). Да, покаяніе будеть уже неблаговременно и исправленіе время, когда и неумъстно, - Господь милосердный явится пъкогда Судіею нелицепріятнымъ, и воздастъ комуждо по дъломъ его (-6). Братія! усвоимъ же и запомнимъ ту истину, что покаяніе установлено Богомъ именно для уврачеванія нашихъ духовныхъ недуговъ, для вспомоществованія въ нашихъ немощахъ на пути къ духовному совершенству, - но отнюдь не въ потворство нашему нерадънію, нашему самоугодію. Надобно намъ дорожить Божіей

чтобы быть достойными милости; надобно намъ бояться правды Божіей, чтобы не подвергнутся осужденію праведному. Братія! Если бы мы съ каждымъ годомъ, послѣ исповѣди и покаянія, оставляли хотя одну слабость, отвыкали хотя отъ одной дурной наклонности, — то все же подвигались бы впередъ по стезямъ спасенія, могли бы мало по малу успѣвать въ дѣлѣ духовнаго усовершенія. И чѣмъ болѣе мы старались бы успѣвать, тѣмъ легче становились бы наши подвиги, ибо какъ добрыя качества между собою, такъ, съ другой стороны, и дурные навыки находятся въ тѣсной связи, по сродству своему. Приложите стараніе утвердиться въ одномъ добромъ качествѣ, — съ тѣмъ вмѣстѣ легко можете усвоить себѣ и другое, и третье; оставьте одинъ другой навыкъ, съ нимъ легко можетъ изчезнуть другой и третій.

Господь своею благодатію да подастъ это всѣмъ и каждому изъ насъ. Аминь.

Священникъ л.-гв. Кексгольмскаго полка Константинъ Введенскій.

### Могущественное дъйствіе молитвы на душу человъка.

besutence numbered Romans Born are Guy, he verguela cuchen cuche

commend value vacables a respection.

Нѣтъ на человѣческомъ языкѣ слова, которое бы вполвѣ опредѣляло трагизмъ положенія человѣка-христіанина въ нашъ маловѣрный, полный соблазновъ вѣкъ.

Въ атмосферѣ современныхъ взглядовъ и понятій, идеаловъ и вѣрованій, могучихъ, какъ гипнозъ, одуряющихъ, какъ гашишъ, блуждаегъ человѣкъ въ поискахъ счастья, теряя все болѣе и болѣе вѣрный путь жизни. Нечистыя, грѣховныя мысли наполняютъ его умъ, низменные, чисто плотскіе идеалы занимаютъ его воображеніе.

Такъ постепенно гаснетъ духовная жизнь, умираетъ душа человъка. Но нътъ. Гдъ-то глубоко, глубоко горитъ искра огня, — искра въры и чистоты, которой живъ человъкъ.

Душа его не хочетъ признавать то, что говоритъ ей грубая дъйствительность, — она рвется и жаждетъ другой настоящей дъйствительности. — дъйствительности свътлой и чистой, какъ капля утреней росы, дъйствительности въчной, какъ въчна сама душа.

Въ чемъ же лучте всего можетъ высказаться этотъ протестъ противъ чаръ міра, этотъ порывъ къ небу? Нигдъ и ни въ чемъ такъ ярко и живо, какъ въ сердечной, горячей, возвышенной молитвъ.

Какими словами можно изобразить могучее дъйствіе такой молитвы— этого краеугольнаго камня лучшихъ человъческихъ чувствъ?! Какъ живительная роса, она обновляетъ лушу, какъ дуновеніе благотворнаго вътра, она очищаетъ человъческое сердце. Какъ все великое, молитва есть доступнъйшее и дъйствительнъйшее средство всъхъ ищущихъ укръпленія душъ.

Размышляя о такомъ значеній молитвы, нельзя не вспомнить величай-шаго изъ рускихъ поэтовъ А. С. Пушкина.

Пораженный возвыщенностію полета, идеаломъ чистоты и глубиной чувства великопостной молитвы преп. Ефрема Сирина:

Господи и Владыко живота моего, духъ праздности, унынія, любоначалія и празднословія не даждь ми.

Духъ же цъломудрія, смиреномудрія, терпънія и любве даруй ми рабу твоему.

Ей, Господи, Царю, даруй ми зръти моя прегръшенія и не осуждати брата моего, яко благословенъ еси во въки въковъ, Аминь,

геній великаго поэта проникъ въ сокровенный смыслъ человѣческой жизни и въ такихъ словачъ выразилъ свое, скрытое въ тайникахъ души, исповѣданіе.

# Молитва.

(Переложеніе).

Отцы пустынники и жены непорочны, Чтобъ сердцемъ возлътать въ обители заочны, Чтобъ укръплять его средь дольныхъ бурь и битвъ, Сложили множество божественныхъ молитвъ:

Но ни одна изъ нихъ меня не умиляетъ,
Какъ та, которую священникъ повторяетъ
Во дни печальные Великаго поста;
Всъхъ чаще мнъ она приходитъ на уста—
И падшаго свъжитъ невъдомою силой:
«Владыко дней моихъ! Духъ праздности унылой,
Любоначалія, змъи сокрытой сей,
И празднословія не дай душъ моей;
Но дай мнъ зръть мои, о Боже, прегръшенья,
Да братъ мой отъ меня не приметъ осужденья,
И духъ смиренія, терпънія, любви
И цъломудрія мнъ въ сердцъ оживи».

Протоїерей Іоаннг Бугославскій.

Воинская служба предъ словомъ евангельскимъ 1).

n Rindhost Righymonogumo Righymondu

1.

Св. Іоаннъ Креститель и римскіе воины.

Во времена земной жизни Господа нашего Іисуса Христа, Іудеи были уже не самостоятельнымъ народомъ, а находились подъ властью Римлянъ. Желъзные легіоны Рима покорили къ этому времени весь извъстный тогда образованный міръ. Но Іудею имъ даже не пришлось завоевывать, — Іудея

<sup>1)</sup> Издание редакціи «Правда и Знаніс» 1909 г. книжка № 8.

досталась имъ сама собою, безъ всякаго труда. Два князя Іудейскіе, родные братья, изъ славнаго рода Маккавеевъ, поссорились между собою изъ за власти и обратились за рѣшеніемъ спора къ проходившему мимо Іудеи съ войскомъ римскому полководцу Помпею. Тотъ рѣшилъ споръ ихъ тѣмъ, что обоихъ братьевъ лишилъ престола и въ Сіонской крѣпости въ Іерусалимѣ поставилъ римскій гарнизонъ. Такъ Іудея была завоевана безъ войны, благодаря своимъ же внутреннимъ раздорамъ.

Римскіе полки назывались жегіонами; число воиновъ въ легіонѣ было отъ 4,000 до 6,000 человѣкъ. Легіонъ дѣлился на десять колоннъ, которыя строились отдѣльно; эти колонны назывались когортами. Надъ легіономъ начальствовалъ легатъ или префектъ, надъ когортою трибунъ, ниже трибуна были центуріоны, т. е. сотники, начальствовавшіе каждый надъ сотней солдатъ; они, значитъ, соотвѣтствовали нашимъ младшимъ офицерскимъ чинамъ. Легіоновъ у римлянъ было около времени Рождества Христова 25, потомъ вскорѣ число изъ возрасло до 30.

Итакъ со времени полководца Помпея (незадолго до Рождества Христова) римскія войска занимали Палестину и были разставлены небольшими гарнизонами по разнымъ городамъ. Промыслъ Божій премудро управляетъ судьбами людей и народовъ и ведетъ все къ Своимъ цѣлямъ. Онъ приводилъ въ Іудейскую землю чужихъ воиновъ-язычниковъ, и многіе изъ нихъ знакомились тутъ съ чистою вѣрою въ Единаго Бога: отвращались отъ нелѣпостей идолопоклонства и потомъ, возвращаясь домой, засѣвали иногда и дома сѣмена чистаго Богопознанія.

Первые воины, упоминаемые въ св. Евангеліи, это воины, приходившіе за наставленіемъ къ Іоанну Крестителю (Лук. 3, 14). Когда прошель слухъ о великомъ подвижникъ-пророкъ въ пустынъ Заіорданской, строгомъ обличителъ гръховъ и проповъдникъ покаянія, народъ толпами пошелъ къ нему. Пошли и эти воины. Върно не были и они спокойны въ языческой совъсти своей: въ язычествъ вообще не было никакихъ нравственныхъ заповъдей; люди жили или приданіями, или естественнымъ чутьемъ совъсти; но безъ заповъдей совъсть наша легко заглушается среди житейской суеты и страстей.

Всякій спрашиваль у Іоанна, что ему дълать, и Іоаннъ разнымъ людямъ даваль разныя наставленія.

<sup>«</sup>А наиъ что дёлать»? спросили воины.

Въ язычествъ существовали разные внѣшніе обряды, называвшіеся иногда таинствами (мистеріями), грубые, дикіе, иногда отвратительные; этимъ пытались язычники умиротворять свою совъсть. Можетъ быть, воиныязычники ожидали отъ великаго пророка чего-нибудь подобнаго, или по крайней мъръ ждали, что онъ назначитъ имъ какіе-нибудь трудные подвиги поста, бдѣнія или чего еще. Но св. Іоаннъ Креститель сказалъ имъ просто: «Никого не обижайте, не клевещите и будьте довольны вашимъ жалованьемъ».

«Никого не обижайте и не клевещите».

Надо имъть въ виду, что эти воины жили въ подвластной, покоренной странь; они были представители господъ-римлянъ, а іудеи были подчиненными слугами; такое положеніе питаетъ человъческую гордость, и человъкъ легко надмевается. Римскіе воины, очевидно, гръшили надменнымъ обращеніемъ съ мъстными жителями, но на одной надменности дъло обыкновенно не останавливается: воины римскіе, конечно, старались извлекать и выгоду изъ житья въ подчиненной странъ: они привыкали брать у жителей, что имъ нравилось, лихоимствовали, искали взитокъ, а если имъ не давали, дълали доносы, что такой-то человъкъ противится Римскому правительству. Вотъ этотъ то недугъ и указалъ имъ прежде всего Іоаннъ Креститель, такъ какъ лихоимство есть, по слову Апостола, идолослуженіе (Кол. 3, 5); значитъ, оно есть внутренній видъ идолослуженія, болье опасный, чъмъ идолопоклонство внъшнее, и мъшаетъ принять Христа и войти въ Его царствіе.

«Будьте довольны вашимъ жалованьемъ».—Солдаты римскіе получали въ это время жалованье въ 225 динаріевъ въ годъ, по третямъ, съ небольшимъ вычетомъ на хлѣбъ. Если считать, какъ это положено, динарій въ 21½ коп., то это будетъ чуть-чуть меньше 50 руб. въ годъ. Надо принять во вниманіе, что жизнь тогда была гораздо дешевле. Изъ притчей Господа мы знаемъ, что динарій была поденная плата мужчинъ работняку въ виноградникѣ; у насъ теперь даютъ въ день за сельскій работы во многихъ мѣстностяхъ 80 коп. и даже 1 руб. Значитъ, теперь жизнь вздорожала въ четыре или даже въ пять разъ; такъ что на наши деньги римское жалованье выйдетъ въ 200 или даже 250 руб. въ годъ. По римскіе солдаты въ это время часто бывали недовольны и бунтовались: они были испорчены государственными смутами и подачками сверхъ жалованья. Въ Римской Имперіи прочнаго престолонаслѣдія еще не было: случалось, что

разные военачальники или знатные люди добивались высшей власти, а добиваясь, они раздавали войскамъ деньги, чтобы привлечь ихъ на свою сторону. Это, конечно, очень портило войска, и св. Іоаннъ Креститель зналъ, значитъ, и этотъ недугъ римскихъ воиновъ.

Думается, что наши войска въ общемъ не больють этими недугами войскъ римскихъ, наши воины живутъ большею частью среди своего же русскаго народа, и превозноситься русскимъ людямъ надъ своими же братьями нътъ основанія; да и гражданскіе порядки у насъ не допускаютъ этого. У насъ это можетъ случиться только отдъльными случаями: такъ больше всего искушенія можетъ быть для полицейскихъ чиновъ, какъ имъющихъ обязанность наблюдать за общественными порядками и, потому, получающихъ надъ другими нъкоторую власть, однако, и тутъ надменность человъческая сдерживается чувствомъ народнаго единства и правильностью гражданскихъ порядковъ.

Но вотъ съ горькимъ чувствомъ пришлось услышать, что на дальнихъ окраинахъ наши русскіе воины позволяютъ себѣ недостойный образъ дѣйствій. Разсказывали именно о Харбинѣ въ Маньчжуріи, гдѣ еще все такъ ново, порядки не установились и, главное, гдѣ далеко отъ надзора высшей власти. Тамъ оказываетси. къ стыду нашему, русскіе позволяютъ себѣ обходиться надменно съ китайцами и обижать ихъ словомъ и дѣйствіемъ. Одна жительница Харбина, пріѣхавшая оттуда, разсказывала, какъ она разъ покупала у китайца яйца, и мимо проходилъ солдатъ; онъ взялъ у китайца яйцо, раздавилъ и бросилъ. Также, говорила она, берутъ они иногда у китайцевъ-торговцевъ безъ денегъ папиросы, табакъ и другія мелочи. Между тѣмъ китайцы по ея словамъ, очень цѣнятъ ласку и привѣтливость, и сами при этомъ высказываютъ добрыя стороны души своей, но къ бидѣ они крайне чувствительны и таятъ ее въ душѣ, ожидая случая отомстить.

Такъ то ведутъ себя наши воины, между тѣмъ, какъ они должны бы являть инородцамъ-язычникамъ правду нашей православной вѣры и дѣлать въ глазахъ ихъ русское имя честнымъ и для нихъ пріятнымъ и желаннымъ.

Значить, и къ нъкоторымъ изъ нашихъ воиновъ еще взываетъ Іоаннъ Креститель: «Никого не обижайте». И кто изъ воиновъ хочетъ черезъ свою службу придти ко Христу, долженъ прежде всего послушаться гласа Предтечева.

«Довольствуйтесь вашиме жалованьеме». — Эго уже вовсе не относится къ нашимъ войскамъ въ ихъ общемъ положеніи. У римлянъ въ

военную службу брали на двадцать дътъ, и вступившіе въ нее этою службою жили. У насъ для громаднаго большинства военная служба не есть служба, т. е. родъ занятій, а есть обшая повинность, которую почти каждый гражданинъ отбываетъ съ сознаніемъ, что обязанъ подготовиться на случай защиты отечеству; поэтому, отбывающимъ повинность и не приходитъ на мысль искать себъ на этой службъ обогащенія Не существуетъ у насъ также и безпорадочныхъ подачекъ, какъ это было въ римскихъ войскахъ.

Но если наши воины чисты отъ укора Крестителева, то за послъднее время заслужилъ этотъ укоръ нашъ русскій рабочій народъ. Забастовка, какъ заразная бользиь, охватила цълые слои населенія, и быль: «Прибавка жалованья»! Такъ упала у насъ христіанская жизнь, что уже не только не думаютъ у насъ люди о благородствъ и высшей красотъ жизни во Христъ и со Христомъ, но даже не слышатъ и простого начальнаго для такой жизни завъта Крестителева: «Будъте довольны вашимо жалованьемо». А этогъ завъть, въдь, не значить, чтобы человъкъ не искалъ себъ лучшаго въ жизни: на то и далъ Богъ человъку умъ и разсужденіе, чтобы человъкъ умълъ находить для себя лучшее; можно, значить искать себь и лучшихъ условій жизни, и лучшаго вознагражденія за трудъ! Но нельзя искать этого противухристіанскими путями, нельзя искать мятежомъ, противленіемъ власти, насиліемъ; — а именно такъ и дъйствовали наши такъ называемые забастовщики. И что же? -- совъсти своей христіанской они изм'тнили ради внашняго благополучія, но благополучія не получили, потому что, если и получили прибавку, то произошло общее вздорожаніе жизни и жить стало еще труднъе.

Но если къ воинству нашему въ общемъ не относятся прямо слова Крестителя, то можно спросить себя: что сказалъ бы Іоаннъ Креститель, если бы къ нему пришли наши русскіе воины?

Самимъ воинамъ нашимъ лучше всего знать, какіе недостатки встръчаются среди нихъ чаще всего. Со стороны же приходитъ на мысль одно пьянство.

Правда, пьянство составляетъ у насъ недугъ не воиновъ нашихъ только, а всего народа русскаго, но случается слышать и на улицахъ иногда встръчать шатающихся солдатъ или матросовъ. Тяжело это видъть и стыдно и страшно за то время, когда этимъ людямъ придется выполнять ихъ воинскій долгъ.

Неудачи наши въ японской войнъ раздразнили народное самолюбіе, и вотъ всъ стали спрашивать: «Кто виноватъ? кто виноватъ»? А досель не думаетъ народъ русскій, насколько виноватъ онъ самъ. «Горе тъмъ, кто сильны пить вино и храбры приготовлять кртпкій напитокъ», говорилъ еще древній пророкъ Исаія (гл. 5, 22). А наши воины христіане, сбираясь на великое и отвътственное дъло войны, пьянствовали и безчинствовали на сборныхъ пунктахъ, пьянствовали даже уже близъ дъла, въ тылу арміи 1), по донесенію самихъ полководцевъ. Что же какъ не горе для Земли Русской должны были пожать такіе ея защитники?

Да, думается, св. Іоаннъ Креститель могъ бы сказать нашимъ воинамъ: «Не упивайтесь виномъ; полагайте трезвость въ непремънный долго вашей воинской службы, пока вы на ней состоите».

Дъйствительно, порокъ пьянства на военной службъ получаетъ удвоенное значеніе, а иногда и еще несравненно большее. Солдатъ носитъ оружіе, а пьяное буйство при оружіи является гораздо опасите. Солдать получаетъ христіанское званіе «христолюбиваго воина», овъ является защитникомъ слабыхъ, беззащитныхъ, защитникомъ русскихъ женъ и дътей, защитникомъ Царя и Отечества; онъ-представитель русской народной силы, носитель и сподвижникъ русскаго знамени, русской чести и славы. И вотъ въ пьяномъ видъ онъ все это роняетъ: онъ унижаетъ свое званіе, порочитъ царскій на себъ мундиръ, безчеститъ русское воинское знамя. Что сказали бы про человъка, который связаль бы себя по рукамъ и по ногамъ и, связавъ, позвелъ бы врага своего и сказалъ бы ему: «вотъ я связалъ себя, потъшайся надо мною»! Въдь, кажется, и сумасшедшій бы такъ не сдълалъ. А упивающійся дълаетъ именно такъ: онъ связываетъ себъ силы и ума и разсужденія своего, ясность взгляда и пониманія, связываетъ самые члены тъла своего-языкъ, руки и ноги. Что же, если это дълаетъ воинъ-христіанинъ, обязанный присягою на честную службу парю своему, а въ лицъ царя и начальства земного Самому Царю Небесному?

Нътъ, дай Господи нашему воинству славы безупречной трезвости и воздержанности, такъ чтобы каждый берегъ честь мундира своего, и товарищи глядъли бы за товарищами, — и тогда за этою славою не замедлитъ послъдовать и слава великихъ воинскихъ дълъ, потому что воздержанность

<sup>1)</sup> Правда, это уволенные, не въ этомъ мало утвшенія

и выдержанность всегда свидѣтельствують о внутренней силѣ духа въ человѣкѣ

дуваеть народь русскій, насколько приовать опъ саяв. «Порединьна, кто

Сотникъ въ Капернаумъ. (Мо. 8, 5—13 и Лук. 7, 2—10).

Господь Іисусъ Христосъ вошелъ въ Капернаумъ, городъ Галилейскій, часто служившій ему мѣстопребываніемъ. Въ Капернаумѣ жилъ сотникъ, вѣроятно, римскаго отряда, поставленнаго тутъ гарнизономъ У этого сотника тяжело заболѣлъ любимый его слуга и лежалъ въ разслабленіи и жестокихъ страданіяхъ. Слуги были тогда рабами, составляли полную собственность господина, которую онъ могъ продавать и покупать, какъ бездушную вещь, были болѣе закрѣпошенными, чѣмъ у насъ прежде крѣпостные. Но эта неразрывная связь закрѣпощенныхъ слугъ съ ихъ господами иногда, у хорошихъ господъ, дѣлала слугъ членами семьи, которыми господа дорожили, какъ родными. Такъ очевидно было это и у Капернаумскаго сотника. И вотъ онъ, заботясь о слугѣ своемъ, удрученный самъ его тяжелыми страданіями, услышалъ, что въ городъ пришелъ Іисусъ, великій Учитель и Чудотворецъ. Немедля, попросилъ онъ знакомыхъ и дружественныхъ ему старѣйшинъ іудейскихъ, чтобы тѣ, въ свою очередь, попросили Господа Іисуса объ исиѣленіи его слуги.

Іудейскіе друзья сотника, прійдя къ Господу, еще отъ себя попросили Его о немъ: «Учитель», сказали они: «онъ достоинъ, чтобы Ты сдълаль ему это: онъ любитъ нашъ народъ и построилъ намъ синагогу».

Господь Самъ направился къ дому сотника. Тогда сотникъ, не ожидавшій этого, послаль друзей своихъ и, наконецъ, поспѣшилъ самъ къ Нему навстрѣчу. «Господи, не трудись», сказалъ онь: «я недостоинъ, чтобы Ты вошелъ подъ кровъ мой, потому и себя самого не почелъ я достойнымъ прійти къ Тебѣ, но скажи слово, и выздоровѣетъ слуга мой. Ибо я подвластный человѣкъ, но, имѣя у себя въ подчиненіи воиновъ, говорю одному: пойди и идетъ; и другому: прійди, и приходитъ; и слугѣ моему: сдѣлай то, и дѣлаетъ»...

Услышавъ это, Господь удивился и сказалъ идущимъ за Нимъ: «истинно говорю вамъ, и въ Израилъ не нашелъ Я такой въры. Говорю же вамъ, что многіе прійдуть съ востока и запада и возлягуть съ Авраамомъ, Испакомъ и Іаковомъ, а сыны царства извержены бу-

дуть въ тъму внишнюю, тамь будеть плачь и скрежеть зубовъз. И по въръ сотника Господь испълиль ему слугу его.

На этомъ примъръ мы именно видимъ, какъ стоянка въ Іудейской землъ знакомила языческихъ воиновъ съ върою въ Единаго Бога. Капернаумскій сотникъ такъ хорошо воспользовался этимъ обстоятельствомъ, что пріобрълъ, еще называясь язычникомъ, такую чистую и сильную въру въ Истиннаго Бога, что чутьемъ души угадалъ Божественное величіе Господа Іисуса, и Самъ Господь благоволилъ выразить удивленіе въръ его. Такъ и всякому человъку Богъ даетъ условія жизни и службы для его пользы душевной, а намъ надо только умъть ими воспользоваться.

Приравняемъ и еще примъръ сотника къ себъ. Чужой язычникъсотникъ такъ свято чтилъ истиниую въру, найденную имъ въ чужомъ народъ; — чтимъ ли ее, какъ должно, мы, которымъ она дана отъ Господа
въ самыя наши руки съ той минуты, когда мы рождаемся среди русской
семьи, русскаго народа и получаемъ св. крещеніе? — Нътъ, надо сознаться,
что мы, привыкая къ ней, мало цънимъ неоцънимое сокровище православной въры нашей, мало чтимъ ее, или чтимъ только на словахъ, хвалимся,
что мы православные христіане, а дълами безчестимъ ее.

Велико также и смиреніе сотника: гордый римскій воинъ-язычникъ ме стыдится всенародно исповъдать свое недостоинство передъ Божественнымъ величіемъ Інсуса, Учителя изъ бъдной и презираемой Галилеи. Онъ ке считаетъ себя достойнымъ даже принать Его въ домъ свой, даже явиться предъ лицо Его, а мы какъ привыкаемъ легко и невнимательно относиться къ св. таинствамъ, какъ небрежно и самонадъянно входимъ въ крамъ Господень, какъ небрежно совершаемъ крестное знаменіе, какъ легкомысленно дерзко употребляемъ въ разговоръ имя Божіе—или виъсто присловья, или для божбы. Сотникъ не зналъ еще всего величія Сына Божіа, а только предугадывалъ Его; мы же знаемъ, что предъ Именемъ Інсуса приклонится всякое кольно небесныхъ, земныхъ и преисподнихъ (Фил. 2, 10) и что Онъ есть Судія, грядущій судить живыхъ и мертвыхъ. Какъ же, значитъ, по примъру сотника, должны мы понуждать себя къ глубокому благоговънію передъ Именемъ Господнимъ и всею святынею Его!

Наконецъ, страшное остережение намъ заключается въ последнихъ словахъ Господа: «Многіе прійдуть съ востока и запада и возлянуть съ Авраамомь, Исаакомь и Іаковомь, а сыны царствія извержены будуть вонь»... Сыны царствія при Господъ были іудеи, а теперь это мы—

православные христіане. Господь отвергъ іудеевъ за невъріе, — какъ бы и намъ не оказаться изгнанными за небрежное отношеніе къ сокровищу въры нашей. Страшно не то еще, что одинъ, другой изъ насъ не войдетъ въ царствіе небесное — страшно, какъ бы весь народъ русскій не былъ изверженъ изъ высокаго званія сыновъ православной церкви за небрежное храненіе въры своей. Постараемся же каждый за себя, чтобы не случилось съ нашей святой Русью этого конечнаго бъдствія.

### asaani oronan dana sana mana milin oronan namban manana masaasa

# Воины при Страстяхъ Христовыхъ.

Правитель римскій Понтій Пилать, къ которому привели Господа Іисуса первосвященники для осужденія на смерть, сначала попытался отстоять невиннаго человъка, но потомъ испугался намековъ и угрозъ первосвященниковъ іудейскихъ и отдалъ Господа на распятіе.

Передъ казнью, по законамъ римскимъ, полагалось бичеваніе. Но воины не удовлетворились этимъ, они для жестокаго себѣ развлеченія подвергли еще Господа тяжкому и болѣзненному поруганію. Собравъ весь полкъ, — вѣроятно, когорту, бывшую при правителѣ, т. е. десятую часть легіона, во дворъ преторіи (судилища), воины совлекли съ Господа одежды Его, надѣли на Него багряницу, — царственную одежду, которую могли носить только высокопоставленныя лица, багряница, конечно, была старая, брошенная за негодностью; — сплели вѣнецъ изъ тернія и возложили Госполу виѣсто короны, потомъ, вмѣсто скипетра, вложили въ руку Ему какую то трость и стали ругаться Ему, становясь передъ Нимъ на колѣни, кланялись Ему и говорили «радуйся, Царь Іудейскій»! — Кликъ «радуйся»! былъ подобнымъ нашему: «да здравствуетъ»! — Потомъ плевали на Него, заушали, брали трость изъ руки его и ударяли Его по головѣ. И когда насмѣялись надъ Нимъ, одѣли Его въ одежды Его и повели Его на распатіе. (Мө. 27, 27—31).

Что прибавлять къ этому евангельскому повъствованію? — оно говорить само за себя. Здъсь Господь благословиль на Своемъ святомъ Лицъ явить намъ, какъ гнусно, когда человъкъ насмъхается и ругается надъ человъкомъ, забывая, что каждый человъкъ носитъ въ себъ образъ Божій. Вотъ и довели себя ругатели до того, что надругались надъ Царемъ и Создателемъ своимъ. Господь Іисусъ преданъ былъ отъ Пилата воинамъ для того,

чтобы они исполнили свою обязанность. Если бы они только исполнили свою обязанность, Господь бы милостиво простилъ ихъ за ихъ невѣдѣніе. «Отче, прости имг! не въдять бо что творять»! молился Онъ, когда Его распинали. Но въ низкихъ людяхъ есть гнусная страсть показать свою силу и власть надъ беззащитный попавшить въ ихъ рукп. «Лежачаго не бьютъ», говоритъ благородная пословица, во эти низкіе люди именно лежачаго то и стараются ударить, потому что для ихъ трусливой, рабской души предсгавляется болье безопаснымъ.

Воинъ-христіанинъ! если случится, что тебѣ по долгу службы порученъ будетъ преступникъ для присмотра или отведенія его въ мѣсто его наказанія, помни Христа и уважай въ порученномъ тебѣ, какъ бы худъ онъ ни былъ, человѣческое достоинство. Это совсѣмъ не значитъ, что надо дѣлать преступнику потворство, какъ учатъ теперь иные, нѣтъ, законная строгость должна сохраняться во имя той же правды Христовой, чтобы не вышло, какъ у іудеевъ, что Варавву— убійцу выпустили, а Христосъ пострадалъ; нѣтъ, законы—дѣло священное, и ихъ надо исполнять, но самъ то ты, сохраняя законную строгость, относись къ осужденному честно м благородно, берегись, чтобы, если ты вздумаешь надругаться надъ меньшимъ братомъ порученнымъ тебѣ, Господь не вмѣнилъ тебѣ этого въ надруганіе надъ Нимъ Самимъ.

Воины распинали Христа, но они дѣлали это, не зная, по своей обазанности и Господь милостиво помолился за нихъ къ Отцу Своему; «Отче»,
сказалъ Онъ: «прости имъ! ибо не знають, ито дълають» (Лук. 23,
34). Но вотъ мы, христіане, если рѣшаемся дерзко грѣшить, грѣхами
своими вторично распинаемъ Христа. Объ этомъ грозно говоритъ Апостолъ:
«Невозможно», пишетъ онъ: «однажды просвъщенныхъ и вкусившихъ
дара небеснаго, и содълавшихся причастниками Духа Святаго, и
вкусившихъ благаго глагола Божія и силъ будущаго въка, и отпадшихъ опять обновлять покаяніемъ, когда они снова распинаютъ въ
себъ Сына Божія, и ругаются Ему» (Евр. 6, 4—6).

Воины раздёлили себт ризы Господни; и на это они имъли право: но римскимъ законамъ исполнители казни получали одежды казнимаго. Верхнюю одежду воины разорвали на четыре части. Икъ, приставленныхъ на стражу ко Кресту, было четверо Таковъ былъ обыкновенный нарядъ стражи у римлянъ: четыре воина и сотпикъ. Но раздёливъ верхнюю одежду, воины пожалъли разрывать хитонъ Господень: хитонъ былъ не-

швенный, т. е. безъ швовъ, истканный цѣльнымъ и съ рукавами. По преданію его исткала Сыну своему Сама пречистая Его Матерь, искусная върукодѣліяхъ.

Когда Господь въ тяжкихъ страданіяхъ возгласилъ словами 21-го псалма:

Воже Мой! Боже Мой! для чего Ты Меня оставиль»! и потомъ воззваль: «жажду»!— такъ какъ отъ крестныхъ страданій всегда развивалась нестерпимая жажда,— одинъ изъ воиновъ обмакнулъ губку въ уксусъ и подалъ Господу на грости; — кислое всегда лучше утоляетъ жажду, а тогда вообще люди употребляли для питья воду съ уксусомъ. Блаженъ воинъ этотъ, — въ немъ шевельнулось простое чувство жалости къ страдающему человъку, а черезъ это чувство онъ, самъ того не зная, оказалъ предсмертную услугу Самому Царю Небесному. — Такъ и всегда всякую услугу несчастному Господь объщаетъ вмънить, какъ оказанную Ему Самому (Ме. 25, 31—46).

Но другіе воины, не понимая еврейскаго языка или нарочно не желая понять слова «Или, Или!», то есть Боже мой, Боже мой! приняли за имя пророка Иліи. «Илію зоветъ Онъ», говорили они, съ насмѣшкой останавливали товарища, говоря: «Погоди, посмотримъ, придетъ ли Илія спасти Его (Ме. 27, 46—49; Іоан. 19, 28).

Но когда Господь испустиль духъ Свой и начались великія знаменія,— померкло солнце, сдѣлалось землетрясеніе, такъ что камни разсѣдались,— народъ, дѣлавшій изъ казни зрѣлище и насиѣхавшійся надъ распятымъ Господомъ, пришелъ въ смущеніе и страхъ и поспѣшилъ разойгись. Только вонны съ сотникомъ своимъ должны были по долгу службы оставаться на посту своемъ. Пораженные знаменіемъ, сотникъ и «бывшіе съ нимъ», сказано въ Евангеліи (Мө. 27, 54; Лук. 23, 47), произнесли благословенныя слова исповѣданія: «воистину человъкъ этотъ былъ Праведникъ! воистину это былъ Сынъ Божій»!

Кто разумѣется подъ словомъ «бывшихъ съ сотникомъ», — всѣ ли четыре воина вмѣстѣ съ тѣми даже, которые только что насмѣхадись надъ Распятымъ, а теперь, устрашенные, смутились, — неизвѣстно. Преданіе сообщаетъ нѣкоторыя подробности только о самомъ сотникѣ. Имя его, по преданію, было Лонгинъ. Онъ, послѣ стражи у Креста, увѣровалъ и потомъ сталъ проповѣдывать о Христовомъ Воскресеніи. За это іудеи стали враждовать противъ него; тогда онъ рѣшилъ выйти въ отставку. Получивъ

ее, онъ вернулся на свою родину въ Каппадокію въ Малой Азіи и тамъ сталъ проповъдывать Христа. Услышавъ объ этомъ, іудеи не оставили и его и тамъ въ покоъ, они впослъдствіи наклеветали на него, что онъ снялъ воинскій санъ по измънъ Римской имперіи. Лонгинъ былъ казненъ. Итакъ черезъ исполненіе своего воинскаго долга на службъ, удостоился онъ узнать Христа Царя Небеснаго и стать Его воиномъ. Память его 16-го окткбря.

Такъ на Лонгинъ сотникъ исполнилъ Отецъ Небесный предсмертную молитву Сына Своего о распинателяхъ и не только простилъ его, но и привелъ въ небесное Свое Царствіе.

Но какъ честное исполненіе служебнаго долга благоугодно передъ очами Небеснаго Владыки всёхъ, такъ и измёна долгу есть измёна вмёстё и правдё Божіей.

Такъ во всякомъ званіи, въ какомъ ни призванъ человѣкъ-христіанинъ, можетъ онъ найти случай къ достиженію высокой небесной чести, если не утратитъ ее самъ измѣною своему долгу. Долгъ же воина, какъ защитника слабыхъ отъ насильниковъ, какъ защитника порядка и благочинія среди многихъ видовъ службы, особенно высокъ передъ Господомъ Богомъ.

овжов «одгостиническое межну ними то, что слово понятие «отступничество» вода от понятие пометь понятие понят

# Сущность сектантства 1).

манболье удачныма для выраженія внутпенняго содержанія, заклю-

в сектантство уназывають на неодинаковую доглатическую я обря-

надлежить быть и разномысліямь Надлежить быть и разномысліямь ніпэтжод откнаватэстэн удаво ватам между вами, дабы открылись между вами искусные (1 Крв. 11, 19).

BE TOEXE OSHBYCHUELLE CHORSE

Хотя христіанство, какъ по своему происхожденію, такъ и по достоинству признается единственно высшимъ и совершеннъйшимъ ученіемъ въры и нравственности, однако во все время существованія христіанской религіи, т.-е. въ теченіе двухъ почти тысячъ лѣтъ, всегда находились между хри-

<sup>-</sup> dlonob он мовански дакт . укаран умова он мода сто
1) Голосъ Истины. Сущность сектантетва. (№ 3, стр. 41).

стіанами личности, старавшіяся по своему, односторонне и превратно, понать многое изъ христіанскаго ученія, постановленій и обычаевъ, установившемуся преданію, св. отцевъ и учителей церкви. Вмёсто того, чтобы съ полнымъ доверіемъ и благоговеніемъ относиться къ истивамъ въры и внъшнему устройству церкви относительно управленія и богослуженія, какъ это разумно требуется для сохраненія истинной вѣры и единенія христіанъ въ жизни, ніжоторые христіане по разнымъ причинамъ и побужденіямъ, то по самомифнію и че толюбію, то по невъжеству и корыстнымъ разсчетамъ, подъ благовиднымъ предлогомъ неудовлетворительнаго состоянія религіознаго вопроса и свободнаго самостоятельнаго исканія отв. та на внугренніе запросы духа, ръшаются, не будучи къ тому призваны и уполномочены, не только оспаривать истинность ученія в'тры нашей и правильность церковнаго богослужебнаго устройства, но и открыто или тайно распространять свои взгляды между другими для увлеченія и совращенія ихъ на путь заблужденій, въ свое общество. Вотъ эти то смѣлые до дерзости члены христіанскаго общества и называются еретиками, раскольниками въ отличіе отъ православныхъ, содержащихъ христівнское и сектантами. ученіе и церковный чинъ въ чистомъ неизмѣнномъ видѣ, въ простотѣ души и искренности.

Слова — еретичество, раскольничество и сектантство не тождественны, а различны; общее между ними то, что слово понятіе «отступничество» можно признать наиболье удачнымъ для выраженія внутренняго содержанія, заключающагося въ трехъ означенныхъ словахъ (терминахъ) Слова еретичество, расколъ и сектантство указываютъ на неодинаковую догматическую и обрядовую степень уклоненія отъ въры.

Ересь указываетъ на уклоненіе очень важное, касающееся существенныхъ истинъ вѣры, безъ признанія которыхъ немыслимо спасеніе, какъ напр., отверженіе равенства Сына Божія съ Богомъ Отцомъ, отрицаніе въ Ійсусѣ Христѣ Божества или человѣчества, сверхъестественнаго рожденія, воскресенія и т. п. Сектантство болѣе касается канонической и административной сторонъ церкви, чѣмъ догматической; оно оспариваетъ правильность и пользу внѣшней обрядовой стороны церкви; такъ, послѣдователи сектантсва отвергаютъ священниковъ, какъ посредниковъ между Богомъ и человѣкомъ. Между прочимъ сектанты отвергаютъ пользу храмовъ, иконопочитанія, почитанія святыхъ, не исключая и Пресвятой Дѣвы Маріи и т. п. Менѣе уклоняются стъ вѣры, по своему началу, такъ называемые расколь-

ники, древніе и новые. Между ними есть тоже различіе, приближающее нъкоторыхъ изъ нихъ къ сектантамъ и даже еретикамъ, какъ напр. донатисты, отвергавшіе раскаяніе и возвращеніе въ нідра церкви глубоко падшихъ христіанъ и отступниковъ отъ въры. Общее у всъхъ раскольниковъ то, что, оставаясь якобы върными преданіямъ христіанской въры, но по своему невъжеству и упорству, увлекаясь внъшнею стороною богослуженія и обрядовъ, они смъщивають существенное въ дълъ въры съ малозначительнымъ, догматъ съ обрядомъ, мысль съ ея символомъ; изъ-за перемъны обрядовъ они отдёлялись отъ православной церкви. Наиболёе нагляднымъ и печальнымъ примъромъ нелъпой приверженности къ обрядовой сторонъ въры можетъ служить русскій расколъ старообрядства, возникшій въ половинъ XVII ст. и существующій до сихъ поръ. Эти приверженцы старины, отдъляются отъ насъ изъ за того, между прочимъ, что мы употребляемъ въ крествомъ знаменіи триперстное сложеніе вмісто двуперстнаго, — произносимъ и поемъ во время богослуженія «аллилуія» три раза, а не два, произносимъ слово »Іисусъ», вивсто Исусъ, какъ это двлають старообрядцы.

Изъ-за этихъ разностей, къ въръ и спасенію не относящихся, старообрядцы раскольники смушались, спорили, страдали, проклинали православныхъ, противились, даже умирали, но вредная и опасная сторона печальнаго раздъленія, не говоря о соблазнъ для другихъ, состоитъ въ томъ, что, начинаясь съ малаго, подъ вліяніемъ вражды, дёло доходило впосл'ядствін до излишняго и важнаго, - отъ обряда къ догмату; изъ раскольниковъ отступники двлались сектантами и даже еретиками.

Какъ въ другихъ странахъ, такъ и въ исторіи Россіи, появлядись приверженцы ересей и расколовъ; въ XIV-XV вв. жидовствующіе въ Новгородъ и Москвъ, отвергавшие воплощение Сына Божия и др. догматы. приближались къ еретикамъ; въ XIV в стригольники, возставше противъ духовенства и отвергавшіе таинства, причисляются къ соктантамъ. Ереси и расколы возникали у насъ то самостоятельно, то подъ вліяніемъ иновърцевъ игихъ сочиненій. при виврэн дантоди піценигое джалоди вінеден Прот. А. Синайскій. цевъ и ихъ сочиненій.

изведения противому судемацевато характера, но не счеть нуживымь вписать въ каталогъ вей таковыя, то и перечисления вполит достаточны для ибли: изучение и отражение ислама. Но принима во внимание, что въ мисси противъ ислама существуетъ два направления, первое-полемическое (ведение

CHOILER DESCRIPTION TOWNS AND AND THE WAY OF THE PROPERTY OF T

Рапортъ Протојерея военной церкви гор. Катта-Кургана Тарасія Иваницкаго на имя Его Преосвященства, Преосвященнъйшаго Димитрія, Епискона Туркестанскаго и Ташкентскаго 1).

По постановленію 1-го Туркестанскаго Евархіальнаго Събзда духовенства (журналъ № 18), утвержденному Вашимъ Преосвященствомъ (ст. II, п. 4) по вопросу о мъропріятіяхъ въ огражденіе паствы отъ вліянія ислама, церкви епархіи обязываются «пріобръсти на церковныя же средства существующія и пріобр'втать вновь выходящія сочиненіи противомусульманскаго содержанія». Въ виду сего возникаеть вопросъ: какія книги и откуда выписывать произведенія для изученія ислама и борьбы съ нимъ. За неимъніемъ во ввъренной Вашему Преосвященству епархіи епархіальнаго противомусульманскаго миссіонера, на котораго можно было бы возложить составленіе примірнаго каталога книгъ противъ магометанства для церковныхъ библіотекъ, таковой составиль я, какъ бывшій миссіонеръ противъ ислама Общества возстановленія православнаго христіанства на Кавказъ. Отдъльнаго цъльнаго каталога, обнимающаго всъ изданія противомухаммеданскаго характера, въ печати не существуетъ. По этому для составленія болве или менъе полнаго примърнаго каталога (при семъ представляемаго) я пользовался разными источниками: 1) каталогомъ, составленнымъ мною съ участія заслуженнаго ординарнаго профессора Казанской духовной академіи, протоіерея Евоимія Малова, для миссіонерской библіотеки (зав'єдуемой мною) въ бытность миссіонеромъ на Кавказъ, въ каковой каталогъ вошли главнымъ образомъ изданія «Комиссіи по изданію миссіонерскаго противомусульманскаго сборника» при Казанской духовной академіи. Въ названной библіотекъ было 43 названія противъ ислама, а въ представляемомъ при семъ каталогъ помъщено сочиненій почти вдвое больше (71 названіе), такъ какъ включены сочиненія, вышедшія въ свъть посль, заимствованныя изъ 2) каталога Тузова и 3) разныхъ научныхъ объявленій, надписанныхъ на новыя изданія о продажь сочиненій противь ислама или какь объ источникахь составленія тіхъ или иныхъ книгъ. Мні извістны нікоторыя и другія произведенія противомусульманскаго характера, но не счелъ нужнымъ вписать въ каталогъ всв таковыя, "бо и перечисленныя вполив достаточны для цели: изученіе и отраженіе ислама. Но принимая во вниманіе, что въ миссіи противъ ислама существуетъ два направленія, первое - полемическое (веденіе

<sup>1)</sup> Туркестанъ. «Епарх. Въд.», 1909 г. № 24.

бесъдъ противъ магометанства, распространение сочинений въ опровержение ученія корана), второе-миссіонерско-образовательное по систем' христіанскаго просвъщенія инородцевъ и вліянія на иновърцевъ-мухаммеданъ, выработанное извъстнымъ просвътителемъ, профессоромъ Н. Ильминскимъ, я счель весьма нужнымъ изложить основныя свёдёнія объ этой системё, съ указаніемъ въ каталогъ на нъсколько сочиненій, авторитетныхъ авторовъ, описывающихъ подробно систему Н. Ильминскаго и заслуги его для Православія въ борьбѣ съ рагубнымъ вліяніемъ мухаммеданства. По моему мнѣнію (основанному на постановкъ дъда въ Казани, какъ центръ борьбы нашей миссіи съ исламомъ), оба направленія должны содъйствовать другь другу, притомъ образовательная, положительная, система - выработанная Ильминскимъ, болъе основательно, а первая (полемическая) должна быть дополнительной. (Есть даже такіе мыслители въ Казани [авторитетные, довольно], которые полемику съ мусульманами считаютъ мало полезной въ виду особеннаго фанатизма и слепоты веры мусульманъ. Поэтому советуютъ прежде всего путемъ поднятія образованія среди мусульманъ подготовить почву для воздъйствія на нихъ словомъ убъжденія). Со всъми этими вопросами и мърами причты церквей и сотрудники ихъ изъ прихожанъ могутъ ознакомиться изъ сочиненій о системъ Н. Ильминскаго, между прочимъ, «Письма (его) къ оберъ-прокурору К. П. Побъдоносцеву» съ отвътами послъдняго. Кромъ того, чтобы облегчить выборъ книгъ, къ нъкоторымъ изъ нихъ и предпослалъ пояснительныя записки.

Докладывая о семъ Вашему Преосвященству, покорнъйше прошу, если каталогъ съ пояснительными свъдъніями и замъткой о системъ Н. Ильминскаго окажется заслуживающимъ одобренія, разръшить для свъдънія духовенства епархіи напечатать въ «Туркестанскихъ Епархіальныхъ Въдомостяхъ».

На рапортъ этомъ послъдовала резолюція Его Преосвященства отъ 9 декабря с. г. слъдующаго содержанія: «Статью о. Протріерея Тарасія Иваницкаго теперь же напечатать въ «Туркестанскихъ Епархіальныхъ Въдомостяхъ».

Приношу глубокую благодарность неутомимому труженику, благочестному пастырю, ревнителю Святой Вёры, о. Протоіерею Тарасію Иваниц-кому, моему давнему другу и сослуживцу за ту братскую, поистин'т неоцінимую помощь, которую онъ приносить Туркестанскому духовенству своими печатными трудами. Покорнівше прошу достоуважаемаго о. Прото-

іерея и впредь не оставлять насъ добрыми, полезными совътами. Но увъренъ я, что излишне просить объ этомъ о. Протоіерея Тарасія Иваницкаго, онъ природный миссіонеръ, искренно и беззавътно преданный сынъ Русской Православной Христовой Церкви, всей душой, всъмъ существомъ своимъ любитъ онъ Нашего Искупителя Спасителя Бога Господа Іисуса Христа и не ожидаетъ никакихъ просьбъ, поощреній со стороны лицъ начальствующихъ, всегда былъ готовъ и. надъюсь о Господъ, до конца дней своимъ будетъ готовъ служить святъйшему дълу— распространенію, утвержденію и укръпленію въ сердцахъ людей спасительной Въры. Смиренно молю Господа да ниспошлетъ Небесный Пастыреначальникъ нашъ свое небесное благословеніе на всъ труды о. Протоіерея Иваницкаго и да сохранитъ Онъ его во здравіи и во всякомъ благополучіи на мяогія и многія лъта».

Туркестанскій Епископъ Димитрій.

Пятидесятилѣтіе пастырскаго служенія протоіерея Димптрія Іосифовича Солнцева (\*).

бенныго фанатизма и сланоты высы мусульнаны. Поэтому совытоть прежде

поздъйствия на нихъ словоих убему смар. По всеми этими зопродеми и изърами причты перивей и согрудники ихъ изъ прихомант могутъ ознакомитеск изъ сочинения о смотемъ Н. Илиминскаго, между прочимъ, «Письма (его) иъоберъ-прокурору И. П. Побърмноснему съ отвътами восиблиято, Кромъ-

Въ рядахъ нашего православнаго духовенства нерѣдко встрѣчаются пастыри, скроиные и малозамѣтные, но несомнѣнно трудовая и долголѣтняя дѣятельность которыхъ заслуживаетъ особеннаго вниманія и по справедливости отличается высшимъ начальствомъ. Къ пастырямъ такого рода принадлежитъ старѣйшій протоіерей въ г. Вѣрномъ— настоятель церкви при управленіи Вѣрненскаго уѣзднаго воинскаго начальника и благочинный военныхъ церквей Семирѣченской области, протоіерей Димитрій Іосифовичъ Солнцевъ. 14 сентября м. г. исполнилось пятьдесятъ лѣтъ доблестчаго служенія его Церкви Христовой въ священномъ санѣ.— Почтенный юбиляръ—маститый и бодрый 73 лѣтній старецъ, происходя изъ духовной семьи (сынъ священника Владимірской епархіи), образованіе получилъ въ Владимірской

<sup>-</sup>ото (\*) Турчестанскія Епарж. Въдом., 1910 г. № 4, стр. 7. имвалуят импонтиров импоно

духовной семинаріи, курсъ которой окончилъ въ 1858 г. и 14 сентября рукоположенъ во священника. Одновременно съ своимъ пастырскимъ служеніемъ протоіерей Солнцевъ исполнялъ особыя порученія епархіальнаго начальства, а также проходилъ множество другихъ различныхъ должностей по епархіальному управленію.

День 50-льтія его служенія въ священномъ сань —14 сентября —быль отивченъ особымъ торжественнымъ чествованіемъ со стороны мъстныхъ начальствующихъ лицъ и почитателей. Въ мъстной военной церкви собрались преосвященный Димитрій, военный губернаторъ, предсъдатель окружнаго суда, вице-губернаторъ, прокуроръ окружнаго суда, директоръ гимназіи, начальники частей войскъ, расположенныхъ въ Върномъ, много офицеровъ, чиновниковъ и публики. Преосвященный владыко, облачившись въ алтаръ, вышель на амвонь, окруженный сонмомь протојереевь и настоятелей мъстныхъ церквей, и, обратившись къ юбиляру, произнесъ привътственную, весьма теплую и сердечную рѣчь о трудности пастырскаго служенія, отмбтилъ полувъковую плодотворную дъятельность юбиляра и пожелалъ ему дальнъйшей дъятельности на многія лъта. Юбиляръ, растроганный архипастырскимъ привътомъ, отвъчая на ръчь преосвященнаго, высказалъ, что за всю его продолжительную и многотрудную жизнь онъ не испытывалъ такого счастія, какое выпало на его долю въ настоящее время. Такія минуты незабвенны. Упомянувъ, что жизнь его и полувъковая служба протекла не безъ тернія, юбиляръ возблагодарилъ Господа Благодателя, Помощника и Покровителя за великую милость, ниспосланную ему, недостойному служителю св. алтаря. Послъ ръчи юбиляра воинскимъ начальникомъ былъ поднесенъ, при адресъ, золотой наперсный крестъ отъ духовныхъ дътей - офицеровъ мъствыхъ войскъ, военныхъ священниковъ области и служащихъ Върненского мъстного лазарета.

Офицеры-артиллеристы поднесли икону Иверской Божіей Матери на серебро-вызолоченномъ, очень цѣнномъ блюдѣ, тоже при адресѣ.

Отъ членовъ Туркестанской духовной консисторія и Казанско-Богородичнаго Братства была поднесена икона Христа Спасителя.

Отъ членовъ Туркестанскаго епархіальнаго училищнаго совѣта привѣтствовалъ юбиляра наблюдатель церковно-приходскихъ школъ д. с. с. И. Л. Брызгаловъ.

Затвиъ преосвященнымъ было отслужено торжественное благодарственное молебствие съ возглашениемъ многольтия Государю Императору и всему

Царствующему дому, Св. Синоду, Преосвященнъйшему Димитрію, Епископу Туркестанскому и Ташкентскому, Его Высокопреподобію, Протопресвитеру военнаго и морского духовенства, всечестному о. Александру, Его Высокопреподобію, всечестному о. Димитрію.

Послѣ молебна въ церкви многочисленные знакомые и почитатели о. Димитрія отправились принести ему свои поздравленія на дому.

скда, винему бернатора, воокурова, окруживно су двигу діректоры пинивизіму начальнико частей звойска, красположацій у са ВУДінова, звойска, красположацій у са ВУДінова, звойска, красположацій у са ВУДінова, звойска за С

Военный священникъ Іоанно Глюбово.

Почему наше воинство именуется Христолюбивымъ воинствомъ? — (Окончаніе).

Но не противоестественно ли было бы обратное явленіе? Возьмемъ самый простой и наглядный примъръ. Вотъ, передъ нами разбойникъ, грабитель и многократный убійца, приведанный и представленный на судъ, и вотъ предъ нами георгіевскій кавалеръ, проливавшій кровь на полѣ брани, со следами ранъ, увечій и пережитыхъ страданій. Неужели въ правственномъ отношении ихъ можно поставить на одну доску? Отчего противъ этого сопоставленія возмущается нравственное чувство? Отчего оно ни какъ не укладывается ни въ голову, ни въ сердце? Дъло очень простое. Оттого, что одинъ шелъ убить, а другой шелъ умереть; одинъ идетъ во имя свое, во имя лично пользы, узкой корысти и себялюбія, а другому напротивъ, личное-то себялюбіе подсказывало уб'ткать съ поля брани, но онъ шель во имя Бога, за церковь, за родину, за другихъ, за ближнихъ прежде всего, а не за себя... Просто и убъдительно выясниль это различие одинь изъ святыхъ первоучителей славанскихъ, равнозностольный Кириллъ, въ міръ Константинъ-философъ. Когда въ споръ съ невърными послъдніе указывали ему на видимое противоржче христіанства, заповъдующаго любить ближнихъ и въ то же время допускающаго войну, св. Кириллъ спросиль ихъ: «какую, по вашему мнънію, заповъдь нужно прежде всего исполнить, большую или меньшую»? Ему отвътили: «большую». Тогда святой сказаль: правда, Христось заповъдаль любовь нъ ближнимь, но Онъ даль

и другую запов'єдь, которую Самъ же и назваль большею: больше сея любви никто же имать, да кто душу свою (жизнь свою) положить за други своя» (Іоан. XV, 13).

Бывали ли вы на кладбщѣ воинскомъ? Нѣтъ части свѣта, гдѣ бы не умирали наши русскіе воины.

Въ далекихъ краяхъ полегли костьми тысячи и десятки тысячъ безвъстныхъ героевъ-мучениковъ, страдальцевъ за въру и отчизну, тамъ они обагрили кровью эту чужбину, эти скалы и камни, эту негостепріимную землю. Они шли, готовые на смерть, невъдомые безвъстные герои, совершая подвигъ въ тайнъ своего духа только передъ лицомъ Бога, шли умирать и знали, что тамъ за ними стоитъ благословляющая ихъ родная церковь, которая безъ ихъ подвига померкнетъ и поникнетъ предъ невърнымъ міромъ, стоитъ и родимая Россія, которая привела ихъ на край своего царства, исполняя богоуказанную міровую свою и христіанскую задачу на востокъ

Вотъ за этотъ то подвигъ въры и любви Христовой именуетъ вполнъ достойно святая. Церковь наша православное воинство Христолюбивымъ воинствомъ.

# 

# поступила въ продажу книга:

«Въ защиту въры и особенно православной. Противъ невърія и религіознаго заблужденія.

Протоїерея І. В. Морева I — VII — 190 стр. Цѣна 1 руб. 15 коп. съ пересылкой.

Содержаніе: І. Въра, какъ единственно прочное и истинное основаніе народной нравственности.— ІІ. Всеобщность въ мірт въры въ Бога. Ей необходимость для удовлетворенія высшихъ духовныхъ потребностей человъка.— ІІІ. Невъріе. Его мнимыя основанія и истинная причина. Безуміе и опасность невърія.— ІV. Способы борьбы съ невъріемъ. Примъры наказанія Божія за невъріе — V. Въра, какъ основаніе земного счастія человъка. — VI. Необходимость въры для благочестія человъка. Нравственность людей въ язычествъ и христіанствъ. Семейная жизнь язычниковъ и христіанъ. — VII. Общественная жизнь язычниковъ и христіанъ. Отношеніе къ труду язычниковъ и христіанъ. — VIII. Примъры страданій за въру Хри-

стову. Отношение древнихъ христіанъ къ отступникамъ и еретикамъ.-ІХ. Истинная въра - одна. Язычество. Буддизмъ и его ученіе. Заблужденія буддизма. — Х. Еврейство. Ошибочность его догматическаго и нравственнаго ученія. Новое научно-религіозное направленіе въ еврействъ. — XI. Магометанство. Его заблужденія въ ученіи о Богь, предопредьленіи, женщивь, о рав.—XII. Христіанство. Доказательства Божественной Личности Господа Інсуса Христа. Свойства Христіанскаго ученія. Христіанскій догматъ объ искупленіи рода человъческаго чрезъ Інсуса Христа. - ХІП. Католичество. Его заблужденія въ ученіи о главенствъ римскаго епископа, объ исхожденіи Духа Святаго и о причащеніи мірянъ. — XIV. Протестантство. Его заблужденія въ ученіи о священномъ преданіи, въръ и добрыхъ дълахъ, молитвъ за умершихъ и о таинствъ св. Причащенія. — XV. Сектантство. Его заблужденія въ ученій о Богъ, церкви, тайнствахъ и о будущей въчной жизни. — XVI. Старообрядчество. Его происхождение. Отсутствие у старообрядцевъ законной іерархіи и св. Таинствъ. — XVII. Православная въра — единственно истинная въра въ міръ. Русская православная Церковь. — XVIII. Благодъянія, оказанныя православною върою русскому народу. Милости Божій къ нашему отечеству ради православной въры. Любовь русскихъ людей къ своей въръ.

Складъ изданія у автора: С.- Петербургь, Сергіевская ул., д. № 25.

Тамъ же и въ извъстныхъ книжныхъ магазинахъ г. С.-Петербурга продаются сочиненія того же автора: 1) «Камень въры м. Стефана Яворскаго, его мъсто среди отечественныхъ противопротестантскихъ сочиненій и характеристическія особенности его догматическихъ воззрѣній» (магистерская диссертація), цѣна 3 руб. съ пересылкою 3 руб. 40 коп. 2) «Митрополитъ Стефанъ Яворскій въ борьбъ съ протестантскими идеями своего времени», цѣна 20 коп. 3) «Бесѣды о словѣ Божіемъ», цѣна 20 коп. 4) «Преп. Серафимъ, Саровскій Чудотворецъ». Девять внѣбогослужебныхъ бесѣдъ, цѣна 25 коп. и 5) «Преп. Сергій Радонежскій, великій подвижникъ и печальникъ земли русской», цѣна 15 коп..

Содержаніе. Часть офиц: Высоч. благодарность — 0 церк. сборт на нужды Братства во имя Царицы Небесной. — Общее собраніе членовь похоронной кассы. — Доброе дъло. — Часть неофиц: Бестра о томъ, что покаяніе тогда спасительно, когда сопровождается исправленіемъ жизни. — Могущественное дъйствіе молитвы на душу человта. — Молитва (переложеніе). — Воинская служба предъ словомъ свангельскимъ — Сущность сектанства. — Рапортъ прот. военной церкви на вмя преосвящего Димитрія, епископа Туркестантскаго. — 50-льтіе священства прот. Д. І. Солнцева — Объявленіе.

Редакторъ, Прот. Іоанно Таранецо.