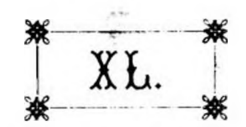
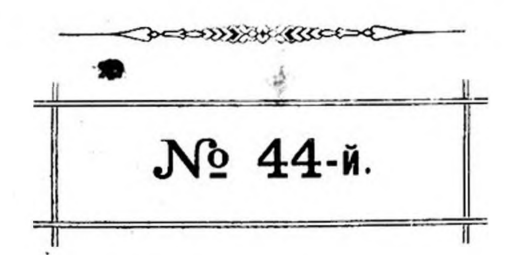
# RAMMEBCRIA

# ЕПАРХІАЛЬНЫЯ ВЪДОМОСТИ



ЕЖЕНЕДБЛЬНОЕ ИЗДАНІЕ,



Воскресенье, 4-го коября.

1907.

КИШИНЕВЪ.

Епархіальная типографія.

Харалампіевская ул., д. № 42.

#### СОДЕРЖАНІЕ № 44.

# \*\* Отдъль оффиціальный. \*\*

# \*\* Отдълъ неоффиціальный. \*\*

1. Памяти св. Іоанна Златоуста. 2. Почему наше богослуженіе недостаточно вліяетъ на върующихъ? 3. Ректоръ Кишиневской духовной семинаріи архимандритъ Варлаамъ. 4. Псаломщикамъ Кишиневской епархіи. 5. Списокъ древнъйшихъ церквей Бессарабской губерніи. 6. Иноепархіальная хроника. 7. Извъстія и замътки. 8 Библіографія. 9. Объявленія (Страницы 1519—1560).

При этомъ № прилагается листокъ Православнаго Христо-Рождественскаго Братства № 210.

# Цъха годовому издахію 6 руб. съ пересылкою.

подписка

принимается у о.о. благочинныхъ епархіи и въ Редакціи «Кишинев. Еп. Въдомостей», въ Кишиневъ, Леовская ул., № 51.

О.о. благочинные, при отсылкъ въ Редакцію подписныхъ денегъ за цълый свой округъ, благоволятъ прилагать и адреса подписчиковъ.

За перемъну адреса, послъ подписки, взимается Редакціей допол-

нительная плата въ 25 коп.

Рукописи должны доставляться въ Редакцію четко переписанными, за полною (по крайней мѣрѣ, для свѣдѣнія Редакціи) подписью автора и съ обозначеніемъ адреса. По усмотрѣнію Редакціи, рукописи подвергаются иногда сокращеніямъ и исправленіямъ. Статьи, присланныя безъ указанія о гонорарѣ, считаются безплатными. Непринятыя для печати рукописи возвращаются авторамъ или лично, или по почтѣ, если будутъ присланы марки на пересылку; невостребованныя же, въ теченіе года, уничтожаются.





I.

## Высочайшая награда.

Государь Императоръ, по всеподданнъйшему докладу Синодальнаго Оберъ-Прокурора, согласно опредъленію Святъйшаго Синода, Всемилостивъйше соизволилъ, въ 1-й день октября сего 1907 г., на награжденіе, за 50-лѣтнюю службу, золотою медилью, съ надписью «за усердіе», для ношенія на шеѣ, на Анминской лентт, псаломщика церкви села Делакеу, Бендерскаго уѣзда, Гавріила Престеско.

II.

# РАСПОРЯЖЕНІЯ ЕПАРХІАЛЬНАГО НАЧАЛЬСТВА.

#### Преподается архипастырское благословеніе

съ выдачею грамотъ:

Церковному старостѣ св. Димитріевской церкви г. Измаила П. Е. *Клементіеву* за пожертвованіе для означенной церкви иконы св. Серафима, стоимостью въ 180 р.; дворянину В. М. Сирбу и Кишиневскому мѣщанину П. *Боурошу* за пожертвованіе для ц. с. Сирецъ, Кишин. уѣзда, облаченій для священника, престола и жертвенника.

#### Объявляется благодарность Епархіальнаго Начальства:

Обществу с. Радои, Бѣлецк. уѣзда, за пожертвованіе 840 руб. на ремонтъ церкви; помѣщику с. Радои П. Эп. Кущику за пожертвованіе 200 р. на ремонтъ церкви; помѣщ. П. Гр. Огановичу за пожертвованіе 60 р. на ремонтъ церкви; поселянину с. Радои Петрову за пожертвованіе 100 р. на ремонтъ церкви; обществу с. Цыры, Сор. у., за пожертвованіе 350 р. на ремонтъ церкви; обществу с. Гертопъ, Сор. у., за пожертвованіе 200 р. на ремонтъ церкви; обществу с. Гертопъ, Сор. у., за пожертвованіе 174 р. на украшеніе храма; Гавріилу Попеско за пожертвованіе 35 р. на покупку купели; Константину Лукть за пожертвованіе 35 р. на покупку купели; Константину Лукть за пожертвованіе иконы св. равноап. Константина и Елены.

#### ПЕРЕМЪЩЕНІЯ.

- а) Священникъ церкви села Кошено-Флочены, 2 окр. Бълецкаго уъзда, Димитрій Димитровъ перемъщается къ ц. с. Фламынзенъ, 1 окр. того же уъзда согласно прошенію и въ виду отказа Кошено-Флоченскаго общества въ предоставленіи или устройствъ для священника квартирнаго помъщенія (24 октября); священникъ Свято-Николаевской церкви Хировскаго женскаго монастыря, Оргъевскаго уъзда, Іоаннъ Вдовичакъ перемъщается на священническое мъсто къ ц. с. Индерепничъ, Орг. уъзда, согласно прошенію (20 октября).
- б) Перемъщаются: и. д. псаломщика соборной ц. г. Оргъева Георгій Миломскій къ ц. с. Таракліи, 2 окр. Бенд. у. (18 окт.); псаломщикъ ц. с. Волонтировки, 3 окр. Аккер. у., Павелъ Кирлигъ къ ц. с. Варзарештъ, 4 окр. Киш. у. (18 окт.); псаломщикъ Благовъщенской ц. г. Кишинева Исидоръ Черноу цанъ къ ц. с. Волонтировки, 3 окр. Аккер. у., (18 окт.); псаломшикъ ц. с. Казаякліи, 3 окр. Бен. у., Михаилъ Беровъ къ ц. с. Голицы, 4 ок. Аккер. у. (18 окт.); псаломщикъ ц. с. Димитровки Антоній Качаровскій къ ц. с. Казаякліи, Бенд. у. (18 окт.); псаломщикъ ц. с. Малаештъ, 4 окр. Бъл. у., Өеодоръ Агиліевъ къ ц. с. Фитештъ, 4 окр. Хот. у. (19 окт.).

#### УВОЛЬНЕНІЯ.

а) Священникъ с. Должокъ, Хот. у., Стефанъ Хондру уволь-

няется за штатъ (19 окт.), для поступленія въ Юрьевскій университетъ.

б) Увольняются за штатъ псаломщики: церкви с. Краснашенъ-Богзештъ, 4 окр. Орг. у., Александръ Петика (18 окт.); ц. с. Минченъ, Орг. уъзда, Василій Пиминскій, ц. с. Фундуръ, Бъл. у. Георгій Пламадяла (18 окт.).

#### УТВЕРЖДЕНІЯ.

Утверждаются въ должности псаломщика: къ ц. с. Кукуецъ, 4 окр. Бъл. у., Іоакимъ Зама (15 окт.), къ ц. села Маловаты, Орг. у., Іоаннъ Аронъ (18 окт.), къ ц. с. Карестоуцъ, Хот. у., Филиппъ Жерегій (18 окт.), къ ц. предм. г. Кишинева Рышкановки Василій Папукъ (13 окт.) и къ ц. с. Русянъ, Хот. уъзда, Павелъ Святенко (18 окт.).

#### назначенія.

- а) Въ виду нежеланія общества села Кошено-Флоченъ участвовать въ пособіи—постройки причтоваго дома, священникъ церкви этого села Димитрій Димитровъ, за неимѣніемъ въ с. Кошено-Флоченахъ наемнаго дома, резолюціей Его Преосвященства перемѣщается на вакантное свящ. мѣсто къ церкви села Фламынзенъ, а ц. с- Кошено-Флоченъ приписывается къ сосѣднему приходу впредь до изъявленія обществомъ участія своего въ постройкѣ причтоваго дома.
- б) Назначаются: окончившій курсъдух. семинаріи Иванъ Мафанъ псаломщикомъ къ церкви села Сталинештъ, 4 округа
  Хот. у. (18 окт.); псаломщ. сынъ Иванъ Максиміянъ и. д.
  псаломщика къ ц. с. Вадулека, 4 окр. Орг. у. (18 окт.); учитель церк.-прих. школы с. Кортова Георгій Каранга псаломщикомъ къ ц. с. Димитровки, 4 окр. Аккерм. у. (18 окт.); учитель Фундорской ц.-пр. школы Александръ Дулапъ и. д. псаломщика къ ц. села Фундуръ, 1 окр. Бъл. у. (2 окт.); ученикъ
  псаломщ. класса Трофимъ Окуловъ псаломщикомъ къ Благовъшенской ц. г. Кишинева (22 окт.); ученикъ плаломщ. класса
  Михаилъ Антоніевъ и. д. псаломщика къ соборной церкви горола Оргъева (25 окт.).

#### III.

#### Епархіальныя извъстія.

#### вакантныя мъста.

#### а) Священническія:

С. Коновка, 1 округа Хотинскаго увзда, 408 д. м. п. м 300 руб. казеннаго жалованья (съ 17 сентября); с. Гертопъ. 4-го округа Сорокскаго увзда, 202 д. м. п., 32 дес. земли и 300 руб. казеннаго жалованья, общественный домъ (съ 21 сент.); село Дивизія, Аккерманскаго увзда, 1766 д. м. п., 99 дес. земли, домъ общественный (съ 9 октября); село Сальча. Сорокскаго увзда, 399 д. м. п., 33 дес. земли, 300 р. казеннаго жалованья, домъ общественный (съ 17 окт.); с. Вайсаль. Измаильскаго увзда, 1073 д. м. п., 60 дес. земли, 600 р. общ. жалованья (съ 13 октября); церковь при св.-Николаевскомъ Хировскомъ мон., Орг. у., 58 мон., 19 указ. послушницъ (20 окт.); с. Почумбоуцы, 4 ок. Бълец. у., 312 д. м. п., 35 д. з., 300 руб. каз. жалованья, домъ церковный (съ 18 окт.); с. Требисоуцы. 5 ок. Хот. у., 1011 д. м. п., 66 д. з., 300 р. каз. жалованья (съ 21 окт.).

б) псаломщическія:

Хотинскаго у. с. с. Чепоносъ, Несвои и Окница.

#### IV.

## Отъ редакціи.

- 1., На стипендію имени д. с. с. А. М. Пархомовича принято редакціей съ глубокою благодарностію пожертвованіе от высокопоставленнаго лица, «пожелавшаго остаться неизвѣстстнымъ»,—50 р. и отъ священника Евфимія Кишкуцы—3 руб., что, съ преждепоступившими (см. «Киш. Еп. Вѣд.» № 35 т. г.) 171 р. 47 к., составляетъ 224 р. 47 к.—Деньги эти хранятся въ Киш. Отд. Госуд. банка по сберегательной книжкѣ за № 41293.
- 2., Въ редакцію поступили пожертвованія на памятник А. Д. Ризо отъ слѣдующихъ лицъ: Аделаиды Платоновны Бибери—10 р., жены священника с. Корпачъ Евгеніи Черноуцанъ (урожд. Гецеулъ)—5 р., М. А.—1 р., В. П.—1 р. и отъ неизвъстнаго—3 р., всего 20 рублей.





# Памяти св. Іоанна Златоуста.

(Къ 1500-лътію его кончины).

13 ноября—-день великихъ воспоминаній для христіанскаго міра \*). Взору христіанина вырисовывается величественная жизнь великаго борца за правду, такъ трагически за нее погибшаго.

Архієпископъ столицы, изгнанный и поруганный, мужественно встрѣтилъ свою смерть. Но столица не видѣла послѣднихъ дней великаго праведника; послѣдній вздохъ его пріяла небольшая церковка св. священномученика Василиска, вблизи селенія Команы Понтійской. Духъ злобы праздновалъ свою побѣду. Боясь широкаго вліянія Златоуста на народныя массы, враги жажали смерти этого человѣка, нравственное величіе котораго служило для нихъ вѣчнымъ укоромъ. И они достигли своей цѣли. Святитель не вынесъ тяжести пути, и на вѣки сомкнулись уста, такъ дорогія для однихъ, и такъ ненавистныя для другихъ. «Въ Команахъ умолкъ голосъ, который мощно раздавался въ двухъ столицахъ востока, столько времени очаровывалъ многочисленныхъ слушателей, возбуждая къ добродѣтельной жизни, и былъ

<sup>\*)</sup> Св. Іоаннъ Златоустъ скончался 14 сентября 407 г.; но Церковь вспоминаетъ кончину святителя 13 ноября; къ этому дню пріурочено и самое чествованіе 1500-літняго его юбилея русскою Церковью.

непримиримымъ обличителемъ всякихъ пороковъ и страстей, въ комъ бы они не проявлялись. Сомкнулись златыя уста, слова которыхъ, подобно стрѣламъ, пронзали сердца слушателей и возжигали въ однихъ пламя божественной любви,—въ другихъ непримиримую вражду къ проповѣднику». Умолкло великое сердце, пламенѣвшее любовью, готовое обнять и согрѣть ею всѣхъ бѣдныхъ и угнетенныхъ. Христіанскій міръ лишился достойнѣйшаго носителя великаго званія христіанина.

И напрасно торжествовали враги Златоустаго учителя. Смерть не уничтожила нравственнаго величія святителя. Съ нею загорѣлась чудная, неувядающая слава безсмертнаго витіи.—«Слава Богу за все», были послѣднія слова умирающаго изгнанника, и они наносили нравственное пораженіе его врагамъ. Они изобличали тщету усилій его враговъ, забывшихъ, что духовное величіе не исчезаетъ съ лишеніемъ земной славы. «Ни одно толкованіе его достославной жизни, говоритъ новѣйшій богословъ, не можетъ быть столь выразительно, какь то славословіе, какимъ онъ заключилъ ее: собравъ во-едино всѣ ея превратности, оно исповѣдывало благодатное присутствіе вѣчно-неизмѣнной любви не только въ успѣхахъ и почестяхъ, но и въ жестокомъ насиліи и безнадежномъ отчаяніи».

Бывшій изгнанникъ, опозоренный и поруганный архієпископъ столицы, сталъ предметомъ величайшаго почитанія всего христіанскаго міра. Прошло 15 вѣковъ, умолкли голоса враговъ Златоуста, и весь христіанскій міръ спѣшитъ почтить своего великаго праведника и борца за правду. Празднуется духовная побъда униженнаго, измученнаго физически и нравственно страдальца надъ сильными внѣшнимъ могуществомъ гонителями. Здѣсь признаніе духовной высоты и нравственной чистоты святителя, являющагося образцомъ христіанскаго самоотверженія и настроенности. На протяженіи 15 вѣковъ говоритъ онъ человѣчеству, и еще долго, долго послѣдующія поколѣнія будутъ черпать неизсякаемый источникъ нравоученія и назиданіявъ въ его твореніяхъ.

Тдъ же тайна этого обаянія, этого неотразимаго и глубокаго вліянія Златоустаго учителя?

Это была необычайно богато одаренная натура; рѣдкостное единеніе многихъ выдающихся чертъ и качествъ: величія и любви, генія и благочестія, многообразныхъ умственныхъ дарованій съ духовной красотой религіозной жизни. На немъ сіяніе славы великаго проповѣдника и блескъ вѣнца страдальца за правду.

Всѣ біографы Златоуста говорятъ о его выдающихся дарованіяхъ и широкомъ научномъ образованіи. Его творенія таять въ себѣ слѣды изумительно обширнаго эллинскаго образованія. Съ умомъ, быстро схватывающимъ явленія и ихъ существенное значеніе, онъ соединялъ необычайную живость мысли, которая и воплощалась въ мощномъ и изящномъ словѣ. Эллинская культура нашла въ немъ лучшаго своего знатока, что давало ему возможно оцѣнить дѣйствительное состояніе общества, вскрыть его глубоко-языческую сущность. Златоустому учителю приходилось жить и дѣйствовать среди общества, нравы котораго далеко уклонились отъ чистоты жизни первыхъ христіанъ.

Но не одна эллинская культура благотворно дъйствовала на Златоуста. Еще задолго до ея оброзовательнаго вліянія онъ испыталъ на себъ неотразимое нравственное вліяніе матери. Анфусы. Последняя принадлежала къ темъ христіанкамъ, о которыхъ съ такимъ восторгомъ воскликнулъ Ливаній: «И что за женщинъ имъютъ христіане»! Ея уроки христіанской жизни глубоко запали въ душу ребенка и дали богатые всходы. Вліяніе матери спасло его и отъ грубыхъ обольшеній язычества, и отъ гонкихъ и благородныхъ искушеній ума. Глубокій знатокъ эллинскаго образованія, онъ по внутреннему влеченію обратился къ изученію Библіи. Его знаніе Библіи было поразительное. Библю онъ зналъ какъ бы наизусть и никогда не затруднялся ес читировать. Вотъ почему и въ последующей жизни онъ такъ любилъ настаивать на необходимости изученія и чтенія св. Писанія. По нему, уже одинъ видъ Библіи отвращаєть отъ гртахи. чтеніе же св. Писанія очищаетъ душу, вводитъ ее въ непосредственное общеніе съ Божествомъ. И дѣйствительно, Златоустъ удивительно умѣлъ извлекать изъ св. Писанія все необходимое для назиданія и утѣшенія слушателей. Въ его толкованіяхъ слова Божія слышится то предостерегающій, то утѣшающій голосъ Божій.

На первыхъ порахъ своей жизни Златоустъ ръшилъ порвать всякія связи съ міромъ и всецѣло предаться личному нравственному усовершенствованію. Въ пустынномъ уединеніи онъ жаждаль найти источникъ непрерывнаго и постояннаго общенія съ Божествомъ. Аскетическіе подвиги всецѣло наполняли этотъ періодъ его жизни. Но великому церковному общественному дъятелю и свътильнику нельзя было оставаться въ глухомъ уединеніи. Природа влекла его къ болѣе общирному полю дѣятельности, влекла его къ народнымъ массамъ, на общественное служеніе. Идеалъ личнаго усовершенствованія, аскетическихъ подвиговъ не удовлетворялъ великаго борца за правду. Душа его жаждала иныхъ подвиговъ, иного примъненія его богатыхъ силъ. Его тянулъ къ себъ міръ съ его горемъ и волненіями, которыя могъ бы освътить и согръть своею пламенною любовью. Его могучія нравственныя силы рвались изъ пустыннаго уединенія. Въ его душъ начинается сильная внутренняя борьба, которая и завершилась благод втельным тереломом въ пользу практическаго служенія Церкви и попеченія о душахъ ближнихъ. И міръ снова увидълъ его, пришедшаго съ яснымъ сознаніемъ необходимости встми силами содтйствовать спасенію своихъ ближнихъ... «Искать полезнаго для общества, говоритъ онъ, вотъ совершеннъйшаго христіанина, вотъ истинное его назначеніе, вотъ верхъ совершенства. Никакой подвигъ не можетъ быть великимъ, если онъ не приноситъ пользы другимъ. Такъ землъ. братъ, будешь ли ты оставаться безъ пищи, спать на **т**есть пепелъ и постоянно плакать, но если не оказываешь никакой пользы другимъ, то не дълаешь ничего важнаго» 1).

Эта пламенная любовь къ человъчеству, это страстное желаніе спасенія ближнихъ, соединенныя съ глубочайшимъ знаніемъ

<sup>1)</sup> Бесвда на I Корине. XXV, 3.

человъческой жизни и души, и въ ея высокомъ достоинствъ и цѣнности, и въ присущихъ ей грѣховныхъ влеченіяхъ проникали и озаряли всю его дъятельность, сообщая ей черты необыкновенной трогательности и сердечности. «Онъ глубоко проникалъ въ душу человъка, зналъ и понималъ всъ ея изгибы, а потому его слову и легко было находить средства излагать истину съ непобъдимой убъдительностью. Самъ до глубины души проникнутый истиной евангельскаго ученія и пламенною любовью къ благу и спасенію людей, онъ открывалъ предъ ними свою душу и этимъ путемъ передавалъ, върнъе, какъ бы переливалъ въ нихъ всю полноту, возвышенность и красоту того священнаго міросозерцанія, которое онъ хранилъ въ ней, какъ величайшую святыню, полученную отъ Христа и апостоловъ» 1). Живая душа человъческая всегда находила откликъ и отзвукъ у Златоуста. Внѣшняя оболочка человѣческаго существованія не утаивала отъ него внутреннихъ движеній человъческаго сердца. Силою творческаго воображенія онъ легко проникалъ въ тайники человѣческой души. Онъ писалъ, по словамъ одного автора, «созерцая острымъ, но добрымъ окомъ міръ людей и потому всегда располагая для подкръпленія своихъ убъжденій чъмъ нибудь изъ книги или изъ собственнаго жизненнаго опыта. Его голова и сердце были полны готовностью излить цѣлительное смѣшеніе «вина и елея» богатой, сильной мысли и любвеобильнаго Вся его дъятельность была воплощеніемъ идеала истинно-христіанскаго пастырства. Еще въ юношескомъ своемъ сочиненіи «шесть словъ о священствъ » онъ съ такимъ неподражаемымъ красноръчіемъ и энтузіазмомъ начерталъ идеальный типъ христіанскаго пастыря съ его безрадѣльной любовью ко Христу и стаду своему. И этотъ идеалъ онъ воплотилъ въ жизни своей, насколько это возможно было для смертнаго существа. Въ юаннь Златоусть мы видимъ примъръ того, чъмъ можетъ быть истинный пастырь для своей паствы.

Златоустъ не подражалъ тъмъ своимъ духовнымъ современ-

¹) «Церк. Вѣст.» № 38. 1907, 1215.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. 1219. См. Бушъ 186—87.

никамъ, авторитетъ которыхъ покоился только на силѣ и вліянім гражданской власти. Онъ ясно видълъ всю призрачность такого авторитета, и шелъ по иному пути. Онъ жаждалъ чисто нравственнаго единенія съ паствой, чувствовалъ непреодолимую потребность приблизиться къ толпъ, снискать ея довъріе, не потворствуя ея инстинктамъ. Онъ стремился заполнить ту пропасть, которая отдъляла паству отъ клира. И Златоустъ, особенно въ Антіохіи, достигъ этого. Онъ и паства были какъ бы единый организмъ, въ которомъ билось единое сердце. Любовь, горфвшая въ груди проповъдника, влекла къ нему стадо его, отвъчавшее горячею привязанностью любившему его. :Я ношу васъ въ серацъ своемъ, говорилъ онъ антіохійскому народу, вы занимаете всв мои помыслы. Великъ народъ, но велика и любовь моя къ нему, и вамъ не тесно будетъ въ душе моей. У меня нетъ другой жизни, кромъ васъ и попеченія о вашемъ спасеніи 1). Задачу жизни своей Златоустъ видълъ въ томъ, чтобы научить паству свою жить «по Божьему», какъ учили Христосъ и апостолы. И напрасно враги великаго святителя грозили ему крупными непріятностями за суровыя его обличенія, вытекающія изъ его пламеннаго желанія осуществить и воплотить начала христіанской жизни. Великій витія мужественно отвѣчалт, врагамъ своимъ: «Я не молчу. Хочешь побить меня каменьями? Я готовъ пролить кровь свою, только бы остановить твой грѣхъ. Я не забочусь о враждъ; объ одномъ только забочусь: о преуспъяніи върующихъ» 2).

Идеаломъ Златоуста было единеніе его пасомыхъ, возрожденныхъ силою Христова ученія. Его мощное слово всегда призывало къ этому единенію, всегда настаивало на необходимости внутренняго возрожденія, внутренней нравственной работы. Златоусту рисовалась Церковь, какъ организація взаимопомощи и людской солидарности. «Ваше благо, постоянно напоминаль онъ върующимъ, состоитъ въ любви, въ братствъ, единеніи, въ союзъ, въ жизни мирной и кроткой». «Церковью я называю, писалъ

<sup>1)</sup> Bec. IX, I.

<sup>2)</sup> Соч. т. III, 412.

онъ, не только мѣсто, но и нравы, не стѣны церкви, но законы церкви. Когда ты ищешь убѣжища въ церкви, то ищи его не въ стѣнахъ, но въ расположеніи души, потому что Церковь не стѣны и кровля, но вѣра и жизнь» ¹).

«Идеалъ Златоуста, говоритъ одинъ изслѣдователь, Церковь истинно-апостольская и евангельская, въ которой не было слишкомъ глубокаго раздѣленія между клиромъ и народомъ, гдѣ всѣ вѣрующіе равно одушевлены единымъ и тѣмъ же духомъ. Къ этому направлялись всѣ его совѣты, которые онъ подаетъ столь часто—никогда не забывать ближняго и заботиться о спасеніи другихъ столько же, сколько о своемъ собственномъ. Пусть каждый домъ будетъ церковью. Пусть вліяніе каждой семьи распространится на сосѣднія семьи. Никто болѣе Златоуста не стоялъ за начала взаимности. Ему хотѣлось, чтобы установилась взаимная бдительность, и люди помогали одинъ другому. Это было бы истиннымъ братствомъ» 2).

Осуществленіе такого строя жизни, по Златоусту, возможно только при господствъ христіанской любви въ ея истинномъ смыслѣ и пониманіи. Отсюда-полное и подробное раскрытіе Златоустомъ основныхъ чертъ и проявленій любви: человъколюбія, милосердія, милостыни и т. п. Пламенными словами обрисовывалъ онъ «нетлѣнность» и «неувядаемость» милосердія. «Человъкъ милосердный, говорилъ онъ, пріобрътаетъ за малое многое, за одежду царство, за хлѣбъ и чашу холодной воды будущія блага». «Милосердіе—пристань для нуждающихся, а пристань принимаетъ всѣхъ потерпѣвшихъ кораблекрушеніе и спасаетъ отъ опасностей. Такъ и ты, видя человъка, подвергшагося на землъ кораблекрушснію бъдности, не осуждай и не требуй несчастья, но избавь отъ несчастья». Предъ милосердіемъ стушевываются всякія различія и устанавливается полное равенство. «Любовь къ врагамъ, говоритъ онъ, есть любовь къ Богу, даровавшему заповъдь, и есть подражение Богу. Знай, что оказывая

<sup>1)</sup> T. III, 409.

¹) «Церк. Въст.» ibid. 1216.

благодъянія врагамъ, ты благотворишь не имъ, а себъ, не ихъ любишь, а повинуешься Богу» 1).

Какъ ярко вырисовывается здѣсь нравственное величіе, «апостола милостыни», «друга нищеты и бѣдности», какъ называютъ Златоуста. Его пламенное слово до наглядности вырисовывало «человѣку несчастье человѣка», и никто болѣе его не умѣлъ такъ потрясать слушателей и затрагивать ихъ чувство состраданія.

Обличая и бичуя богатыхъ и всею мощью своего пламеннаго краснорвчія призывая ихъ къ состраданію, Златоустъ далекъ былъ отъ принципіальнаго отрицанія собственности. Богатыхъ обличалъ онъ не за обладаніе богатствомъ, а за корыстное и неумълое пользованіе имъ. Его огорчало то отсутствіе любви, которое онъ замѣчалъ у богатыхъ. «Многіе осуждаютъ меня, говоритъ онъ, постоянно повторяя, что я нападаю на богатыхъ, какъ и они всегда нападаютъ на бъдныхъ. Я нападаю на богатыхъ, но не вообще на богатыхъ, а на тъхъ, которые худо пользуются богатствомъ. Я всегда говорю, что обвиняю не богача, а грабителя. Иное дъло-богачъ, иное-грабитель, иное достаточный, и иное корыстолюбивый. Различай предметы, и не смѣшивай того, чего не должно смѣшивать. Ты богатъ? Я не препятствую. Ты грабитель? Я осуждаю. И богатые мои дъти, и бъдные мои дъти. Поэтому, когда ты притъсняешь бъднаго, я обвиняю тебя» 2).

Единственнымъ орудіемъ Златоуста было слово. Онъ былъ поистинѣ величайшимъ народнымъ проповѣдникомъ Восточной Церкви. Какая-то притягательная сила таилась въ словѣ его. Его каведра видѣла людей всѣхъ состояній и положеній, которые нерѣдко оставляли свои занятія ради Златоустаго витіи и бурными аплодисментами выражали свой восторгъ. Наиболѣе блестящимъ періодомъ въ его проповѣдничествѣ былъ антіохійскій, когда наиболѣе свободно и мощно раздавалось благовѣстіе его. «Краснорѣчіе его—сирійскій цвѣтокъ, и родной Антіохіи онъ

<sup>1)</sup> Соч. т. IV, 314-316.

<sup>2)</sup> T. III, 412.

отдалъ его пышную красоту и благоуханіе; перенесенный въ другой климатъ, онъ оказался чуждымъ, здѣсь его разорвали и отвергли».

Златоустъ погибъ на великой чредѣ пастырскаго служенія. Онъ не желалъ быть «наемникомъ», и трагически палъ. И пусть свѣтлый и величественный образъ великаго мученика-пастыря свѣтитъ и современному пастырю среди его тяжелаго служенія. Пусть въ минуты сомнѣнія, душевной борьбы и слабости вспомнитъ онъ о великомъ пастырѣ, и снова смѣло и увѣренно пойдетъ на борьбу съ житейской пошлостью и несправедливостью.

Г. Евеимовъ.

# Почему наше богослужение недостаточно вліяетъ на върующихъ?

Отвѣчая на этотъ вопросъ, прот. Г. І. Шавельскій на пастырскомъ собраніи въ гор. Петербургѣ говорилъ: въ данное время всѣхъ върующихъ въ отношеніи вліянія на нихъ богослуженія я раздълилъ бы на три разряда: на однихъ богослужение совсъмъ не вліяетъ, на другихъ вліяетъ недостаточно, третьи въ богослуженіи находятъ отраду и утѣшеніе. Къ 1-му разряду относятся прежде всего тѣ христіане, которые совсѣмъ не ходятъ къ богослуженію, а затъмъ и тъ, которые ходятъ въ церковь не для молитвы, а для развлеченія. Вліять на нихъ богослуженіе не можетъ потому, что въ ихъ душъ или пусто или холодно. Морозъ губитъ всякое зерно. Богослужение и не будетъ на нихъ вліять до тѣхъ поръ, пока не измѣнится ихъ душевная атмосфера. Причина слабаго вліянія тутъ не въ богослуженіи, а въ воспитаніи. Я знаю, что скажутъ мнъ, —скажутъ: въ этомъ вы, пастыри духовные, виноваты... Я уже слышалъ съ этой канедры возгласы: вы, отцы духовные, виноваты въ томъ-то и въ томъ-то... Меня удивлялъ и удивляетъ подобный поверхностный взглядъ многихъ свътскихъ людей на дъло нашего спасенія. А вы, отцы не духовные, спрошу я нашихъ обвинителей, не виноваты, что ваши дѣти выходятъ атеистами? Ужель вы, отцы не духовные, но христіанскіе от-

1

1

цы, не знаете того, что и вы обязаны вносить свътъ Христовъ въ ваши семьи, въ среду васъ окружающую, въ жизнь общественную? Или вы думаете, что Христосъ только за насъ распялся и только на насъ возложить благое иго свое? Вы забываете, что дъло Христово въ первыя времена двигалось не одною проповъдью апостоловъ и ихъ преемниковъ епископовъ, священниковъ, но и святою жизнью върующихъ, кровью мучениковъ. А теперь, бросая намъ пятаки за наши труды, вы считаете себя въ правъ выливать на насъ потоки грязи и обвинять насъ не только за наши, но и за свои гръхи. Дъло христіанскаго воспитанія въ семьть, въ обществть это наше общее дело, дело не однихъ насъ пастырей, но и всехъ техъ, кому дорого имя Христово, кому сладостенъ свътъ Христовъ. Надо, чтобы семья, школа воспитывала въ христіанахъ въру въ Бога, навыкъ къ молитвъ, любовь къ богослуженію. Это самое первое, съ чего надо начинать вст разговоры объ оздоровленіи нашего общества: съ этого надо начать ръшеніе вопроса и объ оздоровленіи нашего богослуженія.

Ко второму разряду я отнесъ бы върующихъ, которые ходятъ въ церковь съ намъреніемъ помолиться, но богослуженіе не оказываетъ на нихъ всего вліянія потому, что оно во многомъ непонятно для нихъ. Тутъ, следовательно, причина недостаточнаго вліянія---въ самомъ богослуженіи. Я не могу согласиться съ тъми ораторами, которые находили нъкоторыя выраженія нашихъ пъснопъній «несуразными». Въ этихъ «несуразныхъ» выраженіяхъ сокрыта великая глубина мысли, а мнъ представляется, и красота выраженія. Но эти глубина и красота напоминаютъ мнѣ драгоцѣнное зерно въ скорлупѣ, которую далеко не всякій въ состояніи раскусить. Не могу, однако, я согласиться и съ говорившимъ, что наше богослуженіе, такъ сильно вліявшее на нашихъ предковъ, продолжаетъ также сильно вліять на насъ, ихъ потомковъ. Не оспаривая сказаннаго о прошломъ, возражаю противъ сказаннаго о настоящемъ. Что было ранъе, то невозвратно осталось позади. Наши предки довольствовались благочестивыми воздыханіями, а ихъ современные потомки требуютъ

разумной молитвы. Теперь ощущается необыкновенно сильная потребность въ томъ, чтобы каждое слово богослужебное было понятно. Этого желаютъ, этого ждутъ върующіе, особенно принадлежащіе къ интеллигентному классу. У насъ же пока уразумѣніе всего богослуженія слишкомъ сложная наука. Всѣ законоучители знаютъ, какого труда стоитъ уясненіе ученикамъ смысла молитвъ; полнаго же пониманія всего богослуженія съ множествомъ трудно переводимыхъ на русскій языкъ пѣснопѣній и чтеній достигають не многіе изъ молящихся, скажу болье-далеко не всѣ пастыри. Настоитъ великая нужда подумать по этому поводу и принять мѣры къ устраненію этого явленія. Что нужно сдълать для этого: ввести ли въ богослужение русскій языкъ или ограничиться раздачею молящимся книжечекъ съ переводомъ и поясненіемъ богослуженія, или сдѣлать еще что либо, я не берусь указывать. Я намъчаю вопросы, но не ръшаю ихъ.

О третьемъ классѣ вѣрующихъ можно лишь упомянуть, это расположенные молиться и понимающіе богослуженіе. Ихъ теперь сравнительно немного: цѣль и желаніе нашего собранія увеличить ихъ число. Съ упрощеніемъ для пониманія богослуженія къ этому классу перешелъ бы и второй классъ вѣрую-

Итакъ, по моему мнѣнію, вліяніе богослуженія на вѣрующихъ обусловливается прежде всего душевной атмосферой, напроеніемъ послѣднихъ: настроеніе же создается въ семьѣ, въ шкоть. Поэтому, обсуждая вопросъ о мѣрахъ къ усилю боготужебнаго вліянія, мы не должны оставить вопроса о христіанкомь воспитаніи. Но, съ другой стороны, на христіански натроенныхъ богослуженіе только тогда будетъ оказывать полное вляне, когда не только его сладостные звуки будутъ доходить до слуха молящихся, но когда и небесные разумные глаголы буакть достигать до умовъ и западать въ сердца ихъ. Для этого чеобходимо упрощеніе богослуженія до общаго пониманія. Вотъ на вопроса, вопіющіе о неотложности ихъ разрѣшенія. Вст путе вопросы не столь важны; одни изъ нихъ, какъ вопросъ о благоговѣйномъ совершеніи богослуженія, сами по себѣ ясны до очевидности, другіе,—какъ соблюденіе порядка, тишины въ храмѣ, зависятъ отъ благоразумѣнія ктиторовъ, старостъ и легко могутъ быть упорядочены\*).

# Ректоръ Кишиневской духовной семинаріи

архимандрить Варлаамъ.

Съ 30 декабря 1861 по 10 февраля 1875 г.

(Къ матеріаламъ для исторіи Кишиневской дух. семинаріи).

Преемникомъ архимандрита Митрофана по должности ректора Кишиневской духовной семинаріи былъ архимандритъ Варлаамъ (въ міръ Василій Чернявскій). Уроженецъ Бессарабской губерніи, сынъ священника ц. села Коболчина, Хотинскаго уъзда, родившійся 28 февраля 1819 г. Не будучи отданъ, по болъзненному его состоянію въ дѣтскомъ возрастѣ, въ школу, онъ до 16-лѣтняго возраста находился въ домѣ родителей своихъ, отъ которыхъ лучилъ первоначальное воспитаніе и образованіе. 5 октября 1835 года, на 17 году своей жизни, юноша Василій Чернявскій, по прошенію отца, былъ опредъленъ дьячкомъ (по нынъшнемупсаломщикомъ) къ Коболчинской церкви. Казалось, что, послъ этого, для него, какъ для неполучившаго никакого образованія, закрыты были вст пути къ дальнтишему движенію по службъ. Но человъкъ предполагаетъ, а Богъ располагаетъ: на дълъ вышло не то. Въ слъдующемъ году, именно 16 янраря 1836 г., молодой дьячекъ, почувствовавъ глубокое иноческой жизни, оставилъ должность эту и поступилъ въ число послушниковъ Гиржавскаго монастыря, гдѣ и находился въ продолженіи 5 літь, предаваясь подвигамъ иноческой жизни: молитвѣ, чтенію свято-отеческихъ писаній и усердному исполненію возлагаемыхъ на него обязанностей, до черной работы включизатетельно. Промыслъ Божій не далъ молодому послушнику рода, ряться и въ массъ послушниковъ. Нужда и горе всякаго среди которыхъ прозябали и теперь прозябаютъ послушники

<sup>\*) «</sup>Совр. Обоз.», № 39 т. г.

бессарабскихъ монастырей, съ одной стороны, религіозно-нравственное направленіе и умственное развитіе, полученныя имъ еще въ дътствъ отъ добраго руководства родителей, съ другой, а отсюда мало по мало развившееся сознаніе, что, при своихъ природныхъ умственныхъ способностяхъ, онъ могъ бы послужить Богу и людямъ другою работою, больше чёмъ тою, какою пришлось служить ему въ послушничествъ, съ третьей, все это, вмѣстѣ взятое, навело его на мысль о поступленіи для духовнаго образованія въ духовную школу. «Но, конечно, во всемъ этомъ я вижу ясно промыслъ Божій, влекшій меня обстоятельствами моей молодости къ изученію св. Божіей воли, св. Закона Божія при посредствъ науки», такъ не разъ заканчивалъ онъ разсказъ объ этомъ періодѣ своей жизни пишущему, будучи уже ректоромъ Киш. семинаріи. И вотъ послушникъ Чернявскій обращается въ Св. Синодъ съ просьбою о разрѣшеніи ему поступить для образованія въ Кишиневское духовное училище, куна, по полученіи разрѣшенія, и поступилъ 1 сентября 1841 года, булучи 22-лътъ отъ роду (въ 3-й классъ, по тогдашнему-въ грамматическій классъ, въ которомъ, какъ и въ слѣдующемъсинтаксическомъ, нужно было. тоже по тогдашнему, пробыть два года). По окончаніи курса ученія въ училищѣ, Василій Чернявскій 1 сентября 1845 года, на 27-мъ году отъ рожденія, поступилъ въ Кишиневскую духовную семинарію, въ которой, въ іюлъ 1851 г., и окончилъ курсъ наукъ, съ званіемъ студента семинанаріи, при чемъ, учась еще въ философскомъ классъ семинаріи, онь, съ разрѣшенія Св. Синода, приняль, въ апрѣлѣ 1848 г., монашество съ именемъ Варлаама, а въ мав того же года посвяшенъ въ іеродіакона и іеромонаха. Замѣчательно, что, также учась еще въ семинаріи, іеромонахъ Варлаамъ, въ 1849 г., былъ назначенъ экзаменаторомъ лицъ, ищущихъ священно-церковнослужительскихъ мѣстъ, и экономъ Кишиневскаго архіерейска-10 дома.

Вскоръ, по окончаніи курса семинаріи, въ концѣ 1851 г., <sup>іеромона</sup>хъ Варлаамъ былъ опредѣленъ настоятелемъ Фрумошска-<sup>10 Успенска</sup>го монастыря, съ возведеніемъ въ санъ игумена. Эту должность онъ занималъ не долго. Съ особаго разрѣшенія Св. Синода, игуменъ Варлаамъ поступилъ вскорѣ послѣ этого въ число студентовъ С.-Петербургской духовной академіи\*), гдѣ усердно занимался изученіемъ богословскихъ наукъ и въ особенности противораскольнической литературы и въ 1855 окончилъ курсъ со степенью кандидата богословія съ правомъ на полученіе степени магистра по выслугѣ двухъ лѣтъ на духовно-училищной службѣ (въ послѣдней утвержденъ въ 1858 г.). На ученую степень іером. Варлаамъ написалъ сочиненіе на тему: «Объ измѣненіяхъ въ чинѣ литургій Іоанна Златоуста, Василія Великаго и Григорія Двоеслова», указанныхъ въ поморскихъ отвѣтахъ и мечѣ духовномъ».

По окончаніи курса въ академіи, игуменъ Варлаамъ назначенъ въ Екатеринославскую духовную семинарію преподавателемъ церковно-библейской исторіи, литургики, обличительнаго богословія, церковнаго законовѣдѣнія и греческаго языка. Въ 1859 году назначенъ инспекторомъ той же семинаріи, но въ томъ же году, 11 сентября 1859 года былъ перемѣщенъ на должность же инспектора въ родную ему Кишиневскую духовную семинарію, въ которой преподавалъ ученикамъ высшаго отдѣленія литургику, гомилетику и церковное законовѣдѣніе.

Въ декабрѣ въ 1860 г., во вниманіе къ заслугамъ и отлично-усердному исполненію своихъ обязанностей, игуменъ Варлаамъ, какъ инспекторъ семинаріи, возведенъ въ санъ архимандрита, а чрезъ годъ, именно 30 декабря 1861 г., назначенъ ректоромъ Кишиневской духовной семинаріи (предшественникъ его, архим. Митрофанъ, 13 декабря 1861 г. былъ вызванъ въ С.-Петербургъ на чреду священно-служенія и проповѣданія слова Божія), каковую должность и занималъ въ теченіе 13 лѣтъ, до назначенія его епископомъ Тотемскимъ, викаріемъ Вологодской епархіи (вызовъ его въ С.-Петербургъ послѣдовалъ 21 января 1874 г., а епископомъ—викаріемъ Тотемскимъ назначенъ 10 февраля 1875 г.).

Будучи ректоромъ семинаріи, архимандритъ Варлаамъ состоялъ настоятелемъ сначала Фрумошскаго, а потомъ Курковскаго

<sup>\*)</sup> Поступилъ въ старшій курсъ.

монастырей, цензоромъ проповъдей, благочиннымъ монастырей Кишиневской епархіи, членомъ мѣстной духовной консисторіи, членомъ губернскаго статистическаго комитета, наблюдателемъ за кишиневскими субботниками и т. д. Само собой разумѣется, что нѣкоторыя изъ перечисленныхъ должностей, какъ равно и настоятельство въ монастырѣ, онъ долженъ былъ оставить со введеніемъ новаго устава, по указу 14 мая 1867 г., приведеннаго въ исполненіе съ августа мѣсяца 1867/8 учебнаго года.

По должности ректора семинаріи архимандритъ Варлаамъ преподавалъ ученикамъ высшаго отдъленія семинаріи догматическое и нравственное богословіе, ведя преподаваніе, по обычаю тогдашняго времени, лекціоннымъ способомъ. При этомъ читалось объ одномъ предметъ, а ученики весьма часто готовили уроки о предметъ другомъ, по учебнику архимандрита Антонія, такъ какъ часто предметъ объясненія не совпадаль съ предметомъ урока. Уроки были точно размѣчены напередъ и ученики по размѣченному раздѣлу готовили извѣстную часть учебника къ извъстному дню. Выходило, что лекціи служили разъясненіемъ того, что ученики усвоили уже по догматическому богословію арх. Антонія. Времени для прохожденія учебника было вдоволь. Ученики успѣвали повторить и переповторить учебникъ и знали его твердо. Неизвъстно только оставалось ли что нибудь въ умъ и памяти учениковъ изъ лекцій ректора, но обыкновенно, лекціи его выслушивались учениками внимательно.

Въ періодъ ректорскаго служенія арх. Варлаама совершилось болѣе замѣчательное слѣдующее: 1., докончена постройка семинарской церкви, начатая по мысли, заботамъ и матеріальной поддержкѣ архипастыря Бессарабскаго Антонія, при предшественникѣ архим. Варлаама архим. Митрофанѣ; церковь освящена 13 февраля 1862 года: 2., отдѣлено отъ семинаріи Кишиневское духовное мужское училище, до 1866 г. помѣщавшееся въ одномъ дворѣ съ семинаріей, при совмѣстности экономическихъ суммъ училища съ таковыми же суммами семинаріи, и помѣщене въ особомъ домѣ, купленномъ за 37000 рублей изъ капиталовъ, находившихся въ распоряженіи Св. Синода (въ этомъ домѣ въ

настоящее время помъщается Швейцарская гостинница) при чемъ съ этого же времени стала увеличиваться цифра денегъ, отпускаемыхъ на содержаніе казеннокоштныхъ учениковъ семинаріи и училища.

- 3., Совершилось въ 1868/9 г. преобразованіе Кишиневской семинаріи по уставу 1867 года, для котораго совершены были вст подготвительныя работы какъ въ учебномъ, такъ и въ экономическомъ отношеніи, для чего потребовалась и совершилась перестройка и ремонтировка главнаго зданія семинаріи, освященнаго 22 сентября 1869 г. Были при этомъ произведены перестройка и ремонтировка и нъкоторыхъ другихъ зданій семинаріи.
- 4., При немъ же начато изданіе «Киш. Еп. Вѣд.» съ 1 іюля 1867 года. Онъ же былъ и первымъ ихъ редакторомъ вмѣстѣ
  съ преподавателемъ семинаріи М. И. Скворцовымъ, хотя весьма
  не долго. По выпускѣ перваго №, онъ почему-то отказался
  отъ редакторства, такъ что остался редакторомъ только одинъ
  М. И. Скворцевъ.

Завъдываніе арх. Варлаама семинаріей во всъхъ отношеніяхъ, въ учебномъ, воспитательномъ и, особенно, экономическомъ, велось съ присущей ему аккуратностью, точностію, умъніемъ и пользою для учебнаго заведенія. Семинарія, въ теченіе ректорства его, была обревизована тремя ревизорами-членами учебнаго комитета при Св. Синодъ: С. Керскимъ (1868 г. въ апрълъ м.), С. Лебедевымъ (въ 1869 г. въ сентябръ м.) и М. Григоревскимъ (въ 1873 г.).

Вст они нашли состояніе семинаріи удовлетворительнымъ. Даже такое злободневное дто, какъ содержаніе учениковъ пищей и платьемъ и т. п. найдено удовлетворительнымъ. Послъдній членъ-ревизоръ объ этомъ пишетъ въ своемъ отчетт слъдующее: «ученикамъ дается въ 7 час. утра на завтракъ чай съ бтымъ хлтбомъ въ достаточномъ количествт; обтать состоитъ изъ 3 блюдъ, сытныхъ и чисто приготовленныхъ, вмт сто ужина — чай съ хлтбомъ, съ согласія самихъ учениковъ. Платье и от приготовленныхъ строится изъ хорошаго матеріала и въ достаточномъ количествт. Спальни весьма помъстительны, содержатся въ должной чистотт;

одѣяла для учениковъ такъ хороши, что я таковыхъ не видалъни въ одной семинаріи. О. ректоръ семинаріи, какъ весьма опытный хозяинъ, вникаетъ во всѣ подробности содержанія учениковъ, которое идетъ такъ хорошо, какъ только можно желать, при средствахъ, отпускаемыхъ на этотъ предметъ, сравнительно съ значительной дороговизною въ Кишиневѣ (печ. отч. 1873 г. стр. 39)».

Преподавательская дѣятельность арх. Варлаама, вмѣстѣ съ нѣкоторыми другими преподавателями, ревизоромъ М. Григоревскимъ аттестована такъ: «Къ похвальнымъ отзывамъ прежнихъ двухъ ревизоровъ (объ этомъ предметѣ) я могу присоединить только то, что они съ прежней опытностію съ тъмъ же усердіемь и успъхомъ продолжали свои занятія» (Ibid стр. 1-2). Справедливость требуетъ, однакожъ, сказать, что добрые труды арх. Варлаама касались главнымъ образомъ внъшней стороны семинаріи; внутренняя сторона учебнаго задеденія стояла у него на второмъ планъ. Объясняемъ это трудностію одинаково слъдить за встмъ-внъшнимъ состояніемъ и внутреннею жизнію учащихся Это объясняется отчасти и характеромъ его поведенія, Мягко, списходительно относясь къ учащимся, онъ нѣсколько отдаленно держалъ себя къ послъднимъ, не вступая съ ними въ бестан, въ разспросы объ ихъ нуждахъ, не заглядывая, такъ сказать, въ душу ихъ, почему все это послѣднее, будучи закрытымъ, неизвъстнымъ для него, и не составляло предмета заботливости его о внутренней жизни учащихся и не вызывало съ его стороны воздъйствія на учащихся въ этомъ отношеніи. Выходило, что ученикамъ самимъ оставалось регулировать внутреннюю жизнь свою, при воздѣйствіи на внѣшнюю такъ-же внѣшними воспитательными средствами со стороны инспекціи. Тъмъ не менъе, и при такомъ положеніи, благодаря религіозной настроенности учащагося юношества тогдашняго времени, религіозному режиму ректора, какъ монаха, и добрымъ навыкамъ, вынесеннымъ изъподъ крова родительскаго, добрая, нравственно-религіозная. какъ бы природная, сторона охраняла громаднъйшее число учащихся отъ порчи нравственной.

Не можемъ при этомъ умолчать о томъ, что архиман-

дритъ Варлаамъ старался быть точнымъ исполнителемъ буквы закона, иногда до мелочей, но за то чрезъ это допускалъ иногда и ошибки. Напримъръ, 17 августа 1867 года, въ Кишиневской семинаріи, въ общемъ собраніи членовъ бывшаго до того времени семинарскаго правленія и преподавателей семинаріи, на основаніи новаго устава, совершена была первая закрытая баллотировка лицъ, которыя должны войти въ составъ новаго педагогическаго собранія въ количеств 7 челов вкъ, кром в ректора и инспектора, а въ собраніи протоіереевъ и священниковъ градскихъ (г. Кишинева) церквей по сообщенію правленію семинаріи мъстной консисторіи, отъ 23 августа того же года, были избраны въ педагогическое же собраніе три члена отъ духовенства. Ново-избранный какъ изъ среды преподавателей, такъ и отъ духовенства, составъ новаго педагогическаго собранія правленія семинаріи былъ утвержденъ высокопреосвященнымъ Антоніемъ, архіепископомъ кишиневскимъ 17 августа того же года. Между тъмъ оказалось, что въ упомянутый выше составъ педагогическаго собранія вошли 4 лица, родственныя между собою. Вследствіе этого ректоръ семинаріи архим. Варлаамъ 7 октября того же 1867 года заблагоразсудилъ войти къ высокопреосвященному Антонію съ представленіемъ, въ которомъ, изъяснивъ, что въ составъ педаг. собранія находятся члены, соединенные родствомъ, какъ-то: преподователь семинаріи Андрей Пархомовичъ и родной братъ его священникъ Василій Пархомовичъ, преподаватель Петръ Марковъ и родной братъ его жены Василій Заушкевичъ, испрашивалъ разрѣшенія Его высокопреосвященства о томъ, могутъ ли означенныя лица оставаться совмъстно членами правленія. По резолюціи высокопреосвященнаго Антонія на мѣсто священника Василія Пархомовича и преподавателя Василія Заушкевича вступили лица другія, избранныя уже большинствомъ голосовъ на бывшихъ выборахъ. Но ревизовавшій въ апрѣлѣ мѣсяцъ 1868 г. семинарію членъ Учебнаго Комитета С. Керскій призналъ замѣну упомянутыхъ выше членовъ педагогическаго собранія другими лицами неправильною, а Св. Синодъ указомъ своимъ отъ 18 октября 1868 г. за № 2115, предписалъ прежнихъ

членовъ священника Василія Пархомовича и преподователя Василія Заушкевича возстановить въ ихъ должностяхъ, такъ какъ законъ о родствъ между членами присутственныхъ мъстъ (Св. зак. изд. 1857 г. томъ III уст. служб. выб.) на учебное въдомство никогда распространяемъ не былъ, и всѣ дальнѣйшія распоряженія, вызванныя ихъ увольненіемъ, отмѣнить и объ исполненіи сего довести до свѣдѣнія Св. Синода (Дѣло Прав. Киш. семинаріи № 59, 1868 г. по отчету кол. сов. Керскаго о ревизіи имъ Киш. сем. въ 1868 г.). Ошибка эта повлекла за собою и другія, связанныя съ нею, неправильности. Такъ какъ преподаватель В. Заушкевичъ состоялъ не только членомъ педагогическаго (по бал. 17 авг. 1867 г.), но и распорядительнаго собранія (по бал. 31 авг. того же года), то за увольненіемъ его назначенъ былъ, по постановленію собранія 2 ноября того же 1867 г., а не по баллотировкъ, въ педагогическое собраніе преподователь Павелъ Синимскій, а мѣсто того же Заушкевича въ распорядительномъ собраніи занялъ бывшій въ то время экономомъ семинаріи преподаватель Петръ Марковъ, прежде допущенный въ составъ распорядительнаго собранія сверхъ штата. Ревизоръ Керскій призналъ это назначеніе также не законнымъ. 3 мая того же 1868 г. произведена была новая баллотировка, по которой, вмъсто Синимскаго избранъ былъ въ педагогическое собраніе преподаватель Евгеній Сахаровъ (бывшій секретаремъ Правленія), а въ члены распорядительнаго собранія, вмѣсто Маркова, преподаватель протојерей Евграфъ Понятовскій. Но всѣ эти дъйствія, съ возстановленіемъ священника Василія Пархомовича, который, спустя 7 лътъ былъ преемникомъ архим. Варлаама, по ректуръ) и преподавателя В. Заушкевича, были, какъ сказали мы выше, отмѣнены (то же дѣло). Были иногда допускаемы покойнымъ и нъкоторыя другія ошибки въ управленіи семинаріей, но въ общемъ состояніе ея и тремя ревизорами, какъ мы уже упомянули, было отмъчено удовлетворительнымъ.

Отношеніе къ архим. Варлааму учениковъ можетъ быть выражено такими словами: они смотрѣли на него какъ на человѣка и ректора добраго и благожелательнаго, старались испол-

ek

нять его указанія и распоряженія и дѣлали это скорѣе изъ уваженія, чѣмъ изъ боязни.

Въ отношеніи къ учащимъ, арх. Варлаамъ, стараясь вообще держать знамя ректорскаго служенія на подобающей высотѣ, являлся въ обращеніи человѣкомъ простымъ, хотя въ то же время нельзя сказать, чтобы онъ не былъ, какъ говорится, человѣкомъ «себѣ на умѣ». По мягкости и добротѣ своего характера, онъ снисходительно смотрѣлъ на недочеты въ работѣ нѣкоторыхъ преподавателей, съ особеннымъ почтеніемъ относился къ тѣмъ, которые были еще ему преподавателями и добрыхъ совѣтовъ какъ со стороны послѣднихъ, такъ и со стороны другихъ, не отвергалъ и заслуги какъ такихъ, такъ и другихъ, усердно трудившихся цѣнилъ, не оставляя безъ замѣчаній тѣхъ, за кѣмъ замѣчалъ неисправность. Учащіе, по крайней мѣрѣ значительнѣйшее большинство изъ нихъ, относились къ нему и какъ къ начальнику и какъ къ человѣку, съ почтеніемъ. Горожане также уважали его.

Со вниманіемъ относилось къ дѣятельности арх. Варлаама и епархіальное и высшіе начальство. Такъ, за свои ревностные труды и отлично-усердное исполненіе своихъ обязанностей по всѣмъ, занимаемымъ имъ, должностямъ онъ не разъ былъ поощряемъ со стороны высшаго начальства, по представленію епархіальнаго, разнаго рода наградами, а именно: 30 іюня 1859 года онъ получилъ отъ Св. Синода золотой наперсный крестъ, 6 апр. 1865 г. сопричисленъ къ ордену св. Анны 2-й ст., 16 апр. 1868 г. награжденъ тѣмъ же орденомъ съ Императорскою короною, а 12 апр. 1870 г.—орденомъ св. Владимира 3-й степени.

Свидѣтельство расположенности къ ректору арх. Варлааму семинарской корпораціи мы видимъ и въ прощаніи съ нимъ послѣдней предъ выѣздомъ его изъ Кишинева въ С.-Петербургъ на чреду священнослуженія. 25 января 1874 г. устроенъ былъ по этому случаю воспитателями и преподавателями семинаріи съ участіемъ смотрителя и нѣкоторыхъ преподавателей Кишиневскаго мужскаго училища, а также нѣкоторыхъ лицъ изъ духовенства, прощальный въ честь его обѣдъ, на которомъ при-

сутствовалъ и приснопамятный преосвященный Кишиневскій Павелъ. На объдъ были приглашены почетнъйшія лица градского духовенства, секретарь консисторіи и многіе другіе. Провожая своего ректора и напутствуя его изъявленіями чувствъ благожеланія, семинарская корпорація выразила, что въ единомысліи, съ которымъ она отнеслась къ своему представителю и начальнику при прощаніи съ нимъ, она видитъ лучшій залогъ умственнаго и нравственнаго процвътанія семинаріи. За объдомъ произнесены были речи, въ которыхъ высказаны были чувства признательности къ нему за его многолѣтнюю неусыпную дѣятельность на пользу семинаріи и за его добрыя, гуманныя отношенія ко всъмъ. На другой день послъ прощальнаго объда, по совершеніи въ семинарской церкви отъ взжавшимъ соборн в съ священниками изъ преподавателей семинаріи и училища напутственнаго молебна, на которомъ присутствовали всѣ учащіе и учащіеся, одинъ изъ лучшихъ воспитанниковъ VI кл. семинаріи произнесъ ръчь, въ которой отъ лица воспитанниковъ семинаріи онъ выразилъ чувства искренней сыновной благодарности къ отъѣзжавшему ректору за его отеческое попеченіе о благъ воспитанниковъ. Затъмъ, послъ задушевной, проникнутой глубокимъ чувствомъ прощальной рѣчи самаго ректора, которую онъ произнесъ сильно взволнованнымъ голосомъ и со слезами захъ, послъдовали отвътныя сочувственныя слезы окружавшихъ его, тронутыхъ его рѣчью. Слезы эти ясно выражали тъ искреннія чувства, съ которыми провожали его сослуживцы и питомцы его, и ту добрую память, которую онъ оставлялъ по себъ Кишиневской семинаріи. Послѣ молебна весь семинарскій составъ вмѣстѣ съ учениками VI кл. семинаріи, по желанію послѣднихъ, отправился съ отъ взжавшимъ въ фотографію для снимка общей группы на память объ о. ректорѣ («Киш. Еп. Вѣд». №3, 1874 г.).

Такъ закончилось 24-лѣтнее пребываніе архимандрита Варлаама въ родныхъ ему духовно-учебныхъ заведеніяхъ г. Кишинева, сначала въ качествѣ воспитанника училища и семинаріи, а потомъ въ качествѣ инспектора и ректора семинаріи.

26 января 1874 года въ 6 час. вечера ректоръ семинар и

арх. Варлаамъ отбылъ изъ Кишинева въ С. Петербургъ, гдѣ и пробылъ до назначенія его епископомъ-викаріемъ Тотемскимъ Вологодской епархіи, послѣдовавшаго 10 февр. 1875 г.

Въ изображеніи дальнѣйшей службы арх. Варлаама мы, само собой понятно, будемъ кратки.

Въ Вологдѣ бывшій архимандритъ, а съ этого времени епископъ-викарій Тотемскій Варлаамъ пробылъ не болѣе 1½ года, но и за это короткое время онъ успѣлъ тамъ снискать себѣ всеобщую любовь и уваженіе со стороны всѣхъ классовъ населенія («Минск. Еп. Вѣд». № 11, 1889 г.). 9 сентября 1876 года Преосвященный Варлаамъ былъ назначенъ епископомъ Выборгскимъ, викаріемъ С.-Петербургской епархіи, каковымъ и пробылъ 5 лѣтъ. Здѣсь онъ за свою полезную дѣятельность и труды по званію викарія С. П. Б. епархіи, 27 марта 1879 года, былъ Всемилостивѣйше сопричисленъ къ ордену св. Анны первой степени, а 26 іюля 1880 г. назначенъ епископомъ Минскимъ и Туровскимъ, на каковой каθедрѣ епископствовалъ до своей кончины, послѣдовавшей 21 мая въ 7½ ч. утра 1889 года, послѣ непродолжительной, но тяжкой болѣзни, 70 лѣтъ отъ роду.

Въ некрологъ преосвященнаго Варлаама, помъщенномъ въ №№ 11 и 12 «Минск. Еп. Въд». за 1889 годъ, говорится, что «минское духовенство и вся минская паства, за девять лътъ архипастырскаго его служенія въ Минской епархіи, имъли возможность узнать своего архипастыря и на дёлё видёть, какъ много трудовъ и заботъ посвящалъ онъ на пользу ввъренной ему Богомъ паствы. А потому не удивительно, что, когда въ нын вшнемъ (1889) году, ко дню св. Пасхи преосвященный Варлаамъ былъ Всемилостивъйше пожалованъ орденомъ св. Владимира 2-й степени за его ревностное служеніе св. Церкви и Отечеству, извъстіе о награжденіи было встръчено всъми съ искреннею и неподдъльною радостію» и, наоборотъ, неожиданная въсть о кончинъ архипастыря преисполнила глубокою скорбію всю паству минскую. Въ нъсколькихъ ръчахъ, произнесенныхъ при его погребеніи выражается эта скорбь и очерчивается его архипастырская дъятельность на пользу Минской епархіи, его высокій взглядъ на воспитаніе духовнаго юношества, его радушіе, его благотворительность и др. добрыя дѣла.

Отпѣваніе его совершено Высокопреосвященнымъ Алексіемъ, архіепископомъ Литовскимъ и Виленскимъ. Тѣло его погребено въ крестовой церкви архіерейскаго дома.

Закончимъ краткую замѣтку свою словами некролога: «Да упокоитъ Господь добрую душу почившаго святителя въ обителяхъ рая со всѣми святыми»!

А. П-чъ

# Псаломщикамъ Кишиневской епархіи.

Въ № 43 «Кишиневскихъ Епархіальныхъ Вѣдомостей» напечатанъ указъ Святъйшаго Синода объ увольненіи, согласно прошенію, Его Преосвященства Преосвященнъйшаго Аркадія. Я думаю, что каждый изъ васъ, г. г. псаломщики, прочитавъ этоизвѣстіе, испытаетъ ту-же неизмѣримую скорбь, ту печаль. которую испытываю и я. Отнестись къ этому извъстію пассивнобыло-бы съ нашей стороны, по меньшей м рв, преступно. И въ самомъ дѣлѣ, не Преосвященнѣйшій ли Аркадій, въ теченіе всего продолжительнаго своего архипастырскаго служенія, заботился о насъ? Не онъ ли воспиталъ, далъ средства къ жизни каждому изъ насъ? Не онъ ли защищалъ насъ отъ ополчившихся противъ поднятія нашего умственнаго уровня (см. отчетъ прошлог. Еп, Съъзда депутатовъ)? Не онъ ли поддерживалъ, спасалъ насъ отъ неоднократно грозившей намъ опасности быть замѣненными вольнонаемными клириками? Не онъ ли защищалъ насъ отъ несправедливыхъ нареканій? Не онъ ли поддерживалъ многихъ изъ насъ при разныхъ следственныхъ делахъ со священниками и частными лицами? Да, онъ и онъ. По этому, поистинъ, мы сотворимъ непоправимую ошибку, преступленіе, если отнесемся пассивно къ уходу того, кто былъ столпомъ, надежной опорой нашего существованія. И если мы, между прочимъ, не успъли, пользуясь такой поддержкой со стороны милостиваго кт. намъ Архипастыря, разръшить или, по крайней мъръ, поднять наболъвшаго псаломщическаго вопроса, то въ этомъ всецѣло виноваты мы сами. Но объ этомъ въ другой разъ. Теперь же призываю васъ, дорогіе коллеги, чествовать нашего благодѣтеля и всемилостиваго Архипастыря-Отца поднесеніемъ адреса и иконы, учрежденіемъ стипендіи въ Кишиневскомъ духовномъ училищѣ или въ псаломщическомъ классѣ¹). Мы это непремѣнно должны сдѣлать. Это нашъ нравственный долгъ и обязанность.

Прошу г. г. псаломщиковъ, въ возможно непродолжительномъ времени, высказаться по этому предмету на страницахъ «Епархіальныхъ Вѣдомостей», а также указать, гдѣ желательно учредить стипендію и куда должны поступать взносы на стипендію. Прошу сообщить объ этомъ письменно и мнѣ.

Имѣющій званіе народнаго учителя псал. Павелъ Бучинскій. 1907 года, октября 18 дня. М-ко Гура-Галбино, Бенд. уѣзда. Ст. Чимишлія.

#### СПИСОКЪ

#### древнъйшихъ церквей Бессарабской губерніи.

(Продолжение\*).

- 17—18 (Хал. стр. 293)—«М. Каушаны Старые и Новые, Успенская, каменная; ризницею, утварью и книгами средственная 1797».
- Старые Каушаны, с. (А. с. об.)——Церковь, во имя св. равноапостольныхъ Константина и Елены, построена въ 1829 г. Возлѣ церкви видны остатки стараго кладбища.
- Новые Каушаны, м. (А. с. об.)— Существуетъ очень древняя каменная церковь во имя Успенія Божіей Матери. Она представляеть нѣчто въ родѣ большого погреба. О времени ея построенія нѣть никакихъ (?) свѣдѣній. Церковь эта оффиціально не закрыта, но богослуженіе въ ней совершается очень рѣдко, такъ какъ въ приходѣ есть еще церковь во имя Петра и Павла, построенная въ 1870 году, въ которой обычно совершается бо-

<sup>1)</sup> Въ этомъ благомъ дълъ, несомнънно, съ удовольствіемъ примутъ участіе и другія лица, кромъ псаломщиковъ.
Ред.

<sup>\*) «</sup>Киш. Еп. Въд.» № 43.

гослуженіе (въ 1906 г., въ виду малопом встительности Петропавловской ц. приступили къ ея расширенію). О древней Успенской церкви мъстечка Каушанъ сохранилось въ народъ слъдующее преданіе: «Строилась церковь давно--давно, еще во времена турецкаго владычества; строилась она скрытно отъ турецкаго начальства, почему-молъ и явилась у строителей ея необходимость строить ее въ землъ и придать ей такую форму, которая бы не вызывала подозрѣнія у турокъ. Когда же турки спрашивали христіанъ, что это они строятъ, то тѣ говорили, что строятъ ссыпной амбаръ. Когда же вся церковь внутри уже была украшена живописью (сохранившеюся до нашихъ дней), зашли однажды въ нее турки: теперь ужъ они ясно увидъли, что это не ссыпной амбаръ, а христіанская церковь. Въ ужасной злобѣ они наказывали христіанъ, какъ хотѣли, а самую церковь обратили въ конюшню; но въ одну ночь всѣ лошади турецкія, помѣщенныя въ церкви, подохли. Тогда турки пиками повыколывали глаза всемъ изображеннымъ святымъ, а некоторымъ изъ нихъ вымазали бороды углемъ». Слъды этого концунства сохранились и по настоящее время. Въ м. Каушанахъ (по сообщенію мъстнаго священника Петра Соломонова), кромѣ каменной Успенской церкви, есть еще слъдующіе заслуживающіе вниманія остатки старины: 1) еврейское кладбище, находящееся въ самомъ центръ мъстечка, обнесенное высокимъ каменнымъ заборомъ (въ немъ есть 400-літніе памятники съ надписями, указывающими годъ постановки ихъ; 2) старое православное кладбище съ древними памятниками, но ни на одномъ не сохранилось надписи, которая бы свидътельствовала о годъ постановки памятника.—

Такъ какъ о древней Успенской церкви была составлена въ 1887 году подробная метрика преподователемъ Кишин. дух. семинаріи Е. Михалевичемъ, для доставленія ея въ Петербургскую Императорскую академію художествъ, то мы приведемъ изъ нея выдержки, наиболѣе интересные въ археологическомъ отношеніи, позаимствовавъ ихъ изъ Дѣла Киш. дух. Консисторіи по архиву за № 2641, начатаго 1 ноября 1886 г., конченнаго 27 августа 1887 г. (на 169 л.): «О доставленіи въ Императорскую Академію Художествъ свѣдѣній о древнеправославныхъ храмахъ Божіихъ»... (съ листа 144-го).

«Описываемая церковь Каушанская была издавна приход-

скою церковью, а не монастыремъ, и въ настоящее время за ветхостью своею закрыта. Богослуженіе въ ней совершается только разъ въ году, въ день Успенія Пресвятыя Богородицы; въ теченіе же всего года-въ новой небольшой церкви. Старожилы говорятъ, что Каушанская древняя церковь была въ незапамятныя времена архіерейскою, но документальныхъ данныхъ относительно этого никакихъ нътъ. Когда церковь основана, неизвъстно, и документальныхъ свъдъній относительно этого нътъ. Народное преданіе говоритъ только, что она сначала была деревянная, и основана очень давно, неизвъстно къмъ. При входъ въ церковь надъ дверьми съ наружной стороны въ стънъ вдъланы три каменныя плиты: одна большая посрединъ и 2 малыя по сторонамъ большой; всъ три съ надписями долбленными; но надписи до того стерты, что ихъ никакъ нельзя скопировать. На одной только малой плитъ кое-какъ уцълъла слъдующая греческая надпись  $\frac{\tilde{t}\tilde{c}.|X\tilde{c}|}{\kappa_A}$ ; остальную часть греческой надписи, ско-

пированной Михалевичемъ, мы передаемъ обычнымъ (а не униціальнымъ) греческимъ шрифтомъ съ добавленіями въ скобкахъ; признаемся, что первой буквы надписи мы не разгадали; она похожа немного на крестъ)  $\nabla$ : Θ (εία): В (οηθεία): Δια Σνιστασις:

Εμού του ταπείνου μιτροπολίτου προιλάβον χν(ρί)ον Δανιίλ \*).

Демнезелекъ Бисерикъ: че съ пръзнеще: храмел: Сфинтий Пдормири: фийна ман ѝ наинте: де лемне веке ши сфъръмъндесъ де тот: ѝкъ фийна мітрополит: сфінціл салі Даниїл из ав лъсат: Лчестъ лекре дем-

<sup>\*)</sup> Примъч. Считаемъ долгомъ отмътить, что, повидимому, ляпидарный писецъ плохо владълъ греческой письменностью, почему и допустиль ошибки въ 2-хъ словахъ, и вмъсто Дамар. И Бостассос написалъ Дамир. и Бистассо. Оставляя безъ перевода первое слово, котораго дана лишь начальная буква, получимъ слъдующій смыслъ: Божіей помощию чрезъ ходатайство мое, смиреннаго митрополита проилавскаго господина Даніила»...

незерски: ка съ ръмър жос: чи Диръвиъ Д8мирзерски ши к8 ац8тор л Манчи Сале: ши фъкънд милостенїє репиндъ крещін: јр... (са) милостивіт ши мърим Са де а8 дат ацотор (8л)... ивъ: педин лъ8ит (е8) \*) (послъдній десятокъ буквъ скопированной Е. Михалевичемъ надписи остался не разобраннымъ, почему мы его здъсь и не помъщаемъ).

Изъ греческой надписи видно, что Каушанская перковь перестроена была при митрополитъ Даніилъ: а изъ молдавской, что она была прежде деревянная, старая, и потомъ, когда разрушилась, была наново отстроена церковь каменная рвеніемъ митрополита Даніила на собранныя имъ пожертвованія. Въ Молдавій митрополита съ именемъ Даніила не было, а въ Валахіи съ этимъ именемъ было два: одинъ Даніилъ упоминается подъ 1566 годомъ, другой подъ 1719—20 годами. Въроятно въ 1719—20 годахъ послъдній управлялъ объими митрополіями и при немъ была перестроена Каушанская церковь. Если упоминаемый въ надписяхъ Даніилъ есть этотъ самый, то основаніе Каушанскої церкви каменной на мъстъ деревянной нужно отнести къ 1719—20 годамъ \*\*).

Каушанская церковь вся каменная, съ 3 рядами деревянных (дубовыхъ) связей въ основаніи, въ поясъ и подъ крышей, но связи деревянныя стнили и теперь то мъсто, гдъ онъ были, пустое... Описываемая церковь находится въ м. Каушанахъ, на-

<sup>\*)</sup> Примъч. Передаемъ смыслъ молдавской надписи, сколько могли ее разобрать: «сію святую и Божію церковь, которая празднуетъ свой храмовой день (во имя) святого Успенія (Божіей Матери), бывшую прежде изъ стараго дерева и пришедшую всецъло въ ветхость, еще будучи митрополитомъ, его (прео)священство) Даніилъ не оставилъ этого Божьяго прана, чтобы оно оставалось въ пренебреженіи. И по ревности Божіей и съ помощью матери своей, и дълая сборъ милостыни съ христіанъ. Въ... в Его Величество удостоилъ милости дать помощь... внутри..

<sup>\*\*)</sup> Примъчаніе. Съ мнѣніемъ священника Елевоерія Михалевича о времени сооруженія Каушанской Успенской церкви нельзя согласиться въ виду яснаго указанія надписи той тапсілою рітрополітою прогда во гор Даниль, значить, церковь сооружена не при Валахскомъ митрополить Даниль, а при Проиловскомъ мит. Даніиль. Хотя исторія Проиловской епархіи еще не вполнъ выяснена, но время ея основанія и существованія прибливительно установлено. Вотъ что пишеть о ней архієпископъ Псковскій Арсеній въ своихъ «Изслъдованіяхъ и монографіяхъ по исторіи молдавской Церкви»: «Проиловская епархія получила свое названіе отъ г Брана, расположеннаго на лъвомъ берегу ръки Дуная, противъ нахадящатося въ Добруджъ древняго города Мачина и извъстнаго подъ древнимъ наименованіемъ «Проилавонъ» (Протрабом) или «Проилабумъ» (Proilabum).

зываемыхъ «новыми», въ отличіе отъ «старыхъ Каушанъ», которыя находятся въ той же долинѣ и составляютъ съ первыми одно мѣстечко. Церковь построена въ долинѣ подъ горой на ровномъ мѣстѣ. Каушанская церковь остается въ такомъ видѣ, въ какомъ она была сначала построена и никакихъ позднѣйшихъ пристроекъ въ ней нѣтъ. Надъ воротами ограды церковной на каменной плитѣ есть такая надпись: Нваномъ Главче ста ограда соорЅжена ктытромъ рабомъ божтимъ сыномъ Николам и Жарти Главч каминарь, тюнм", изъ чего можно предположить, что ограда сооружена позже.

(Продолжение слъдуетъ).

### Иноепархіальная хроника церковно-общественной жизни.

Пастырское благочинническое собраніе въ Витебскъ (Полоц. еп.) тек. г.— XV-й очередной епархіальный съъздъ депутатовъ Полтавской епархіи, сессіи 1907 г.—Епархіальный съъздъ Донского духовенства, сессіи 1907 г.

→ Пастырское благочинническое собрание въ Витебскъ
(Полоц. спар.). На этомъ собрании, бывшемъ 4 истекшаго сент. т. г.,

Проиловская епархія образовалась изъ различныхъ частей румынскихъ земель, занятыхъ турками. Такт какъ румынская церковь не могла простирать своего вліянія на эти части, то изъ нихъ была образована отдѣльная епархія, подъ названіемъ Проиловской; епархіальнымъ городомъ сталъ Браилъ, который въ половинъ XV въка отпалъ отъ Румыніи и занятъ былъ турками, обратившими его въ кръпость съ постояннымъ гарнизономъ. Самымъ древнимъ документомъ, въ которомъ впервые говорится о Проиловской епархіи, является актъ, которымъ Константинопольскій патріархъ Іоанникій вмъстъ съ Синодомъ 2 іюня 1641 года возводитъ на степень Ставропигіи ц. св. Николая въ Измаилъ» (стр. 118).

Изъ этого документа слъдуетъ, между прочимъ, что Проиловская епархія называлась митрополіей. Ея разм'єры то увеличивались, то уменьшались, въ зависимости отъ границъ турецкато владычества въ предълахъ нынъшней Бессарабіи. Иногда она прекращала свое существованіе и вновь возрождалась. Разновременно въ составъ ея входили Буджакъ или югъ Бессарабіи и округи съ городами Рени, Килія, Аккерманъ, Бендеры, Хотинъ и даже Дубоссары на лъвомъ берегу ръки Днъстра. Проиловская епархія существовала до 1829 года и за это время, по счету архіепископа Псковскаго Арсенія, въ числів 10 извітстных въ исторіи Проиловскихъ митрополитовъ, былъ одинъ съ именемъ Даніила. «Четвертымъ архіереемъ этой епархіи, говоритъ арх. Арсеній, былъ Даніилъ, митрополитъ Проиловскій, Томаровскій (т. е. Ренинскій) Хотинскій, всего побережья Дунайскаго и Днъстровскаго и цълой Ханской украины, имъвшій канедру въ Измаилъ (1761-1771 г.г.») (см. стр. 128 «Изслъд. и монографіи по исторіи молдавской Церкви». Къ этимъ годамъ и нужно отнести время построенія Каушанской церкви.

подъ предсъдательствомъ мъстнаго Преосвященнаго Серафима, выяснился вепріятный факть, зам'яченный въ епархіи, состоящій въ томъ, что многіе священники совстять не читають въ «Еп. Втд.» отдъла о распоряжевіяхъ епарх. начальства и что даже о.о. благочинные часто оставияють эти распоряженія безъ исполненія. Владыка, поэтому, горячо просиль о.о. благочинныхъ быть внимательными и строгими къ себъ въ исполнении возложенныхъ обязанностей, того же требовать и отъ подчиненнаго духовенства. Во всъхъ правительственныхъ сферахъ сверху до-низу развилось укрывательство служебныхъ преступленій. Наблюдаемое теперь вь обществъ неуважение къ личности, крайняя преступность выродились именно изъ того ложнаго гуманизма, который потакаеть всякому безобразію. Особенно тяжелыя нравственныя послъдствія для общества влечеть за собою всякая неправда въ церковномъ управленіи и веденіи перьовнаго хозяйства. Скандальные судебные процессы, возникающіе по поводу растрать церковно-народныхъ денегъ съ особеннымъ удовольствіемъ подхватываются и раздуваются лъвой прессой и производять убійственное внечатабніе на читателей.

Обсуждался въ этомъ собраніи и поднятый однимъ членомъ его вопрось объ умственномъ и нравственномъ уровню псаломициковъ, изображенномъ въ отчетахъ благочинныхъ мрачными красками.
Указана была весьма важная мъра къ поднятію умственнаго и нравственваго уровня всякой личности. Взгляды и настроенія создаются черезъ
кингу и разговоры по поводу ея содержанія. Враги релягіи и нравственвости (соціалисты и др.) давно подмѣтили и использовали это свойство книпи. Необходимо, поэтому, открыть широкій доступъ въ церковныя библіотеки неаломицикамъ и всѣмъ тѣмъ, которые еще хранять въ сердцѣ
искру божію и готовы подчиниться вліянію и авторитету православнаго
священника.

Твердыя сужденія высказаны и о томъ, что духовенству такъ ми иначе слюдуєть проявить свеч силы для прекращенія царищей у насъ смуты, а также помочь и мірянамъ въ ихъ желамани поработать на пользу Церкви и общества. А какую организацію слъдуєть признать самой удобной для осуществленія духовенству и православнымъ мірянамъ своихъ церковно-общественныхъ идеаловъ, — отвътъ вославнымъ мірянамъ своихъ церковно-общественныхъ идеаловъ, — отвътъ вославнымъ мірянамъ своихъ церковно-общественныхъ идеаловъ, — отвътъ вославнымъ мірянамъ своихъ церковно-общественныхъ идеаловъ, отвътъ

благотворной дъятельности церковныхъ братствъ въ тяжелыя времена смутъ на протяжении жизни нашего государства. Будучи въ основъ церковно-религіозными, эти братства играли и серьезную политическую роль. Они облегчали въ значительной мъръ царямъ Московскимъ собираніе Руси. Если бы въ западныхъ окраинахъ не было братствъ, давно бы здъсь русскіе были ополячены и Русскимъ Государямъ не такъ-то легко было бы пріобщить къ Россіи Волынь, Холмщину и др. области.

На церковномъ братствъ, какъ на способъ конкретномъ для проявленія церковно-общественной самодъятельности духовенства остановился и недавній Нижегородскій миссіонерскій съъздъ, на которомъ уже разработанъ проектъ устава всероссійскаго Братства патріарха Гермогена. Во главъ Братства будетъ стоять одинъ изъ старъйнихъ іерарховъ русской Церкви. Подчиниться руководству, напр., митрополита Московскаго согласенъ будетъ каждый младшій епископъ и такое подчиненіе не будеть въ ущербъ достоинству епископскаго сана и вполнъ согласно съ церковными канонами. Поэтому если бы духовенству пришлось проявить самодъятельность на прекращеніе гражданской смуты, то лучшей и испытанной организаціей для него можетъ служить только церковное Братство.

Проектируемое Братство святителя Гермогена имъетъ цълью объединить клиръ и мірянъ-ревнителей православія въ общемъ стремленія христіанизировать жизнь русскаго государства: сдълать руководящимъ принципомъ государственной жизни идеалъ христіанства и путемъ привлеченія въ составъ Братства всъхъ архипастырей и пастырей, отвлечь ихъ отъ политической борьбы, въ каковой иногда они принимаютъ участіе вопреки ясно выраженному синодальному опредъленію: «не связывать себя съ партіями и союзами».

Проектъ Братства св. Гермогена потому и принятъ миссіонерскимъ съфздомъ единогласно, чтобы избавить духовенство отъ политическихъ нартій, такъ какъ и правыя партіи, имъя въ своемъ составъ не всегда хорошихъ людей, несмотря на достойныя пріятія начала, положенныя въ программы этихъ партій, допускаютъ такія дъйствія и такіе поступки, которые никакъ нельзя примирить съ этими началами. Не даромъ предпослъдній Московскій съфздъ монархистовъ предположилъ устроить Братство имени Св. Гермогена. Не безъ цъли и Саратовскій епископъ Гер

могенъ, извъстный патріотъ, подчинилъ с. р. н. въ Саратовъ Братству, чъмъ вызвалъ въ мнимыхъ союзникахъ открытую оппозицію, продолжающуюся и понынъ. (Извлеч. изъ «Полоц. Еп. Въд.» № 25, 15 сент. т. г.).

ТУУ-й очередной епархіальный съйздъ депутатовъ Полтавской епархіи сессіи 1907 г. На этомъ съйздѣ, бывшемъ въ іюнъ т. г., въ виду заявленія комиссіи съйзда о томъ, что при современной положеніи дѣлъ въ области приходской жизни, она находитъ возможнымъ предоставить церковнымъ старостамъ право воспитывать ихъ дътьми духовныхъ училищахъ съ платой наравий съ дѣтьми духовнаго званія, но съ условіемъ, чтобы такіе старосты прослужили въ этой должности не менѣе 6 лѣтъ и чтобы они съ модатайствомъ о предоставленіи имъ такихъ правъ обязательно представляли завѣренія мъстнаго священника и благочинническаго совѣта о лобросовѣстномъ, усердномъ и полезномъ для церкви прохожденіи своей службы, депутаты съйзда присоединились къ мнѣнію комиссіи.

Депутатами же этого събзда принято предложение о. предсъдателя събзда о томъ, чтобы плата за содержание иносословныхъ воспитаннивовъ семинарии была оставляема полностию въ распоряжении епархіальныхъ събздовъ на нужды семинарии безъ вычета ²/₃ для отсылки въ Св. Сиводъ, и постановлено просить мѣстнаго Преосвященнаго Іоанна возбудить соотвътствующее ходатайство объ этомъ предъ Св. Синодомъ. Преосвященный, впрочемъ, препроводилъ это постановление събзда на заключение правления семинарии. («Полтав. Еп. Вѣд.» № 27, 20 сент. т. г.).

→ Епархіальный съпъздъ Донского духовенства. Въ Новочеркасскъ (21 мая по 7 іюня т. г.) состоялся епархіальный съъздъ донского духовенства, съ участіемъ церковныхъ старостъ отъ благочиній, для обсужденія епархіальныхъ дълъ по различнымъ вопросамъ, касающимся духовно-учебныхъ заведеній, епархіальнаго свъчного завода и др. («Подолія» по «Церк.-Общ. Ж.» № 26.).

## Извъстія и замътки.

Желательное въ монастыряхъ. — Дъвочки помощницы священнику. — Въ В ховныхъ семинаріяхъ. — Новый ректоръ Пензенской духовной семинаріи.

Желательное въ монастыряхъ. Въ письмахъ о монастырской жизни, помъщенныхъ въ «Новгор. Еп. Въд.» (№ 30 1906 и № 36

тек. г.) іеромонахъ Кирилло-Бълозерскаго монастыря Антоній, подъвисчатлѣніемъ настойчиво проводимой въ послѣднее время въ печати мысл о переустройствѣ монастырской жизни и въ виду «справедливыхъ упрековъ въ ничего недѣланіи монашествующей братів», пишетъ о токъ что, по его мнѣнію, желательно было бы видѣть въ монастыряхъ.

Онъ желаль бы, чтобы монастырское начальство положило въ монастыряхъ начало занятію пчеловодствомъ и мастерствами.

Пчеловодствомъ въ особенности слѣдовало бы заниматься въ монастыряхъ, жакъ отраслью въ хозяйствѣ полезною, весьма не трудвою, чрезвычайно прибыльною и требующею самыхъ незначительныхъ расходовъ. Надо только вести это дѣло усердно и разумно, придерживансь современнаго веденія его. Онъ совѣтуетъ выписывать пчеловодамъ сисціальные журналы, какъ, напр., «Пчеловодная жизнь» и др. и ознакомиться съ раціональнымъ ведечіемъ нчеловодства на пчеловодныхъ сельжо-хозяйственныхъ курсахъ.

Весьма полезнымъ считаеть онъ и открытіе въ монастыряхъ мастерскихъ: переплетной, слесарно-паяльной, столярной и др.

По его мивнію, следовало бы, независиме отъ устройства пасеви и мастерскихъ, подумать монашествующей братіи и о введеніи правильнаго хозяйства на принадлежащихъ монастырямъ участкахъ земли— ввести правильный севооборотъ хлебныхъ растеній и кормовыхъ травъвыписывая для этой цёли хорошія семена ржи, пшеницы, овса, клевера и тимофеевки.

Но почтенный о. Антоній не останавливается только на метеріальномъ и экономическомъ благоустройствѣ обители. Онъ не забываетъ и о другихъ, не менѣе необходимыхъ и желательныхъ порядкахъ въ отношеніи божественной службы, какъ то: чтеніи, пѣніи и проч. Онъ считаетъ этотъ послѣдній вопросъ не менѣе важнымъ, чѣмъ вопросъ физическомъ трудѣ, отвлекающемъ монашествующихъ отъ праздности матери пороковъ. Онъ указываетъ на не желательныя явленія въ этомъ дѣлѣ и высказываетъ желаніе, чтобы монастырское и епархіальное на чальство обратило вниманіе на этотъ жгучій вопросъ.

Начинаетъ онъ съ чтенія въ церкви и говорить, что въ нѣкоторыхъ монастыряхъ чтеніе такъ плохо, что вызываетъ ропотъ какъ братіи, такъ и посъщающихъ обитель богомольцевъ. Во многихъ монастыряхъ братія состоитъ изъ монаховъ—простецовъ, изъ коихъ многіе и читать научились самоучкой; какого же чтенія можно ждать отъ нихъ, да еще при условіяхъ такой постановки, когда чтецъ должиъ или выбиться изъ силъ (при желаніи прочесть все положенное) или читать такъ быстро, тихо и невнятно, что изъ чтенія буквально невозможно понять ни одного слова?

О. Антоній съ недоумѣніемъ говоритъ, что ему ни одного разу не приходилось видѣть, чтобы монастырское начальство сдѣлало замѣчаніе чтецу за то, что онъ читаетъ невнятно и торопливо, но весьма часто гѣлаютъ выговоры и даже больше, если чтецъ пропуститъ хотя одинъ псаломъ или стихъ. И вотъ изъ-за продолжительнаго чтенія (притомъ невнятнаго) канона, наприм. (въ каждой пѣсни по 14 стиховъ и столько же запѣвовъ), богомольцы, слушая часъ чтеніе и ничего изъ него не понимая, утомившись, уходять уже изъ церкви, приложившись къ св. Евангелію. О. Антоній задаетъ себѣ вопросъ: неужели нельзя сократить чтеніе или посылать хорошаго чтеца, вмѣнивъ ему въ обязанность читать, какъ слѣдуетъ, и вдобавокъ среди церкви, среди моляшихся, а не на клиросъ?

Упоминаетъ авторъ «писемъ» и о чтенін за ранней (а иногда и за поздней) обълней помянниковъ по усопшимъ, въ воскресные дни, поель сугубной ектеніи. Извъстно, какъ это чтеніе производится: сначала читаеть эти помянники јеродјаконъ на солећ предъ царскими а затъмъ -священникъ въ алтаръ. Помянниковъ собирается иногда лъе 25 и въ каждомъ изъ нихъ 50-100 именъ. Понятно, OTE чтеніе продолжается 1/2 часа и болѣе. И что же дѣлаютъ въ этотъ 1/2часа извије и значительное число молящихси?!. Выходять и тћ и другіе изъ церкви, начинается шумъ отворяемыхъ и закрываемыхъ дверей н т. п. По окончаніи чтенія, наскучившись монотонностію его, пѣвчіе начинають пъть торопливо, нестройно и тъмъ нарушаютъ такое жественное богослужение, какъ литургія. О. Антоній думаєть устранить. это следующимъ образомъ: пусть желающіе помянуть усопшихъ на ектеній подають записки съ 5-ю или съ 10-ю именами, а для тёхъ изъ мозящихся, которые пожелають, чтобы ихъ помянники прочитывались полностію, по окончаніи объдни, на солев, при открытыхъ царскихъ вратахъ, можетъ быть торжественно отслужена литія или полная панихида. При такомъ порядкъ на литію или панихиду будуть оставаться только тъ лица, которыя пожелали помянуть своихъ усопшихъ родственниковъ, а остальные молящіеся не будуть томиться лишній 1/2 часа, вынесуть изъ церкви доброе впечатльніе, и на литургіи не будетъ указаннаго выше шума, безпорядка.

Авторъ «писемъ» высказываетъ пожеданіе, чтобы затронутые имъ вопросы о чтеніп и поминовеніи на ектеніи были обсуждены служителями церкви на страницахъ «Епарх. Въд.; и тогда можетъ быть вопросы эти разрѣшатся къ общему удовлетворенію (извлеч. изъ № 36 : Новгород. Еп. Въд.», 7 сент. т. г.).

→ Дъвочки-помощницы священнику. По сообщению жур. «Кормчій», священникъ села Стрълицкаго, Волынской губ., понимая, какъ трудно для одного священника религіозное просвъщеніе прихожанъ, взялъ себъ въ помощь сотрудниковъ, которыхъ онъ нашелъ въ лицъ ученицъ мъстной женской школы. На урокахъ Закона Божія въ школъ онъ внушалъ дъвочкамъ, чтобы онъ, въ свободное отъ занятій учили своихъ сестеръ, братьевъ и подругъ чигать и пъть общеупотребительныя молитвы. Автомъ, во время совершенія крестныхъ ходовъ съ провъиконами по деревнямъ, этотъ священникъ имъетъ обыкновеніе молебрять деятельность своихъ юныхъ сотрудницъ. По совершении ствія, онъ, обыкновенно, раздъляеть весь собравшійся народъ на группы. Первая группа-ученицы женской школы, вторая-учащіеся въ министерскомъ училищъ, третья--мальчики и дъвочки, уже окончившіе курсъ училища и школы, четвертая-неграмотные мальчики и дъвочки, и иятая-взрослые. Раздъливъ, такимъ образомъ, весь народъ на группы, онъ сначала спращиваеть по Закону Божію и читать по св. Евангелію и Псалтири мальчиковъ и дъвочекъ первыхъ трехъ группъ. Это дълается съ тою цълію, чтобы дъти не забыли того, что они пріобръли въ школахъ, и показать, чтобы св. Евангеліе и Псалтирь всегда были B03настольными книгами прихожанъ, а также предотвратить случан перевращенія къ безграмотности. Спросивъ первыя три группы, онъ ходить къ четвертой. Благодаря стараніямъ учениць женской школы, ръдкій мальчикъ или дъвочка не знаеть одной или нъсколькихъ молитвъ, причемъ послъднія читаются, по большей части, правильно и безъ искаженія словъ. Въ заключеніе же священникъ ведеть отеческую

бестду со встмъ народомъ. Во время совершенія крестныхъ ходовъ по деревнямъ происходитъ непрерывно общее птніе молитвъ и тропарей встмъ народомъ.

Нельзя не порадоваться за такую, въ сущности, легко и просто разръшаемую задачу наученія молитвамъ, церковному пѣнію. Дай Богъч чтобы примъру этого добраго и усерднаго пастыря послѣдовали и другіе (по «Астрах. Еп. Вѣд·» № 17, 1 сент. т. г.).

- ◆ Въ духовныхъ семинаріяхъ. Св. Синодъ, согласно заключенію Хозяйственнаго Управленія, опредълиль: возвысить съ 1907—8 учебнаго года плату, взимаемую за содержание въ семинарскихъ общежитіяхъ воспитанниковъ-какъ изъ дътей военнаго и придворнаго духовенства, такъ и изъ своекоштныхъ, при этомъ, имъя въ виду, что означенные воспитанники пользуются одинаковыми удобствами съ казеннокоштными, расходы на содержание которыхъ изъ духовно-учебнаго питала, сверхъ оклада, ассигнуемаго по § 2 на содержание ихъ ственно пищею и одеждою, составляють, по сдъланному въ контролъ при Св. Синодъ расчету, въ среднемъ до 56%, сего оклада, означенную влату установить въ полуторномъ размъръ противъ отпускаемаго средствъ Св. Синода оклада на содержание казеннокоштныхъ воспитанниковъ семинарій, съ обращеніемъ части сей платы на расходы по содержанію семинарскихъ зданій и на другія хозяйственныя нужды (извлеч. 1 изъ № 38 «Церк. Въд.», 22 сент. т. г.).
  - → Новый ректоръ Пензенской духовной семинаріи. На эту должность, опредѣленіемъ Св. Синода, отъ 15 сент. т. г., назначенъ смотритель Слуцкаго духовнаго училища, кандидать богословія, священникъ Михаилъ Источниковъ, съ возведеніемъ его въ санъ протоберея. О. М. Пвановичъ Источниковъ, будучи въ свѣтскомъ званіи, состояль, въ 80-хъ годахъ, преподавателемъ латинскаго языка въ Кишиневской духовной семинаріи.

Библіографія.

1

1. Өеодоръ Симонъ. *Психологія Апостола Павла*. Переводъ съ нъмецкаго, Епископа Георгія. Москва. 1907 г.

Въ предисловіи къ своему переводу епископъ Георгій говорить: «Мы предлагаемъ вниманію читателей, интересующихся богословскими и философскими вопросами, переводъ не такъ давно явившагося въ свътъ сочиненія пастора доктора Осодора Симона «Психологія Апостола Павла». Мы избрали это сочиненіе для перевода, не потому, что оно представляєть собою классическое произведеніе, а потому, что въ немъ ученіе Ап. Павла изложено въ простой и ясной системъ. Основные пункты богословскаго ученія Ап. Павла уяснены здъсь на психологической почвъ. Прочитавшій это сочиненіе легче понимаєть св. Ап. Павла и не можеть не удивляться глубинъ его психологическихъ воззрѣній».

Все сочиненіе дѣлится на три отдѣла: 1) внѣшнее или тѣлесное существо человѣка, какъ основа внутренняго существа, 2) внутреннее или душевно-духовное существо человѣка, 3) психологическія замѣчательныя состоянія.

По этой схемъ авторъ вводитъ насъ въ замъчательно глубоког психологическое учение Ап. Павла. Здъсь, научно, но вмъстъ съ тъмъ ясно и просто, выступаетъ предъ нами изслъдование ап. Павломъ жизни души до ея сокровеннъйшихъ глубинъ и до ея недосягаемыхъ высотъ.

При строгой научности труда в ясности его издоженія, сочиненіе Симона обнаруживаеть въ авторѣ человѣка религіознаго и глубоко вѣрующаго, благоговѣющаго предъ св. апостоломъ.

Въ главномъ и существенномъ онъ не расходится съ православнымъ ученіемъ, напротивъ, даетъ ему лишь новые доводы къ его утвержденію. Правда, въ нѣкоторыхъ второстепенныхъ пунктахъ авторъ высказываетъ своебразное мнѣніе, но о главныхъ изъ нихъ сдѣлано въ «Предисловіи» же предупрежденіе переводчикомъ.

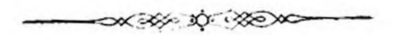
Достоинству подлинника соотвътствуеть достоинство его и перевода. «При переводъ мы, говоритъ переводчикъ, не держались буквализма, но заботились главнымъ образомъ о томъ, чтобы передать мысли автора точно, ясно и отчетливо. Вслъдствіе этого мы иногда перелълывали по своему отдъльныя фразы, вставляли свои добавленія и поясненія, однако, думаемъ, нигдъ не исказили мысли автора». Дъйствительно, если бы не было на оберткъ книги, «переводъ съ нъмецкаго», трудно было бы и догадаться, что это—трудъ нъмецкаго ученаго. Книгу несомнънно должно рекомендовать всъмъ интересующимся какъ вообще богословско-философскими вопросами, такъ особенно пастырямъ и кандидатамъ въпастырству.

2. В. Титлиновъ «Христіанство» гр. Л. Н. Толстого и христіанство евангелія (Безплатное приложеніе къ журналу «Странникъ» за 1907 годъ. (Сиб. 183 стр.).

Эта книжка разослана редакціей «Странникъ» своимъ подписчикамъ при нослѣднемъ номерѣ журнала. Въ серіи издаваемыхъ журнамомъ книжекъ, подъ общимъ заглавіемъ—«Христіанство, наука и невъріе на зарѣ XX вѣка»,—она является выпускомъ шестымъ. Выходъ въ свѣтъ этого выпуска совпалъ съ 50-лѣтнимъ юбилеемъ дитературной дѣятельности гр. Л. Толстого. Поэтому сочиненіе г. Б. Титлинова явилось, такъ сказать, особенно ко времени.

Разсмотрфвии всестороние то новое «христіанство», проповфдь котораго составляеть сущность философскихъ писаній нашего писателя, г. В. Титлиновъ даетъ такую оцънку толстовства. «Въ немъ нельзя дъть ничего иного, какъ одно изъ многихъ человъческихъ преобладающимъ моральнымъ оттънкомъ и весьма слабымъ философскимъ обоснованіемъ. Ученіе это ни въ нравственной, ни въ метафизической части не можетъ претендовать на самостоятельность... Въ немъ ничего новаго, замъчательнаго по силъ мысли или чувства, нътъ ничего захватывающаго, воодушевляющаго. Весь ореолъ его создался, главнымъ образомъ, благодаря христіанской окраскъ этого, въ сущности весьма далекаго отъ настоящаго христіанства, ученія. И держится этотъ ореолъ исключительно на почвъ малаго знакомства съ евангельскимъ ученіемъ нашего образованиаго общества, которое часто едва ли не впервые читаетъ слова евангелія въ толкованіяхъ и перифразахъ нашего мыслитеия, и въ простотъ души върить на слово графу. Для людей же, болъе или менъе близко знакомыхъ съ евангеліемъ и вдумчиво относящихся къ нему, не можетъ быть никакихъ иллюзій насчетъ ценности тій, сдъланныхъ гр. Толстымъ въ христіанствъ послѣ 19 въковъ его существованія».

По всей въроятности редакція «Странника» это безплатное приложеніе выпустить на книжный рынокъ для розничной продажи. Этого мы очень желаемъ, такъ какъ отмъчаемое сочиненіе г. Титлинова, по нашему мнѣнію, должно бы быть необходимой принадлежностію библіотеки каждаго современнаго пастыря («Кіевск. Еп. Вѣд.» № 37 текущаго года).



#### ОБЪЯВЛЕНІЯ.

## BB MATABIHTS TOBAPHILECTBA

"НАСЛЪДНИКИ

# B. T. ITAIIHIKOBA"

(Кишиневъ, Александровская уг. Синадиновской, д. Фихмана)

получены

### CE30HHЫЯ HOBOCTN

по всъмъ отдъламъ магазина

#### РУССКИХЪ И ЗАГРАНИЧНЫХЪ ФАВРИКЪ,

а также

#### ◆ ФОРМЕННЫЯ МАТЕРИІ ◆

для всъхъ мужскихъ и женскихъ учебныхъ заведеній и для г. г. военныхъ.

Правленіе и главный оптово-розничный мазазинг вг Ооессь по Успенской ул. № 91.

THE REPORT OF THE PERSON OF TH



Комисс. Киш. Отд. Импер.



Русскаго Музыкал. Общ.

## **+**ДЕПО+

РОЯЛЕЙ, ПІАНИНО, ФИСГАРМОНІЙ

и другихъ музыкальныхъ инструментовъ.



### P. CHKOPA M KO

Кишиневъ, Пассажъ, Городской домъ, магазинъ № 1-й.

Единственные представители для Бесс. губ. всемірно-извъстныхъ фабрикъ Блютнера и Бехштейна;

а также имѣются:

#### ШИРМАЕРЪ, ДИДЕРИХСЪ, ШРЕДЕРЪ

и другихъ загран. первоклассныхъ фабрикъ.

#### Допускается разсрочка безъ повышенія цвнъ.

Большой выборъ музыкальныхъ инструментовъ, граммофоновъ и пластинокъ.

Спеціальная мастерская для починки фортепіано и другихъ музыкальныхъ инструментовъ.

НАСТРОЙКА И ПРОКАТЪ.

。杂光中心中心中人中人中人中人中人中人中人中人中人中人中人中人中人中人中人中人中人生人的人

ПРОДАЖА церковной утвари, ОБРАЗОВЪ въ серебряныхъ и апликовыхъ ризахъ, ПАРЧИ СЕРЕБРЯНОЙ и аплике, готовых в ризъ, шитыхъ плащаницъ, ХОРУГВЕЙ металлическихъ и суконныхъ, ПАНИКАДИЛЪ, церковныхъ

ПОДСВЪЧНИК.

#### МАГАЗИНЪ

ЦЕРКОВНОЙ УТВАРИ

Давида Өеодоровича

## KAPA-CTOAHOBA.

Главный магазинъ на Александровской ул., уг. Михайловской, домъ соборный, 2-й магазинъ на Харалампіевской ул., соб. домъ, № 53.

#### ВЪ КИШИНЕВЪ.

ЗАВОДА

Финляндскаго и Оловянишникова.

#### ПРОДАЖА

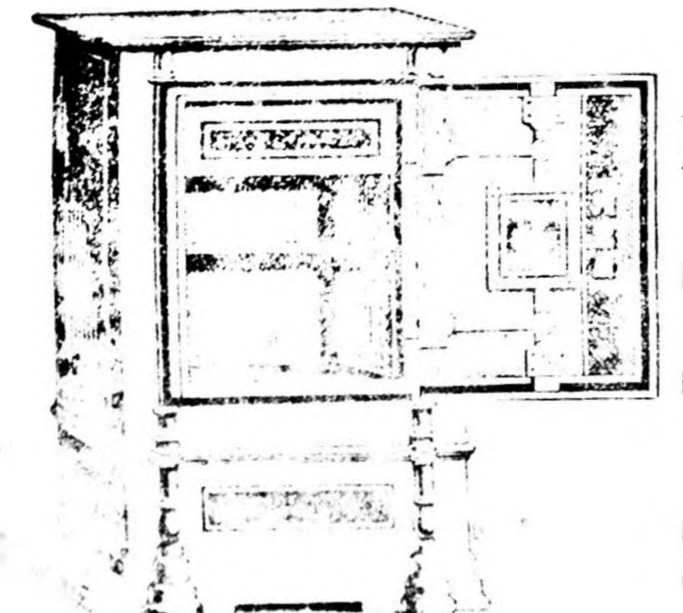
серебряныхъ, мельхіоровыхъ и бронзовыхъ

ВЕЩЕЙ, САМОВАРОВЪ разныхъ фабрикъ, кофейниковъ,

столовыхъ ножей разныхъ фабрикъ, КЛЕЕНОКЪ заграничныхъ и русскихъ фабрикъ, МОСКОВСКИХЪ сундуковъ, чемодановъ.

ПРОДАЖА АӨОНСКАГО ЛАМПАДНАГО МАСЛА, ЛАДАНА И СМИРНЫ. Принимаю заказы на всю церковную утварь, по весьма доступнымъ цѣнамъ. 

■ Большой выборъ ИКОНЪ Пр. Серафима Саровскаго въ кіотахъ. 
Принимаю заказы на новые иконостасы.



# BY MATABILITS MEXABITABILITS

мастерской

# P. FIKKIMA

въ кишиневъ.

по Николаевской улицѣ № 116.

Имѣются НЕСГОРАЕМЫЯ КАС-СЫ и желѣзные сундуки различной величины отъ 30 — 230 рублей, а также

ОПТИЧЕСКИЕ и МЕХАНИЧЕСКИЕ презметы.

EMHS

ФАБРИКИ

## ГУСТ. БЕРНДТА НАСЛ.

ОДЕССА, Мастерская ул., 1. 48.



изъ патентов. Compound - Панцыря всъхъ размѣровъ.

#### КЛАДОВЫЯ 🔅 СЕЙФЫ.

Фабрикаты премиров. Grand-Prix золот. и сереб. медалями.

#### ■ МАССА БЛАГОДАРНОСТЕЙ.

Поставщики несгораем. КАССЪ: Юго-Западн. и много другихъ каз. жел. дорогъ. Государствен. Банка, Отдъл., Казначействъ, городскихъ, волостныхъ и сельскихъ правленій, частн. банковъ и частн. лицъ. Фабрика сущ. съ 1876 г. Обширнъйшій снладъ на мъстъ: Ришельевская ул., № 15.

Махимы краспотерныя съ гранитными и порфиревыми валиками. Герметическія печныя дверки Патенть и винтовыя.

# KACCЫ

дозволяется. Цензоръ д. с.

с. Андрей

Пархомовичъ

ноября

907



10 -- 5