

## FPOAIBEISKIM JE STAPXIAIBIBIB BEAGMOSTH.

Выходять по воскресеньямь. ЕЖЕНЕДЪЛЬНО.

Адресь Редакцін-Духовная Консисторія.

Годъ XII-й. 26-го августа 1912 г. №№ 34 и 35.

ОТДЪЛЪ ОФФИЦІАЛЬНЫЙ.

высочайшій манифестъ.

вожівю милостію.

## МЫ, НИКОЛАЙ ВТОРЫЙ,

ИМПЕРАТОРЪ И САМОДЕРЖЕЦЪ ВСЕРОССІЙСКІЙ,

Царь Польскій, Великій Князь Финляндскій, и прочая, и прочая, и прочая.

Объявляемъ всёмъ вёрнымъ Нашимъ подданнымъ: Сто лётъ тому назадъ тяжкому испытанію подверглось Наше Отечество. Многочисленныя иноземныя арміи, предводимыя величайшимъ полководцемъ того времени, вторглись въ предѣлы Имперіи Нашей и направили свое побѣдное шествіе къ сердцу ея—Первопрестольной Москвѣ. Неминуемая, казалось, опасность угрожала Госрдарству Нашему отъ противника, не знавшаго дотолѣ пораженій. Но милосердіе Божіе и величіе духа народа Нашего спасли Россію.

По призыву Верховнаго Вождя своего, блаженныя памяти Прадъда Нашего Императора Александра Благословеннаго, всталъ Русскій народъ на защиту Родивы и ея Святынь. Неисчислимые подвиги совершены были русскими войсками— сухопутными и морскими,—удивившими міръ беззавътною храбростью своею и непоколебимою върностью долгу. Высокіе примъры безграничной преданности Престолу, самоотверженной любви къ Родинъ, глубокой въры въ милость Господню и непреклонной твердости духа показаль народъ Русскій, во всъхъ сословіяхъ своихъ, отдавши на благо Отечества свое достояніе и жизнь своихъ сыновъ.

И свершилось великое дѣло народное: исполнился обѣтъ Благословеннаго Царя не полагать оружія доколѣ не останется въ Его Царствѣ ни единаго

непріятельскаго воина.

26 Августа 1812 года, на поляхъ Бородина, доблестныя войска Наши, послъ кровопролити бишей битвы, покрывшей ихъ неувядаемою славою сломили силу непріятельскаго нашествія. Ослабленныя встръченнымъ отпоромъ иноземныя войска, хотя и вступили въ Первопрестольную Москву, но должны были вскоръ покинуть ее, уступая невъдомой имъ дотолътвердынъ народнаго сопротивленія. Съ памятной Бородинской битвы благословилъ Господь русское оружіе, и тяжелая война была окончена со славою и честью для Нашего Отечества.

Нынь, въ сотую годовщину Бородинскаго боя, всиоминая великій подвигь народа Нашвго, Мы призываемь всьхъ върныхъ Нашихъ подданныхъ, вмъсть

съ Нами возблагодарить Господа Силъ за милость, явленную Имъ Отечеству Нашему въ годину испытаній, и вознести къ Престолу Всевышняго горячую молитву: да пребудуть во въки въковъ въ памяти народной высокіе примъры военной и гражданской доблести предковъ въ Отечественную войну; да воодушевятся сими примърами всъ върные сыны Россіи въ доблестномъ служеніи Родинъ и да ниспошлетъ Намъ Всемогущій святую помощь Свою въ исполненіи непоколебимаго желанія Нашего—въ единеніи съ возлюбленнымъ народомъ Нашимъ направлять судьбы Державы Нашей къ славъ, величію и преуспъянію ея.

Данъ на Бородинскомъ полѣ, въ 26 день Августа, въ лѣто отъ Рождества Христова тысяча девятьсотъ двѣнадцатое, Царствованія же Нашего въ восемнадцатое.

на подлинномъ Собственною Его Императорскаго Величества рукою подписано: ,, $H~H~K~O~JI~A~JI^{\prime\prime}$ .

Епархіальное Начальство предписываеть священникамъ Епархіи настоящій Манифестъ прочитать въ церквахъ въ ближайшій праздничный или воскресный день.

#### Къ исполненію духовенства епархіи.

Вслѣдствіе отношенія Предсѣдателя состоящаго подъ Августѣйшимъ покровительствомъ Его Императорскаго Высочества, Великаго Князя, Михаила Александровича, Воинскаго Благотворительнаго Общества Бѣлаго Креста, отъ 31 іюля 1912 года за № 822, на имя Его Высокопреосвященства, Рысокопреосвященнѣйшаго Михаила, Архіепископа Гродненскаго и Брестскаго, и согласно резолюціи Его Высокопреосвященства, отъ 23 сего августа за № 3414, Гродненская Духовная Консисторія предлагаеть духовенству Епархіи, по примѣру прежнихъ лѣтъ, оказать содъйствіе разрѣшенному опредѣленіемъ Святѣйшаго Синода отъ 29-го мая 11-го іюня 1912 г.

за № 4938 распубликованнымъ въ № 25, Церковныхъ Въдомостей отъ 23 іюня сего года, сбору пожертвованій въ нраздникъ Введенія во Храмъ Пресвятыя Богородицы 21-го ноября 1912 года,—для оказанія помощи вдовамъ и сиротамъ русскихъ воиновъ, убитыхъ и раненыхъ на войнъ и потерявшихъ здоровье на службъ.

# Къ свъдънію и исполненію о.о. благочинныхъ Епархіи и лицъ, замъняющихъ о.о. благочинныхъ по дъламъ взаимнаго страхованія строеній духовнаго въдомства.

Страховой Отдѣлъ духовнаго вѣдомства отношеніемъ отъ 10 августа 1912 г. за № 26196 увѣдомилъ Консисторію, что въ Страховой Отдѣлъ духовнаго вѣдомства поступаютъ страховые документы по перестрахованію строеній духовнаго вѣдомства, по случаю ихъ ремонта, перекрытія, пристроекъ, перестройки, переоцѣнки и т. п., при чемъ въ сихъ документахъ дѣлается лишь ссылка на прежнія оцѣнки и не указывается ни размѣровъ (длина, шира и высота) обновленныхъ или переоцѣненныхъ строеній, ни матеріала ихъ построенія и покрытія, ни сбщей ихъ стоимости, ни состоянія, ни нумеровъ, подъ которыми они значились по прежней оцѣнкѣ.

Вслѣдствіе сего и въ виду §§ 16—20 и 25 Инструкцій благочинымъ, Страховой Отдѣлъ проситъ Гродненскую Духовную Консисторію нынѣ же сдѣлать распоряженіе по благочиніямъ, чтобы въ представляемыхъ въ Отдѣлъ страховыхъ документахъ по перестрахованію, по какому бы то ни было случаю, строеній духовнаго вѣдомства заново и полностью указывались: 1) размѣры (длина, ширина и высота) строеній, 2) матеріалъ ихъ построенія и покрытія, 3) состояніе строеній и стоимость ихъ при переоцѣнкѣ и 4) нумера подъ которыми переоцѣненныя строенія были застрахованы по прежней оцѣнкѣ.

Къ сему Страховой Отдълъ присовокупляетъ, что страховые документы, представленные безъ соблюденія означенныхъ требованій, будутъ возвращаемы обратно для пересоставленія и утверждаемы Отдъломъ быть не могутъ.

Резолюціей Его Высокопреосвященства, Высокопреосвященнъйшаго Михаила, Архіепископа Гродненскаго и Брестскаго, отъ 12 августа сего 1912 года за № 3384, положенной на журналъ Консисторіи отъ 19 іюля с. г., преподано Архипастырское благословение жительницъ гор. Казани Аннъ Петровнъ Брянцевой за труды ея по постройкъ храма въ уроч. "Котера", Токарскаго прихода, Брестскаго увзда, и за нижеслъдующім пожертвованія въ Котерскую церковь: 1) наличными 675 руб., изъ коихъ 600 руб. на пріобрътеніе колокола въ 30 пуд. въсомъ; 2) храмовой образъ Божіей Матери "Всъхъ скорбящихъ радость", размърами  $2^{1/2} \times 1^{1/2}$  арш., писанъ на кинарисъ по чеканному золотому фону, съ серебряными вѣнчиками и наручниками, цѣною свыше 100 руб.; 3) приличный стоячій кіотъ къ этому образу высотою свыше 4 арш. за стекломъ ценою 135 руб.; 4) две иконы - Божіей Матери Казанскія и Нерукотворенный Образъ Спасителя писаны на деревъ монахинями Казанскаго женскаго монастыря, ценою свыше 60 руб.; 5) четыре подсевчника и три лампады, цвною 150 руб. и 6) Крестъ Голгофа съ предстоящими художественной работы, стоимостью 150 руб. Въ общемъ на сумму свыше 1200 рублей. этему озинотреда двица принам от

14 августа скоропостижно скончался священникъ Коснянской церкви Евгеній Красковскій на 42 году жизни, оставивъ 2-хъ малолітнихъ сыновей 9 и 12 літъ.

GERTONS H. WEST MIKE RIVER

#### Резолюціями Его Высокопреосвященства:

отъ 17 августа за № 3370, окончившій Житомірскіе пастырскіе курсы священникъ Петръ Иванюкъ назначенъ на вакансію священника къ церкви с. Глинной, Кобринскаго уѣзда.

Отъ 27 августа за № 3498 псаломщикъ Теребуньской церкви Григорій Богушъ, согласно прошевію уволенъ

отъ должности.

Огъ 28 августа за № 3508 діаконъ псаломщикъ Съдельникской церкви Александръ Рудаковскій, согласно прошенію, уволенъ за штать.

Отъ 1 сентября за № 3542 назначены и. д. псаломщиковъ окончившіе курсы: Иванъ Мойсакъ—къ Мстибовской церкви, Михаилъ Соколовскій—къ Юшково-Грудской церкви, Иванъ Трутько—къ церкви м. Ружанъ, Слонимскаго уъзда.

#### ВАКАНТНЫЯ МЪСТА:

Священниковь: въ м. Дрогичинъ, Бъльскаго уъзда, 2-го священника; с. Оръховъ, того же уъзда, м. Новомъ-Дворъ, Волковыскаго уъзда, м. Лысковъ, того же уъзда, 1-го священника (съ 15 сентября), с. Ревятичахъ, Пружанскаго уъзда, 2-го священника; с. Милькановичахъ, Слонимскаго уъзда, и с. Деревной, Кобринскаго уъзда

Псаломщиковь: м. Мельникахъ, Бѣльскаго уѣзда, с. Роготнъ, Слонимскаго уѣзда, с. Чарнъ, Бѣльскаго уѣзда, с. Малешъ, того же уѣзда, с. Крупчицахъ, Кобринскаго уѣзда, с. Сасинъ, Брестскаго уѣзда, с. Дѣтковичахъ, Кобринскаго уѣзда, с. Суражъ, Бѣлостокскаго уѣзда, с. Мыщицахъ, Кобринскаго уѣзда, с. Ивашкевичахъ, Волковыскаго уѣзда, 1-го псаломщика; Приборовъ, Брестскаго уѣзда, с. Теребунъ, того же уѣзда, с. Деречинкъ, Гродненскаго уѣзда, с. Чижахъ, Бѣльскаго уѣзда и м. Сѣдельникахъ, Волковыскаго уѣзда.



## POJHEHCKIR GHIPXHAHHA GEROMOGTH

ОТДЪЛЪ НЕОФФИЦІАЛЬНЫЙ.

Какъ долженъ быть ръшенъ вопросъ о бракъ съ лицомъ инославнымъ съ канонической точки зрънія, на основаніи церковнаго пониманія таинства брака, выразившагося въ чинопослъдованіи вънчанія.

Когда мы желаемъ разсмотръть какую-либо мъстность, то прежде всего избираемъ удобную позицію, откуда нашъ взоръ могъ бы вполнъ окинуть ее. Нъчто подобное происходить и при ръшеніи вопросовъ чисто научныхъ. Приступая къ ръшенію извъстной проблемы, даже самый посредственный умъ долженъ установить критерій, съ точки зрѣнія котораго будетъ происходить научная работа. Иначе онъ не будетъ гарантированъ отъ того, что будетъ подходить къ предмету съ разныхъ и маловажныхъ сторонъ, повторяться въ сужденіяхъ и едва ли въ концѣ-концовъ придетъ къ желанному результату. Когда критерій истины установленъ, когда намъ извъстна идеальная сторона предмета, то не требуется особеннаго напряженія ума, чтобы сказать, что же будетъ уклоненіемъ отъ этого идеала; другими словами, когда предметъ

своему назначенію не соотв'єтствуєть. Поэтому, прежде чёмъ приступить къ рѣщенію вопроса о возможности брака лица православнаго в роиспов вданія съ инославнымъ, мы установимъ взглядъ церкви на самую идею христіанскаго брака, которую выразила и желала выразить церковь при составленіи самаго чина в'єнчанія. Конечно, нельзя же смотръть на чинопослъдование брака, которое совершается въ православной церкви надъ вступающими въ бракъ, какъ на слова безъ значенія, фразы безъ смысла, какъ на мертвый обрядъ, не выражающій опредъленной идеи. Правда, никто не станетъ отрицать того, что языкъ человъческій не всегда удачно, върно и точно выражаеть идеи разума, но тъмъ не менъе самый первобытный языкъ (напр. древне-еврейскій) можеть облекать глубокія и возвышенныя идеи въ хотя и грубыя оболочки. Это мы говоримъ, чтобы показать, что на основании чинопослъдованія брака, можно составить представленіе о взглядъ церкви на таинство брака; слъдовательно, на основаніи внимательнаго изученія чинопоследованія венчанія можно судить объ идеаль брака христіанскаго и о томъ, какія требованія предъявляла, предъявляеть и предъявлять церковь вступающимъ въ бракъ. будетъ Когда мы установимъ это, то не трудно будетъ ръшить вопросъ и о томъ, допустимъ ли съ церковной точки зрѣнія бракъ съ лицомъ инославнаго вѣроисповѣданія. Такимъ образомъ опредъливъ церковное понимание христіанскаго брака и сущность его, мы въ то же время косвеннымъ образомъ рѣшимъ и данный вопросъ. Не вдаваясь въ филологическія изысканія самаго чинопослъдованія брака нашей православной церкви и текстуальный разборъ его, мы представимъ взглядъ церкви на таинство брака въ слъдующихъ чертахъ. Бросая взглядъ на историческое прошлое человъчества, мы не можемъ не обратить вниманія на то, что чти ниже было общественное воззръние на сущность брака, тъмъ примитивнъе была самая форма бракозаключенія и наоборотъ. Въ христіанствъ, которое внесло новую оцънку человъческой

личности, новыя понятія о семейной жизни, а, следовательно, и о бракъ, простой обрядъ, практиковавшійся въ до-христіанское время, получиль иное значеніе. По христіанскому ученію бракъ есть таинство. Мужъ и жена вступають черезь это таинство въ такое тесное единение, какое существуеть между Христомъ и церковью Его. Такимъ образомъ и самое чинопослъдование брака не есть пустая формальность, но что то высшее, объединяющее доселъ два чуждыя другь другу существа. Единеніе супруговъ и является высшимъ идеаломъ христіанскаго брака, но этотъ идеаль можеть быть осуществимымъ лишь тогда, когда главнымъ началомъ поведенія мужа и жены будеть любовь. Любовь, какъ единство душевнаго настроенія двухъ любящихъ существь заключается въ томъ, что всъ переживанія послъднихъ и религіозно-правственныя и интеллектуальныя и эстетическія возникають, продолжаютъ развиваться и совершенствуются у нихъ въ одномъ и томъ же направленіи. Если же, согласно съ индивидуальностью каждаго изъ супруговъ, они и различаются, то только въ степени интесивности, но и подобная разность стремится постепенно исчезнуть, Иное дъло сказать, что душевная жизнь у каждаго изъ супруговъ будетъ различна по степени обнаруженія, и иное, - что она различна по существу. Въ первомъ случаъ единство душевной жизни не нарушается и любовь не исключаеть такого чуть уловимаго различія по силъ обнаруженія, а даже иногда предполагаеть его. Консонансь въмузыкъ и пъніи можеть состоять и при одинаковой силь звуковъ. Во второмъ же случать, когда супруги не сходятся въ существенных в проявленіяхъ человъческаго духа: религіозныхъ, правственныхъ понятіяхъ, интеллектуальныхъ и эстетическихъ, невозможна любовь, невозможно и полное и совершенное единение ихъ между собою. Взаимная любовь мужа и жены, которую испрашиваеть у Господа церковь должна проникать все существо ихъ и исключать какую бы то ни было дифференціацію и въ мысляхъ и желаніяхъ и въ волъ. Духовное единеніе супруговъ прежде

всего обнаруживается въ тождественности мысли, поэтому единомысліе мы и будемъ считать первымъ и главнымъ слъдствіемъ духовнаго единенія. Два прониквутыхъ любовью существа стрематся другь ко другу. Они какъ бы заглядывають одинь въ душу другого, стараются понять одинъ другого. Каждый любящій пытается свое душевное переживан е сдълать таковымъ же переживаніемь и объекта своей любви и наобороть: душевная жизнь любимаго имъ существа становится какъ бы его собственною жизнью. Въ любви нътъ мъста разномыслію, ибо любовь приводить къ единенію, а гдв люди не сходятся во взглядахъ и сужденіяхъ, тамъ не можетъ быть истинной дюбви. Если единство мысли будеть отличительнымъ признакомъ истинной любви мужа и жены, то отсюда вполнъ законно церковь требуеть отъ вступающихъ въ бракъ единства также и въ религіозной ихъ жизни. Религія въдь это драгоцьнивищее сокровище человъческаго духа. Единство религіозныхъ убъжденій потому также должно быть необходимъйшимъ свойствомъ истинной любви и должно быть прежде всего. Единеніе въ молитвъ, взаимное увъщевание среди трудностей жизни, поддержание другь друга составляють одно изъглавныхъ требованій, которое предъявляеть церковь всёмъ вступающимъ въ бракъ, и въ молитвахъ, читаемыхъ при совершеніи брака, прошеніе о ниспосланіи брачущимся единомыслія и любви является центральнымъ пунктомъ, самымъ жизненнымъ нервомъ, около котораго концентрируются остальныя, какъ-то: христіанское воспитаніе дътей, цъломудренная жизнь и друг., и которыя въ своей совокупности составляють плодъ единомыслія и любви. Гдъ нътъ духовнаго единенія, гамъ нътъ и не можетъ быть и любви, понимаемой здёсь въ истичномъ значеніи этого слова. При отсутствіи единства религіозныхъ нравственныхъ и вообще духовныхъ интересовъ, бракъ будеть не въ идеальномъ значении слова. Супруги тогда вполнъ справедливо могуть быть названы лишь соквартирантами, но не болъе того. Наоборотъ, одушевленное

взаимною любовью христіанское семейство, при единствъ религіозныхъ убъжденій, какъ бы однимъ сердцемъ и одними устами славящее Христа, можно вполнъ справедливо назвать малою церковью, ибо по слову Спасителя, гдъ два или три собраны во имя Его, тамъ и Онъ будетъ пребывать посреди ихъ. Церковь рисуеть идеалъ такого брака въ бракъ Исаака съ Ревеккою. Авраамъ не желалъ. чтобы сынъ его Исаакъ вступилъ въ бракъ съ идолопоклонницею, а послаль раба своего Еліазара къ благочестивому семейству, родственному съ нимъ и по плоти и по духу, которое также какъ и Авраамъ чтило Іегову. Исаакъ и Ревекка, одинаково чтущіе Господа, при единомысліи религіозномъ сподобившіеся милостей Божінхъ. являются идеаломъ брака и въ настоящее время. Любовь это, если можно такъ выразиться, -- стремление къ отождествленію съ объектомъ любви, въ согласованіи своей индивидуальности съ любимымъ предметомъ не только въ общихъ чертахъ и болъе важныхъ душевныхъ качествахъ, но и въ частностяхъ. Это общій психологическій законъ, и возставать противъ него, измѣнять его или пренебрегать имъ будетъ нераціональнымъ. При мальйшихъ несогласіяхъ или неодинаковыхъ душевныхъ качествахъ любовь теряетъ степень интесивности и наобороть: согласіе любящаго съ любимымь (не говоримъ уже въ такихъ духовныхъ переживаніяхъ, какъ религіозное чувство) во встхъ даже мелочныхъ оттънкахъ души приводить къ совершенству, полному сродству душъ, а это въ бракъ главная сторона. Въ этомъ полагаетъ сущность и святая церковь, когда учить мужей любить своихъ женъ, потому что никто и никогда не возненавидълъ свою плоть, но питаетъ ее и гръетъ; идеаломъ такой любви церковь считаеть любовь Христа къ своей церкви. Единство въ религіозныхъ убъжденіяхъ, которое, какъ мы сказали, придаеть христіанскому семейству характеръ небольшой церкви хотя бы состоящей изъ двухъ тесно связанныхъ между собою одною верою во Христа Спасителя душъ, имбетъ весьма важное значение

въ жизненномъ пути. Можно было бы привести много примъровъ изъ жизни благочестивыхъ семействъ, когда мужъ поддерживалъ упавшую было духомъ жену и обратно; болъе богатая внутреннимъ религіознымъ опытомъ жена съумъла поддержать въру и въ мужъ своемъ. Укажемъ какъ на примъръ жизнь святыхъ мучениковь Адріана и Наталіи. Непосредственный опыть въ жизни можетъ съ успъхомъ подтвердить сказанное нами.

Тертуліанъ въ своемъ сочиненій "посланіе въ жень" такими прекрасными и привлекательными чертами рисуеть благочестивое семейство одинаково върующихъ во Христа, связанныхъ взаимною любовью въ тёсный союзъ двухъ сердецъ, которыя одинаково пламенъють однимъ религіознымъ чувствомъ ко Христу и въ одномъ молитвенномъ порывъ возвышающихся къ своему Спасителю "Какъ же пріятны должны быть узы, соединяющія два сердца, въ одинакой наделять, въ одинакой въръ, въ одинакомъ законъ! Они какъ дъти одного Отца, какъ рабы одного Господа; нътъ между ними никакого раздора или раскола ни въ душъ, ни въ тълъ. Они два въ единой плоти; гдъ плоть едина, тамъ и душа едина. Они вмъстъ молятся, вивств принадають на кольна, вивств постятся, взаимно ободряють другь друга.... Нъть имъ стъсненія творить милостыню, нътъ опасности присутствовать при совершеній святыхъ тайнъ, нізть препятствій къ исполненію ежедневныхъ обязанностей, нътъ укрывательствъ въ тайнъ креститься и произносить тихомолкомъ молитвы. Они вмъстъ поютъ псалмы и гимны, стараясь другь друга превзойти въ хваленіяхъ Бога своего" \*).

Вотъ какой идеалъ христіанскаго брака рисуетъ Тертуліанъ. Религіозное единомысліе онъ ставитъ на первсе мѣсто, придаетъ ему главное значеніе. Очевидно это же имѣетъ въ виду и церковь, когда испрашиваетъ у Господа Бога единомыслія вступающимъ въ бракъ, твердой вѣры, любви совершенной и мирной. Такимъ

<sup>\*)</sup> Творенія Тертуліана въ русскомъ перевод'я Е. Казнеева. Часть II, стр. 223 и 224. СПБ. 1849 г.

образомъ между мужемъ и женою должно быть полное и всестороннее объединение на подобие того, какое существуетъ между Христомъ и церковью. Такимъ образомъ бракъ христіанскій —прежде всего единеніе въ молитвъ, онъ крѣпокъ и святъ тогда, когда мужъ и жена соединены однимъ союзомъ ефры и любви, однимъ религіознымъ началомъ. Это главное отличіе христіанскаго брака отъ языческаго и въ этомъ единеніи духа, по нашему мнѣнію, церковь полагаетъ сущность христіанскаго брака. Назначеніе супружеской жизни индивидуальными интересами мужа и жены не исчернывается всецёло. Церковь возлагаетъ на вступающихъ въ бракъ болъе сложныя задачи. Это христіанское воспитаніе дітей въ духів истинной религіи Христовой, сообщеніе имъ добрыхъ навыковъ, достойныхъ членовъ церкви Христовой. Таково высокое назначеніе брачнаго союза. Правда, воспитаніе дътей дъло не легкое. Поэтому церковь испрашиваетъ божественной помощи на этомъ поприщъ вступающимъ въ бракъ. Это назначение христіанскаго брака ставить последній несравненно выше брака языческого и предполагаетъ присутствіе въ мужт и жент опредтленныхъ качествъ.

Бракъ въ изычествъ и вообще въ до-христіанское время носилъ грубый характеръ. Кромъ полового общенія ни мужъ, ни жена не хотъли ничего знать, и самое заключеніе брака и семейная жизнь были заключены въ чувственную форму. Христіанство сдълало новую оцьнку брака или, скажемъ точнье, возобновило въ сознаніи человъка забытую послъднимъ райскую заповъдь о бракъ и значеніи его. Задачею мужа и жены такимъ образомъ по христіанскому ученію является воспитаніе дътей въ духъ Богооткровенной религіи, требующее помощи свыше.

Теперь разсмотримъ, какія качества должны быть въ родителяхъ, чтобы они правильно могли бы вести дъло воспитанія дътей въ духъ христіанской религіи. Это прежде всего твердая кръпкая въра въ Бога, потому что кто берется воспитывать другихъ въ духъ религіи Хри-

стовой, тотъ, естественно, прежде всего самъ долженъ обладать истинною твердою и постоянною върою. Во вторыхъ, между супругами должно быть полное единомысліе и какъ въ религіозныхъ предметахъ, такъ и полное согласіе въ мысляхъ, желаніяхъ и воль, короче между супругами должна быть любовь, такъ какъ только любовь производить единомысліе и въ сужденіяхь, и въ чувствахь, и въ поступкахъ. Итакъ для Христіанскаго воспитанія дътей прежде всего церковь предполагаетъ наличности въ родителяхъ въры въ Вога и взаимной любви. Но еще разъ повторяемъ, что истинная любось возможна при тождествъ религіозныхъ убъжденій, ибо любовь есть полное сліяніе моего я съ любимымъ предметомъ, объектомъ моей любви. Хотя мы вполнъ согласны, что въра есть актъ свободнаго убъжденія, но тъмъ не менъе не должно отрицать громаднаго значенія вь этой области первоначальнаго воспитанія. Ребенокъ, которому мать или отецъ постоянно внушали и словомъ и собственнымъ примъромъ мысль о Богь, хотя самъ еще бъдень религіознымъ опытомъ, воспитываетъ въ себъ религіозное чувство. Это первоначальное религіозное воспитаніе имъетъ глубокое важное значение въ дальнъйшей жизни человъка. Въ юношескій періодъ жизни, когда человъкъ подвергаеть критическому разбору ръшительно все, первоначальная привычка дътства молиться Богу будеть прочнымъ мостотъ черезъ все разрушающій потокъ сомнінія къ світу разумной въры. Дорогіе для памяти образы отца и матери, ихъ первоначальныя наставленія о Богь, запавшія въ душу въ тотъ періодъ жизни, о которомъ человъкъ сохраняетъ всегда свътлыя воспоминанія, послужать такимъ образомъ зерномъ для будущей въры, которая возникнеть въ душъ подъ вліяніемъ уже собственнаго религіознаго опыта. Религіозное единомысліе, какъ спутникъ и вмъстъ съ тъмъ неизбъжное слъдствіе взаимной любви супруговъ оказываетъ на религіозномъ воспоминаніи ребенка громадное вліяніе. Когда ребенокъ слышить отъ отца одно, отъ матери другое, то онъ не знаеть чему върить, колеблется

и относится индефферентно къ вопросамъ религіознымъ. Ребенокъ еще не можеть сдёлать самостоятельно выбора между добромъ и зломъ, истиною и заблужденіемъ, правильнымъ понятіемъ о Богѣ и неправильнымъ. Хорошо, если онъ случайно уклонится къ истинѣ, но вѣдь кто станетъ отрицать, что это будетъ дѣломъ случая.

Мы сделали краткій и посильный обзорь перковнаго взгляда на идею брака изъ разсмотрвнія чинопоследованія брака. Хотя бракъ таинство, а тайна обязываеть насъ молчать, но въ то же время поскольку это доступно для нашего ума, мы можемъ извлекать для себя уроки. такъ какъ таинство имбетъ и объективную и субъективную стороны Сдъяземъ теперь общій выводъ изъ всего сказаннаго нами и представимъ сущность брака по ученію церкви въ следующихъ чертахъ. Между мужемъ и женою должно быть полное единеніе въ союзѣ мира, каковое достигается черезъ любовь. Любовь же состоить въ полномъ единомысліи, единеніи религіозномъ и нравственномъ, въ полномъ согласіи желаній, чувствованій и п'яятельности. Поэтому церковь и молится: "о еже ниспослатися имъ любви совершеннъй, мирнъй и помощи....", вслёдъ же затёмъ церковь молится о ниспосланіи слёдствій этой совершенной любви: "о еже сохранитися имъ въ единомысліи и твердъй въръ ... Эти качества необходимы прежде всего для спасенія самихъ вступающихъ въ бракъ, во вторыхъ для религіозно-нравственнаго воспитанія дітей, а это также составляеть одну изъ самыхъ главныхъ обязанностей вступающихъ въ бракъ; за поверхностное и небрежное отношение къ этой обязанности они дадутъ отвътъ предъ Господомъ. Итакъ мы установили взглядъ церкви на идею брака. Это полнъйшее единение мужа и жены, какъ следстве взаимной любви. Этотъ взглянъ и долженъ быть признанъ критеріемъ при ръшеніи вопроса о возможности брака лица православнаго съ лицомъ инославнаго въроисповъданія. На вопросъ о возможности такого брака по нашему мненію и не можеть быть двухъ отвѣтовъ, такъ какъ различіе религіозныхъ убѣжденій

уже исключаеть единомысліе, а гдв нъть единомыслія тамъ нътъ и не можетъ быть истинной любви. Наконецъ, при отсутствій любви, можеть ли бракъ быть въ истинномъ идеальномъ смыслъ? Очевидно, что нътъ: какъ показалъ анализъ сущности брака, бракъ между православнымъ и инославнымъ лицомъ невозможенъ съ канонической точки зрвнія. Послв всего сказаннаго мы считаемъ исчерпаннымъ данный вопросъ. Краткій, а можетъ быть и посильный разборъ идеи христіанскаго брака, сдъланный нами на основаніи самаго чинопослідованія въечанія показываеть, какъ понимаеть бракъ перковь. какія условія предлагаетъ вступающимъ въ бракъ и сколь высокія обязанности принимають на себя супруги. Въ заключение скажемъ, что все изложенное нами не трудно было бы подтвердить примърами изъ обыденной жизни. И въ жизни и въ печати встръчаемся съ фактами следующаго рода. Въ семье мужъ римско-католическаго въроисповъданія, жена православная. Понятно, здъсь еще часто бываеть поль-бёды. Ущерба православной вёрё можетъ еще и не быть. Но и здесь мужъ и жена чувствують себя нъсколько чуждыми другь другу, различіе праздниковъ, обычаевъ, постовъ и другихъ сторонъ религіозной жизни дають себя чувствовать. Хуже бываеть, когда католичкою бываеть сама мать и жена семейства. Не говоря о томъ, что женская сторона бываеть фанатичнье, мать, какъ и естественно, можетъ оказывать на дътей громадное вліяніе. Первыя молитвы ребенокъ слышить отъ матери, первыя понятія о Богв получаеть также отъ матери и въ храмъ Божій онъ начинаетъ ходить также съ матерью. Воть почему религіозная пропаганда совершается черезъ женскую половину, какъ наиболье способную оказывать вліяніе на семью и въ религіозномъ, и въ нравственномъ, и въ культурномъ отношеніи. Итакъ, сама жизнь во всей ея неприглядной дъйствительности ръшаетъ вопросъ о возможности смъщанныхъ браковъ въ отрицательномъ смыслъ. Въ наши времена, предъ нашими глазами происходять печальныя

событія совращенія семьей въ католичество и въ другія инославныя в роиспов данія главным в образом потому, что въ семьъ или отецъ или мать лицо инославное. А между тъмъ св. церковь молить Господа: "благослови ихъ входы и исходы: умножи во благихъ животъ ихъ, воспріими вънды ихъ въ царствіи Твоемъ нескверны и непорочны и ненавътны соблюдаяй во въки въковъ". Поэтому съ какой бы точки зрвнія ни взглянуть на смъщанные браки, мы должны признать, что они составляють явленіе нежелательное и не могуть быть обоснованы ни съ канонической точки зрвнія, ни съ практической. Напротивъ, бракъ лицъ связанныхъ между собою единствомъ религіозныхъ принциповъ, одушевленныхъ чувствомъ христіанской любви, способныхъ воспитать и дътей своихъ въ духъ религи Христовой, сообщить имъ правильныя понятія и навыки-составляеть идеаль брака. Такой бракъ признаетъ церковь, хотя въ нѣкоторыхъ случаяхъ овъ составляетъ лишь только "pia desideria" церкви.

Студентъ Дух. Академін Александръ Савичъ.

and comment of the continued in

### "Христосъ въ пустынъ".

Ужъ много лѣтъ прошло съ тѣхъ поръ, Какъ видѣлъ я одну картину, Забылъ ее, и вспомнилъ вновь...
Картина та—"Христосъ въ пустынъ".

Ребенкомъ часто передъ наю Въ раздумьи грустномъ я стоялъ, Какъ будто дътскою душою Ея значенье понималъ.

Пустыня вкругь. Все мертво, дико. Вь пустомъ пространствъ тонетъ взглядъ. Лишь словно солнцемъ обоженныхъ, Вкругъ камней темныхъ видънъ рядъ.

И на одномъ изъ нихъ въ газдумьи,
Съ великой скорбію въ очахъ
Сидитъ Христосъ. Желтъютъ дали
И тонутъ въ солнечныхъ лучахъ.

И Онъ одинъ среди равнины, Призывный гласъ Его святой --Гласъ вопіющаго въ пустынъ: Его не слышитъ родъ людской.

И каждый разь при трезвомъ взглядѣ
На жизнь и нравы, и людей
Я вспоминаю ту картину
И много сходства вижу въ ней

Я съ совершенной нашей жизнью, Гдѣ такъ и пусто, и мертво, Гдѣ звуки вдохновенной рѣчи Не растревожать никого.

Гдѣ зависть, лесть, тщеславье, гордость Въ сердцахъ людей свили пріютъ; Вездѣ курятъ имъ фиміамы, А правды Божіей бѣгутъ.

И вновь Христосъ одинъ въ пустынъ...

"Обремененные, сюда,

"Ко мив скорве пріидите,

"Я дамъ вамъ, то, что никогда

"Вамъ міръ не дастъ, -Я дамъ вамъ счастье,

"Душъ измученной покой, "Я васъ любовію покрою

"И въ рай Я васъ введу съ собой". Но тщетны дивные призывы:

У всёхъ въ мечтахъ лишь рай земной, И мысль о немъ глушитъ порывы Души воспрянувшей порой.

Священникъ Н. Крейдичъ.

## Развитіе сектантства и миссіонерскіе кружки, какъ наиболье приспособленное оружіе борьбы съ нимъ.

Много лътъ уже прошло, какъ возникло на Руси сектантство, но до 1905 года, до върсисновъдныхъ свободъ, съ нимъ считались лишь только по мъстамъ, на него смотръли какъ на достояние людей темныхъ, непросвъщенныхъ, въ немъ не находили ничего положительнаго, серьезнаго, не ожидали отъ него никакихъ бъдъ, никакого существеннаго вреда. Само сектантство до 1905 года сумбло хитро прикрыть свою сущность и искусно обмануло на счеть себя общественное сознаніе. 17 апръля 1905 года объявлена была свобода въроченовъданія, и наше сектанство предстало предъ нами въ своемъ настоящемъ видъ, въ своей настоящей сущности. Въроисповъдная свобода развязала руки нашимъ сектантамъ, они словно подъ призывные удары колокола, очнулись отъ своихъ мелкихъ общинныхъ интересовъ и бросились на широкое поле дъятельности. Вся несогласная между собою толна сектантства, согласная, впрочемъ, въ дикой злобъ противъ Православной Церкви, съ ожесточеніемъ нахлынула на русскій народъ. Цёлыя стан агитаторовъ, снабженныхъ достаточными матеріальными средствами, какъ черные вороны, кружатся надъ Русью, вездъ съя щедрой рукой вредныя съмена своихъ ученій. Нътъ кажется, ни одного уголка въ нашемъ обширномъ отечествъ, куда бы не закралась сектантская пропаганда. «Вдохновенная» рёчь сектантовъ слышится и въ богатыхъ салонахъ аристократіи и въ курныхъ избахъ мужика. Вездъ, съ пъною у рта, они поносять православную въру, хулять Церковь, обливають грязью настырей, нугають слушателей муками ада за принадлежность къ православію и, вм'єсть съ тымь, авансомъ объщають, райскія награды тімь, кто пойдеть за ними... Что же народъ?-Онъ ошеломленъ, колеблется и часто падаетт. Каждое положение сектантства умълой подтасовкой под-

тверждено Словомъ Божіимъ, высшимъ авторитетомъ для каждаго върующаго. Ихъ ръчь дышитъ видимымъ убъжденіемъ... Гдъ же ему, темному, войти во всъ тонкости предлагаемаго ученія! Онъ колеблется. А тутъ услужливые проповъдники предлагаютъ и матеріальную помощь. И кажется забденному нуждой, тяжелой жизнью крестьянину, что и въ самомъ дёлё явились истинные благодътели, которые одинаково заботливо пекутся какъ о спасеніи душъ, такъ и о щедромъ облегченіи условій физического существованія, подчасъ или всегда безотраднаго? Если же крестьянинъ грамотенъ, если его не такъ легко убъдить словомъ, если онъ еще упорно подозрѣваетъ въ новой проповѣди "нечистое дѣло", то ему вручають брошюры. Извъстно, какъ велико довъріе нашего народа къ печатному слову. И въ книжкъ полученной та же проповёдь «по печатному», которую слышалъ уство. Происходить въ душъ тяжелый переломъ: онъ падаетъ! Сектанты съ радостью могутъ константировать фактъ пріобретенія новаго последователя, примкнувшаго хотя не по убъждению, выношенному, выстраданному, а подъ вліяніемъ натиска устнаго и печатнаго слова и денежной помощи. Интеллигенція также не оставляется вниманіемъ сектантовъ. Въдь нужны идейные работники, -- ихъ-то и можно достать образованныхъ классахъ. Здёсь фигурирують уже агитаторы высшаго полета; положение теорій подверждается разумомъ, пропаганда ставится на научную почву; издаются обширные журналы, въ которыхъ участвують и заграничные вожди сектантства... Слаба въра у интеллигенціи, и она безъ особыхъ душевныхъ потрясеній мъняетъ православіе на сектантство, - такъ же легко, какъ моду, одежду... И быстро растеть сектантство, какъ сорная трава, все болъе и болъе увеличивая средства и улучшая условія пропаганды. Слёдующій факть яснёе всего говорить о быстромъ распространения сектантетва. Перваго адвентиста Москва услыхала въ 1905 году, а чрезъ пять лътъ ихъ общины существують въ Харьковъ, Одессъ и насчитывають въ числъ своихъ членовъ уже до 10 тысячъ человъкъ. Столько послъдователей было у однихъ адвентистовъ, а другіе секты?

Изъ встхъ миогочисленныхъ сектъ, ополчившихся на Православную Церковь, самой воинственной и самой опасной по своимъ миссіонерскимъ организаціямъ и по количеству последователей, является бантизмъ или штундобантизмъ, послъдователи котораго себя именуютъ евангеликами, евангельскими христіанами. Баптистское движеніе захватило собей почти всі губернія Европейской и Азіатской Россіи На всемірномъ събздъ баптистовъ въ Америкъ представители русскихъ баптистовъ похвалялись, что чрезъ два-три десятка лёть они изгонять православіе изъ Россіи. Бантизмъ распространяется не только среди русскаго православнаго населенія, но также и среди последователей разных в секть. Въ Тамбовской губерній изъ 15 тысячь сектантовь большинство составляють бантисты, перешедшіе изъ молоканства. Одинъ старообрядческій начетчикъ сообщаеть такой факть. "Прівхаль я въ одинь городь. Вызываю мъстнаго священника-миссіонера на словопреніе. А онъ пришелъ ко мнъ и говоритъ: "О чемъ намъ съ тобой говорить? " О чемъ спорить? У насъ съ тобой одинъ общій врагьсектантъ. Соединимся и выступамъ противъ него". (А. С. Панкратовъ. Ищущіе Бога. Москва 1911 г. стр. 4-5). Даже римская церковь въ Россіи не оказываетъ достаточно упорнаго сопротивленія напору бантизма, хотя баронъ Икскуль и заявиль на всемірномъ конгрессь баптистовъ въ Лондонъ въ 1905 году, что "католическая почва тверда вообще" \*).

<sup>\*)</sup> Департаменть духовныхъ дъль при Мин. В. Д. ведеть дъятельную работу по собиранію свъдъній о состояніи русскихъ секть. Для этого онъ разсылаеть по Россіи агентовъ, которые и изучаютт на мъстахъ сектантсткое движеніе. Результатомъ этихъ изученій являются печатныя изданія, которыми возможно полно освъщается современное состояніе у насъ сектантства. Одно изъ такихъ прекрасныхъ изданій, подъ заглавіемъ "Современное состояніе русскаго баптизма" (сост. С. Д. Бондарь), знакомить съ въроученіемъ, богослуженіемъ и церковнымъ строемъ баптизма.

Какія же внутреннія причины быстраго роста сектантства и, въ частности, евангелизма или бантизма? Что такъ влечетъ туда нашихъ простодушныхъ христіанъ? Было бы крайней близорукостью видъть въ причинахъ распространенія сектантства одно только осуществленіе мысли нѣкоего мыслителя, сказавшаго, что всякое новое религіозное ученіе, какъ бы оно ни было неліпо, должно имъть своихъ послъдователей. Нельзя предположить, чтобы масса народа пошла всявдъ лжеучителей, только увлекшись новымъ ученіемъ, не имъя другихъ болъе глубокихъ причинъ. Но гдъ же искать эти причины? Переходящие изъ православія въ сектантство, напр., евангелики или баптисты, во время производства имъ увъщанія, на вопрось о причинъ перехода изъ православія въ сектантство, отвінають: "находясь въ Православін, мы были совершенно сліны въ ділахъ віры, мы слышали за богослужениемъ въ храмахъ часто произносимое имя Іисуса, но не знали того, что Христосъ сдълалъ для насъ гръшныхъ и несчастныхъ людей и въ чемъ состоить наша въра. Мы усердно посъщали православные храмы, становились впереди всъхъ, возлъ алтаря чтобы слушать проповеди пастырей и усвоять ихъ; мы вслушивались въ чтеніе и пініе, молитвы и поученія, но ничего не понимали вследствие непонятности славянскаго языка и возвышенныхъ речей проповъдниковъ. Намъ мьшали понимать и слышать при совершении богослуженія шумъ и разговоры въ церкви взрослыхъ, постоянные входы и выходы людей, стукъ дверей, хожденіе по храму сборщиковъ денегъ, церковныхъ сторожей крики дътей. Мы жили плохо, пьянствовали, лгали, обманывали, крали, ссорились, ненавидели другь друга, были въ злобъ, лънились трудиться; словомъ были погибиня и заблудшія овцы, не им'єди пастыря, но главное въры и надежды на лучшее будущее. Теперь вотъ не то: мы стоимъ на истиннемъ пути, знаемъ и въримъ, что Христосъ спасъ насъ для въчной жизни. Мы имъемь теперь надежное руководство въ жизни-Слово Божіе.

Теперь мы исполнились мира и духовной радости, бросили гръховную жизнь. Живемъ мы по братски. Собираемся на молитву и богослужение, во время которыхъ, назидаясь изъ Слова Божія, укрѣпляемся силою Св. Духа. Мы собираемся не въ храмахъ, которые теперь не нужны съ ихъ богатыми украшеніями и утварью, а въ простыхъ удобныхъ помъщеніяхъ, по слову Божію: "гдъ двое пли трое собраны во имя Мое, тамъ и Я посреди нихъ" (Мате. 18. 20). У насъ на собраніяхъ порядокъ, тишина и благочиніе: все понятно и слышно. Мы молимся, чтобы всъ соединились съ нами въ одно братское общество. Тогда бы не было убійствъ и грабежей было бы одно мирное Христово Царство\* ("Екатеринославскія Епарх. Вѣдомости" 1911 г. № 35). "Есть вопросъ, говорить пресвитерь Тидяжской молоканской общины, надъ которымъ современная Православная Церковь мало работаетъ, -- это вопросъ о церковной общинъ или приходъ. У насъ пока человъкъ въ храмъ-онъ христіанинъ и окруженъ христіанами: а выйдеть оттуда-онь одинокъ, особенно въ городахъ. Никто ему не поможетъ; никто за поведеніемъ его не посмотрить, кром' отдельныхъ лицъ: никто пъянства ему не воспретитъ, а помретъ онъ подъ заборомъ, ежели бобыль, -и любящая рука ему глазъ не закроетъ: а въ нашей молоканской общинъ, гдъ есть богатые и бъдные, мы другь другу обязаны помогать во всёхъ случаяхъ жизни, живемъ какъ въ добромъ семействъ ("Церк. Въстн. 1903 г. № 46, стр. 1448 -1449).

Надъ подобными рѣчами приходится глубоко и серьевно призадуматься. Не служать ли подобные факты причиною того, что общественное мнѣніе на сторонѣ сектантовь. Говорять многіе: посмотрите на жизнь сектантовь—она выше и лучше, чѣмъ жизнь православныхъ. Сектанты грамотны, честны, трудолюбивы, не пьютъ \*), не курятъ, помогаютъ другъ другу и т. п.

<sup>\*) 4</sup> января 1911 года на всероссійскомъ съвзді бантистовъ въ С.-Петербургі, подъ предсідательствомъ И.С. Проханова (редактора

За что же ограничивать ихъ право въры и проповъди? Не преследовать и искоренять надо сектантство, а содъйствовать его распространению. Если сектанты порывають связь съ Церковью Православною, то это указываетъ на слабость и безсиліе ея удовлетворить пробулившіяся религіозныя потребности народа. Такъ мыслять и разсуждають даже члены нашихъ Законодательныхъ Палатъ. Конечно, всъ подобнаго рода панегирики сектантамъ покоятся на поверхностномъ знакомствъ съ нимъ. Если проникнуть въ закулисную жизнь сектантовъ, то окажется, что эта привлекательная оболочка скрываеть обликъ весьма не высокаго достоинства, это-тъ лжепророки, которые "приходять въ овечьей одеждъ, а внутри суть волки хищные" (Мате. 7, 15). Тымъ не менъе слова отступниковъ и ихъ защитниковъ, хотя и лукавы, но обольстительны. Сердца простодушныхъ людей, не могущихъ разобраться въ фальшивой наружности сектантства, постичь настоящую сущность его, постичь то, что сектантство, хотя и прикрывается Словомъ, Божіимъ, св. Евангеліемъ, на самомъ д'вл'в далеко отстоитъ отъ него, невольно соблазняются. А тъ, которые поставлены на стражъ православія, безъ сомнѣнія, съ краской на лицъ, съ болью сердечною выслушивають эти лукавыя рвчи и въ душв сознаются, что они сами много виноваты въ томъ, что чада единой истинной и спасительной Церкви Православной уходять на страну далекую, на путь погибели. На вопросъ, предложенный миссіоне-

сект. журн. "Христіанинь"), обсуждался вопросъ о спиртныхъ напиткахъ. До того. "евангельскіе христіане" допускали употребленіе вина только въ исключительныхъ случаяхъ. Послів продолжительнаго обмівна мивній, съвздъ единогласно призналь обязательнымъ для всіхъ "евангельскихъ христіанъ" абсолютное воздержаніе отъ потребленія, производства и распространенія въ какомъ бы то ни было видъ спиртныхъ напитковъ. Въ этой резолюціи съвзда, между прочимъ, творится объявить непримиримую и безпощадную войну алкоголизму въ Россіи.—Нельзя не обратить особеннаго вниманія православнаго духовенства на это категорическое рішеніе, которое, несомивню, вызоветь сочувствіе въ секть баптистовъ или евангельскихъ христіанъ. Если православное духовенство не возьметь діло трезвости въ свои руки и останется въ сторонъ оть этого движенія, то за діло трезвости возьмутся сектанты.

ромъ сектантамъ, почему оби слѣпо довѣряются своимъ вожакамъ, тѣ отвѣчали: "мы люди темные, необразованные, а христіане: хотимъ знать Христово ученіе; нашъ пастырь не училъ насъ, мы изрѣдка его видѣли. А вотъ пришелъ къ намъ "добрый человѣкъ", самъ, по усердію, сталъ насъ учить, читалъ намъ Евангеліе и объяснялъ. Мы ему повѣрили и пошли за нимъ, потому что онъ позаботился о нашемъ спасеніи" ("Рязанск. Епарх. Вѣд." 1910 г. № 1). Приведенный примѣръ, взятый изъ жизни, краснорѣчиво показываетъ, гдѣ та причина, благодаря

которой происходить разложение прихода.

Борьба съ врагами Церкви Христовой, въ томъ числъ и съ сектантами, составляетъ прямую обязанность Церкви. Имъ ввърено словесное стадо, имъ пастырей ввърено попеченіе о душахъ своихъ овецъ, они же и дадуть за свою деятельность ответь на страшномъ суде. Обычно въ епархіяхъ проявляють большія заботы къ содержанію спеціальныхъ миссіонеровъ: епархіальнаго и окружныхъ, при чемъ на нихъ возлагается большая надежда въ борьбъ съ современнымъ сектантствомъ. На самомъ дёль, миссіонеры-спеціалисты, которыхъ бываеть на всю епархію много 1-5 человъкъ, имъють лишь вспомогательную роль: въ качествъ экспертовъ при изслъдованіи вновь появляющихся лжеученій, искусныхъ полемистовъ въ публичныхъ собестдованіяхъ, лицъ наблюдающихъ и объединяющихъ вст выработанныя въ разное время и въ разныхъ мъстахъ мъропріятія по организаціи и улучшенію дёла миссіи и т. п. Главная же забота и работа по огражденію прихожанъ отъ сектантской и всякой другой пропаганды должно лежать на пастыръ прихода. Мотивировка послёдняго положенія прекрасно развита въ резолюціи Высокопреосвященнаго Арсенія на журналь съвзда духовенства Псковской епархіи (въ 1908 году). "Миссіонеры, — пишеть владыка въ своей резолюціи, посторонніе къ тому народу, среди котораго вращаются и который должны ограждать и защищать. Они не могутъ подойти къ самому сердцу народа, не могуть сблизиться съ нимъ, чтобы ближе разсмотръть его духовные недуги, чтобы проникнуть въ его внутренній міръ. Да и народъ смотрить на нихъ, какъ на людей постороннихъ и чуждыхъ себъ, не имъетъ къ нимъ должнаго довърія, потому холоденъ и равнодушенъ къ ихъ бесъдамъ и увъщаніямъ. Совершенно иное положение миссіонера по призванію, каковымъ и долженъ быть всякій пастырь. Всѣ условія, благопріятныя для миссіи, у него на лицо. Онъ очень близокъ къ своимъ прихожанамъ, знакомъ не только съ внъшнею стороною ихъ жизни, но знаетъ внутреннее сопержание ея, ибо ему есть возможность присмотръться ко всему и ему же, какъ пастырю духовному, открываются самыя сокровенныя и тайныя помышленія и движенія сердца ихъ. Прихожане чувствують къ нему близость, духовное родство и вполнъ довъряють ему. И если бы сознаніемъ своего миссіонерскаго долга было проникнуто все духовенство, - заключаеть свою резолюцію владыка, —и, облекшись во всеоружіе Божіе, стало бы на стражъ своей паствы, немолчнымъ учительствомъ просвъщало въ въръ и послушаніи Церкви Христовой, отражало бы всякія лжеученія, тогда и вовсе не было бы нужды въ отдъльныхъ миссіонерахъ" ("Псковск. Епарх. Выд. 1908 г. № 20). "Миссіонеры, — говорить епископъ Тихвинскій Андроникъ (викарій Новгородской еп.), — какъ ихъ ни будь много, только натажіе и случайные для прихода люди. Если пастырство и по существу есть апостольство, то это следуеть сказать теперь болбе, чемъ тогда либо прежде, исключая временъ начала въры въ каждомъ народъ. Теперь новое язычество въ разныхъ самыхъ благовидныхъ и культурныхъ формахъ посягаетъ на самыя основы въры во Христа Спаса... А посему и пастырямъ Церкви надлежить принять къ свъдънію это и возложить на себя церковное послушание миссіонерствованія среди современныхъ условій жизви въ христіанской странъ. Поэтому нельзя благодушно выжидать, что пріздеть миссіонерь и своими бесъдами уговоритъ всъхъ остаться въ православіи. Нътъ, пусть всякій священникъ на мъстъ самъ постарается все прежде сдълать для христіанскаго просвъщенія пасомыхъ... Пастырь села долженъ знать всякую свою овцу, всъ мъры принять и другихъ прихожань привлечь къ тому, чтобы смущаемые не уклонились отъ двора Христова. Въ случаяхъ отпаденія... обычно говорять, что отпадають не православные, а тъ, что только числились въ Церкви... Но что же доселъ съ своей стороны сдълалъ для такихъ слабыхъ священникъ. Какія съ своей стороны принималь міры, чтобы такіе люди не уклонялись отъ посіщенія богослуженія, отъ исповъди и причастія? Тъмъ болье не должно быть такихъ случаевъ, чтобы прівзжій миссіонеръ первый докладывалъ священнику, что у него въ приходъ появился сектантъ и смущаетъ другихъ. Нътъ, священникъ долженъ бодро следить за настроеніемъ въ своемъ приходъ и дълать все, что есть въ его силахъ и распоряженій для сохраненія овецъ стада отъ волковъ, губящихъ ихъ" (, Мис. Сборн." 1910 года, № 5, стр. 339— 340). На вопросъ, что нужно дълать, чтобы предупредить дальнъйшее распространение сектантства (а также и раскола) и уничтожить его, гдв оно пустило уже свои корни, тотъ же епископъ Андроникъ въ письмъ къ іереямъ говорить: "Нужно намъ, отцы и братіе, стоять впереди народа, чтобы руководить имъ, чтобы имъть его въ своемъ вліянін, чтобы не забрали его въ свою власть враги Церкви и Христа, чтобы за это не быть въ тяжкомъ отвътъ предъ Богомъ и предълюдьми въ исторіи. Въдь въ сектантство соблазняютъ будто бы на основаніи св. библіи-Слова Божія. А между тъмъ у всякаго ли пастыря и библія то есть? Вотъ и разсуди всякій самъ съ своей передъ Богомъ совъстью не будешь ли ты виновень, что у тебя разумныя овцы Христова стада ослабъвають въ благочестіи, теряють въру, предаются пьянству, распутству, душегубству, уловляются въ расколъ и секту и т. п.? Сдълалъ ли ты съ своей

стороны все, что нужно? Даже узналь ли у другихь, что нужно для дёла и что уже нёкоторымъ пемогло даже и отпадшихъ возвратить въ Церковь? Будь внимателенъ, ищи случая воодушевиться на пастырство, умудриться въ пастырствованіи, найти совёть и указаніе у болёе опытныхъ людей, приложи все это къ дёлу и только послё того все спокойно передавай въ руки Божіи. Предавать же въ руки Божіи, самому мало соработничая Христу, нельзя, не извинительно" (тамъ же, стр. 401).

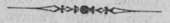
 $B.\ M.$ 

(Окончаніе будеть).

The county was a mini transfer

conseq in exercise established frequency

MANUFACTURE ATTROPOSITE



Вр. и. о. Редактора Н. Шелутинскій.

Печатать разръш. 1912 г. 5 сентября. И. д. цензора, прот. И. Дедевичъ. Гродненская Губернская Типографія.

Brancher in Macrosia is builded in ecolo? Born in Bascrein