### OTHA MEHIE

## западной церкви от х босточной.

Раздъление единой церкви Христовой на восточную и западную есть явление весьма богатое вопросами, интересными для размышленія: люди, испов'єдующіе религію единаго и того же Христа Господа, принимающие крещение во имя Отда, и Сына, и Святаго Духа, украшающіе себя священнымъ именемъ христіанъ, мало того, что чуждаются одни другихъ въ разсужденіи общенія церковнаго, а даже готовы грем'єть, какъ иногда и дъйствительно гремъли одни на другихъ анаоемою. Отчего и какъ произошло сіе печальное явленіе? христіане, братін во Христь, идуть разными путями въ исповъ даніи своей в'вры во Христа. Не было пичего подобнаго во времена изначально христіанскія: бывали между обществами христіанъ взаимныя недоразумівнія, препирательства, временныя размольки, но раздёленія, продолжающагося уже боле 1000 леть, нигде и никогда въ міре христіанскомъ не было, кром'в того, которое существуеть теперь и изв'встно въ исторін церкви подъ заглавіємъ: разд'єленіе церкви на восточную и западную. Повторяю: предметь этоть имъеть въ себъ много сторонъ глубоко интересныхъ и думаю, что внимательное отношение къ предстоящему занятию не останется безплоднымъ для сердецъ, благоговъйно почитающихъ свою восточную церковь, истинно православную.

Главнымъ д'вятелемъ, такъ сказать, центральнымъ пунктомъ во всей исторіи первоначальнаго разд'вленія церкви быль Константинопольскій патріархъ Фотій; но для того, чтобы об нять всю эту исторію въ ея возможной полнотъ, намъ нужно предпослать обозрѣніе обстановки тѣхъ обстоятельствъ, среди которыхъ началась исторія, окончившаяся разд'вленіемъ цер-

квей. Начать приходится упоминаніемъ о томъ лиць, которымъ недавно пройденная нами исторія иконоборства (1) царицею Өеодорою, при которой совершилось окончательное возстановление иконопочитания: установлено такъ называемое торжество православія. Царица Өеодора осталась управлять государствомъ после мужа своего Өеофила, имен еще только 3-лътняго сына Михаила III. Въ числъ приближенныхъ Өеодоры спомощниковъ въ дълъ управленія были 1) магистерь Мануиль, 2) логофеть Өеоктисть, соперникъ Мануила въ состязаніи по властолюбію, и 3) брать дарицы, патрицій Варда, который отъ души ненавидъль и Осоктиста, и Мануила и втайнъ строилъ свои планы, чтобы низвергнуть того и другого. Мануилъ среди постоянно замъчаемыхъ обнаруженій зависти его сотрудниковъ въ управленіи скоро отъ дёлъ уклонился и занятіями его овладіль Осоктисть. Правою рукою этого Өеоктиста въ его многосложныхъ занятіяхъ по деламъ придворнымъ и правительственнымъ былъ Фотій, въ званіи государственнаго секретаря. Хотя Варда и Өеоктисть одинъ подъ другого подстроивали ковы съ целію захватить единовлаственное вліяніе на Өеодору, но Фотій, стоя въ близкихъ отношеніяхъ къ тому и другому изъ высокихъ взаимныхъ противниковъ, умълъ сохранить расположение къ себъ объихъ враждебныхъ сторонъ. Между тімъ у главныхъ кормчихъ управленія, то есть Өеодоры, Өеоктиста, Варды и маленькаго Михаила отношенія слагались такъ, что Осодора им'вла большее довъріе и расположеніе къ Өеоктисту, чъмъ къ брату Вардь, а Варда старался воздыйствовать въ свою пользу на Михаила и воздействоваль зловредно. Өоктисту, въ виду важныхъ фактовъ зловреднаго вліянія на Михаила со стороны Варды, удалось было удалить Варду отъ участія въ дёлахъ управленія, но уже начинавшій усовершаться въ своеволіи молодой not obtain a consultant often mount than of

<sup>(1)</sup> См. исторію вселенских в соборовь Етискола Іолтич, изд. 1895 года

царевичъ Михаилъ настоялъ, чтобы Варда былъ снова допущенъ къ дѣламъ и власти; къ прежнимъ непріятнымъ чувствамъ между Вардою и Феоктистомъ теперь присоединилась страсть мщенія; скоро между Вардою и Феодорою возникли рѣзкія отношенія и Вардѣ удалось одержать надъ нею верхъ: теперь низверженіе Феоктиста было рѣшено и Вардѣ осталась одиа ступень къ единовластительству.

Для того, чтобы върнъе идти къ намъченной цъли Варда избралъ путь -- льстить и поблажать страстямъ молодого царевича Михаила. 15-16-летнему мальчику Варда начинаетъ подавать мысль, какъ бы удалить мать Өеодору отъ двль управленія; Михаиль склонился на совіты Варды тімь скорве, что Өеодора строго относилась къ распущенности сына, а Варда, напротивъ, облегчалъ ему возможность проводить время въ разныхъ удовольствіяхъ. Но для того, чтобы свободнъе было распоряжаться участію Өеодоры, нужно было прервать ея отношенія къ первому дов'вренному ея -Осоктисту. Варда усивлъ склонить на свою сторону гражданскихъ и военныхъ чиновъ 2-го класса - ближайшихъ подчиненных Өеоктиста; въ заговор'в принялъ участіе самъ Михаиль; Оеоктисть по заговору схвачень, заключень въ темницу и умерщвленъ. Өеодора, конечно, до глубины души воз мущенная заговоромъ противъ Осоктиста, открыто выражала свое негодование противъ сына и брата; но въ лицъ Өеоктиста у нея отнята была последняя подлержка; она не могла не видъть, что управленію ся приходить конець, что Варда овладълъ ея сыномъ. Вліяніе Варды на Михаила было совершенно растл'явающее: царевичь проводиль время въ охотъ, на врълищахъ, въ попойкахъ; о покорности матери не могло быть и ръчи; а такъ какъ власти церковныя -- патріархъ и ми трополиты выражали по возможности неодобрение такому поведенію царевича, то онъ, конечно, по наущенію отъ Варды самое духовенство сдёлаль предметомь своихь насм'вшекъ, въ пьяныхъ попойкахъ облачались вь архіерейскія облаченія: представляли изъ себя кто патріарха, кто матрополитовъ и епископовъ и устрояли процессіи крестныхъ ходовъ; самъ еще не достигшій совершеннольтія юноша-императоръ играль роль архіепископа; кощунство усилено было до того, что даже маскировали служение евхаристии и пріобщенія; негодный развратникъ даже изловчился насмъяться надъ своею матерью: облачивъ у себя въ палатахъ въ патріаршее облаченіе одного изъ своихъ соучастниковъ въ нечестін Грилла, в фроятно, походившаго чёмь нибудь на патріарха Игнатія, Михаилъ послаль къ своей матери сказать, что у него, Михаила, въ настоящее время находится патріархъ Игнатій и что Өеодора, ежели желаеть, то имбеть возможность получить патріаршее благословеніе. Өеодора, не подозръвая низкаго обмана, направилась къ мнимому патріарху на благословеніе и почтила лицедъя знаками почитанія, принятыми въ отношеніи къ патріархамъ (какъ видно, земнымъ поклономъ). Прогивванная такою недостойною выходкою сына Өеодора пригрозила ему, что за подобныя дванія его накажеть само небо, оставивь его безпомощнымъ въ его управлении. Видя, однако же, что въ ея распоряжени больше не остается никакихъ средствъ считаться съ своимъ распутнымъ сыномъ, Оеодора почла за лучшее удалиться оть дёль правленія и изъ дворда царска го; сначала было Өеодора перевхала тоже въ царскій же дворецъ - Влахернскій, но сынокъ распорядился, чтобы его мамашу, а съ нею трехъ его сестеръ помъстили во дворцъ Каріана (хоріахоб), въроятно, худшемь, чъмь Влахернскій; еще нъсколько послъ Өеодора съ своими дочерьми уже помъщается въ монастыръ и принимаетъ пострижение въ монахини. Послъ того, какъ царицу Өеодору выпроводили изъ царскаго дворца, сенатъ принесъ Михаилу поздравление съ единодержавіемъ; но въ сущности правителемъ имперіи теперь оставался одинъ его дядя Варда. Но этотъ царедворецъ,

пресыщенный своими успъхами въ возвышении на ступеняхъ властолюбія, столь же неудержимо предавался распущенности въ настроеніи нравственномъ: для людей обстоятельно знакомыхъ съ отношеніями при двор'в не было тайною, что Варда состоялъ въ незаконномъ сожитіи съ своею невъсткою, то есть женою сына. Это обстоятельство, какъ увидимъ послв, послужило поводомъ къ касательству властямъ церковнымъ до дель или точнее до лицъ придворныхъ. Патріархъ Игнатій, управлявшій ділами церкви въ это время, быль человъкъ очень строгихъ христіанскихъ правиль. Распущенность императора Михаила, паредворца Варды, а за ними и прочихъ высшихъ и нисшихъ чиновъ гражданскихъ, военныхъ и придворныхъ ставила патріарха въ положеніе весьма стіснительное. Особенно много скорби истинному пастырю церкви Христовой было изъ-за распутства молодого императора. Здёсь надобно замътить, что Игнатій быль избрань въ патріархи при близкомъ участін императрицы Өеодоры. Пока еще Өеодора была во дворцъ и при дълахъ, скорбъ патріарха еще находила себъ облегчение въ томъ, что она эта скорбь раздълялась у него съ императрицею; но послъ того, какъ императрица была отъ дворца удалена, положение Игнатия становилось особенно тяжкимъ. Тягость положенія патріарха, сложившаяся отъ обстоятельствъ сейчасъ указанныхъ, еще более увеличивалась оттого, что у Игнатія было много недоброжелателей, завистливо смотръвшихъ на его сравнительно раннее возвышеніе на степень патріаршества (2). Въ числ'в такихъ недоброжелателей быль Григорій Азбесть, архіспископь Сиракузскій, 

Какія были д'виствительныя причины къ неудовольствію между архіецископомъ Григоріемъ и патріархомъ Игнатіемъ,

NAME OF STREET, OFFICE AND STREET, STR

<sup>(2)</sup> Во время избранія на патріаршество Игнатію было больше 48 літь, но не было еще 50.

до сего добраться нътъ никакой возможности, потому что всъ свидътельства, какія мы имъемъ въ отношеніи къ этому предмету, носять на себъ отпечатокъ партизанства: идеть свидътельство отъ лица, расположеннаго къ Игнатію, оно излагаеть дъло такъ; идетъ свидътельство отъ сторонниковъ Григорія, оно представляеть дело иначе. Мы постараемся выбрать указанія наиболже достовърныя. Григорій, какъ происходившій изъ Сициліи, разсчитывалъ быть преемником в патріарху Меоодію, происходившему тоже изъ Сициліи, и для сего долго безъ нужды проживалъ въ Константинополъ. Когда разсчеты Григорія на патріаршество оказались несбыточными, то онъ началъ интриговать противъ Игнатія, пользунсь знакомствомъ при дворъ; забота о поведении придворныхт, какъ мы уже замътили, и безъ того была больнымъ мъстомъ для Игнатія, а потворство беззаконникамъ отъ такихъ лицъ, какъ архіенископъ, еще болве растравлило раны въ сердцв патріарха. Григорій быль возведень въ сань архіепископа Сиракузскаго св. Мееодіемъ, предшественникомъ Игнатія по патріаршеству; при вопросъ о посвящении Григорія возникли нъкоторыя недоуменія насчеть каноничности избранія Григоріева, недоумвнія, не освобождавшія Менодія оть упрека въ неосмотрительности. Къ числу лицъ, критически относившихся въ Менодію въ этомъ вопросв, принадлежаль и Игнатій, и вотъ для недоброжелателей Игнатія подготовился поводъ укорять Игнатія, что онъ непочтительно относится къ памяти св. мужа; его, Игнатія, называли даже за одно это несочувствіе къ Менодію изъ-за посвященія Григорія отцеубійцею (patricida). Есть основанія и къ такому предположенію, что за Григоріемъ Сиракузскимъ были разныя каноническія провинности, которыя держали его въ Константинополь въ ожидании дальнъйшаго разсмотрънія и ръшенія соборнаго. Какъ бы то ни было, только подъ вліяніемъ разныхъ соображеній Игнатій въ день посвященія своего

открыто замѣтилъ Григорію, что опъ долженъ удалиться и на будущее время, докол'в его дела не будуть разсмотрены соборомъ, не долженъ принимать участія въ такихъ торжествахъ. Григорій, въ раздраженіи отъ такого публичнаго замвчанін, бросиль на поль восковую сввчу, каковую было въ обычав держать при торжествв посвящения патріарха, и громко назвалъ Игнатія волкомъ, который незаконно вторгается въ управленіе дёлами церковными, и тогда же ушелъ въ сообществъ со своими друзьями и сторонниками: Петромъ, епископомъ Милетскимъ (послъ Сардійскимъ), Евлампіемъ Апамейскимъ и нъкоторыми другими клириками. Но ушедши въ горячности раздраженія Григорій и сторонники его не успокоились и послъ, а составили изъ себя партію противод'ьйствія Игнатію: они усиливались подорвать значеніе патріарха въ народѣ; патріархъ приглашалъ возмутившихся къ разсмотрънію всъхъ делъ той и другой стороны на соборъ, но Григорій и его компанія приглашеніямъ не внимали; тогда Игнатій объявиль въ Константинопол'в нарочитый соборъ епископовъ и на этомъ соборъ объявилъ Григорія лишеннымъ мъста какъ за различныя его злоупотребленія, такъ и за то, что онъ оказался организаторомъ раскола. Григорій, недовольный такимъ судопроизводствомъ патріарха въ Константивополъ, подалъ на апелляцію къ Римскому папъ. Папа истребовалъ отъ Константинопольскаго патріарха объясненія по ділу о Григоріи, именно: потребоваль, чтобы къ папскому престолу доставлены были чрезъ уполномоченнаго отъ патріарха акты собора объ осужденіи Гриэто было при пап'в Льв IV. Пока-то еще Игнатій медлиль отвітомь въ Римь, какъ партія Григорія уже препроводила отъ себя депутатомъ въ Римъ священника Захарію, который со всимь усердіемь старался оправдать дило Григорія и хлопоталь даже о томъ чтобы Игнатій низложенъ. Папа Венедиктъ, преемникъ Льва IV, отлагая

окончательное решение дела до техъ поръ, пока отъ Игнатія присланы будуть затребованные папою Львомъ акты собора, осудившаго Григорія, призналь однако же потребнымъ наложить на Григорія и его сторонниковъ запрещеніе, такъ что они пе могли ни литургіи совершать, ни рукоположеній. Но Григорій и его сторонники не пожелали обратить внимание на это опредъление папское, продолжали священнодъйствовать и попрежнему и даже еще больше прежняго опорочивать Игнатія. Тогда епископы, бывшіе въ Константинополь, опять собрались на соборь, только безъ участія Игнатія (который уклонился, конечно, потому, что самъ же онъ подвергается обвиненіямъ отъ партіи І'ригорія) и на Григорія съ его партіей изрекли анавему. Діло было, когда еще императрица Өеодора не уклонялась отъ управленія. Императрица, державшая сторону Игнатія, писала обо всемъ этомъ отъ своего имени и отъ имени Михаила къ папъ и вмъстъ съ богатыми подарками послала въ Римъ и тъ акты собора, кои затребованы были прежде жившими папами. Не успъли еще посланные въ Римъ достигнуть до Рима, какъ въ Константинополъ произошла уже извъстная намъ катастрофа съ императрицею Өеодорою: послъ того, какъ Өеодора, державшая сторону Игнатія, лишилась своего положенія, уже и на сторон'в Игнатія началь сказываться недостатокъ въ силъ; противники его стали храбръе: въ лицъ царедворца Варды, противника Өеодорина, они нашли себъ поддержку въ борьбъ противъ Игнатія, бывшаго сильнымъ поддержкою оть Өеодоры,

Іоаннъ, Епископъ Аксайскій.



приципломия от себи сопутатор от Рибе приципломительно

### OTHAMENTO

## BANAZHOЙ USPEKH OTZ KOSTOMOЙ.

Продолженіе (\*).

ни опасно, какъ ни тревожно было положение по удаленіи Өеодоры отъ дёль управлепатріарха Игнатія нія, но патріахъ Игнатій по истинной ревности объ обязанностяхъ своего званія не переставаль скорбъть сердцемъ развитін нравственнаго растленія при царскомъ дворе. Мночто и какъ ему предприго раздумья понесъ онъ о томъ, пролилъ изъ-за соблазновъ. то и дѣло много слезъ встрвчавшихся ему со стороны высшихъ сферъ государственныхъ, но никакія мѣры уврачеванію зла не помогали: Варсвою законную жену прелюбодъйла оставилъ и открыто Патріархъ Игнатій ствоваль съ невъсткою. послъ долгаго на крайнюю м'вру. рѣшается. наконецъ, Варда подступаль къ пріобщенію въ праздникъ Богоявленія, Игнатій отказаль ему въ пріобщеніи. Варда въ раздраженіи взялся за мечъ и угрожаль патріарху, что произить его мечемъ; но патріархъ напомнилъ царедворцу о судъ Божіемъ. который можеть обратить остріе меча на него же самого. Варда пріостановился, пригрозивъ патріарху, что оскорбленіе, причиненное ему, царедворцу, не останется безъ отміценія и съ того же времени началъ подыскивать случаи къ низверженію Игнатія. За случаями діло не стало. Варда по разнымъ политическихъ соображеніямъ пришелъ къ мысли, что для того, чтобы пресвчь Өеодорь возможность касаться до дълъ управленія государственнаго, хорошо бы было по-

<sup>(\*)</sup> См. "Д. Е. В." за 1897 годъ, № 1.

стричь ее въ монашество; мысль эта передана Миханду и отъ Махаила получается повельніе, чтобы патріархъ Игнатій постригь императрицу и дочерей ся вы монахини. Такъ какъ пострижение въ монашество должно быть изводениемъ свободнымъ и такъ какъ ни сама императрица, ни дочери ея такого желанія не изьявляли, то патріархъ отказался исполнить повеление императора, сославшись на то, что при своемъ посвящении на служение церкви онъ, патріархъ, давалъ клятвенное объщание не чинить ничего такого, что будетъ противно его долгу и чести императора. Отвътъ Игнатія быль передань императору сь нікоторыми изміненіями, такъ что въ его словахъ усмотрели нечто похожее на заговоръ противъ императора съ цалію снова возвратить императрицу къ власти, съ чемъ вместе сопряжено будеть низложение его, Михаила. Михаилъ и Варда настояли, что бы ихъ воля была приведена въ исполнение, не смотря на несогласіе патріарха: Петрона, другой брать императрицы Өеодоры, получилъ распоряжение взять Өеодору и ея дочерей изъ дворца Влахернскаго, перевести во дворедъ Каріаносъ, здёсь лишить всего ихъ имущества, парственныхъ почестей, постричь въ монахини и присудить къ одиночной монашеской жизни; дворецъ назначенъ быть монастыремъ.

Вслёдъ за распоряженіемъ относительно императрицы должно было послёдовать и распоряженіе относительно патріарха Игнатія. Быль ли вт самомъ дёлё открыть заговоръ противъ Варды и Михаила или этимъ нечестивцамъ нужно было только хотя чёмъ нибудь прикрыть жестокость мёръ, принятыхъ по отношенію къ императрицё и патріарху, только многіе были подвергнуты смертной казни по подозрёнію въ государственной измёнь; Варда въ знакъ благодарности за вёрность службы быль возведень въ званіе куропалаты; сыновья его за услуги отца получили разныя высшія назначенія; патріархъ подвергся подозрёнію въ участіи въ заго-

воръ и прямо обвиненъ въ непокорности власти императорской и въ возбуждении императрицы-матери къ злоупотребленію властію; за всѣ сін вины патріархъ Игнатій безъ всякихъ допросовъ и разследованій сосланъ на островъ Теревинеъ. На такое несложное дело, какъ выслать патріарха и заточить на отдаленный островъ, ни глубокихъ соображеній, ни особенныхъ затрудненій особенно для такихъ высокопоставленных лиць, какими были враги Игнатія, ни откуда не встречалось; но воть вопрось: что делать по вопросу о зам'вщени патріаршаго престола? Назначить прямо преемнива Игнатію безь объясненія причинь къ его удаленію, это было неудобно по соображениямъ симпатій народныхъ къ сану патріарха вообще; объявить Игнатія виновнымъ въ заговоръ на измъну - заранъе предвидъли, что такое объявление не поважется въроятнымъ народу; пришли къ мысли истребовать отъ Игнатія свободное отреченіе отъ патріаршества, тогда и къ назначению новаго патріарха можно будеть приступить свободно и о причинахъ низложенія Игнатія можно будеть не заводить рвчи. Едва только прошло три дня послъ того, какъ Игнатій поселился на мьсть своего изгнатія. вакъ къ нему является депутація изъ нъсколькихъ епископовъ, кои, указывая на потребности и обстоятельства времени и на требовательность Варды, склоняли Игнатія подписать свободное отречение отъ патріаршества. Игнатій на предложение не согласился; чрезъ нъсколько времени къ нему является другая депутація епископовъ, теперь уже сопровождаемая патриціями и высшими сановнивами гражданскими, опять съ темъ же предложениемъ. Игнатій давалъ знать, что съ подписаніемъ отреченія онъ тімь самымь признаеть себя виновнымъ въ заговоръ, а онъ за собою этой виновности не знаетъ. Начали стращать угрозами, даже причиняли побои и истязанія, но твердость Игнатія не поколебалась; тогда решились приступить къ избранію патріарха

помвио согласів Игнатієва. Понятно, съ какою трудностію теперь сопражено было избраніе новаго патріарха: обстоятельства столь странно перепутаны, всюду кишело разделеніе на партіи, тамъ жалость о положеніи церкви, здѣсь опасеніе подпасть подъ гивьь императора и Варды: много ли найдется желающихъ ринуться въ эту разженную пещь искушенія! За желающими, пожалуй, и не было бы нужды производить поисковъ; но между желающими не мало было и такихъ, коихъ всв шансы на патріаршество состояли въ одномъ лишь ихъ желаніи. Обстоятельства сложились такъ, что въ преемники Игнатію предназначается государственный секретарь, знаменитый Фотій. Съ какимъ расположеніемъ Фотій принималь на себя сань патріарха, объ этомъ есть указаніе въ одномъ изъ писемь его къ Вардь, писанныхъ, какъ увидимъ послф, по поводу разныхъ жестокостей, допущенныхъ Вардою по отношенію къ духовнымъ приверженцамъ Игнатія. Въ томъ письмі къ Варді Фотій, между прочимъ, выражается, что онъ сознавалъ свое недостоинство, что онъ опасался за недостаточность своихъ силъ и своего умънья жить; опасался, что онъ не устоить среди тогдашнихъ тяжкихъ и смутныхъ обстоятельствъ, что онъ колебался и уклонялся отъ принятія сана, но его принудили, на него употребляли давленіе, противиться коему у него не стало силь: ργόμενος έλκόμενος, ἀποδνσπετοῦν, δυσπετέω (отказываюсь, отридаюсь). Невърить этимъ объясненіямъ Фотія и утверждать, что при вступленіи на патріаршество онъ имълъ въ виду не потребности времени, а собственное честолюбіе, было бы несправедливо обиднымъ для памяти Фотія. Оставимъ лучше сужденіе о душевныхъ расположеніяхъ Фотія, такъ какъ предметы этого свойства относятся къ области невидимой; придержимся прямо того, что говорять oute filtre harberno, a se year se a conferie ore the market

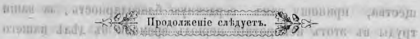
Епископы, подавшіе свое согласіе на избраніе Фотія,

требовали, между прочимъ, чтобы онъ ничего оскорбительнаго противъ натріарха Игнатія не учиняль, чтиль бы его какъ отца и въ управлени церковномъ ничего противъ его воли не допускалъ. Фотій подписался подъ этимъ объщаніемъ. Посвящение Фотія, не смотря на то, что онъ происходиль изъ свътскихъ сановниковъ, совершилось быстро -- въ шесть дней: въ 1 й день постриженъ въ монахи, во 2 й - произведенъ въ чтеца, въ 3-й-въ инодіакона, въ 4-й-во діакона, въ 5-йво священника и въ 6-й-во епископа. Принимая посвящевіе, Фотій над'вился, что Игнатій покорится неблагопріятно сложившимся для него обстоятельствамъ, что при взаимномъ другь къ другу уваженіи они могуть просуществовать безь ствененія одинь къ другому. Фотій имъль основаніе предполагать, что Игнатій готовъ примириться съ своимъ положеніемъ; такимъ основаніемъ служили для Фотія свид'ьтельства епископовъ, сторонниковъ Игнатія, что Игнатій внушалъ вмъ, чтобы преемника ему, то есть Игнатію, они избирали не изъ противниковъ его. Игнатія, а изъ своей во Христъ церкви (ἐχ τῆς ἐν Χριςῷ καθ' ἡμᾶς Ἐκκλησίας). Κακъ скоро Игнатій давалъ свое согласіе на то, чтобы епископы приступили къ избранію патріарха, значить онъ не отридаль возможности того, что новый пагріархъ будеть избрань. Какъ бы то ни было, только въ Константинополъ между патріархами началось смущеніе. Важною причиною къ дальнівйшему смущенію послужило то обстоятельство, что Фотій, хотя самъ не принадлежаль въ числу враговъ Игнатія, но онъ согласился принять рукоположеніе отъ того Григорія Азбесты, у котораго съ Игнатіемъ происходили уже извъстныя намъ сильныя препирательства. Фотій же принимать рукоположеніе отъ Григорія рѣшился потому, что факты виновности Григорія были и не разследованы, и не доказаны, что Фотію, какъ юристу, должно было быть извъстно, а къ тому же и опасение отъ Варды въ случав уклоненія, ежели бы Фотій на это решился, не могло не смущать человъка, стоящаго въ столь трудномъ положеніи. Отношенія Фотія къ Игнатію по силь неизбъжныхъ комбинацій жизненныхъ много зависьло отъ отношеній Игнатія къ императорскому двору; у Игнатія страшно разгорались отношенія къ Вардв и императору Михаилу. Розыски с государственномъ заговоръ все еще продолжались, все еще то тамъ, то здъсь находили поводы тревожить Игнатія даже въ его заключении. На островъ Теревинеъ у служителей Игнатія подъ пыткою доискивались показаній объ участіи Игнатія въ изміні, но не добыли ничего. Самъ Игнатій быль переведенъ на другой островъ, по имени Гіерія, тамъ залюченъ въ цепи и притомъ въ козлиный хлевъ и тамъ его подвергали побоямъ, такъ что выбили даже два зуба; съ Гіеріи перевели въ мъстность, по имени Нумера, тоже въ цъпяхъ и въ темницу изъ Нумеры на островъ Митилену, тоже какъ арестанта; часто оставляли безъ пищи и питья, часто подвергали побоямъ. Приближенныхъ Игнатія также сажали въ темницы вмъстъ съ преступниками, лишали пищи, отнимали собственное имущество, подвергали пыткамъ, бичеванію, осуждали на невольническія работы, у иныхъ отнимали члены, у иныхъ, какъ у свищенника Власія, от нимали языки. Все это были мъры, затъваемыя розысками гражданскаго правительства, между тъмъ по запутанности отношеній и народу, и даже духовенству казалось, что все это происходить по проискамъ и распоряженіямъ новаго патріарха, изъ его желанія уничтожить Игнатія. Раздраженные этими жестокими мфрами, предпринятыми противъ Игнатія и его особенно приближенныхъ, и относя всв эти меры къ распоряженіямъ Фотія, в епископы, и сторонники Игнатія составили изъ себя соборъ въ церкви великомученицы Ирины и объявили Фотія достойнымъ низложенія. Фотій съ своей стороны собраль соборь своихъ сторонниковъ-епископовъ въ церкви св. апостоловъ, отселъ пригласилъ къ спокойному

разсмотрвнію двла епископовъ, державшихъ сторону Игнатія; многіе изъ сихъ последнихъ согласились признать власть Фотія; этихъ Фотій причислиль къ сторонникамъ своимъ, а всёхъ прочихъ, кои не хотъли ни слушать объясненій, ни переходить на сторону его, Фотія, Фотій подвергь отлученію и, конечно, съ одной стороны для того, чтобы сильне подействовать на народъ, а отчасти и потому, что имълъ основание полозръвать участіе самого Игнатія въ укръпленіи противниковъ Фотія; вмъсть съ прочими епископами присоединилъ туда же и самого Игнатія. Что эта рызкая міра, то есть осуждение на Игнатія и епископовъ, составлявшихъ его партію, не была порождена непавистію Фотія къ Игнатію и не была выраженіемъ его личной мести, а была внушена Фотію единственно соображеніями мірь, потребныхь къ поддержанію надлежащаго порядка въ тогдашнее столь смутное время, это показывають письма Фотія къ Вардь, писанныя въ это же время, касавшіяся тіхъ же самыхъ обстоятельствь, именно преследованія Вардою духовныхъ сторонниковъ Игнатія, съ цёлію вынудить у нихъ показанія противъ Игнатія, показанія, потребныя Вардъ въ затъянной имъ инквизиціи къ раскрытію политическаго заговора. Фотій, изрекающій отлучение на Игнатія и его сторонниковъ, въ тоже время ратуеть, ходатайствуеть и умолнеть о правосудіи и защить невинно страждущихъ духовныхъ сторонниковъ Игнатія, преследуемыхъ жестокими инквизиторами.

Письма Фотія въ Вардь, гдь онъ ходатайствуеть объ облегченіи участи духовныхъ, пресльдуемыхъ Бардою, исполнены высокаго одушевленія и краснорьчія. По всему тону этихъ писемъ видно, что Фотій вовсе не причастенъ тьмъ жестокимъ мьрамъ, кои прилагали гражданскіе правители къ Игнатію и сторонникамъ его. Фотій, изобразивши въ крайне неприглядномъ видь возмутительные способы жестокаго обращенія съ духовными, настанваетъ, чтобы всему этому положенъ быль конецъ, иначе самь онъ, то есть Фотій, положить конецъ своему служенію въ санъ патріарха.

вышей Накольевской церкии. Я, чиодиричений отт об-



от долгоно-повественного посполония от утин желаю, что

# Двадцатипятилётіе служенія въ сан'в священника при одной и той же церкви.

10 февраля 1896 года исполнилось 25-льтіе служенія священника слоб. Николаевки-Яновой (Шептуховки тоже), Донецкаго округа, о. Петра Покровскаго при мъстной церкви. Признательные прихожане, желая ознаменовать чъмъ-нибудь добрымъ это важное для юбиляра событіе, условились на совмъстныя пожертвованія соорудить икону и поднести ее о. Петру. Собрали деньги и купили икону святителя и чудогворца Николая (стоимостью около 40 руб.), въ честь коего посвященъ ихъ храмъ. Вивств съ этимъ была приготовлена и хлібов-соль. Но нівкоторыя непредвидівныя обстоятельства затормозили это доброе дело и только 16 іюня того же года исполнилось желаніе прихожань Николаевской церкви: они поднесли икону своему приходскому священнику. Было это такъ. Въ воскресенье, 16 числа, юбиляръ служилъ утреню и бож. литургію. Народу въ храм'в было очень много. Къ литургін съвхались и окрестные помінцики, желавшіе принять участіе въ скромномъ торжествъ поднесенія иконы. Послъ литургін самъ о. Покровскій, по просьб'в ктитора, торжественно освятилъ икону, предназначенную для поднесенія, и посл'в онаго (освященія иконы) направился было уже въ алтарь, какъ изъ толим выдёдился пом'вщикъ Г. Н. Яновъ и предъ юбиляромъ, стоявшимъ на амвонъ, произнесь такую Донские епархиальные ведомости. 1897. № 3, отд. неофиц. С. 47-53.

# епархіяяьных въдонос!

Выходять два раза въ мѣсяцъ.

nareasu occuerca with an abroxy ameasuraxy?

Подписка принимается въ Редакціи "Донскихъ Епархіальныхъ домостей" съ доставкою и пере-Подписка принимается въ Ре-Въдомостей", въ Новочеркасскъ.

R com rebil apolecami cheman

TODERO OCKRETYTEME

Годг двадиать девятый.

and and droden min

MM UDBREAM RESERVE ME

Отдълъ неофиціальный.

Продолжение (\*).

ERRE HE CTEDENCE OFF BUY-ICA AVXORBERALA Ходатайствуя обо всёхъ напрасно подвергавшихся опаль, Фотій особенно сильно возмущается жестокостію, причиненною священнику Власію, которому отразали языкъ. За него я часто предъявляль ходатайство, часто и настоятельно за него просилъ и однако же я глупый ничего не до-

<sup>(\*)</sup> См. "Д. Е. В." за 1897 годъ, № 2.

стигь, кром'в словь равнодушнаго и безчувственнаго разсужденія и объщанія попомнить о немъ; это знають ть, которые были при этомъ; они забыли объ этомъ, но не забудетъ сего Богъ. Ежели въ дёлахъ столь наглядныхъ, столь очевидныхъ я такъ обмануть и отдань въ насмѣшку, то какая надежда остается мнъ въ дълахъ заглазныхъ? Какъ я буду приносить самъ моленіе о твоихъ гръхахъ и гръхахъ народа, чтобы снискать умилостивленіе, когда я, ходатайствующій предъ тобою за сего единаго, вижу ходатайство свое такъ горько обманутымъ? Я пишу тебъ кровавыми слезами. Теперь отъ тебя зависить, будеть ли это писаніе мое къ теб'й только первымъ или вм'йст'й съ тіймъ и посліднимъ. Засимъ я говорю тебъ предъ лидемъ Божіимъ, у тебя есть нам'вреніе оставить безъ вниманія мои столь справедливыя просьбы и внушенія и съ презрѣніемъ отклонить ихъ, ежели этому несчастному не будетъ оказано никакого облегченія и утішенія, насколько это возможно для него, то я не буду къ тебъ больше писать и не буду отягощать тебя болъе какими-либо просьбами, но я предам ся молчанію затімь, чтобы мні позаботиться о себі самомь и оплакивать свой несчастный жребій. Потому что ежели мив при каждодневныхъ отвив находящихъ непріятностяхъ и превратностяхъ еще потерять свою бъдную душу, быль бы несчастныйшимь изъ всыхь людей".

Какъ ни напрягался однако же Фотій въ выраженія своего участія къ духовнымъ, какъ ни старался онъ внушить гражданскимъ властямъ вообще и Вардѣ въ особенности замѣчанія о несправедливости ихъ образа дѣйствій, видно однако же, что усилія Фотія успѣхомъ не увѣнчивались: авторитетъ его самого колебался. Вмѣстѣ же съ письмомъ его къ Вардѣ о священникѣ Власіи, выдержку изъ котораго мы привели незадолго предъ симъ, мы встрѣчаемъ другое письмо его къ тому же царедворцу, гдѣ Фотій въ неясныхъ,

но примътно горькихъ чертахъ изображаетъ скорби и притъсненія окружающихъ его, скорби, невидимыя для другихъ и потому для другихъ непонятныя, но очень чувствительныя для него, Фотія, и тімь болье обидныя, что переносить ихъ въ правление Варды, которому Фотій такь преданъ. Что это были за скорби такія, Фотій прямо не объясняеть: только видно, что ему было тяжело. Фотій представляеть себя наноловину лишеннымъ своей власти: у него отнимаютъ принадлежащее ему, онъ обмануть, обижень, обезчестень, поруганъ и окруженъ измѣной (παρελογίσθημεν, έξυβρίσθημεν, ήτιμώθημεν, ἐπηρεαζόμεθα, ἐπιβουλευόμεθα); οτь ες Έχτι τακиχτι скорбей Фотію не остается болбе силь. Фотій выражается: "я оставляю свой пость; пусть прекратится зависть; ежели не такъ, то мы должны потревожить нъкоторыхъ; иначе мы сами окажемся въ положеніи такихъ, коихъ слёдуетъ тревожить. Отрясая прахъ отъ ногъ своихъ, я оставляю епископскую каеедру; они могуть теперь оставить втуне свои злоумышленія противъ меня, свои вымыслы, свои завистливые толки, свои враждебные планы. О, правда, о, законы и суды Божін! Если я не ръшаюсь попирать васъ ногами, оказывается, что я допускаю несправедливость. Когда я проникаюсь къ вамъ любовію, мні самому не оказывають любви! Когда я за васъ ратую, меня подвергають суду. Сковывають рвчи и кто противъ меня измышляетъ что-нибудь необычное, кто воздымается протива меня, того считають мудрымъ и дъятельнымъ, а кто обо миъ сожалъетъ, того считаютъ врагомъ и преступникомъ закона, хотя бы онъ и братомъ былъ, и самою природою быль побуждаемь къ состраданію. Какъ можно легко переносить то, что теперь строгими судіями надъ моею жизнію сдёлались тв, кои прежде сочиняли намъ похвальныя ръчи и кои бывали благодарными мив, когда я не подвергаль ихъ осужденію. Какъ можно легко сносить то, что я отдёленъ отъ друзей, оторванъ отъ братій"!

Что за причина была этихъ скорбей, Фотій, повторяемъ, ясно не высказывается: видно, что уже и сердце его чуяло, и соображенія умственныя давали знать, что обстоятельства его слагаются для него не особенно благопріятно. Тяжкія предчувствія Фотія скоро начинають оправдываться горькими для него фактами. Студійскій монастырь, краса и оплоть всего тогдящняго православія, по глубокому уваженію къ высокимъ монашескимъ свойствамъ натріарха Игнатія въ липв строгаго настоятеля своего архимандрита Николая, отказался имъть общение и оказывать повиновение Фотию, открыто заявляя свою неизмѣпичю приверженность къ патріарху Игнатію. Когда Фотій сділать было распоряженіе, чтобы привести архимандрита Николая и съ нимъ Студійскій монастырь вы покорность Фотію по приказамь, то архимандрыть Никодай изъ Студійскаго монастыря удалился въ Пренете въ Виеннію, а когда и оттол'ь разныя власти требовали отъ него покорности новопоставленному патріарху, архимандрить Николай решительно отназался и должень быль поплатиться за свою твердость дальнъйшимъ изгнаніемъ и оскорбленіемъ отъ ревнителей о чести и власти управляющаго натріарха. Ахилла, назначеннаго Фотіемъ въ преем-При посредствѣ ники Николаю, Фотію удалось удержать въ своей власти Студійскій монастырь; но внутреннее состояніе монастыря было сильно расшатано, такъ что съ сего времени степень мириаго настроенія монастыря становится въ зависимость отъ того, какого пастроенія его настоятель: сочувствуетъ настоятель Фотію, и монастырь мирно относится къ патріарху; войдеть настоятель съ симпатіями къ Игнатію, въ монастырѣ начинаются волненія, разладъ, нестроеніе и вообще зам'вчають, что съ сего времени древняя слава Студійскаго монастыря начинаеть меркнуть. Кром'в архимандрита Николая встръчались по разнымъ мъстамъ и другіе архимантриты и игумены, кои и сами не сочувствовали, и монастыри

свои удерживали отъ сочувствія Фотію; съ такими расположеніями оказываются архимандриты: Іосифъ, Евенмій и Никита Хрисопольскіе, Досифей, монастырь св. Осіи и другіе. Что во многихъ монастыряхъ ощущался недостатокъ въ спокойствіи, это можно видѣть и изъ того, что въ нѣкоторыхъ изъ писемъ своихъ монастырямъ и ихъ настоятелямъ Фотій распространнется на тему о покорности настоятелямъ. Видно, что въ нѣкоторыхъ мѣстахъ сами настоятели пуждались въ подкрѣпленіи своего авторитета поддержкою отъ патріарха.

Довольно характеристично по изображению внутренней настроенности и которых в изъ настоятелей письмо Фотія къ Саввъ, игумену монастыри по имени Писсиды. Видно, что это быль одинь изъ числа такихъ настоятелей, кой при неремене натріарха свачала согласны были признать власть новаго патріарха, по послі приходили въ колебаніе и непрочь были отъ новаго патріарха отказаться и перейти на сторону Игнатія. "Не знаю я, —пишеть Фогій ка игумену Саввъ, - что мнъ сказать о твоемъ характеръ и объ образъ твоихъ мыслей. Кожу на тебъ и вижу овечью, признаю те! бя простымъ и незлобивымь, достойнымъ стада Христова, по говорять, что подъ эгой овечьей кожей скрывается лисица, что ты придерживаешься прежняго заблужденія; въ глаза ты меня восхваляеть, называеть меня спасителемь, который извлекь тебя изъ глубины погибели, но за слиною моею ты ворчинь проивъ меня; смотри, прилично ли это монаку и христіанину. Ежели сказанное выдумка, то мнв остается сожальть о томъ, кто клевещеть; во всякомь случат я им причины къ сожальнію, такъ какъ въ моемъ стадь есть нездоровые". Опыть показаль и мы увидимь посль, что такихъ нездоровыхъ, о коихъ пришлось Фотію сожальть, было въ его сталь много больше того, чёмъ сколько онъ зналь и даже чёмъ сколько могъ предполагать. Между свътскими сановниками и высокопротивниковь у Фотія было тоже немало. поставленными

Къ такимъ принадлежалъ, напримъръ, нъкто Константинъ, занимавшій должность друнгарія императорской стражи, а послв достигній званія патриція и логофета дрома, півчто въ родъ министра почтъ и курьеровъ. Этотъ сановникъ не побоялся оказывать съ своей стороны сочувствіе и содійствіе твиъ, кои теривли преследование отъ Варды; самого Игнатія въ его заточеніяхъ лично снабдіваль нищею и питьемъ и какъ человъкъ, благорасположенный къ монахамъ по сообщеніямъ своимъ съ монахами Студійскаго монастыря, оказывался не безвліятельнымъ на изв'єстную уже намъ оппозицію нъкоторыхъ студійцевъ Фотію. Такимъ оказывается нъкто Іоаннъ, протоспаварій (воинскій начальникъ) Филопониса (фідопочубом 3). Этоть сановникъ сначала быль другомъ Фотія, а послѣ оказался измѣнившимъ свое благорасположеніе на холодность и даже на непріязнь къ Фотію. Фотій самъ выражаетъ горькое сожальние объ этой перемънь Іоанна: "Улетвло добро, умерла добродвтель, дружба заключена во гробъ забвенія. Ничего не стоить тоть другь, который при личномъ свиданіи спокоент и прив'єтливъ но только лишь съ глазъ долой, нагромащиваетъ всевозможныя груды навътовъ. Іоаннъ благородный и добрый уже болье не таковъ, какимъ быль прежде, не таковъ, какимъ бы мнв желалось его видъть, но въ своихъ лътахъ, кои клонятся уже къ концу жизни изм'внился". Магистеръ Сергій логофеть дрома (почты), прежде бывшій несомнівню въ довіврчивых отношеніяхъ къ Фотію, тоже перемінился, такъ что Фотій въ одномъ къ сему Сергію предлагаетъ Сергію одно какое-нибудь опредъленное направление въ отношеніяхъ къ Фотію, чтобы Фотій, не сомнъваясь, такъ. считать его, Сергія, въ числѣ ли умфренныхъ враговъ, которые воздерживаются отъ клеветы и коварныхъ мышленій, или причислить къ ненадежнымъ друзьямъ, кото-

<sup>(3)</sup> Ang. Maiy, Specil. Rom. t. X, p. XXIIII.

рые не поддержать друга, не устранять своимъ участіемъ угрожающей ему опасности, не удержать нападеній, направпротивъ его. О непокорныхъ Фотію изъ высшаго духовенства, митрополитахъ и епископахъ, мы уже имъли случай говорить; тогда же сказали и о мърахъ, какими старался Фотій умиротворять противниковъ своихъ; онь старался увъщаніями склонять таковыхъ на свою сторону; не достигали цёли, то онъ низводилъ когда же увъщанія пепокорныхъ съ ихъ каоедръ и замъщалъ тъ каоедры своими сторонниками; такъ именно поступлено было съ Василіемъ, епископомъ Халкидонскимъ, съ Антоніемъ Кизическимъ, съ Іоанномъ, митрополитомъ Никомидійскимъ: на мъсто перваго быль рукоположень Захарія, на м'єсто второго — Амфилохій, а на мъсто третьяго - Георгій. Таково было положеніе дъль въ Византій къ тому времени, какъ оттолів надумались открыть сообщение по деламъ церковнымъ съ римскимъ папою.



### Наказаніе Божіе за ложную клятву.

По обязанности священника вращаясь цёлые десятки лёть въ средё простого народа, а также присутствуя нерёдко на судё для привода къ присягё свидётелей, я не разъслышаль, къ своему душевному прискорбію, что многіе изъхристіань, не внемля голосу совёсти, или необдуманно, или преднамёренно рёшаются давать ложную клятву на судё, утверждать подъ присягою то, чего или совсёмъ не было, или если и было что-либо, то иначе происходило, нежели какъ показывають они. Особенно же въ послёнее время такіе прискорбные случаи стали повторяться все чаще и чаще.

у насъ на св. Руси переходить отъ поколѣнія къ поколѣнію.

Братіе христіане! Умоляю васъ, оставьте, бросьте дуртную и срамную привычку сквернословить, у кого она почетму-либо укоренилась на позоръ себѣ и на соблазнъ другимь, особенно молодому поколѣнію. Въ противномъ случаѣ Господь Богъ, Судін живыхъ и мертвыхъ, строго взыщетъ съвасъ за каждую соблазненную вами душу, ибо Господь нашъ Іисусъ Христосъ сказалъ, какъ читаемъ мы въ св. Его евангедіи: иже аще соблазнитъ чѣмъ бы то ни было единаго отъ малыхъ сихъ, върующихъ въ Мя, уне есть ему, да объсится жерновъ осельскій на выи его и потонетъ въ пучинъморстьй (Мате. XVIII, 6). Аминь.

Протојерей Таковг Семеновг.

## right (Mart), XV, 9), Tariar of Ballon Calepholaceles Mart million passpanjenos BIRLAUTO of Succession, Ballon

серова бо (колечно, от сеции порочико и испорченнито) исковант момминения зави, предобления, любовина,

вое и Богу проумьное, кака и говорить слоко Божіе:

# зяпядной церкви отх восточной.

Продолжение (\*).

Съ настоящаго пункта вниманіе наше на продолжительное время отвлечется значительно въ другую сторону; но то, что приведено нами доселѣ о различныхъ лицахъ, не довольныхъ Фотіемъ, намъ нужно имѣть въ виду, чтобы припомнить это, когда это потребуется послѣдующими обстоятельствами. Фотій и императоръ писали къ папѣ одновременно; посланіе императора до насъ не сохранилось; о содержаніи

при перводу же случий; поиторноть за вили услащивиля

<sup>(\*)</sup> Cm. "Д. Е. В." за 1897 годъ. № 3.

его мы знаемъ уже изъ отвътнаго посланія папы Николая къ императору и Фотію. Ежели бы была большая надобность, то по вышесказанному отвътному посланію папы можно бы было выследить и содержание письма императорского; но дедо въ томъ, что въ этомъ маленькомъ документь нъть особеннаго интереса по отношенію къ занимающему насъ предмету. Важно для насъ посланіе къ пап'в отъ Фотія; изложеніемъ этого-то посланія мы и займемся подробнье, благо же оно сохранилось до насъ въ подлинникъ. Отборное греческое краснорвчіе изъ подъ пера первоклассно образованнаго дипломата не вездъ поддается правильной передачъ на русскую рвчь; отъ этой причины переводъ оказывается нъсколько тероховатымъ, но не преследуя слово выраженій, мы обратимъ больше вниманіе на свойство и ходъ мыслей въ посланіи Фотіевомъ. "Всесвятвитему и высокопочтеннъйтему брату и соепископу Николаю, пап'в древняго Рима, Фотій, епископъ Константинополя, новаго Рима. Когда я возвышаюсь умомъ къ размышленію о величіи іерархіи и вм'єсть съ тымъ вижу человъческую слабость и уничижение, которыя такъ далеки отъ требуемаго для онаго достоинства (то есть јерархіи) совершенства, когда я самому себъ представляю, какъ это и составляетъ мое постоянное убъждение относительно недостигаемой высоты сего достоинства и съ удивленіемъ взираю на тъхъ, кои въ наше время пріемлють на себя это страшное бремя первосвященства и, будучи людьми изъ плоти и крови, не страшатся принамать на себя занятія, подобающія безплотнымъ херувимамъ, когда я обо всемъ этомъ размышляю и вижу, что я самъ причастенъ тому же, что въ другихъ созерцаю со страхомъ, то я чувствую, что я не въ состояніи описать, какая скорбь меня объемлеть, какое малодушіе мною овладіваеть и тяготить меня долу. Хотя я отъ юности одушевленный желаніемъ, послѣ во мнѣ возросшимъ и даже перешедшимъ со мною въ жизнь, желаніемъ,

какъ можно дальше держать себя отъ занятій суеты и отъ вихря, что въ міру, и жить для своего спасенія; хотя я, обрекшій себя на такое настроеніе и принуждень быль отмѣнить это свое намъреніе и обратиться къ занятіямъ государственнымъ, все же однако эта перемъна расположенія не восходила такъ высоко, чтобы и могъ простирать свои взоры къ высокому достоинству епископства и почитать это достоинство бременемъ, не превышающимъ мои силы. Достоинство это поистинъ и во всякомъ отношении было для меня возвышенно и страшно, особенно, когда я помышляль о внязв апостоловъ-Петрв, который послв того, какъ явилъ столь многія свидітельства віры въ Господа Інсуса Христа, нашего Бога истиннаго, и показалъ всестороннія свидътельства своей къ Нему любви, удостоился получить отъ своего Учителя какъ бы въ вънецъ и награду своихъ прежнихъ славныхъ денній достоинство пастырства; но я помышляю вивств и о рабв, которому Господь его вввриль таланть и который по страху отъ взыскательности своего Господина оный таланть скрыль, чтобы вв вренное ему не было похищено или потеряно, но который однако же, то есть рабъ, привлечень къ отвътственности и присуждень къ геенив огненной за то, что талантъ тотъ не быль пріумноженъ лихвою. Но для чего я это пишу и тъмъ увеличиваю скорбь, обновляю печаль и гонюсь за тъмъ, что такъ меня тяготить? Воспоминаніе о смущающихъ обстоятельствахъ обостряетъ страданія и отнимаетъ у нихъ всякое облегченіе. Но все это произошло для того, эта трагедія (это происшествіе можеть быть названо трагическимъ) для того выведена, чтобы для насъ, при содъйствіи вашихъ молитвъ, между тъмъ какъ мы управляемъ ввъреннымъ намъ стадомъ, разсъялось облако затрудненій, насъ облежащее, и разогналась бы тьма безпечной праздности. Корабль, благопріятствуемый попутнымъ вътромъ и владъющій надежными снастями, веселить духъ

кормчаго; точно такъ и церковь, возбуждаясь славнымъ цвътеніемъ благочестія и доброд'втели, одушевляеть того, кто долженъ быть ея предстоятелемъ, долженъ быть узаконенъ ей въ пастыри и разгоняетъ темныя облака безсовътія и распущенности. Сказать кратко: когда мой предшественникъ сложилъ свое достоинство, то устремились съ силою на меня, я не знаю по какимъ побужденіямъ, чтобы склонить меня къ принятію епископства, составъ клира, собраніе епископовь и митрополитовь и съ ними и даже больше всёхъ ихъ проникнутый любовію къ религіи и ко Христу императоръ, который ко всемъ столь кротокъ, правдивъ и челов вколюбивъ, которому по великодушію нъть равнаго между всеми, которые царствовали прежде него, но который по отношенію ко миж быль тогда жестокъ, употребиль насиліе и поистин' страшень. Потому что онъ въ соглашеніи съ помянутымъ собраніемъ духовныхъ немалое участіе принималь къ тому, чтобы я быль избрань; онъ съ своей стороны извиняль это свое давленіе на меня, такъ что не освободиль меня оть исполненія единодушнаго расположенія и желанія клира, такъ какъ будто онъ не въ состояніи былъ. хотя бы и хотёль, исполнить мою просьбу. Клиръ же по причинъ большого скопленія народа не могъ ясно уразумъть моей просьбы и моихъ возраженій, а тъ, до ушей которыхъ они доходили, не желали принять ихъ въ резонъ, такъ какъ они въ мысли имъли и на словахъ выражали одно, что я долженъ хотя бы и противъ своей воли принять тяжкое бремя пастырства надъ ними. Какъ же скоро для меня со всехъ сторонъ запертъ былъ путь и возможность проникать просьбами устными, я пролилъ слезы; мрачное облако безпомощной одиночности, наполнившее всю мою душу безпокойствомъ и смущеніемъ, дало знать о себ'в чрезъ глаза и разлилось пототокомъ слезнымъ. Потому что какъ скоро потерялась надежда избъжать опасности при посредствъ слова и разныхъ

представленій и объясненій, сама природа расположила меня къ мольбамъ и слезамъ, при помощи коихъ я все еще налъялся получить помощь и поддержку. Но эта надежда оказалась обманутою: тъ, которые причиняли мнъ насиліе, не отстали отъ меня и не успокоились до тахъ поръ, пока не увидёли исполнившимся то, что было совершено вопреки моей воль и, напротивъ, для нихъ составляло предметъ усиленныхъ желаній (то есть мое посвященіе). Итакъ, теперь я нахожу себя въ водоворотъ занятій, увлеченнымъ разными мысленными соображеніями, кои знаеть и управляеть одинь Всевъдущій, и все это долженъ переносить въ теривніи. Такъ какъ самое лучшее общение есть общение въры, а общеніе въры служить важньйшимь основаніемь истинной любви, то мы, имбя въ виду завязать узы чистаго, неразрушимаго общенія съ вашею святостію, признали необходимымъ вкратцъ изложить исповъдание своей, она же есть и ваша, въры, чтобы, такимъ образомъ, пріобръсти себъ пріятнъйшую теплоту и благотворность вашихъ молитвъ и засвидътельствовать вамъ свою преданность", что в выменя выполняющий в выстранительной в выполняющий в выстранительной в выполняющий в выполняющий в выполняющий в выполнительной в выс

Засимъ слѣдуетъ обстоятельное и съ богословскою утонченностію составленное исповѣданіе вѣры, такое же, какъ и вообще было принято къ объявленію патріархами при ихъ вступленіи на патріаршество; въ частности здѣсь съ особенною внимательностію изложено ученіе о Пресвятой Троицѣ, о воплощеніи и опредѣленіи семи вселенскихъ соборовъ. "Предлагая сіе письменное исповѣданіе вѣры и изображая въ истинномъ видѣ передъ вашею высокою святостію нашъ об разъ мыслей и наше положеніе, мы снова умоляемъ, равно какъ уже и прежде просили васъ о вашихъ молитвахъ, дабы намъ обрѣсти Господа милостивымъ и благоволительнымъ къ нашимъ начинаніямъ, какъ и особенно къ нашимъ дѣяніямъ прежнимъ (èф' оїє тє пратторем, кай дієпраєара), чтобы всякій корень горечи и всякій камень соблазна былъ ис-

праздненъ, вырванъ изъ стройнаго порядка церковнаго, чтобы намъ во благо пасти врученное намъ стадо и чтобы множествомъ грѣховъ своихъ не воспрепятствовать ему въ преуснѣяніи благомъ; въ противномъ случаѣ на насъ ляжетъ бремя умножающихся и разнообразящихся грѣховъ. О, если бы я содѣлался учителемъ для нихъ ко благу словомъ и дѣломъ, а они, подчиненные мнѣ вѣрные, пребыли бы послушными и покорно шли бы по пути къ своему собственному спасенію и пребыли бы навѣки тѣснѣйше соединенными со Христомъ, Главою всѣхъ, съ Его любовію и благостію. Ему да будетъ честь и поклоненіе со Отцемъ и Святымъ Духомъ, Животворящей и Единосущной Троицѣ и нынѣ, и присно, и во вѣки вѣковъ, аминь».

Для препровожденія писемь отъ императора и Фотія къ папра Николаю снаряжено было блестищее посольство изъ нъсколькихъ лицъ духовнаго и свътскаго званія. Изъ свътскихъ чиновниковъ во главъ посольства быль спаварій Арзавиръ, состоявшій въ родствъ съ императорскимъ дворомъ и Фотіемъ; изъ духовныхъ лицъ были командированы: Мееодій, митрополить Гангрскій, Самуилъ Колосскій (въ Хонахъ), Өеофиль Амморейскій и Захарія Тавроминійскій (въ Сицилін). Вивств съ письмами посольство доставило пап'я дорогіе подарки изъ сорта церковныхъ сосудовъ и облаченій. Папа приняль пословъ въ церкви Маріи, что при ясляхъ; но пословь отъ духовной стороны не допустиль до общенія съ занаднымъ духовенствомъ. Хотя онъ, папа, и не имълъ еще обстоятельнаго сведения обо всемъ, что происходило въ Константинополь, но ивкоторые слухи до Рима уже дошли, прежде чемъ послы прибыли въ Римъ (rumor solus). Еще не предръшая дъла, папа собраль соборь, на которомъ ръшено было отправить двухъ епископовъ въ Константинополь, чтобы разследовать, что такое тамъ произопло; но и не развъдавъ еще дъла, папа сдалъ распоряжение командируемымъ

епископамъ, чтобы они не только не позволяли Фотію священнодъйствовать, по и къ самому нему относились не иначе, какъ только къ мірянину, докол'в не получать оть папы другихъ какихъ-либо распоряженій. Въ составъ посольства вошли еписпопы: Родоальдъ изъ Порта (Portus) и Захарія изъ Ананьи. Съ этими послами папа послалъ и отвъты какъ императору, такъ и Фотію. Въ отвъть императору напа сначала распространяется объ авторитеть римскаго престола, основанномъ на словахъ Іисуса Христа апостолу Цетру, затемъ похваляеть императора за его заботливость о мире и спокойствіи церкви и затімь выражаеть негодованіе за Константинопольскіе безпорядки; особенно негодуеть папа на то, что въ Константинополъ собирался соборъ, на которомъ безъ согласія и даже безъ вѣдѣнія папскаго одинъ патріархъ низложенъ, а другой возведенъ, что, по словамъ паны, противно канонамъ и святымъ отцамъ. Здёсь папа приводитъ основанія противъ возвышенія прямо изъ міра на епископскую вачедру; противъ сего говорить примъръ апостоловъ, кои на мъсто Гуды избрали не прямо кого нибудь изъ върующихъ, а изъ семидесяти и притомъ по надлежащемъ испытанія; противно это и каноническимъ опредъленіямъ, изъ числа которыхъ папа указываетъ на опредъленія Сардикійскаго собора и на опредъленія своихъ предшественниковъ: Целестина, Льва, Геласія и Адріана, изъ коихъ последній, то есть Адріанъ, только изъ уваженія къ крайней необходимости оказаль снисхождение къ возвышению Тарасія. Далѣе папа излагаеть требованіе, что Игнатій должень явиться къ его легатамъ и на соборъ въ ихъ присутствіи дать отвъть. почему онъ оставилъ свою церковь. На томъ же соборъ должны быть подвергнуты разсмотренію и те основанія, коп побудили его, по объяснению императорскаго посланія, оставить свою каседру; до тъхъ же поръ, пока не будеть разследовано и доказано, что отречение Игнатія имееть канони-

ческую законность, папа отказываеть въ своемъ согласіи на избраніе Фотія. Далве въ семъ же посланіи папа излагаеть основанія къ иконопочитанію по тому поводу, что въ посланіи императора была ссылка на этоть предметь, какъ на одинъ изъ поводовъ, побудившихъ Михаила писать къ папъ. Въ заключение письма папа проситъ, чтобы императоръ призналъ учрежденное предшественниками его, Николая, викаріатство въ Солуни и возвратилъ бы римскому престолу отнятыя у него недавно права на Калабрію и Сицилію и право рукополагать архіепископа въ Сиракузы. Въ нисьмъ къ Фотію, котораго папа титулуеть только именемъ благоразумнъйшаго мужа, папа одобряеть его православное въроисповъданіе, но выражаеть сожальніе о его столь быстромъ возведеніи изъ мірского званія въ достоинство патріаршее и такъ же, какъ и въ посланін къ императору, объясняеть, что онъ, папа, не дастъ своего согласія на признаніе Фотія натріархомъ, пока не получить отъ пословъ своихъ обстоятельнаго ув'вдомленія о положеніи всего д'вла.



ведевия, опъ почалъ народъ. Особение возставль опъ про-

## Раскольническіе миссіонеры (\*).

Намъ хорошо извёстны раскольническіе наставники хутора Морозова, Николаевской станицы. Одинъ изъ нихъ безногій и сухорукій старикъ Василій Алифановъ. Онъ съ юныхъ лётъ и до настоящаго времени занимается обученіемъ дётей. Но чему онъ можетъ научить, какъ не враждё на св. церковь и Государя, когда самъ онъ открыто признается

CIBIN JUNE CALBITACH,

отоны(\*) Окончаніе. См. «Д. Е. В.» за 1897 годъ, № 3. унови и запач

## OTHAZENIE WILLIAM OTHAZENIE

# западной церкки отх косточной.

Продолженіе (\*).

Понятно, что папскимъ посламъ не особенно обрадовались въ Константинополъ, когда узнали, что они привезли такія нелюбезныя посланія отъ паны; тімь не менье однако же и въ почетъ имъ не отказывали и представили имъ возможность собирать справки, какія имъ были нужны для исполненія возложенной на нихъ миссіи. Въ видахъ исполненія требованій папы разосланы были по епископамъ приглашенія на соборъ, а такъ какъ соборъ предполагался очень многосложнымъ, то для оповъщенія потребовалось значительно продолжительное время. Все нужное къ открытію собора было подготовлено въ продолжение трехъ мъсяцевъ. Соборъ открылся въ началъ мая 861 года, въ церкви св. апостоловъ, въ присутствіи императора, Варды, Фотія, 380 епископовъ и панскихъ легатовъ. На этотъ соборъ вызванъ былъ и Игнатій изъ м'єста своего заключенія, т. е. съ острова Теревинеа. Когда Игнатія потребовали, чтобы онъ явился на св. и великій соборъ, то онъ сначала вздумалъ было отрицаться, говоря, что онъ желаеть быть судимымъ отъ Римкаго престола; но на этотъ отказъ его не обратили вниманія и послали къ нему вторичное приглашеніе; тогда Игнатій еще завель переговоры съ соборомъ на тоть предметь, въ смыслъ какого свойства лица онъ долженъ явиться на соборъ: въ смысле ли судящаго и следовательно съ полными инсигніями епископскаго сана или въ смыслѣ подсудима-

years manual early masseys.

strong property around the strong

<sup>(\*)</sup> См. "Д. Е. В." за 1897 годъ, № 3.

го, въ одъяніи простого монаха? Посланные приглашать Игнатія сами отъ себя не могли дать ему отв'єта на сей во прось и нужно было откладывать явку на соборъ до следующаго дня. На сл'Едующій день Игнатію отъ имени папскихъ легатовъ объявили, что онъ можетъ явиться на соборь въ такомь видь, какъ это впушить ему его совъсть. Игнатій рішился было отправиться на соборъ съ важностію, подобающею патріарху: съ полными принадлежностями епископскаго сапа, въ сопровожденів епископовъ, пресвитеровъ и множества народа; но на пути и именно близъ церкви Григорія Богослова, глѣ посреди улицы стояль кресть на мраморномъ столбѣ, къ Игнатію подошель патрицій Іоаннъ Коксъ и именемъ императора, подъ угрозою смертной казии, требовалъ, чтобы Игнатій шель на соборъ не иначе, какъ въ одъяніи простого монаха. Иглатій повиновался, свита его была распущена, и воть еще при самомъ вступленіи на соборъ священникъ Лаврентій, иподіаконъ Стефанъ и какой то мірянинъ Стефанъ, кои прежде клялись доставить жалобу Игнатія въ Римъ, теперь отважились въ лице укорять Игнатія, что онъ, не смотря на свое осужденіе и низложеніе, осмѣлился облачаться въ епископскія облаченія.

При самомъ же вступленіи на соборъ императоръ Михаилъ въ злобной ярости на Игнатія началъ досаждать ему разными обидными рѣчами. Игнатій отвѣтилъ обидчику, что оскорбительныя рѣчи все однако же человѣколюбивѣе, чѣмъ мучительныя пытки. Императоръ замолчалъ и указалъ Игнатію мѣсто на деревянной скамейкѣ. Послѣ нѣкоторыхъ раз говоровъ, какъ говорять, кругомъ и около, Игнатій получили позволеніе обратиться къ римскимъ легатамъ; въ этомъ обращеніи Игнатій объявалъ, что онъ желаетъ имѣть судією своего дѣла самого папу, но отъ нихъ, посданныхъ папою, предъ всѣми требуетъ, чтобы они человѣка сего (указывая на Фотія), который противозаконно злоупотребляетъ его цер-

ковію, исключили бы изъ среды собранія, но чтобы признали за нимъ, Игнатіемъ, его достоинство и его права. При этомъ Игнатій спросиль пословь о причинахь ихъ прибытія въ Константинополь; они отвѣчали: "мы представители Римскаго папы Николая и сюда присланы, чтобы разследовать твое дело". Далее Игнатій спросиль: не привезли ли они какогонибудь письма къ нему, Игпатію, отъ пацы? Тѣ отвѣчали, что они никакихъ писемъ не получали и что они посланы не къ нему, какъ къ патріарху, но они смотрять на него, какъ на лишеннаго своего достоинства опредъленіемъ собора своей же провинціи и что поэтому они нам'брены поступать съ нимъ по каноническимъ правиламъ. Игнатій отв'ячалъ: "ежели такъ, то вы прежде всего должны отослать прелюбодъя Фотія, и ежели вы этого не можете, то вы и не судыи". Папскіе послы, оказавшись въ затрудненіи отъ того, какъ сложились обстоятельства, и не находя на сей разъ болбе подходящаго отвъта, указавъ рукою на императора, возгласили: "такъ онъ хочетъ". Но этотъ отвътъ не для всъхъ оказался удовлетворительнымъ и успокоительнымъ; самъ собою возникалъ вопросъ, какъ на все это нужно смотръть со стороны пра илъ церковныхъ: нъкоторые изъ митрополитовъ начали было подавать мижніе о возстановленіи Игнатія, но партія Фотія в особенно придворные сему сильпо воспротивились; возникло сильное смущеніе; придворные чиновники императорскіе подступили было къ Игнатію съ увъщаниемъ, чтобы онъ свободно отказался отъ каоедры и тымь положиль бы конець замышательству, по Игнатій оставался пепреклоненъ; придворные обращались и къ митрополитамъ, которые заявляли голоса о возстановлении Игнатія, обращались съ просьбою, чтобы они, митрополиты, постарались склопить Игнатія на уступку; но тв и просьбы такой не принимали, говоря, что раньше они подавали согласіе на низложение Игнатія подъ страхомъ и угрозой императора.

Среди такихъ препирательствъ и разногласій это собраніе на сей разъ такъ и окончилось. Въ следующее заседание патріархъ Игнатій на соборъ не явился; посланнымъ приглашать его на соборъ онъ отвіналь, что соборъ состоить изъ однихъ его недоброжелателей, что онъ поступаетъ не по правиламъ церковнымъ, что единственнымъ судією, предъ которымъ Игнатій согласенъ преклониться, онъ признаетъ Римскаго папу. Къ этому Римскому пап'в онъ, Игнатій, уже послаль апелляцію и теперь другой экземплярь этой же апелляціи онъ поручаеть передать на соборь представителямъ папы. Въ апелляціонной жалобь къ папь Игнатій ссылался на примъръ папы Иннокентія І, который принималь участіе въ защить Іоанна Златоустаго, и на 4 правило собора Сардійскаго, по которому не позволяется назначать преемника обвиненному епископу, ежели обвиненный епископъ выразить желаніе обжаловать опреділеніе осудившихь его предъ Римскимъ папою, до тъхъ поръ не назначать, пока Римскій папа не изречетъ своего опредъленія.

По второму приглашенію Игнатій на соборъ явился, но здѣсь смѣло и рѣшительно предъявиль свое неудовольствіе на дѣянія собора: 1) соборъ нарушаетъ правило, комът требуется, что за епископомъ для приглашенія на соборъ должны явиться два епископа, а его, Игнатія, приглашали чрезъ иподіакона и мірянина и 2) ему, Игнатію, извѣстно. что его хотятъ судить на основаніи показаній свидѣтелей, которые готовы подъ клятвою свидѣтельствовать, что онъ, Игнатій, избранъ и поставленъ противозаконно. "Кто эти свидѣтели?—спрашиваетъ Игнатій.— Кто имъ будеть давать вѣру; какой законъ повелѣваетъ, чтобы императоръ поставлялъ свидѣтелей? Ежели я не епископъ, то и Михаилъ не императоръ и эти всѣ не епископы, ни даже Фотій. Почти всѣ они посвящены моими недостойными руками. Ежели бы узурпаторъ былъ членомъ церкви, то я еще

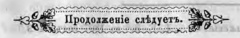
могъ бы покориться; но какъ я могу дать въ пастыри овцамъ Христовымъ того, кто самъ пребываетъ внѣ церкви. Онъ принадлежить къ числу отлученныхъ и осужденныхъ, кои опредълению высшаго церковнаго авторитета оказывають пренебреженіе; онъ избранъ изъ свътскаго званія и, прежде чъмъ сдълаться овцею, уже сдълался пастыремъ; онъ получиль посвящение оть низложеннаго и анаоематствованнаго епископа". Здъсь же Игнатій указываль и на то, что Фотій нарушилъ данное имъ епископамъ объщание въ пользу Игнатія, вопреки коему, когда еще не прошло и 40 дней посл'в его посвященія, уже объявиль его изложеннымь и анаоематствовалъ; указывалъ на оскорбленіе, причиненное Антонію, архіепископу Кизическому, которому будто бы по приказу Фотія были сломлены цальцы, чтобы вырвать изъ рукъ у него копію соборнаго акта и котораго тогда тоже низложили; указываль также на разныя средства подкупа, угрозъ и насилія, кои были испробованы надъ нимъ архіепископами и епископами, кои остались върными своему прежнему патріарху. Опредъленнаго ръщенія и на сей разъ никакого не последовало, между темъ по окончании заседания Игнатия присудили къ тяжкому заключенію, гдъ онъ въ продолженіе десяти дней терпълъ недостатокъ въ пищъ, лишенъ былъ возможности спать и дажъ сидъть. По прошествіи десяти дней Игнатій снова быль доставлень на соборь и здісь противъ него выставлено было 72 свидътеля, кои подъ присягою и собственноручнымъ подписомъ свидътельствовали, что Игнатій возведенъ былъ на патріаршество противоканоническимъ способомъ. Во главъ такихъ свидътелей были патрицін Левъ Кретикосъ и Теодотакій. Митрополить Анкирскій возразилъ было противъ сего показанія и потребовалъ, чтобы дело ведено было форменнымъ порядкомъ, но одинъ изъ свидътелей нанесъ ему ударъ по головъ саблею, такъ что одъяніе того митрополита обагрилось кровію; нъкоторые изъ

епископовъ отважились было тоже говорить въ пользу Игнатія, но имъ причинено было разнообразное насиліе, такъ что всв прочіе, кто и желали бы защищать Игнатія, устраши лись и отъ страха хранили молчаніе. Судившіе Игнатія приняли во вниманіе показаніе вышесказанныхъ 72 свидітелей и на основаніи 30 правила апостольскаго р'вшили объявить Игнатія достойнымъ низложенія. 30-е правило апостольское гласить: "Аще который епископъ, мірскихъ начальниковъ употребивъ, чрезъ нихъ получитъ епископскую въ церкви власть, да будеть извержень и отлучень и всв сообщающіеся съ нимъ". Къ объявлению о низложении не облънились приложить и оскорбленіе: на Иснатія возложили раздранную монашескую рясу и потомъ епископскій омофоръ; затімъ этоть омофоръ опять быль снять съ провозглашениемъ: ауабос. Захарія и Родоальдъ, папскіе легаты, приняли участіе въ этомъ провозглашении и присоединили свои голоса къ опредълению, ковить Игнатій объявлент низложеннымт, а Фотій признант законнымъ патріархомъ. Послѣ засѣданія, на которомъ рѣшено было и приведено въ исполнение низложение Игнатия, соборъ подъ предсъдательствомъ Фотія и въ присутствіи папскихъ легатовъ имвлъ еще засъданіе, въ которомъ ръшены были нъкоторые вопросы и составлены правила въ числъ 17-ти относительно иконопочитація, монастырей и церковной дисциплины. Вопросы сін прямо къ нашему предмету не относятся и потому мы, не вредя своему делу, можемъ пе входить въ разсмотрение ихъ; но упомянуть о нихъ нужно потому, что после, какъ увидимъ, дело будетъ касаться и этого заседанія, бывшаго въ Константинополе уже по низложенів Игнатія (4), тим. . Подогавать віням віняж

Когда все, что нужно было по усмотрънію императора

<sup>(4)</sup> Этотъ соборъ у канонистовъ называется перво-вгорымъ; эго потому что на немъ были постановленія двухъ собраній—перваго и второго.

и патріарха сделать, было сделано, панскіе послы отправились въ Римъ и съ ними отправленъ быль въ качествъ посла въ напъ государственный секретарь по имени Левъ съ актами собора и съ письмами отъ императора и Фотія. Въ письм' императора говорилось о собор', о папскихъ послахъ в о низложении Игнатія, которое состоялось на основаніи 30 апостольскаго правила, при согласів папскихъ легатовъ. Затемъ приведены разныя обстоятельства въ объяснение и оправданіе избранія Фотіева и въ заключеніе всего императоръ просить папу объ утверждении всёхъ опредёлений. Фотій вь своемъ письм'в дветь знать пап'в, что папское посланіе къ нему. Фотію, чувствительно обидно для него, но онъ готовъ эту обиду перенести ради христіанской любви; далве объясняеть, что онъ на патріаршество возведень противъ собственной воли, что онъ знакомъ съ обязанностями церковнаго пастырства, что папа имъетъ неправильное понятіе объ обстоятельствахъ Константинопольской церкви по вопросу объ Игнатіи; рекомендуеть ему обратить вниманіе на то, что будуть докладывать ему его умные послы Родоальдь и Захарія, но чтобы приняль м'вры противь техь странниковь, кои подъ разными предлогами убъгаютъ изъ Константинополя и ищуть убъжища въ Римъ (намекъ на путешественниковъ со стороны Игнатія). И это второе посланіе Фотія къ пап'в Николаю такъ же, какъ и первое, уже изложенное нами, содержить въ себъ много мъсть особенно характеристичныхъ и въ отношеніи къ личности патріарха Фотія. въ отношени къ обстоятельствамъ церкви Константинопольской по связи съ вопросомъ о патріаршей власти и, наконедъ, по отношеніямъ между церквами восточною и западною. Вообще говоря, это посланіе проливаеть много свъта къ разсмотренію взятаго нами предмета объ отношеніяхъ церкви восточной и западной, а потому мы изложимъ это посланіе по возможности въ надлежащей полнотв.



#### - 141 -

Апостоле Христу Богу возлюбление! Умоли Господа Христа "низпослати" на питомцевъ сихъ "духа премудрости и разума и отверзсти умъ и просвътити сердца ихъ къ пріятію наказаній добрыхъ ученій.... и иже уклонитися имъ отъ зла и творити благое" (изъ прошеній при начатіи ученія отроковъ).

Священнико Гр. Митропольскій. mingraph on the property of the state of the

PRESENTED SE STRUKTIFACOURS STRUK, STYRK

ма инмертирова предписать на

NOTE THAT IN THE PERSON NOT ANY THE WILL BE ALL OF THE PARTY AND A THE PARTY AND ADDRESS OF THE ATTENDED TO THE PROPERTY OF TH

- masserfer cocyanians and

Продолжение (\*).

"Ничего нътъ въ жизни возвышеннъе и драгоцъннъе любви; объ этомъ свидътельствуеть общій смысль всъхъ людей; въ этомъ особенно убъждаетъ и священное писаніе. Любовію соединяется разділенное и примиряется раздраженное; ею тъснъе связуются внутреннія узы домашней жизни; ею преграждаются пути раздору и зависти. Любовь не ищетъ зла, все любитъ, всего надъется, все переноситъ, никогда не отпадаеть, какъ говорить св. Павелъ (Корино. XIII, 7-8). Она установляетъ миръ между рабами и ихъ владъльцами, указуя симъ последнимъ, въ случае погрешительности первыхт, на общность у всёхъ природы, для того, чтобы вызвать извиненіе; она научаеть подданныхъ съ теривніемъ переносить звірски выражаемый гнівь ихъ повелителей и уті-

<sup>(\*)</sup> Cm. "И. Е. В." за 1897 годъ. № 5.

шаеть ихъ въ неравенствъ ихъ жребія и состоянія примърами такихъ же, кои терпять подобное; она ослабляеть гивъв отцевъ на дътей своихъ и внушаетъ имъ терпъливо снисходить къ недостаткамъ, указывая имъ на ихъ естественныя отношенія и укръплян ихъ силы въ противодъйствіи неестественной ярости. Она легко заглаждаеть несогласіе между друзьями, внушая имъ наблюдать взаимную въжливость въ отношеніяхъ другь къ другу и тіхъ, кои сохраняютъ одну и туже религію, хотя бы они и далеко жили одни отъ другихъ, хотя бы и не видали ни однажды въ лицо другъ друга, совокупляеть къ единству, соединяеть въ одинаковомъ образѣ мыслей и дѣлаеть ихъ настоящими друзьями и въ случат ежели бы одинъ кто изъ нихъ отважился на не обдуманную укоризну другого, то она, любовь, одного располагаеть такъ, что онъ не обращаеть на это вниманія, а другого располагаеть къ раскаянію и, такимъ образомъ, снова возстановляетъ соединеніе, охраняя нерушимою связь единства. Эта-то любовь подвигла и мою мірность (μετρότητα) понести безъ отягощенія укоризненныя слова, кои отъ вашей отеческой святости извергнуты на меня точно стрвлы; смотръть на нихъ не какъ на выражение страстности враждебнаго расположенія, но какъ на выраженіе непритворной, нелицепріятной, въ высшей степени горячей ревности о перковныхъ порядкахъ. Ибо если любовь по преизбытку доброты не позволяеть смотреть какъ на зло, на такое зло, которое проистекаетъ, можетъ быть, не изъ худого образа мыслей, хотя и смущаеть, и уязвляеть, и причиняеть огор то какъ будетъ позволительно прямо и громко "обозвать" все такое зломъ? Разуму извёстна такая доброта, которая готова на благотворительность въ отношении къ тъмъ, кои оскорбляють благотворящаго. Но такъ какъ ничто не можеть быть препятствіемъ къ тому, чтобы братья братьямъ и дъти отцамъ свободно высказывали истину, ибо нътъ ничего выше взаимной дружбы и ничто намъ не должно быть болбе дружественно, какъ только одна истина, то я и считаю себъ дозволеннымъ говорить открыто и свободно не въ томъ смыслъ, чтобы противоръчить вашей святости, но въ томъ, чтобы мив защищать самого себя. Болве всего ваша святость по своей совершенной благости да благоволить обратить вниманіе на то, что я вынуждень быль войти подъ это тяжкое бремя и поэтому не укорять меня, но спосострадать мив, не смотреть на меня съ высокимъ презрвніемъ, но отнестись ко мий съ сочувствиемъ, потому что въ отношенін къ тімъ, кои испытывають насиліе, приличествуеть состраданіе и человівчная дружественность, а не укоризны и презрвніе. Мнъ причинено было насиліе; какъ оно было велико и какъ оно было подстроено, сіе знаетъ Богъ, Коему въдомо все, даже и сокровенное. Меня противъ воли задержали, связали точно преступника, тщательно оберегали и охраняли стражею; меня избрали, когда я противился; посвятили, когда я плакаль, горько жаловался и глубоко скорбълъ; это извъстно всъмъ; это произошло не въ сокровенномъ какомъ углу; великость несправедливости пробила себъ путь до ушей всъхъ. Итакъ, не следуеть ли такихъ людей, кои терпять столь разнообразное и столь страшное притесненіе, прежде чёмъ обвинять ихъ, взыскать состраданіемъ и сколько возможно болбе утвшить, нежели ихъ поражать, оскорблять, безчестить! Я сожалью о спокойной, мирной жизни; я сожалью о сладкомъ, пріятномъ досугь; я потеряль свою славу (такъ какъ некоторые стремятся же и къ мірской славъ, я потеряль свой столь дорогой мет покой, то чистое и столь преисполненное пріятностями совм'єстное жительствование съ моими ближайшими общниками, пріятное обращение съ моими друзьями, свободное и отъ скорбей, и отъ обмановъ, и отъ всякихъ неблагопріятныхъ приключеній. Никто на меня никому не жаловался, равно какъ и я ни

на кого и никому, ни изъ чуждихъ, ни изъ близкихъ, ни изъ техъ, съ коими я не имель никакого общенія, и еще менъе изъ моихъ друзей. Никого я никогда не возмущалъ въ такой степени, чтобы противъ меня самого возставали съ оскорбленіями, если только не принимать во вниманіе тв случан, когда у меня подъ глазами были опасности, коимъ я подвергался изъ-за религіи; да и то никто меня не оскорбляль до такой степени, чтобы языкь мой позволиль себъ развязаться даже до брани. Такъ всѣ были благорасположены во мив; мое расположение въ нимъ было ими всюду разглашаемо, хотя самъ я и не говориль объ этомъ ничего. Для друзей своихъ я быль дороже, чёмъ ихъ собственные родственники; для сродниковъ своихъ я быль и самый любезный изъ родственниковъ, и самый родственный изъ большого количества дружественныхъ. Я ихъ любилъ и билъ ими любимъ. Слухъ о ревности моихъ приближенныхъ, съ какою они окружали меня, привлекаль и другихъ, мив неизвъстныхъ, къ любви Вожіей и къ узамъ дружества. По всей в вроятности они пикогда не раскаявались о томъ, ежели когда говорили что доброе обо мнв и какъ возможно удержаться отъ слезъ, когда обо всемъ этомъ припоминаешь "?!

Здёсь Фотій въ красноречивых чертахъ изображаеть приверженность къ нему его учениковъ, свои благословенные и благодарные труды въ обращеніи съ ними, при чемъ ни зависть, ни разногласіе, ни вражда не разрушали согласія. "Кто, привыкнувъ къ такой жизни, спрашиваетъ Фотій, можетъ по свободной воль и безъ сожальнія переносить такую перемьну? Всьхъ этихъ радостей я теперь лишенъ; объ этомъ я скорблю; вырванный изъ столь пріятныхъ отношеній, я проливаю потоки слезъ и вижу себя погруженнымъ въ мрачное облако скорби и печали. Не испытавъ еще собственнымъ опытомъ, я уже ранье зналь тягость и массу заботь, окружающихъ ту канедру, на которой я возсижу; я зналь столь

трудно управимый и укрощаемый характеръ столь смътаннаго народонаселенія, его страсть къ спорамъ, его завистливость, его склонность къ возстаніямъ и возмущеніямъ, его прекословіе властямъ, его ропотливость при неисполненіи того, чего онь желаеть, его неудовлетворяемость, когда чтонабудь опредъляють и направляють не такъ, какъ онъ желаеть. Когда начальство исполняеть его просьбы и снисходительно следуеть его воле, тогда этоть народъ обнаруживаеть надменіе и высокомъріе, такъ какъ исполненіе своихъ желаній приписываеть не благосклонному снисхожденію, а своимъ насильственнымъ и повелительнымъ изъявленіямъ воли. Но и къ чему нужно бы было обо всемъ этомъ и говорить! Для начальника нередко нужно бываеть допускать нерем'вну вида въ лиців, принимать видъ печали, хотя душа и не настроена на скорбь, и наобороть, казаться веселымъ, хотя въ душф и тяжело, показывать видъ гибва, хотя въ сердцв его и нътъ, смъяться, когда на самомъ дълв смущенъ печалью. Таково должно быть внъшнее оказательство тъхъ, кои принуждены принимать на себя управление массою. О, какая разница была прежде сего. Другъ тогда не быль въ тягость своему другу; врагомъ онъ не быль никому; въ притворствъ надобности нътъ; какъ онъ мыслитъ внутрение, такимъ является и по внашности. Теперь же въ моемъ новомъ положении часто оказывается надобность горько укорять друзей, оказывать пренебрежение къ роднымъ изъ-за нарушенія ими запов'єдей Божінхъ, казаться очень строгимъ и жестокимъ къ гръшникамъ; вездъ видна зависть; по продолжительности времени успъли забрать силу безпорядокъ и распущенность. Должень ли и выставлять на видъ еще многое другое? Сколько я териблъ изъ-за того, что преследую симонію! Нужно ли мне изображать, сколько пепріятностей миж приходится ежедневно испытывать отъ того, что я преслъдую мірской мишурный блескъ и распущен-

ность при богослужебныхъ собраніяхъ въ клир'є, небрежность въ дълъ спасенія душевнаго; борюсь съ чрезмірными заботами о вещахъ суетныхъ. Все это я предвидълъ прежде: все это разрываеть мив сердце; я чувствоваль себя безсильнымъ уничтожить все это зло: поэтому я старался уклониться отъ избранія, противился рукоположенію и оплакиваль возложенное на меня достоинство; но не въ моей власти было уклониться оть того, что уже прежде было предопредвлено. Для чего я это пишу? Я писалъ объ этомъ еще раньше. Ежели мив вврять, то мив причиняется несправедливость твмъ, что мив отказывають въ состраданіи; ежели не вврять, то опять несправедливость въ томъ, почему невърятъ, ибо я говорю истину. Въ обоихъ случаяхъ съ той и другой стороны я несчастень: тамъ, откуда я надъялся облегченія моей печали, я встрвчаю только укоризну; гдв я искаль утвшенія и ободренія, тамъ только усиливають мою скорбь".

Посль изложеннаго изліянія скорбей Фотій защищаєть себя противь той укоризны папской, что быстрымъ возвышеніемъ его изъ мірского званія на патріаршество нарушены церковные законы. "Кто нарушиль эти законы, спрашиваеть Фотій. Тотъ ли, кто причинилъ насиліе, или тотъ, кто принужденъ къ тому насиліемъ противъ своей воли. Нужно было оказать противодъйствіе тогда, когда причиняли насиліе?! А до какой степени? Я оказывалъ противодъйствіе, оказываль даже больше, чемъ сколько позволяло мив мое положение; но я предвидёль, что съ усиліемъ противод'єйствія можеть возникнуть еще болье сильное возмущение; ежели бы не эта опасность, я противился бы до смерти. Но каковы тв каноны, кои объявляются нарушенными? Церковь Константинопольская ихъ до сего часа не принимала. Пренебрежение каноновъ возможно тамъ, гдф о техъ канонахъ есть преданіе, а о чемъ нътъ преданія, о томъ и говорить нельзя, что несоблюдение того есть нарушение закона. Отъ меня достаточно было бы и того, что я уже сказаль и даже больше, чъмъ сколько нужно. Потому что я не желаю ни оправданій представлять въ свою пользу, ни выставляться зачёмънибудь. Какъ долженъ былъ я, всеми средствами старавшійся уклопяться отъ этой бури и освободиться отъ этого бремени, какъ долженъ былъ я сдёлать это? Чёмъ больше я желаю епископской каоедры, твмъ больше я усиливался бы удержаться на ней. Того совсемъ нельзя сказать, чтобы она была для меня бременемъ только въ началъ, а что послъ она составляеть предметь желанія; напротивь, какъ я вошель на пее противъ воли, такъ и теперь пребываю на ней вопреки своему желанію; а что мое вступленіе на это достоинство было вынужденнымъ, то вивств съ другими однимъ изъ ясныхъ доказательствъ на сіе можеть служить и то, что я съ самаго начала, даже до сего мгновенія желаю считаться свободнымъ отъ сего жребія.



me, appilleds its stacket now oraginal as not as elooped as-

### 

### Ровенецкой церковно-приходской школы

пани земения учиница г.). 1891—1896 г.). на помения станов и на помения замения замения престанции замения замения

Ровенецкая церковно-приходская школа въ ряду такихъ же школъ Донской области занимаетъ довольно видное мѣ-сто какъ по постановкъ обученія въ ней, такъ и по обширности и удобству школьнаго зданія. Заслуживаетъ вниманія эта школа и потому еще, что открытію и дальнъйшему процвътанію ея много содъйствовало мъстное населеніе то безвоз-

Донские епархиальные ведомости. 1897. № 7, отд. неофиц. С. 167-173.

### ACHCKIA Brarxiaalhha bezoacth

Выходять два раза въ месяцъ.

Подписка принимается въ Редакціи "Донскихъ Епархіальныхъ Въдомостей", въ Новочеркасскъ.

Цъна годовому изданію "Въдомостей" съ доставкою и пересылкою 5 руб. 50 коп.

Годг двадцать девятый.

Nº 7.

1 апръля 1897 года.

Nº 7.

Отдълъ неофиціальный.

### OTHAZEHIE

## западной церкки от х косточной.

Продолжение (\*).

Въ дальнъйшемъ изложении своего посланія Фотій снова защищается отъ того обвиненія, что его возвышеніемъ на патріаршую кафедру изъ мірского званія нарушаются каноны церковные. Постановка самозащиты такая: "Ежели его, Фотія, укорять за то, что онъ возшелъ на патріаршій санъ изъ

<sup>(\*)</sup> См. "Д. Е. В." за 1897 годъ. № 6.

мірского званія, то изъ-за него и вм'єсть съ нимъ подвергнутся укоризнѣ и восходившіе на туже канедру предъ нимъ святые и блаженные отцы, какъ Никифоръ и Тарасій, которые также восходили на епископское достоинство ского состоянія, мужи и теперь, и для нашего времени блистающіе подобно яркимъ світильникамъ, могучіе герольды религіи, громко возв'ящающіе истину и своею жизнію, и своимъ ученіемъ: эти мужи выше всякихъ нареканій и всякихъ укоризнъ. Но ежели никто не отваживается таковыхъ мужей укорять, то жалующійся на восхожденіе изъ мірского званія на епископскую канедру вступаеть въ противоръчіе самъ съ собою, такъ какъ тв свътила возсіяли изъ мірского званія. Тарасій и Никифоръ, которые въ земной жизни Эти мужи. сіяли, какъ св'єтила, возведены на церковное управленіе противъ каноновъ и дисциплины церковной! Прочь отъ меня такая річь, невозможно слушать ее и изъ усть кого либо другого! Они были строгими блюстителями каноновъ, ностными поборниками религіи, обличителями нечестія, свъ тильниками міру по смыслу писанія; они крупко держались слова жизни. Ежели же они не соблюдали каноновъ, о которыхъ они сами не знали, то никто не можетъ ихъ укорять; они соблюдали тъ каноны, кои имъ были преданы, и поэтому они прославлены Богомъ. Сохранять то, что предано, есть діло характера твердаго (діло), направленія, которое устраняеть нововведенія; но поставлять закономъ то, что не предано, и вмінять въ обязанность къ соблюденію безъ всякой надобности-есть дело человека, стремящагося къ нововведеніямъ и колеблющагося туда и сюда въ погръшмногіе каноны инымъ преданы, а другимъ ностяхъ; Кто нарушаетъ правила послъ того, какъ принялъ тоть достоинъ наказанія; но какъ объявлять достойнымъ наказанія того, кто и не знаеть ихъ, и не принималь ихъ. Многіе законы преданы опредёленнымъ лицамъ, и когда

ть лица исполняють ть законы, они украшаются титломъ служителей Божіихъ; но и ть, кои ихъ не получали и потому не исполняють, тьмъ не менье могуть быть признаваемы друзьями Божіими".

Здёсь Фотій приводить въ примёръ Авраама и Мельхиседека, изъ коихъ послёдній, хотя и не соблюдаль закона обрёзанія, однако же не менёе быль благопріятень Богу, какъ и первый, который получиль тоть законь; затёмъ Фотій продолжаеть: "Есть правила и законы для всёхъ обязательные и тё правила всё должны исполнять; сюда принадлежать попреимуществу относящіяся къ вёрё; уклоненіе отъ нихъ, хотя бы въ малёйшемъ, было бы грёхомъ къ смерти; но иные законы относятся только къ нёкоторымъ; нарушеніе такихъ законовъ подлежить взысканію только въ такихъ случаяхъ, когда допускается тёми, коимъ тё правила даны къ соблюденію; но наказуемость для тёхъ, кои такихъ правиль не получали, не имёла бы для себя законнаго основанія.

Здёсь Фотій говорить о разностяхь по нёкоторымъ пунктамъ въ разныхъ мъстностяхъ, напримъръ о стрижении и брить в волосъ, о постахъ въ субботы, о безбрачіи духовенства, о произведении во епископы прямо изъ діаконовъ, о запрещеній монахамъ мясной пищи, объ одеждѣ монаховъ и духовенства бълаго; общее заключение, какое выводить Фотій изъ разсмотрівнія намівченных имъ предметовъ, таково, что такъ какъ обычаи въ разныхъ церквахъ и у разныхъ народовъ различны, то и невозможно присуждать къ отвътственности за неисполнение тъхъ или другихъ обычаевъ твми или другими лицами, коимъ тв обычаи и не извъстны, и не предписаны. Для того, чтобы убъдить папу, что онъ, Фотій, не им'влъ нам'вренія сознательно нарушать церковные каноны, онъ поставляеть папу въ известность, что на соборъ, бывшемъ въ Константинополъ, при немъ, Фотіи, по ділу объ Игнатіи 17-мъ правиломъ постановлено,

чтобы на будущее время ни мірянина, ни монаха не возводили на епископскую канедру прежде, чёмъ пройдеть низшія ступени посвященія. "Гдв обнаруживается горечь соби гдв нътъ вреда двлу спасенія, тамъ мы согласны устранить поводъ къ соблазну и уврачевать бол взнь устраненіемъ того, что причиняеть смуту. По отношенію во времени предшествовавшему принимать это правило и давать ему такую силу, какую оно имбеть у вась, значило бы не менве, какъ оскорблять отцевъ и привлекать къ отвътственности такихъ, кои ничего неправаго не учиняли; но установить это для времени последующаго и по определенію большинства передать потомству-это не причинило бы ничего оскорбительнаго отцамъ и охранило бы кого-нибудь отъ незаслуженнаго наказанія или какого-нибудь вреда. О, ежели бы церковь Константинопольская издревле сохраняла это правило! Тогда я, по всей въроятности, избъжаль бы того невыносимаго гнета и массы злоключеній и оскорбленій, устремившихся на меня и теперь меня тяготящихъ! Для другихъ это правило пусть будеть записаннымъ, чтобы предохранить и освободить ихъ отъ тяжкихъ скорбей; но для меня нътъ исхода, чтобы освободиться отъ этихъ тягостей и продолжающихся страданій "!... Окончивъ объясненія, какія считалъ нужнымъ предложить пап' въ свое оправданіе, Фотій переходить къ интересному для папы вопросу о правахъ Римской каоедры на церковныя дёла Сициліи, Калабріи и Со-Фотій изъясняеть пап'в, что онъ съ своей стороны готовъ бы быль приложить всевозможное усердіе къ решенію этого вопроса въ смыслів удовлетворительномъ для папы; но сожалбеть, что решение этого зависить отъ императора и онъ, Фотій, не надвется, чтобы дело это было решено по желанію папы. "Ни одно изъ постановленій, какія угодно было указать вашей отеческой святости, не было бы отстранено соборомъ, ежели бы не противоржчіе и противодъйствіе

императора, у котораго власти больше, чемъ сколько у меня воли. Относительно тёхъ, кои издревле отъ Рима получали посвященіе, я сділаль распоряженіе вашимъ легатамъ, чтобы всв тв возвратились къ своей прежней матери церкви. Но это все, что зависить отъ моей власти и воли. Такъ какъ церковныя права и отношенія, особенно въ мъстностяхъ и областяхъ пограничныхъ, изм'вняются всегда съ измъненіями отношеній политическихъ, то правдивая и благосклонная разсудительность вашей святости да будеть снисходительна къ моей доброй волъ и да отнесеть неисполнение вашихъ желаній къ отношеніямъ политическимъ, и да не возлагаетъ бремени отвътственности за сіе на меня. Что касается лично до меня, то я ради дорогого мира не только готовъ возвратить всёмъ все, что кому принадлежало прежде, а еще отдёлиль бы часть и изъ того, что состоить въ юрисдикціи моего престола; но будеть ли на это согласіе того, кому принадлежить власть управленія! Когда кто мив чтонибудь даеть такое, что мив не принадлежало, то твиъ возлагаеть на меня тяжкое бремя, такъ какъ онъ увеличиваеть мои заботы, но ежели кто съ любовью ищеть взять отъ меня часть того, что мив принадлежало, тоть оказываеть мив больше удовольствія, чёмъ сколько выгоды получаеть принимающій, ибо онъ облегчаеть для меня тяготу епископства".

Въ дальнъйшемъ изложении своего посланія Фотій распространяется въ похвалахъ посламъ папскимъ Родоальду и Захаріи, кои оказали больше услугъ ему, Фотію, чѣмъ папѣ, который ихъ послалъ. "Посланные вашею отеческою святостію по ихъ благоразумію, добродѣтели и многосторонней опытности суть знаменитѣйшіе мужи; поведеніемъ своимъ они, какъ и ученики Христа, восхваляютъ того, кто ихъ послалъ. Большую часть того, что нужно было сказать и написать, я имъ передалъ, въ томъ убѣжденіи, что они совершенно способны сказать истину и гораздо достовѣрнѣе, чѣмъ многіе другіе".

Въ заключение своего посланія Фотій объясняеть цап'ь свое опасеніе, какъ бы отношенія между нимъ, Фотіемъ, и папою не разстроились изъ-за смуть, кои могуть занести въ Римъ путещественники стороны Игнатія. Сделавъ оговорку о длинноватости своего посланія и необходимости точно исполнять каноны, особенно темъ, кои поставлены на верху церковнаго правленія. Фотій поставляеть въ связь съ этимъ пунктомъ ръчь о духовныхъ, переходящихъ изъ одного церковнаго въдомства къ другому. "Ваша многолюбезная святость, всегда заботливая о добромъ порядкъ церкви и кръпко держащаяся правильной канонической дисциплины, не должна принимать ни для совъта, ни для чего прочаго тъхъ, безъ рекомендательныхъ грамотъ отправляются отселъ сами по себ'в къ Римской церкви, и не позволять, чтобы подъ предлогомъ дружелюбнаго гостепріимства между братіями разсъваемы были съмена раздора и ненависти. Что оные люди, имъющіе къ тому охоту, во всякое время путешествують къ вашей отеческой святости и свидетельствують ей свое почитаніе цівлованіемъ ноги, это для меня представляется и правильнымъ, и пріятнымъ, и болье всехъ другихъ предметовъ достопочтеннымъ; но чтобы неправильныя путешествія въ Римъ предпринимаемы были безъ моего в'ядома и безъ рекомендательныхъ писемъ-это не можетъ и не должно быть пріятнымъ и согласнымъ ни съ моею волею, ни съ ка нонами, ни удобопріятнымъ для вашего неложнаго разсужденія. Умалчивая обо всемъ прочемъ, что можетъ происходить изъ-за того и тогда, когда допускаются подобныя путешествія, не говоря о спорахъ, зависти, возмущеніяхъ, ругательствахъ и подлогахъ, какія при подобныхъ случаяхъ примъшиваются, скажу объ одномъ, что произошло недавно и происходить теперь предъ нашими глазами. Есть такіе люди, кои запятнали здёсь жизнь свою различными пороками и, чтобы убъжать отъ заслуженнаго наказанія, отваживаются

на бъгство подъ предлогомъ и подъ добрымъ именемъ благочестивых путещественниковъ по богоугоднымъ цълямъ для исполненія своихъ обътовъ и, такимъ образомъ, прикрываютъ свою порочную жизнь достопочтеннымъ титломъ. Иные обезчестили чужіе браки, иные оказались виновными въ воровствъ, распутствъ, пъниствъ и разныхъ непорядкахъ, иные нападали на слабыхъ собратій и убивали, иные предавались другимъ страстямъ. Ежели такіе люди въ виду угрожающаго имъ наказанія будуть укрываться б'єгствомъ, то они, бывъ приведены къ лучшимъ мыслямъ чрезъ вразумление и не бывъ исправлены и исцълены отъ пороковъ посредствомъ наказанія, могуть и себя самихъ погубить, и другихъ привести къ погибели. Такимъ способомъ для тъхъ, кои погружены вь страстяхъ и похотяхъ, открывается широкая дверь къ развращенію: чтобы изб'єжать наказанія, они подъ предлогомъ богомолья отправляются въ Римъ. Ваша боголюбезная святость, которая сильно борется съ человъческими страстями и умерщвляеть ихъ, да благоволить принять во внимание эти хитролукавыя махинаціи и да содблаеть всв происки безплодными и безусп'янными, приказавъ всімъ тімъ, кои безъ рекомендательныхъ писемъ являются въ Римъ, отправляться обратно на родину, которую они оставляють съ такими худыми намѣреніями и столь противозаконнымъ способомъ. Чрезъ это паилучшимъ ебразомъ будетъ охранено и тѣхъ душевное спасеніе, когда въ равной степени будеть приложено попеченіе объ ихъ душ'в и тіль, а равно охраненъ будеть порядокъ и укръплена братская любовь .

ви ото втануют и попродолжение следуеть); инговор в често вножене

ивнію всехк перковнику службу. На ото от употреблялу пекало визучебнаю премени (Гождественския Поскальная в

#### THE PROPERTY OF HEALTH AND ADDRESS OF THE PROPERTY OF THE PROP

# западной церкви отх восточной.

Продолжение (\*).

Опасенія Фотія, какъ бы, благодаря путешественникамъ изъ Константинополя въ Римъ, не разстроились отношенія между имъ, Фотіемъ, и папою Николаемъ, оказались не безосновательными. Нѣкто архимандрить Өеогность толи проникшійся состраданіемъ къ патріарху Игнатію, толи по какимъ неудовольствіямъ съ Фотіемъ, рѣшился принять на себя дѣло ходатайства за патріарха Игнатія предъ Римомъ, отправиться изъ Константинополя въ Римъ и лично изъяснить папъ неблагопріятное положеніе Игнатія и передать папъ отъ Игнатія посланіе. Посланіе Игнатія, какъ писанное имъ въ стъсненномъ положении, конечно, не могло быть свободнымъ оть преувеличеній, съ одной стороны, тъхъ надеждъ, какія онъ могъ возлагать на папу, съ другой, тъхъ притесненій, какія испытываеть патріархъ-узникь и страдалець. "Игнатій, тирански угнетенный, подавленный многоразличными скорбяи его общники по страданіямъ десять митрополитовъ, пятнадцать епископовъ со многими настоятелями священииками и монахами нашему господину, святьйшему и блаженнъйшему епископу и патріарху всъхъ престоловъ, преемнику князя апостола, вселенскому пап'в Николаю и стоящимъ подъ нимъ высокосвятымъ епископамъ, какъ и всей высокомудрой церкви Римской желаемъ спасенія о Господъ. Кто дасть главъ моей воду (скажу съ писаніемъ) и очамъ моимъ источники слезъ, чтобы мив оплакать тв страданія, какія по-

form, gorougo, gones roles, each updoner descendence from

<sup>(\*)</sup> См. "Д. Е. В." за 1897 годъ, № 7.

стигли меня, и изобразить варварскую жестокость моего гонителя! Мои неукротимые враги обложили меня мученіями мороза, наготы, голода и разными видами притѣсненій; 15 дней они держали меня въ страшномъ холодѣ въ мрачной темницѣ, въ узахъ и во всякомъ лишеніи, не смотря на болѣзнь, которою я еще прежде страдаль; всѣ мои члены были изранены страшными ударами".

Далье излагаются причины, по какимъ Игнатій терпить такое злоключеніе, описываетъ, какъ поступили съ нимъ на соборь въ церкви св. апостоловъ и въ заключеніе проситъ папу о состраданіи и помощи, напоминая папъ о примърахъ его великихъ предшественниковъ, принимавшихъ участіе въ обстоятельствахъ: Аванасія, Златоуста и Флавіана. "Вспомни о великихъ патріархахъ, твоихъ предшественникахъ: Фабіанъ, Юліи, Иннокентіи, Львъ, кратко—обо всъхъ, кои ратовали за истину противъ несправедливости; возревнуй имъ и явись отмстителемъ за насъ, съ коими поступаютъ такимъ недостойнымъ образомъ".

Точныхъ свъдъній о личности архимандрита Өеогноста, который является ходатаемъ за Игнатія предъ папою, не сохранилось; но по нъкоторымъ указаніямъ можно предполагать, что онъ былъ настоятелемъ одного изъ монастырей въ Константинополъ, состоявшихъ въ зависимости отъ Римскаго патріарха; въ то время такое явленіе могло не быть странностію, именно въ одномъ письменномъ памятникъ Өеогностъ называется архимандритомъ тῆς πρεσβντέρας Ρώμης.

Архимандрить Өеогность, взявшійся ходатайствовать за патріарха Игнатія предъ папою, отправился въ Римъ уже послѣ того, какъ туда же отправилось посольство отъ императора Михаила и патріарха Фотія съ письмами отъ того и другого къ папѣ, а потому и въ Римъ долженъ былъ прибыть, конечно, послѣ того, какъ прибыло посольство Константинопольское. Но папа, по всей вѣроятности, и безъ то-

го предполагалъ и изъ какихъ вибудь стороннихъ источни. ковъ слышалъ о неспокойномъ положени дъль въ Константинополъ. Посольство Константинопольское и папскіе легаты Родоальдъ и Захарія прибыли въ Римъ одновременно. Папскіе легаты, какъ видно, кратко и въ общихъ чертахъ рапортовали пап'в о томъ, что Игнатій низложенъ, а Фотій утвержденъ на патріаршемъ престоль, Императорскій секретарь Левъ представиль пап'в письма отъ Императора и Фотія и въ двухъ свиткахъ дъянія Константинопольскаго собора: въ одномъ излагались обстоятельства низложенія Игнатія, въ другомъ постановленія противъ иконоборцевь; въ письмахъ содержалась просьба, чтобы пана утвердиль двянія собора своимъ согласіемъ и подписью. Папа и изъ личныхъ донесеній легатскихъ. и изъ разсмотрвнія доставленныхъ ему писемъ и документовъ усмотръль, что легаты его дъйствовали не по указаніямъ папы, что они превысили полномочіе, какимъ они были снабжены, что на соборъ въ Константинополь допущено насиліе и что опредвленія собора противоканоничны. Въ присутствіи же императорского посла Льва папа собраль конклавъ кардиналовъ и объявилъ торжественно, что пословъ своихъ онъ не уполномочиваль ни на низложение Игнатія, ни на утвержденіе Фотія и что теперь онъ никакъ не можеть дать своего согласія ни на то, ни на другое.

Императорскій посоль ніжоторое время пробыль въ Римі, ожидая какихъ-нибудь боліве опреділенныхъ результатовь; но ничего не дождался, кромі двухъ писемъ отъ папы: одного къ императору, другого къ Фотію и съ тіми письмами отправился обратно въ Константинополь.

Папа, не ограничиваясь тымь, что сдылаль по отношеню къ своимъ легатамъ и что написалъ въ Константинополь, нашелъ потребнымъ объявить всему христіанскому міру о томъ, что происходить въ Константинополь. 18 марта 862 года составлена энциклика къ патріархамъ: Александрійско-

му, Автіохійскому и Іерусалимскому, равно и къ епископамъ и всемъ верующимъ на востоке. Въ этой энциклике папа оповъщаеть, что въ Константинополь патріархь Игнатій низложенъ незаконно, а Фотій совершенно порочный человікъ (homo scelestissimus), еще при жизни Игнатія заняль его дерковь (pervasor conjugis viri viventis). Первый должень быть признаваемъ законнымъ патріархомъ, а последній долженъ быть почитаемъ за самозванца и отнюдь не епископомъ; его посламъ, то есть папскимъ, поручено было произвести только разследованіе и разъясненіе (inquisitio et examinatio), но ръшеніе (definitio) онъ, папа, предоставляль самь себъ: хотя они, папскіе легаты, и подписались подъ опредъленіемъ о низложении Игнатія и о признаніи патріархомъ Фотія, но онъ, папа, этого опредъленія весьма не одобряеть и ръшительно отвергаетъ. Особенно сильно напа возмущенъ твиъ, что Игнатій осуждень безь достаточныхь кь тому основаній, что ему избранъ преемникъ прежде законнаго разследованія и осужденія, что на осужденія патріарха отважились его же подчиненные и что Фотій быстро возведень въ патріархи изъ мірского состоянія. "Да будеть изв'єстно всей церкви, -выражается, между прочимъ, папа, - что Римскій престолъ такой неправдъ не пріобщается, но все это ділопроизводство отвергаеть и признаеть за ничто. Всв восточные, помня объ авторитеть апостольского престола, должны внимать этому опредвленію и согласно съ симъ располагать свои двла и отношенія. Къ этой энцикликъ приложены были копів отвътнаго письма отъ папы къ императору Михаилу и его же посланіе къ церкви Константинопольской. Въ отвѣтномъ посланія къ Фотію папа, посл'в обычныхъ общепринятыхъ у напъ оговоровъ объ авторитетъ апостольскаго пресгола и тому подобнаго, разбираеть пункты Фотіева посланія къ нему, папѣ Николаю, изложение котораго мы читали незадолго предъ симъ. По пункту о возвышения Фотія изъ мірского званія

папа, ослабляя силу того аргумента Фотіева, что подобные примъры бывали и прежде, разсуждаетъ: "Что бываетъ, ръдко случается по необходимости, по требованію необычайныхъ обстоятельствъ, то не можетъ служить образдомъ для другихъ случаевъ и не можетъ быть принимаемо за правило. При избраніи Нектарія въ Византіи ниодного не оказалось подходящаго духовнаго, такъ какъ вся церковь была заражена аріанствомъ. Престоль архіепископскій быль свободень и возведеніе этого ревностнаго по вірв и подходящаго по обстоятельствамъ мужа казалось второму собору деломъ необходимости. Но чтобы также можно было поступать и на будущее время, этого соборомъ не установлено. Что касается Тарасія, то папа Адріанъ выразительно осуждаль и жаловался на нарушение правиль при его возвышении; только внимание къ обстоятельствамъ и особенно къ борьбъ съ иконоборствомъ побудило этого пану дать согласіе на возвышеніе Тарасія и признать его въ санъ патріарха, какъ это видно изъ дъяній VII вселенскаго собора. Совершенно неожиданное избраніе Амвросія было призваніемъ Божіимъ, чудомъ. Это совершилось по божественному внушенію въ противодъйствіе святому, который уклонялся; это совершилось по смерти аріанина Авксентія, который опустошаль церковь Медіоланскую; здёсь были ясны признаки чрезвычайнаго, чудеснаго призванія. Все это не можеть быть приводимо въ оправдание тому, что происходить по мотиву честолюбиваго, самолюбиваго стремленія. Притомъ же во всъхъ вышеприведенныхъ случаяхъ были распоряженія о зам'єщеній престола фактически и канонически свободнаго; здёсь же усматриваются только злоунотребленія, когда зам'єщается престоль de jare не освобожденный и еще при жизни законнаго епископа: это есть духовное прелюбодъяніе".

(До следующаго номера).

Car the property of the second of the second

### OTHAREST PRODUCTION OTHAREST PRODUCTION

### западной церкки отх восточной.

Продолжение (\*).

O TOMES. ATO COO RECEDENCE REMINERS REMINERS OF STR. JEROT D Далъе папа опровергаеть то объяснение Фотія, что будто онъ, Фотій, не зналъ объ опредъленіяхъ Сардикійскаго собора и о выведенныхъ на справку у папы папскихъ декре таляхъ. Это объяснение папа признаетъ совершенно невъроятнымъ, такъ какъ соборъ происходилъ въ мъстности Византійской имперін (какъ было во время папы Николая) и признанъ всею церковію. Въ разсужденіи декреталей, когда Фотій говорить, что онъ ихъ не имбеть, то онъ оказывается виновнымъ или въ небрежности, ежели онъ говорить правду, то есть что не имфеть, почему онъ ихъ не имъеть, или въ дерзости, то есть ежели онъ говорить ложно, что не имфетъ, ежели онъ ихъ имфетъ и пренебрегаетъ. Папъ кажется, что Фотій отвергаеть эти декретали палскія (авторитеть коихъ, т. е. папъ, сообщаеть силу всъмъ опредъленіямъ соборнымъ; это по папскому!) потому, что они осуждають его посвящение. Посвящениемь же Фотія наруи указаніе апостола, коимъ предписывается, чтобы рукоположение не было совершаемо въ поспъшности, безъ испытанія рукополагаемаго (І Тим. V, 22). Нев'єрить папа и тьмъ часто повторяемымъ заявленіямъ Фотія, будто онъ насиліемъ быль принуждень къзанятію престола патріаршаго. Эти заявленія оказываются въ противоръчіи съ тьмъ, какъ онъ поступаеть съ приверженцами Игнатія и съ самимъ Игнатіемъ; эти мъры Фотіевы изобличаютъ въ немъ признаки страст-

WE ARROUSE SECTIONS THE STREET OF SEC.

<sup>(\*)</sup> Cm. "Д. E. В." за 1897 годъ, № 8—9

ности. Поэтому докол'в виновность Игнагія не будеть доказана, Римская церковь будеть признавать за пимъ честь и вс'в права на патріаршество, и докол'в онъ канонически не будеть низложенъ, дотол'в папа не дастъ своего согласія на новое зам'вщеніе его престола.

Въ заключение послания папа дълаетъ замъчание Фотию о томъ, что его пословъ приняли непочтительно, что имъ препятствовали въ исполнении даннаго имъ поручения—изслъдовать дъло Игнатия, что къ нимъ обращались съ кръпкими угрозами, отчего цъль ихъ посольства осталась не достигнутою и виновность или невипность Игнатия остается не раскрытою.

Въ письмъ къ императору папа, не преминувъ указать на авторитеть апостольского престола, уведомляеть о возвращени пословъ и о получени отъ императорскаго посла всего, что съ нимъ было послано. Затъмъ папа изъясняется, что онъ не можеть скрыть того, что впечатление оть всего того, что къ нему написано и что въ Константинополъ сдълано, для него тяжело, такъ какъ все сдъланное стоить въ противоръчіи со сдъланными имъ, папою, указаніями, что онъ не можеть согласиться на неправильное осуждение Игнатія, не можеть признать законными неправильныя д'виствія скоихъ легатовь, такъ какъ они уполномочены были произвести только разследование и сделать обо всемъ папъ, но не были уполномочены на составление и исполнение окончательнаго распоряженія. Игнатій въ продолженіе 12 лътъ мирно и безупречно занималъ свою канедру; самъ императоръ при его избраніи далъ ему прекрасное свидътельство и тогда же собравшійся соборъ докладываль пап'в Льву IV о законности того избранія; Игнатій законнымъ путемъ прошель всв подобающія ступени ісрархіи и являєть себя истинно-добрымъ пастыремъ, между темъ какъ при избрании Фотія все это переиначено. По этимъ соображеніямъ папа

ръшился остаться при своемъ прежнемъ образъ мыслей: на Игнатія онъ смотрить не какъ на осужденнаго, п Фотія же признать несогласенъ.

турт Темъ временемъ, какъ папа составлять и разсылаль разсматриваемыя нами письма, прибыль, наконецъ, въ Римъ архимандрить Өеогность, ходатай за Игнатія. Теперь кром'в того, что уже еще раньше знать папа, вниманию его предъявились еще некоторые пункты, именно: 1) о томъ, что Фотій получиль рукоположеніе оть Григорія Азбеста, который, по мивнію Осогноста, должень быть почитаемь низложеннымь; 2) о тяжкихъ истязаніяхъ, причиненныхъ Игнатію; 3) о невърности своему долгу папскихъ легатовъти 4) о тирания ческихъ распоряженіяхъ придворныхъ. Наведши всестороннія справки и убъдившись, что Родоальдъ и Захарія не столько по недостатку такта и смътливости, не столько по непривычности и незпакомству обстановки, а прямо по небрежности къ своимъ обязанностямъ, по угодливости и даже подкупности сослужили Фотію угодную ему службу, папа ръшился разсчитаться съ ними способомъ для всехъ впущительнымъ и соотвътствующимъ размъру того соблазна, какой они произвели Напа собраль соборь изъченископовъ Италія сначала въ церкви св. апостола Петра, а потомъ перенесенный въ Латеранъ propter frigidiorem locum in Ecclesia salvatoris, quae ab auctore vocatur Constantiniana, et quae prima in toto terrarum orbe constructa est. Здёсь были прочитаны въ датинскомъ переводъ письма отъ императора Михаила и Фотія, акты Константинопольскаго собора 861 года и потомъ быль привлечень къ отвъту Захарія, одинь изъ папскихъ пословь въ Константинополь (другой посоль Родоальдъ быль иъ отсутствіи послань быль къ королю Лотарю съ ділами). Вахарін признался, что онъ превысиль данныя ему полномочія, нарушилъ повельніе, коимъ ему не позволялось входить въ общение съ Фотиемъ, и не только сочувствоваль чизложенію Игнатія, но и положительно тому содъйствоваль. За означенныя повинности Захарія быль низложень изъ епископскаго сана и даже лишень церковнаго общенія: in foveam, quam alii praeparavit, incidit. Сужденіе объ отсутствующемь Родоальдъ было отложено до слъдующаго соборнаго засъданія. Затъмъ на соборъ были подвергнути разсмотрънію дъйствія Фотія, его возведеніе на патріаршество, дъло Игнатія и всъ дъянія собора Константинопольскаго.

По разсмотрѣніи всѣхъ пунктовъ соборъ Римскій постановиль: "Фотія во имя Всемогущаго Бога апостоловъ Петра и Павла, всёхъ святыхъ, шести вселенскихъ соборовъ (седьмой не упомянуть потому, что акты его еще не были тогда разсмотръны и утверждены) со всеми его сообщниками признать лишенными всякаго духовнаго сана, такъ какъ онъ уже послв того, какъ ему было послано вразумленіе, не возвратилъ престола, занятаго имъ злоупотребительно, и устранилъ законнаго патріарха отъ управленія его церковію, то онъ подвергается навсегда анаоем'в и до самой смерти лишается общенія церковныхъ таинствъ". Далье преступленія Фотія исчисляются такъ: 1) онъ еще прежде принадлежаль къ схизматикамъ; 2) изъ мірского званія внезапно возшель на епископскій престоль; 3) посвященіе свое получиль отъ Григорія Азбеста, епископа запрещеннаго; 4) при жизни законнаго патріарха прелюбодійно возшель на его престоль; 5) продолжаль общенія съ тіми, кои подвергнуты осужденію и анаоематствованы Венедиктомъ III; 6) нарушилъ свои торжественныя объщанія, данныя въ пользу Игнатія, а его съ обидами низложилъ и объявилъ анаоематствованнымъ; 7) употребиль насиліе въ отношеніяхъ къ папскимъ легатамъ и принуждаль ихъ къ нарушенію ихъ обизанностей; 8) многихъ епископовъ, которые не хотвли имъть съ нимъ общенія, какъ прелюбодъемъ и самозванцемъ, низложилъ и сослаль въ заключеніе, а на ихъ мъста поставилъ своихъ приверженцевъ и соучастниковъ въ винѣ и 9) дозволилъ, что патріарха Игнатія и его друзей оскорбляли неслыханнымъ образомъ и постоянно преслъдуютъ.

Относительно Григорія Азбеста папсвій соборь постановилъ: "Такъ какъ Григорій, не смотря на церковное запрещеніе, осм'влился дівиствовать какъ епископъ и приступиль къ посвящению Фотія, то за сіе онъ лишается всякаго духовнаго сана, такъ что не долженъ имъть надежды на возстановленіе, хотя бы и отъ собора; ежели же онъ будеть продолжать отправление священнод виствій и будеть возбуждать безпокойство для Игнатія, то онъ подвергнется навсегда анаөемъ; тъ, кои имъють съ нимъ общение, подлежать отлученію отъ церкви". Всв, кои отъ Фотія получили посвященіе, объявляются неимѣющими степени священства. Патріархъ Игнатій, который сначала силою императорскою изгнанъ отъ своего престола, потомъ подвергнутъ анаоемъ отъ самозванца Фотія и сообщниковъ его, подлежащихъ запрещенію, и, наконецъ, незаконно низложенъ невърными легатами Римсваго престола, возстановляется во всёхъ его правахъ и достоинствъ. Въ этомъ пунктъ папское постановление гласитъ: "По власти Высочайшаго Судіи Господа нашего Іисуса Христа ръшаемъ, опредъляемъ и возвъщаемъ, что Игнатій никогда не быль низложень, ни анаоематствовань, такъ какъ онъ изгнанъ изъ своей церкви только насиліемъ императора безъ всякаго каноническаго основанія; не могь быть онъ запрещенъ тъми, кои сами подлежали запрещенію; не можеть онъ быть почитаемъ подлежащимъ осуждению даже и отъ папскихъ легатовъ, кои отъ аностольскаго престола не имѣли на сіе полномочія, такъ что лишеніе его его достоинства ничемъ не можеть быть оправдано. Поэтому мы постановляемъ: его, нашего вышеноименованнаго брата и соепископа, патріарха Игнатія, по уничтоженіи узъ анаоемы, по силъ власти, дарованной намъ божественнымъ изречениемъ въ лицъ св.

Петра, и по силъ авторитета святыхъ каноновъ и папскихъ постановленій, изданныхъ по подражанію свят, отцамъ, ими возстановляемъ въ его прежнее достоинство, на его прежнее мъсто, на его патріаршество и возвращаемъ ему всь его прежнія права. Ежели же кто по полученій сего опреділенія отважится противиться сему настоящему определенію аностольского престола, будеть препятствовать тому, чтобы Игнатій снова получиль всв знаки и права своего достопнства, и кто не будеть во всемь послушень сему нашему опредёленію, кто будеть уклоняться отъ общенія съ нимъ и будеть поступать съ нимъ противно сему благоволительному распоряженію апостольскаго престола, таковой, ежели онь изъ духовнаго чина, да будеть предъ Богомъ и людьми лишенъ своего духовнаго служенія и да будеть подвергнуть непремънному наказанію, какъ Іуда, предатель своего Учителя, и доколь онь не оставить своихъ мыслей, да будеть обложенъ анаоемою; ежели же противящійся сему нашему постановленію будеть изъ мірань и таковой будеть препятствовать, чтобы Игнатій получиль свой прежній престоль и свое достоинство или по возстановленіи его будеть измышлять какое зло для него, таковой, къ какому бы званію ни принадлежаль, да будеть лишень отеческаго благословенія и да будеть обложень проклятіемь Хама, отца Ханаанова, который не покрыль стыда отца своего, а насмінялся, да будеть подвергнутъ вмѣстѣ съ отцеубійдами вѣчному мученію по суду Господню и только послъ совершеннаго раскаянія да будеть освобожденъ отъ узъ анаоемы. Епископы, низложенные и сосланные по д'влу Игнатія, должны быть возвращены и возстановлены подъ страхомъ анаоемы для всёхъ, кои этому определению будуть препятствовать и противодействовать. Ежели противът нихъ предъявлены какія обвиненія, то таковыя должны быть подвергнуты разсмотренію по ихъ возстановленіи и потомъ сужденіе обо всемъ должно быть предоставлено апостольскому престолу". Последнія два постановленія изъ определеній Фотієва собора объ осужденіи иконоборцевъ съ патріархомъ Іоанномъ VII—главою ихъ и о томъ, чтобы на будущее время не возводили прямо изъ мірянъ на епископское достоинство, папою были утверждены безъ возраженій. Несколько после сего собора папскаго, когда Родовльдь возвратился изъ назначенной ему командировки, былъ соборь въ Латеране и по разсмотренію его провинностей; за этимъ епископомъ оказались и еще некоторыя провинности противъ папы, за кои онъ быль низложенъ и отлучень; за тоже, что онъ быль съ Фотіємъ, Родоальдъ былъ подвергнутъ анавеме.

Папа послаль конію съ этихъ опред'вленій своего собора въ Константинополь; но Фотій сумълъ внушить императору и Вардъ, что вмъщательство папы въ дъла восточной деркви можеть угрожать большими ей опаснои что со стороны восточныхъ самымъ лучшимъ отвътомъ на распоряженія папы будеть положить ихъ подъ Такъ на сей разъ и сделали. Но уже въ то время, пока соборъ папскій составляль изложенныя нами опредёленія, на востокъ приготовлена была и послана въ Римъ сильная реплика пап'в въ отв'втъ на т'в посланія, какія онъ, папа, послаль въ Константинополь съ темъ Львомъ, который посланъ былъ посломъ въ Римъ отъ императора Михаила и Фотія къ пап'в Николаю. Въ этой реплик'в восточные давали знать папъ, что онъ напрасно вмъшивается въ дъла церкви восточной. Папа должень бы быль вмёнить себё въ великую честь, что къ нему обратились съ востока съ выражениемъ общенія, чего уже давно не было и вменно со времени вселенскаго собора; восточные вовсе не желають признать папу судією въ дёль между Игнатіемъ и Фотіемъ, и соборъ. бывшій подъ председательствомъ папскихъ легатовъ, вовсе не повое какое-либо издалъ опредъление объ Игнати; на-

противъ, это было только повтореніемъ и подтвержденіемъ того, что произошло еще двумя годами раньше и именно въ 859 году, когда Игнатій быль осуждень соборомь, собраннымъ на законномъ основаніи; патріархи востока держатся стороны Фотія и признали его охотно; поэтому Фотій, хотя бы то п противъ желанія папы, все таки останется на своемъ мъсть и пребудеть въ общени съ церковію; Игнатію же всв его усилія и всв гивныя напряженія Рима древняго пользы никакой не принесуть. Далъе императоръ поставлялъ папъ на видъ, что онъ, папа, напрасно подвергъ осужденію Родоальда и Захарію за ихъ поведеніе въ Константинополь; требоваль, чтобы папа отослаль въ Константинополь архимандрита Өеогноста и прочихъ друзей Игнатія, которые перебъжали изъ Константинополя въ Римъ, чтобы папа взядъ назадъ вст свои угрозы; въ противномъ случат онъ, императоръ, двинется съ войсками на Римъ, разорить городъ и надъ самимъ папою испытаетъ страшное мщеніе.

(До слъдующаго номера)



Современныя движенія въ русскомъ раскол'в старообрядства, возбужденныя торжествомъ открытія нетл'внныхъ мощей святителя и чудотворца деодосія Углицкаго, Архіепископа Черниговскаго.

9 сентября 1896 года въ г. Черниговъ совершилось торжественное открытіе нетлѣнныхъ мощей святителя и чудотворца Өеодосія Углицкаго, архіепископа Черниговскаго, скончавшагося 200 лътъ тому назадъ, 5 февраля 1696 года.

#### OTHAZENIE

## западной церкки от х косточной.

фикивон идот и Продолжение (\*). унт пыпачносткая чак

ony, nank ore born cars is coopparaty and rate or къ папъ послано было спанаріемъ Михаиломъ въ августь 865 года. Отдавши письмо папъ, Михаилъ, не дожидаясь отвъта, отправился было чтобы изъ Остіи воспользоваться благопріятнымъ вътромъ къ возвращенію домой; но папа упросиль посла повременить и всколько отплытиемъ, не желая оставить полученнаго посланія безъ отв'вта. Михаилъ остался въ Остіи ожиданіи папскаго отв'єта. Въ отв'єтномъ посланіи на письмо императора Михаила папа изъясняется, что онъ готовиль было къ императору еще до полученія сего посл'ядняго письма отъ императора письмо спокойное, по подобію тъхъ, какія обычно посылать оть любящихъ отцовъ къ благодарнымъ чадамъ и отъ епископовъ апостольскаго престола къ богобоязненнымъ императорамъ; но долженъ былъ перемънить свой сего последняго императорскаго письма: тонъ по получени замъчаеть по письму опасную духовную бользнь въ императорь и почитаеть долгомъ своимь заняться изъяснениемъ соотвътственнаго противодъйствія бользии. Врачующее посланіе свое папа начинаеть смиренною молитвою: "Да благоволить Тоть, Коимъ царіе царствують и законодатели издають законы, въ руцв Коего сердца царей, отъ Коего получаетъ власть всякій богобоязненно управляющій; да благоволить вложить въ уста папы проникающія слова праваго ученія благодатію, которая одна оплодотворяеть слово, да вразумить

CITED II NOTH OIL NORTH IL TO

<sup>(\*)</sup> Cm. "Д. E. B." за 1897 годъ, № 10

императора, да просвътить его духъ, да коснется его сердца, чтобы онъ последоваль гласу спасенія. Имен въ виду писать къ императорскому величеству съ цёлію изъяснить ему свои внутреннъйшія мысли по отношенію къ святой канолической церкви, о которой подлежать преимущественныя заботы, даже каждодневные труды и безпокойства и чтобы по мъръ данной ему, пап'ь, отъ Бога сил'в и сообразительности отв'ьчать на пункты императорского посланія, папа не находить ничего болье подходящаго и пълесообразнаго, какъ выступить съ похвалою Богу и во имя Божіе противъ земного повелителя, который поставляеть исходнымь пунктомь своего писанія порицаніе не только противъ лица папы, по и противъ высшей учительницы всвхъ церквей. Имвя въ виду, сь одной стороны, личную свою малоценность, но и, съ другой стороны, указуя на свое упованіе на Бога, а равно и пона видъ гордое и чрезъ мъру надменное поведение императора, папа упоминаеть о примъръ Давида и Голіава. Одинъ насмъхался въ неукротимомъ гнъвъ и величался своею силою; накоторое время онъ быль страхомъ для народа, но скоро пораженъ во имя Господне и умерщвленъ его собственнымъ мечемъ.

По поводу укоризнъ, коими наполнено было императорское посланіе, папа замѣчаетъ, что насколько эти укоризны касаются его личности, онъ готовъ перенести ихъ терпѣливо, какъ ученикъ Того, Кто укоряемъ противу не укоряше, стражда не прещаше (то есть при своихъ скорбяхъ не изрекалъ угрозъ). Аще Господина дому Вельзевула нарекоша, кольми паче домашніе его. И самъ же Онъ ублажаетъ тѣхъ, кои ради Его имени терпятъ преслѣдованія и оскорбленія. Гдѣ, по свидѣтельству совѣсти, причиною нашихъ скорбей являєтся дѣло Божіе, тамъ совершенно можно надѣлться блаженства и хотя бы ложь и воздымалась, тамъ нечего бояться угрозъ. За симъ начинается другая прелюдія: императоръ

долженъ бы быль оказывать служителямъ Божіимъ, кои пребывають въ служении своемъ ради Того, Кому они слуг жать, почеть и относиться къ нимъ более съ уважениемъ чёмь съ обидами. Въ подтверждение сего онъ приводить еще Григоріемъ Великимъ указанныя м'єста изъ ветхаго зав'єта, указываеть на примъръ Константина Великаго, который по уважению къ высокому служению епископовъ не сталъ обнародовать жалобныхъ прошеній, предъявленныхъ противъ еписконовъ, но всъ тъ прошенія сжегь; указываеть на убъжденіе всьхъ народовь, даже язычниковь, кои имфють своихъ жрецовъ въ почтеніи, и на іудеевъ, у коихъ оскорблять священника считалось преступленіемъ. Въ настоящихъ обстоятельствахъ нельзя знать, можеть быть, кто и правъ предъ судомъ Божіимъ и поспішное сужденіе можеть подлежать наказанію, какъ объ этомъ учить св. апостоль Павель (Кор. IV, 5). По крайней мѣрѣ, папа болѣе отдается на милосердіе Божіе, чёмъ полагается на разсужденіе императора: судъ Боч жій можеть быть совсемь иной, чемь судь императорскій. Въ свищенникахъ надобно следить и разыскивать не то, что они суть сами въ себъ, но что они говорять во имя Божіе; точно также и у нам'встниковъ апостола Петра нужно разсматривать не то, что они суть сами въ себъ (какъ люди гръшные), но къ чему они стремятся и что предпринимають для улучиненія церковной дисциплины и для спасенія вірующихъ: ихъ нельзя считать менбе значущими, чъмъ внижники и фаписеи на Мочсеовъ съдалищъ, которымъ Христосъ повелълъ повиноваться. Папа дорого ценить чистоту своихъ намереній: онъ готовъ бы и поруганіе теривть, какъ и теривли многіе изъ его предшественниковъ отъ Византіи въ непригодностяхъ разнаго сорта, но онъ считаетъ деломъ необходимости опровергнуть сдёланныя ему укоризны въ тёхъ видахъ, какь бы подчиненные его и слабъйшіе не почли всёхъ тёхъ нападеній неопровергнутыми; тімь съ большею різшитель-

ностію цапа должень устранить оскорбленія, причиненныя престолу святаго Цетра. На первый пункъ въ посланіи императорскомъ, что съ востока давно уже не дълали чести папамъ выражениемъ общения, каковою честию, какъ она выражается теперь, папа, по зам'вчанію посланія, должень бы быль подорожить, папа не безъ чувства самодовольства замвчаеть, что въ посланіи восточныхъ здісь допущена якобы ошибка. На самомъ двяв, заметимъ зувсь истати, то не была ошибка, потому что всё тё факты, на кон указываеть папа, не подходять къ подтверждению папскихъ мыслей. Восточные говорять, что съ востока не было пап' изъявленій сердечнаго уваженія, а папа высчитываеть факты формальнаго офиціальнаго обміна по бумажному ділопроизводству. Въ опровержение на то замъчание, что со времени VI вселенскаго собора восточно-римскіе императоры не посылали писемъ римскимъ папамъ, папа Николай указываетъ на посланіе Ирины и Константина къ пап'в Адріану и на письма отъ Византійскаго двора къ папамъ - Льву IV и Венедикту ИИ. Далве. Ежели бы это было и на самомъ двлв справедливо, то есть ежели бы и въ самомь дъль не было общенія между Константинопольскимъ дворомъ и папою, то это можеть служить, по словамь наны, къ порицанию не апостольскому престолу, а императорамъ того времени; въ этомъ содержится основание къ укоризнъ тъмь, кои столь долгое время не обращались за помощію къ апостольскому престолу противъ ересей, безпокоившихъ ихъ царство, а предлагаемую помощь отвергали, раздаятелей же оной помощи пубивали когда духомъ, а когда теломъ. Притомъ же очень многіе пизъ императоровъ того времени были еретики, еъ которыми римскій престоль немогь иміть никакого общенія; понытки же ихъ достигнуть сего общенія были отстраняемы каждый разъ съ рашительностію, Византійской церкви невъдомою; какъ же скоро императоры были православные и

готовы были защищать правую вёру и церковную дисциплину, тё обращались постоянно за помощію къ римской церкви, какъ и показываеть соборъ 787 года. При изысканіяхъ объ обстоятельстахъ сего собора можно усмотрёть посланіе Адріана, коимъ онъ осуждаеть высокомёріс, допущенное въ томъ, что мірянина возвели быстро на еписконскую каоедру. Здёсь онять мы вставимъ замётку отъ себя: осуждать то Адріань действительно осуждать; но вёдь результатовъ-то отъ сего недостигли никакихъ и пап'в этимъ хвалиться вовсе не подобало бы.

Второй пункть отвъта папскаго посвященъ разсужденю изъ-за слова: "повелъваемъ", употребленнаго императоромъ Михаиломъ въ письмъ къ папъ. "Прежніе императоры, -- замъчаеть пана, --- въ отношеніяхъ къ римскимъ панамъ никогда не употребляли выражение: «повельваемь», но съ дъгскою почтительностію «просили» папъ о томъ или другомъ, какъ это видно изъ писемъ императора Гонорія къ папъ Вонифацію, Валентивіана и Маркіана, Юстиніана къ Іоанну, Константина Погоната къ Домну, Ирины и Константина къ Адріану. Если же теперь способъ слововыраженія при Византійскомъ дворв изменился и вместо слова «просимъ». какое употребляли прежніе императоры, нвилось «повел'яваемъ», то въ этомъ можно усматривать новое подтверждение тому, какъ далеко теперишній императоръ уклонился отъ благочестія своихъ богобоязненныхъ предшественниковъ. Да и въ прежнихъ письмахъ сего же императора не было раньше следовъ начальственнаго повелительнаго тона; въ письмъ. посланномъ въ 860 году, нътъ ничего о повельнии, говорится же объ усердной просьбъ. Или императоры забыль содержание своего прежниго письма, или же раскаевается въ томъ, что прежде употреблялъ почтительную форму въ письмахъ". Къ этому же пункту папа присоединяетъ выраженіе своего неудовольствія на то, что Михаиль въ письмѣ

своемъ называеть датинскій языкь склюскимь и варварскимь. "Эта укоризна, — замъчаетъ напа, — падаетъ на самого Творна, отъ Котораго вев языки происходить. Латинскій языкъ есть одинь изъ техъ, кои исповедують, что Господь Інсусъ Христось въ славу Бога Отца; этоть языкъ, вместе съ еврейскимъ и греческимъ, быль употребленъ въ титлъ на креств и возвъщаетъ всъмъ народамъ объ Искупителъ; если же латинскій языкь служить орудіемь къ прославленію истиннаго Бога, то онъ не можеть быть называемъ варварскимъ. Если же императоръ называеть такъ этоть языкъ потому, что онъ его не понимаеть, то онъ вспомниль бы вакь смъшно именоваться императоромъ римлянъ, не понимая римскаго языка. Можеть быть, онъ называеть латинскій языкь варварскимъ потому, что при переводъ съ латинскаго на греческій обнаруживаются барбаризмы; такъ въ этомъ вина не латинскаго языка, но переводчиковъ, кои часто вовсе не потому, чтобы было нужно по смыслу и для смысла, а только изъ благозвучнаго расположения словъ пускають възходъ латинскій оригиналь. Въ самой же Византійской деркви латинскій языкъ при ніжоторыхъ случанхъ иміветь приложеніе, напримерь въ такъ называемые дни стояній (instationibus): свангеліе и посланія читають сначала на латинскомъ, а потомъ уже на греческомъ языкъ, и въ самомъ императорскомъ дворц'в многія латинскія выраженія въ употребленіи досель; все это, согласно мыслямъ императора, нужно вывести изъ употребленія. Ежели римляне варвары, то титло императора означаетъ повелителя варваровъ" д Здъсь же папа мимоходомъ замъчаетъ: "императоръ Михаилъ назвадъ городъ Римъ устаръвшимъ, а императоръ Опорій назваль его вічнымь городомъ". Съ большою подробностію и внимательностію пана приступаетъ къ разбирательству пункта о низложени патріарха Игнатія. Пана разсуждаеть, что сужденія объ Игнатіи, какъ произвесенныя въ промежутокъ времени между 858 - 9

годами, такъ и въ 861, не могуть быть признаны имъющими надлежащую силу и каноническую твердость и что восточные совершенно ложно утверждають, когда говорять, что, обращаясь къ напъ въ 860 году, никакимъ образомъ не имъли въ виду просить его объ утверждении тъхъ опредъленій и еще менве хотвли видъть въ папв собственно судію въ томъ дъль; противъ сего, по замъчанию папы, говорять факты. Ежели Игнатій еще въ 858 году быль осуждень, то зачёмъ его судили во второй разъ, вопреки изречению: Non judicabis bis in id ipsum-не производи дважды суда по одному и тому же делу. Зачемь? ежели не затемъ, что сами сознавали педостаточность перваго осужденія, что совъсть была неспокойна и что на него смотръли все еще не какъ на осужденнаго и низложеннаго законно! Ежели бы вы нехотьли того, чтобы надъ нимъ еще разъ произведенъ былъ судь, то и не позволили бы этому совершиться; однако же вы позволили во второй разъ представить его на судъ собора, какъ бы овъ еще не быль низложенъ законно; искали подвергнуть его осуждению въ присутстви нашихъ легатовъ, какъ судей, облеченныхъ высшимъ авторитетомъ. На соборъ 861 года императорскій дворь, очевидно, иміль въ виду новое осуждение, при чемъ папскимъ престоломъ собору предоставлено было только разследованіе, а окончательное сужденіе предоставлено было себ'в. Когда вы говорите: «Игнатій соборомъ и по соборному (synodice) отръшенъ, то, въроятно, только по высшему внушенію вы не прибавляете, что онъ отрѣшенъ «канонически». Собраніе нечестивыхъ, а не каноническое опредъление праведныхъ судей могло подвергнуть его осужденію, да еще съ побоями и гоненіями. Тъ, кои тогда собраны были на соборъ противъ достопочтеннаго Игнатія, были подъ подозр'вніємъ и съ изв'єстнаго времени сдълались его врагами, или были подъ отлучениемъ и низложены, или были его подчиненные и люди незнатнаго состо-

янія. Ни одинъ изъ таковыхъ неможетъ быть признанъ законнымь судією, даже неможеть выступать и обвинителемъ его. Что лица, состоящія въ подозрѣніи, и враги не могутъ быть судіями, это и здравый разумъ внушаеть, и многіе при мъры могутъ подтверждать. Ибо что можетъ быть болье благопріятнымъ и радостнымъ для врага, какъ когда тоть, которому онъ желаетъ вредить, двлается добычею для его нападеній? Поэтому и 6-мъ правиломъ Константинопольскаго собора (И всел.) постановлено, чтобы къ обвиненію на епископа не допускали людей безъ испытанія; не всякому быпозволяли, но и не всякому запрещали жаловаться на епископовъ. Сюда могутъ относиться и разсужденія собора Халкидонскаго о дёлё Аванасія, еписхоца Пергійскаго. Этотъ епископъ, поелику послѣ троекратнаго приглашенія на соборъ не явился, быль канонически осуждень своимъ патріархомъ Домномъ; но онъ по приглашении объявилъ, что тотъ, кто будеть судить его, есть его врагь; и воть святымъ соборомъ опредълено, чтобы обвиненія, предъявленныя противъ Афанасія, были переизследованы, и ежели онь обвинень не будегь, то чтобы быль возвращень къ своей деркви. Если же Аванасій, отръщенный своимъ патріархомъ, былъ представленъ новому суду на томъ основаніи, что онъ свид'втельствоваль о враждебномъ настроеніи къ нему своего судіи и въ случав, ежели преступленія не будуть доказаны, быль предназначень къ возстановленію; тімъ паче такъ должно быть поступлено въ разсужденіи Игнатія, который не патріархомъ своимъ низложенъ, но самъ есть патріархъ и никоимъ образомъ не можеть быть отнять отъ своей церкви по одному только опредълению враждебныхъ и состоящихъ въ подозржніи своихъ судей. Если же это совершилось, то онъ еще на большемъ основаніи, чёмъ Аванасій, должень быть снова возстановлень къ своей церкви. Здъсь можеть быть приведено свидътельство краснорвчиваго папы Геласія; прошу помнить, что мы слушаемъ рѣчь папы Николая, т папы Геласія, мужественнаго ратоборца противь еретиковъ; посмотримъ, что онъ говорить о византійцахъ и въ то время, какъ бы и обыкновенно больныхъ духомъ: и спрашиваю васъ, поворить онъ, трѣ можеть и долженъ быть обрѣтенъ желательный судъй Ужели у васъ самихъ, такъ что враги будутъ и свидѣтелями, и судіями! Но такому суду никакъ нельзи довѣрять человѣческихъ дѣлъ. Если же такому суду, прдѣ враги ивляются судіями пельзи довѣрять человѣческихъ дѣлъ. Сто кольми паче дѣлъ божескихъ церковныхъ"!

ахъ въ Воронежской Луховной Семинаріи было зам'й что ученики семинаріи низивго отгрленія мало были

npocozien,

### nctopia

### Новочеркасскаго Духовнаго Училища

#### Донской епархіи (\*).

Макъ видно изъ приведеннаго выше "расписанія", особенно большія требованія предъявлялись тогдашнимъ училищамъ по классическимъ языкамъ. Оно и естественно: эти языки считались въ то время главными предметами училищо наго образованія, по нимъ положено было большее число часовъ въ обоихъ отдъленіяхъ убзднаго училища, тогда какъ русскій языкъ въ высшемъ отдъленіи даже не преподавался; преподаваніе классическихъ языковъ поручено по уставу училищному начальству—смотрителю и инспектору. Но изъ двухъ классическихъ языковъ предпочтеніе оказывалось датинскому,

привительствомь, которое старалось прини

<sup>(\*)</sup> Продолженіе. См. "Д. Е. В. " за 1897 годъ, № 8—9.

намъ, скъжемъ отъ всей души нашей: слава Государю наше му! Многая лъта! Аминь.

a ris, non unnerhose apartuonatoren

-ини неи эмпинута опнад и амая от Свящ. С. Тизи и оснатогование, в даже

недовахующими правую обру, ян сувимитаки, ав та, ком отделиницев от едископовъ, пребламощихъ въ общени

соборома, устроноть спои собранія и пообще вей такіє, ив

он жинивыство Продолжение (\*), увиделяющим акий эн

ROARHCCTRY CAVARANTS ERRORDING Herps as apprent Herpy as "Императоръ Юстиніанъ въ своихъ законахъ предоставляетъ обвиняемому право устранять отъ суда врага-судію; да и съ природою согласно уклоняться отъ извращеній суда, возможныхъ въ подозрительномъ судъ, и уклоняться отъ судебныхъ определеній, составляемыхъ врагомъ. Поэтому-то и св. Аванасій уклонился отъ коварныхъ изысканій своихъ враговъ: поэтому и Іоаннъ Златоустъ не хотълъ отдать себя на судъ собора, составившагося противъ него. И псалмопъвецъ Давидъ, и высочайшій пророкъ Илія уб'єгали отъ ярости-одинъ Сауловой, другой Ахаавовой. Еще менъе могли отрушенные, отлученные или анаоематствованные отъ Игнатія произносить на него осужденіе. Это видно все изъ того же правила Константинопольскаго собора. После того, какъ изрекъ свое определение о жалобахъ на епископовъ по предметамъ нецерковнаго свойства, соборъ переходитъ кът жалобамъ, касающимся церковной области, и опредъляетъ, что здёсь должно быть обращаемо вниманіе на личность

что она свобологи от отявато оту

<sup>(\*)</sup> См. "Д. Е. В." за 1897 годъ, № 11.

приносящихъ жалобы на епископа: "еретики не могутъ быть жалобщиковъ на епископа въ дъпринимаемы въ смыслъ лахъ церковныхъ, равно какъ и давно отлученные или анаоематствованные, а даже и тв. кои лицемфрио притворяются исповедующими правую веру, ни схизматики, ни те, кои, отдълившись отъ епископовъ, пребывающихъ въ общении съ соборомъ, устрояють свои собранія и вообще всѣ такіе, на коихъ самихъ тяготъютъ прежнія обвиненія, отъ каковыхъ они еще не освободились. Теперь понятно, какому наказанію подлежать нарушители приведеннаго здёсь закона. Кого изъ принимавшихъ участіе въ томъ соборѣ нельзя было бы причислить къ еретикамъ и схизматикамъ? Григорій Сиракузскій не быль ли подвергнуть осуждению въ безчисленныхъ по Евлампій, Петръ и другой Петръ за количеству случаяхъ? свои извъстныя злодъянія не навлекли ли на себя низложенія и анавемы? Равно и многіе другіе, перечисленіе коихъ было бы продолжительно! Все это были люди, кои, вопреки вышеприведенному правилу, не устращились отверзти уста свои противъ своего достопочтеннаго отца; сами будучи связаны, захотвли его связать; сами будучи мертвыми и уже подвергшись разложенію, рішились убить человіка, всему міру изв'єстнаго съ лучшей стороны: рішились лишить его чести. Новое доказательство въ подтверждение своихъ сужденій папа приводить изъ исторіи сношеній съ Римомъ по дълу Несторія. Папа Целистинъ объявиль, что всв несправедливо низложенные и отлученные Несторіемъ свободны отъ низложенія и отлученія, такъ, какъ бы ихъ никто не отлучаль, тъмъ болъе объ Игнатіи, который подвергнуть отлученію не кімь нибудь высшимь его, а только тіми, кои отъ него же самого подвергнуты отлученію, должно быть сказано, что онъ никъмъ ни отлученъ, ни низложенъ, что онъ свободенъ отъ всякаго осужденія. Ясно ли теперь для тебя, императоръ, что тъ, кои сами низложены и низ

вергнуты, не могуть низлагать и извергать никого, тёмъ паче того, кто поставленъ начальникомъ надъ ними! Соборъ Ефесскій въ посланіи къ пап'в Целистину писаль о сопротивникахъ Кирилла и Мемнона, что между ними были епископы безъ церквей, иные за разныя преступленія отрѣшены ими отъ церкви; таковые именно теперь судіи Игнатія. Канонами установлено, что тъ, кои не имъютъ рекомендательныхъ грамоть общенія, не могуть быть принимаемы въ церковное общеніе; тъмъ менье они могуть быть допускаемы на степень судей, да еще судей надъ выше ихъ стоящими! Еще новая точка зрѣнія на разбираемый предметь: подчиненные, внизу стоящіе, не могуть производить суда надъ высшими начальствующими; это было бы противъ природы, противъ законовъ божескихъ и человвческихъ. Ежели отпы по плоти имвють право на почтеніе оть своихъ дітей, не тімь ли паче отцы духовные вправ'в на подобающее имъ почитаніе! Ежели же подчиненные, Игнатія презр'яли оказать подобающую ему почесть, крайней мъръ вострепетали бы они отъ страха учинять такое же преступленіе, какое учинили іуден противъ Христа, неизощряли бы своихъ языковъ, подобно змѣямъ, своего отца и учителя, не принимали бы меча въ уста свои, не дёлали бы зубовъ своихъ оружіемъ и стрелами и языковъ своихъ острымъ мечемъ, чтобы не было основаній прилагать къ нимъ изреченія премудраго Соломона (Притч. ХХХ, 10, 14, 17). Какъ меньшій не можетъ преподавать большему благословенія, точно такъ же не можеть таковой изрекать и проклятія на высшаго; какъ высшій благословляеть низшаго, такъ и проклинать можетъ только высшій низшаго: нъсть ученикъ надъ учителя своего (Мато. Х, 14). Кратко сказать: по ученію писанія и отцевъ, подчиненный и младшій не можеть судить начальствующаго и высшаго. Патріархъ Игнатій могь быть низложенъ не иначе, какъ только

по суду предъ римскимъ престоломъ. Не смотря на то, что нъкоторые патріархи и епископы тиранствомъ императоровъ или яростію еретиковь были назлагаемы, на самомъ дёлё ни одинъ изъ патріарховъ Византійскихъ, кого только церковь ни низлагала законно, не былъ лишаемъ своего достоинства безъ согласія на то римскаго папы; это видно изъ примъровъ не только съ замозванцемъ Максимомъ, но и съ Несторіемъ, Акакіемъ, Аноимомъ, Сергіемъ, Пирромъ, Павломъ, Петромъ, которые всв были низложены декретомъ римскаго Почему бы только въ дёлё Игнатія нужно было допустить забвение о св. Петръ и пренебрежение въ нему, какъ не потому, что теперь ръшились все дълать по своеволію и составили соборъ, который по жестокости похожъ Нѣчто подобное было у патріарха второй! на Ефесскій Александрійскаго, который въ сообществ'в со своими сопатріархами дійствоваль противь св. Флавіана; но відь здісь не патріархи дійствують, а подчиненные Игнатія. Можетъ быть, здёсь скажуть, что въ деле Игнатія не было надобности приглашать къ участію апостольскій престоль, потому что въ этомъ случав не было обвиненія въ ереси; на сіе папа находить нужнымъ зам'втить, что не говоря уже о несомнівнюмь праві римскаго престола рівшать судныя дівла о патріархахъ, о чемъ уже и было говорено и еще будетъ рвчь впереди, въ данномъ случав императоръ больше хогвлъ выместить свое личное оскорбленіе, чёмъ сколько обнаруживаетъ ревности объ отмщеніи за мнимое оскорбленіе Богу; между твмъ, какъ при надлежащемъ отношении къ двлу онъ долженъ бы быль гвмъ великодушнве относиться къ Игнатію и поступать съ нимъ законосообразнье. Здысь свытская власть съ превозвышеніемъ своихъ границъ вм'вшалась въ дъла суда духовнаго. Низложение Игнатія совершилось по императорскому произволу. Вы собрали соборъ противъ Игнатія и по мановенію вашей власти всв подданные явились

къ вашимъ услугамъ. По желанію свътскихъ людей, мы говоримъ это свободно; вы нивошли съ царскаго трона, чтобы взойти на тронъ епископскій и въ удовлетвореніе желанію его враговъ, не обращая вниманія на свое достоинство августа, а слъдуя примъру іудейскаго царя (Озіи царя; Парал. XXVI, 16), присвоили себъ мъсто служенія первосвященническаго, между тъмъ, какъ вашему величеству слъдовало бы довольствоваться тъмъ, что господствуете и управляете надъ предметами земными, а не принимать на себя того, что принадлежить исключительно служителямъ Господа".

Здёсь папа порицаеть присутствіе императора на соборъ, чъмъ онъ стъсняль свободу собора. "Императорамъ необычно присутствовать на соборахъ, кром в только твхъ случаевъ, когда происходили разсужденія о въръ, какъ предметь общемъ для всъхъ. Михаилъ же мало того, что присутствовалъ самъ, но еще привелъ съ собою безчисленное множество севтскихъ лицъ, какъ зрителей оскорбленія надъ ихъ епископомъ, публичныхъ трубачей и шутовъ, которые услаждаются уничижениемъ первосвященника Божія, совершенно несходно сь твмъ, какъ поступалъ великій Константинъ, который выражался, что онъ готовъ своею мантіею прикрывать того священника, который окажется виновнымъ въ постыдныхъ преступленіяхъ, чтобы только укрыть его отъ взоровъ толпы; но вы сдёлали хуже: изъ своего дворца вы доставили обвинителей, людей, которые все могуть себв позволить, употребили ложными свидътелями подозрительныхъ наемниковъ, волковъ, которые предъ пастыремъ только лицемърять, но которые готовы сдълаться для императора орудіемъ всякаго рода беззаконія. Число епископовъ, бывшихъ въ собраніи на собор'в противъ Игнатія нисколько не можеть служить къ оправданію ихъ беззаконнаго опредвленія. Множество епископовъ ничего не значить тамъ, гдъ совер шенно нътъ правды, страха Божія, върности канонамъ. Смъшно, имѣя въ виду только численность епископовъ, приравнивать тотъ соборъ Никейскому".

(До следующаго номера).

Kepan kongan minokara \*\*\* \*\*\* kanannar (BL AVAZ

### объявленія.

Вышелъ и разосланъ подписчикамъ томъ XXA (Наказный атаманъ—Неясыти) или 40-й полутомъ "ЭНЦИКЛОПЕДИЧЕСКАГО СЛОВАРЯ", издающагося Ф. А. Брокгаузомъ (въ Лейпцигѣ) и Н. А. Ефрономъ (въ С.-Петербургѣ)
подъ редакцією К. К. Арсеньева и заслуженнаго профессора
Ө. Ө. Петрушевскаго.

Болбе значительныя по объему оригинальныя статьи 40-го полутома "Энциклопедическаго Словаря"; Наказъ (Большой)— Н. В. Наказы (франц.)—проф. В. Герье. Налоги—проф. В. Яроцкій. Наносы) съ рис. въ текств.)—П. Отоцкій: Нансень—П. Ганзень. Наполеоновскія войны и Наполеонъ І—проф. Н. Киръевъ и О. Наполеонъ ІІІ—В. Водовозовъ. Направляющіе механизмы (съ рис. въ текств.)—проф. Н. Делоне. Напраженность труда— ІІ. Струве. Нарзань—д-ръ Д. Каменскій. Наркотическія средства—д-ръ Д. Каменскій. Наркотическія средства—д-ръ В. Демичь. Народная литература— А. Я. Народная медицина—д-ръ В. Демичь. Народная музыка—проф. Н. Соловьевъ. Народничество— С. Венгеровъ. Народное хозяйство— П. С. Народныя библіотеки и читальни— А. Г. К. Народныя чтенія. Наръжный (В. Т.)—В. П. Наръзы (артил. съ рис. въ текстъ)— А. Як. Наръчіе.—проф. С. Буличь. Насажденіе—проф. В. Добровлянскій. Населеніе—В. Покровскій Наслъдственность—проф. В. П. Насосы) съ табл. —В. Лермантовъ. Насѣкомыя (съ табл. и рис. въ текстъ)— Н. Книповичъ. Натрій (хим., съ рис. въ текстъ)—С. Колотовъ. Натрій) мед.)—А. Натурализація—М. Брунъ. Натурализмъ— А. Горнфельдъ. Натуральныя повинности—В. Ск. Научная медицина—д-ръ Г. М. Г. Находка—А. Я. и К. К. Національное собраніе (франц.)—Д. Каринскій. Національныя имущества во Франціи—проф. Л. Начальное народное образованіе—Г. Фальборкъ и В. Чарнолусскій. Нева (съ картой)—Д. Рихтеръ. Неволинъ—проф. М. Д. Неврастенія—прив.-доц. П. Розенбахъ. Невъсомыя—проф. Ф. П. Негативъ (съ рис. въ текстъ) — В. Ментелъевъ. Негры—проф. Д. Анучинъ. Незаконныя рожденія—В. Покровскій. Нейтралитеть—В. Грабарь. Неклюдовъ—В. С—ій. Некрасовъ (Ник. Алексъевъ.)—С. Венгеровъ. Немертины (съ рис. въ текстъ) — Н. Кн. Неперь (матем.) — В. Бабынинъ. Нервная система

у насъ есть возраженіе". Я сказаль: "пожалуйте на 30-е число января". Раскольники: "если дадите намъ волю сдѣ- дать возраженіе на заключеніе". Я сказаль: "мое заключение основано на доказательствахъ, которыя вы уже пыта- дась опровергать; нопытка ваша не достигла цѣли, ибо невозможно очернить бѣлое; поэтому повтореніе пройденнаго безполезно, однако пожалуйте, приходите".

осхиту вы Лиотов вы эде эзи изврести Картушинг. Ове вы

ora Pana a Masonia

осторадки и хумения (стеудать знавити продолжаютья.

Наколай замьчаеть, что и на второмъ Пакейском соборй предсъдательство было за Римомъ же; и екзь это Рима, а накто другой програмбать ин сретиновъ пернос осуждение;

#### THE LANGE OF THE PROPERTY OF T

## BANAZHOÙ USPKEHOTZ EOCTOMOÙ.

продолжение (\*).

Миператоръ Михаилъ, въ посланіи къ папѣ относительно присылки легатовъ, между прочимъ, писалъ, что они потому признавались нужными для разсужденій противъ иконоборцевъ, что и въ Римѣ, какъ слышно, иконоборцы тоже обнаруживались; строго говоря, въ нихъ, послахъ папскихъ, надобности не было; но что второй Никейскій соборъ и великій Менодій на востокѣ эту ересь совершенно одолѣли. Папа теперь объявляетъ первый изъ этихъ пунктовъ новою выдумкою. Въ Римѣ нисколько не препирались съ иконоборцами; еще меньше раздѣляли ихъ ученіе папы, постоянно исполняли въ этомъ отношеніи свой долгъ и никогда не до-

леф эти оскорбательной орган из своемь послачін; поэтому

<sup>(\*)</sup> Cm. "Д. E. B." за 1897 года, № 12 точена котолный он п

пускали оплошности. Истинная цёль, почему изъ Рима жедали пословъ, была не иная какан, какъ та, чтобы склонить ихъ къ участію въ несправедливомъ и жестокомъ ділніи и оное діяніе подкрібнить авторитетомъ апостольскаго престола, представителями коего они были. Объ иконахъ въ ихъ присутствіи было нісколько разсужденій, но въ обстановкъ, не вполнъ подобающей важности предмета; притомъ же заблуждение иконоборцевъ все еще на востокъ не утихло: безпорядки и хуленія какъ прежде были, такъ и теперь въ Византіи продолжаются. Относительно второго пункта папа Николай замъчаеть, что и на второмъ Никейскомъ соборъ предсъдательство было за Римомъ же; и въдь это Римъ, а никто другой прогремълъ на еретиковъ первое осужденіе; отъ Рима и Меоодій получиль оружіе противъ иконоборцевъ; туда же и онъ вмъстъ съ другими гонимыми обращался за укрытіемъ и помощію. Въ церкви ни одинъ соборъ не получалъ всеобщаго значенія безъ одобренія римскаго престола.

Конечно, замътимъ мы здъсь отъ себя, папа ляеть себя и свою церковь обычными въ Римъ самовосхваленіями. Дібло соборовъ ведено было сообща, и то что напа выставляетъ какъ первенствующую роль каоедры есть не иное что, какъ прикраса, присочиняемая внушеніями самолюбія. Досель папа спокойно и обстоятельно разбиралъ все еще первоначальное содержаніе посланія императорскаго; но 1) онъ почувствовалъ себя не довольно здоровымъ; 2) посланный отъ императора не имъетъ времени допока напа все разследуеть и изложить жидаться того, подробности и 3) нъкоторыя изъ оскорбленій, содержащихся въ императорскомъ посланіи, папа рѣшается предать презрънію съ философскимъ молчаніемъ. Да къ тому же ему и чтобы императоръ самъ измыслиль и написаль всв эти оскорбительныя рвчи въ своемъ посланіи; поэтому онъ и не ръшается приступать къ опровержению всего, такъ

какъ думаетъ, что написанное не отъ него произошло; ежели все это отъ него самого произошло, то папа находить о
нужнымъ замътить императору, что онъ очень мало знакомъ о
канонами и исторіею церкви и съ законами предшествовавшихъ императоровъ и имъетъ нужду въ обстоятельномъ
обучения.

Итакъ, папа, не имъя ни возможности, ни желанія преслъдовать обстоятельнымъ разборомъ дальнъйшее содержаніе посланія императорскаго, нам'вривается сделать только краткую выборку пунктовь, наиболе существенныхь, и на нихъ отвътить тоже кратко и только въ существенныхъ чертахъ. Въ этой выборк'в пунктовъ, наибол ве существенныхъ для начы, конечно, всего дороже пункть о привилетіяхъ Римской церкви, на которыя такъ смело посягаеть императорское посланіе. Ежели императоръ хочеть нападать на преимущества Римской церкви, то онъ долженъ опасаться, какъ бы Римская церковь не стала нападать на права его, императора; трудно императору противъ рожна прати; ежели онь не хочеть слушать голоса церкви, то онь будеть отлученъ отъ нея, якоже язычникъ и мытарь. Привилегіи Римской церкви основаны устами Христа св. Петру, заведены и наблюдаются въ самой церкви издревле, признаны вселенскими соборами, чествуются всемъ христіанствомъ постоянно и ни коимъ образомъ не могуть быть ни умалены, ни сокращены, ни измъчены. Основанія, положеннаго самимъ Богомъ, никакое человъческое учение не можетъ поколебать; что установлено Богомъ, то пребываеть твердо, непоколебимо; только тоть, кто согращаеть во всемь, рвшается противиться учреждению Вожию. В для в в в в да д

Эти привилегіи, мы повторнемь, суть вѣчно живущін и дѣйствующін; онѣ имѣють свой корень оть Бога, оть Него насаждены; ихъ можно касаться, но пельзя поколебать; ихъ можно нарушать, но нельзя ихъ уничтожить. Онъ существо-

вали еще до вашего царствованія; благодареніе Богу, онъ существують неотмъненными теперь и послъ вась онъ будутъ существовать; доколь будеть произноситься христіанское имя, онъ останутся неослабленными и не перестануть существовать. Преимущества сін даны св. церкви Христомъ, не соборами; соборы только сохраняють ихъ съ честію. Первый соборъ Никейскій зналъ такъ же, какъ и послѣдующіе, что Римская церковь въ лицъ Петра получила въ совершенствъ свои права и привилегіи и руководство всёхъ овець Христовыхъ, какъ это и выражаетъ папа Бонифацій. Ежели разследовать ихъ постановленія подробно, то окажется, что они нисколько не прибавляли Римской церкви возрастанія въ силъ, а только по образцу ся предоставили церкви Александрійской то, что ей въ особенности принадлежало. Неудобно было бы надолго и далеко уклоняться отъ взятаго предмета; но кратко здъсь замътить можно, что папа, въроятно, расчитывая на незнакомство императора Византійскаго съ церковною каноникою, пускаеть, какъ говорять, ему пыль въ глаза. На самомъ дълъ, ежели изслъдовать каноны церковные въ точности, то окажется, что Римская церковь напрасно такъ величается своими правами и привилегіями; никто ей ничего не давалъ, сама она все захватила; предъ нею иногда иные молчали, когда кого принуждали къ тому обстоятельства; но это еще не значить того, что вст и всегда предъ нею преклонялись" полития ин динописано ин дин

Но мы продолжимъ обозрѣніе самовосхваленій папскихъ: "Основателями Римской церкви были апостолы Петръ и Павелъ, два свѣтила на небѣ церковномъ, блескомъ отъ которыхъ и западъ содѣлался востокомъ; они въ Римѣ и учили, и умерли, а не послѣ уже ихъ смерти перенесены по повельнію свѣтскихъ владыкъ, какъ Андрей, Лука, Тимооей въ Константинополь, и тѣмъ доставили церкви Римской большія преимущества; здѣсь не то, что въ восточной имперіи, гдѣ

не на основании внутренней правоспособности, а большею частію по внішнему насилію, разныя церкви лишаются ихъ предстоятелей и защитниковъ и гдъ награбленнымъ и расхищеннымъ ихъ сокровищемъ обогащаютъ одинъ Константинополь. Какъ наследникъ правъ и обязанностей этого на Петръ основаннаго и обязаннаго заботою обо всъхъ церквахъ главенства, хотя лично и недостойный такого преимущества, тяжкое бремя коего онъ очень хорошо чувствуеть, напа обязанъ и вынужденъ заняться положеніемъ и Византійской деркви, и патріарха, отставленнаго вопреки всякимъ церковнымъ правиламъ; онъ долженъ вообще укръплять братію свою. По силъ такого полномочія и по силъ сихъ своихъ привилегій, папа р'єщиль: Фотія, который при жизни Игнатія вторгся въ овчарню Господню, вошедъ не дверми, но прелъзши инудъ, который пастыря изгналъ, а овецъ распудиль, считать отлученнымъ какъ отъ незаконно занятаго имъ мъста, такъ и отъ общенія съ христіанами.

На требованіе императора, чтобы папа отослаль въ Константинополь какъ архимандрита Өеогноста, посланнаго Игнатіемъ, такъ и другихъ монаховъ, убѣжавшихъ въ Римъ, пана отвъчаеть отказомъ: "это значило бы отдать ихъ въ жертву мстительности и обречь на поруганіе; это значило бы нарушить даже у язычниковъ уважаемое право гостепріимства и уб'вжища; это было бы подобно предательству Іудину. Вышеназванныя дица отнюдь не виновны въ оскорбленіи величества, какъ думаеть императоръ; ихъ розыскивають, чтобы предать ихъ на мщеніе и мученіе. Здісь извъстно, какъ въ Константипополъ преследують сторонниковъ Игнатія. Өеогностъ ничего зловреднаго по отношенію къ императору здёсь не говорилъ; ежели же за оскорбленіе величества признавать только то, что Өеогность сочувствуеть низложенію Фотія и держится Игнатія, то да будеть известно императору, что онь, Өеогность, и о томь, и

о другомъ, то есть о Фотіи и объ Игнатіи, говорить не иное что, какъ тоже, что изв'єстно во всей церкви, о чемъ сообщають безчисленные пришельцы въ Римъ изъ Александріи, Іерусалима, Константинополя и его окрестностей, съ горы Олимпа и другихъ частей земли; къ тому же все это изв'єстно и отъ императорскихъ пословъ, и самыхъ императорскихъ посланій. Римъ служить уб'єжищемъ для тысячей людей изо вс'єхъ странъ; это всемірный городъ, который объемлеть вс'є классы членовъ церкви, въ которомъ безчисленныя количества людей желають окончить свои дни въ спокойствіи. Поэтому-то глава церкви и им'єсть право призывать въ важныхъ случаяхъ клириковъ и монаховъ изо вс'єхъ частей христіанскаго міра въ Римъ".

На угрозы императора, конми тотъ устращалъ папу, что подступить къ Риму и захватить папу, Николай отвъчаеть, что угрозъ этихъ онъ и прежде не стращился, не страшится и теперь, что онъ уповаеть на помощъ Божію, противъ которой ничего не возмогуть земля и пепелъ, Который разрушаеть всё навёты враговъ, рука Котораго не закрыта; онъ не стращится предъ пустымъ хвастовствомъ, не трепещеть предъ силою; наибольшее, что можеть императоръ, это убить тёло; но вёдь сдёлать эго можеть и отравитель; противъ души императоръ не возможетъ ничего; лучше бы было, ежели бы императорь хвалился о Богь, искаль бы себ'в славы лучше въ правот'в и кротости, чемъ, указывая на свою преходящую силу, устрашать того, кто ничего на землъ не боится. Притомь же между Римомъ и Константинополемъ большое разстояніе и пространство между ними занято его врагами; лучше бы императору попытать свои силы надъ этими врагами, чёмъ надъ папою, который никакихъ оскорбленій ему не причиняеть, который ни Крита не отнималь, ни Сициліи не опустошаль, ни столь многихъ провинцій не занималь, ни предмѣстій Константинополя со столь многими церквами не пожигалъ. Императоръ не предпринимаеть мщенія надъ невърными, надъ врагами Христа, кои все оскорбительное учиняють; но онь угрожаеть христіанамъ, своимъ христіанскимъ сообщникамъ, угрожаеть пап' и приготовляеть для него различныя мученія; но въдь это значитъ подражать іудеямъ, которые Варавву освободили, а Христа распяли". Для того, чтобы привести все это діло къ надлежащей, безупречной и несомнительной развязкъ, папа, увъривъ императора въ томъ, что апостольскій престоль всегда поступаеть съ надлежащею кротостію, требуегь оть императора, чтобы все это дело было вновь пересмотрѣно, да и не иначе какъ-нибудь, а только въ Римѣ, вдали отъ пристрастныхъ партій. "Какъ Игнатій, такъ и Фотій должны лично прибыть въ Римъ, или изъясниться письменно, или прислать уполномоченныхъ". Въ оправдание сего своего требованія папа ссылается на прим'єръ своего предшественника Юлія, который приглашаль въ Римъ какъ Аванасія, такъ и гонителей его евсевіанъ. Тогда Аванасій приглашенію папы посл'ядоваль, а евсевіане, у которыхъ совъсть не была спокойна, отказались. Теперь можеть быть тоже самое. У кого нъть совъсти, тоть можеть отказаться. Только бы со стороны императора не подставляли преиятствій Игнатію къ путешествію въ Римъ, а напротивъ, оказали бы ему въ этомъ содъйствіе. Партіи Григорія Азбеста и Фотія могуть посылать уполномоченныхъ сколько хотять и какихъ хотять, но оть Игнатія должны быть посланы ни кто иные, какъ шесть митрополитовь, поименно названные и четыре персоны изъ монашества и бълаго духовенства, именно: три архимандрита и одинъ священникъ; ежели императоръ не пошлеть именно этихъ, то останется мъсто опять подозрѣнію, потому что только эти люди суть самые достовърные, отъ коихъ можно съ несомнънностію узнать Ежели пожелаеть, императоръ можеть и отъ себя истину.

послать некоторыхъ придворныхъ, но только богоболзненныхъ и не совершенно ве сведущихъ вы церковныхъ дёлахъ, чтобы при посредстве ихъ онъ могы убедиться вы безпристрасти и правдивости занятій, кои будуть происходить въ Римѣ\*.

(Продолжение следуеть).



### Хроника епархіальной жизни.

Ихъ Императорскихъ Величествъ, божественную литургію и положенный на сей день молебенъ въ кабедральномъ соборѣ совершалъ Высокопреосвященнѣйшій Абанасій, Архіепископъ Донскій и Новочеркасскій, вмѣстѣ съ Преосвященнѣйшимъ Іоанномъ, Епископомъ Аксайскимъ, при сослуженіи о. кабедральнаго протоіерея Г. Федорова, о. протоіерея Н. Кратирова, о. ключаря священника Т. Климентова ѝ священника В. Попоза. Въ совершеніи молебна приняли участіе 5 протоіереевъ и 17 іереевъ. Пѣлъ и войсковой хоръ, Проповъдь сказана была священникомъ Вас. Кожинымъ.

- 18 мая, въ недълю о слъпомъ, Преосвященнъйшій Іоаннъ совершалъ божественную литургію въ каоедральномъ соборъ, при участіи священниковъ: Т. Климентова и А. Тапинскаго. Діаконъ станицы Добринской рукоположенъ во священника къ церкви хутора Таловскаго.
- 21-го мая, по случаю храмового праздника въ градской Константино-Еленинской церкви, божественную литургію въ ней и молебенъ храмовымъ святымъ совершалъ Преосвященный Іоаннъ, при участіи священниковъ: С. Макарова, Ал. Александрова, І. Вуколова и Георгія Власова.

по пасхальному расчисленію на 1889 годъ. (Эту пасхальную таблицу можно видіть при "святцахъ"). При миссіонерскихъ собестдованіяхъ со странниками по вопросу о времени празднованія Пасхи нужно указывать имъ главнымъ образомъ на то, что соборъ Кареагенскій семьдесятъ четвертымъ правиломъ предоставилъ церкви, а не частнымъ лицамъ право опредълять день празднованія св. Пасхи.

Священникъ Н. Кутеповъ.

### императора ответски и вышта в в советово в портивим. в до достови в ответствения в ответствени

жалкой участи голителей пормен, накъсто: Перона, Люклетіана в Анастасія, равно н<u>акъ у Славе</u> заминационь перком: Константина, Өсөлөсія и Валентиніана. Онч., паца, любить

# ЗАПАДНОЙ ЦЕРКЕН ОТХ ВОСТОЧНОЙ.

продолжение (\*).

Для того, чтобы можно было разслёдовать все до точности, папа просить императора послать оригиналь его посланія, посланнаго въ 860 году, акты перваго низложенія Игнатія и подлинный экземплярь дёяній собора 861 года. Чтобы возбудить въ императорё надлежащее вниманіе къ предлагаемому проекту, папа изъясняется предъ императоромъ о своемъ безпристрастіи въ этомъ дёлё; онъ, папа, желаеть одного только мира, онъ ничего не ищеть, какъ только истины, правды и благочинія церковнаго; онъ вовсе не намёрень ни благопріятствовать Игнатію противъ правиль цер ковныхъ, ни нападать на Фотія; онъ надёется, что Богъ объ-

церкви и по самолюбно стремател въ недозноленному, виляе-

<sup>(\*)</sup> См. "Д. Е. В." за 1897 годъ, № 13.

янить все сокровенное и откроеть чистоту его нам'вреній. Панъ хочется коснуться сердца императорскаго и предостеречь его, что ім онъ не слідоваль совітамь злонамі ренныхь людей, не позволяль бы себ'в увлекаться гивомъ, но послушался бы этого панскаго отеческаго гласа; онъ, папа, готовъ съ своей стороны за правду и истину жизнію пожертвовать; заниматься же разборомъ этого дъла его побуждаеть не гордесть или ненависть, а чувство долга и строгая отвътственность сов'єсти. Въ дальнів шихъ наставленіяхъ напа сов'ьтуетъ императору размыслить о смертности, о въчности, о жалкой участи гонителей церкви, какъ-то: Нерона, Діоклетіана и Анастасія, равно какъ и о славѣ защигниковъ церкви: Константина, Өеодосія и Валентиніана. Онъ, папа, любитъ императора отечески и занять какт его спасеніемъ вічнымъ, такъ и благосостояніемъ временнымъ; въ этой заботъ объ императоръ папа предлагаетъ ему одушевиться подражаніемъ его благочестивымъ предшественникамъ въ ихъ почитаніи къ религін и ревности о ней и въ благочестіи по отношенію къ апостольскому престолу не ставить себя въ рядъ неблагодарныхъ и непокорныхъ сыновъ и не презирать того авторитета, презрѣніе коего есть презрѣніе Бога. Здёсь рёчь идеть о въ разсуждении котораго строжайшею обязанностію римскаго престола настоить не умодчать, а громко говорить; гдъ священникъ церкви не можетъ молчать, тамъ и члены ея не могутъ уклоняться отъ послушанія; ежели же эти, т. е. члены деркви вообще обязаны послушаніемъ священнику церкви, то темъ паче это можеть быть сказано о епископъ того престола, котораго за благочестіе издавна прославляеть вся церковь, который оть Бога уполномоченъ такими правачто противъ нихъ всякое человъческое превозношение безсильно. Теперь должны укротить свои похотливыя страсти тъ люди, кои имъютъ склонность посъявать безпокойство въ церкви и по самолюбію стремятся къ недозволенному; иначе

III IN APPROVED IN MARY PARTY IN THE

они мало того, что не воспользуются тімъ, къ чему стремятся, а еще, въ случаћ, ежели не исправятся, будутъ лишены вовсе христіанскаго общенія. Прежде чімъ закончить свою продолжительную и шумную филиппику противъ императора и Фотія, папа находить нужнымь нісколько распространиться объ отношеніяхъ между государствомъ и церковію: "Прошу васъ, не причиняйте вы церкви никакого вреда, такъ какъ и она не причиняетъ вреда вашему царству, а напротивъ, модигся въчному Божеству о его, то есть государства благоденствіи и непрестанно молить о вашемъ спасеніи, о вашемъ постоянномъ благопоспъществъ. Не присвояйте себъ того, что принадлежить ей; не усиливайтесь принимать на себя того, что ввърено ей одной; убъдитесь, что управляющіе предметами земными такъ же должны быть далеки отъ предметовъ священныхъ, какъ и ниодинъ клирикъ, воинствующій о Богь, не должень вмішиваться въ занятія мірскія. Мы не можемъ безучастно смотръть на то, какъ тъ, коимъ ввърено управление только человъческими, но не божественными предметами, осм'вливаются принимать такое положеніе, что являются судіями раздаятелей благодатныхъ даровъ и управителей въ духовныхъ д'влахъ. Ходатай Бога и челов'ьчеловькъ Христосъ Іисусъ положилъ различіе между правами и обязаностями сихъ объихъ сторонъ, указавъ каждой изъ нихъ обязанности для дъйствованія и спабдивъ каждую изъ нихъ свойственными преимуществами, такъ какъ Онъ хочеть, чтобы они при помощи спасительной силы смиренія на высоту, а не упадали бы стремглавъ въ устремлялись глубину посредствомъ человъческого надменія. Такимъ образомь, христіанскій императорь для достиженія вічной жизни имъетъ нужду въ первосвященникъ, а эти, то есть первосвященники съ своей стороны имбють нужду въ императорскихъ заботахъ для тъхъ сторонъ своей жизни, кои касаются временныхъ предметовъ, при чемъ и духовная дея-

остается удаленною отъ проникновенія въ нее тельность земныхъ предметовъ и ратующій о Богѣ не вмѣшивается въ предметы земные. Такимъ образомъ, сохраняется различіе объихъ сторонъ-духовной и свътской, самовозвышение, возникающее изъ соединенія обоего свойства достоинствъ, сввается и каждой сторонъ указывается соотвътственный кругь действованія. Отсюда сь полною очевидностію вытекаеть, что свётская власть не можеть ни связывать ни разръшать епископа". Въ подтверждение сего своего положения нана ссылается на примъры Константина Великаго, который смотрвлъ на еписковъ, какъ на боговъ, кои не могутъ быть судимы отъ людей, и на Өеодосія Младшаго, который, посылая комита Кандидіана на Ефесскій соборъ, внушаль ему, чтобы онъ не вмъшивался въ догматическія разсужденія, которыя принадлежать исключительно компетенціи епископ-

Изо всего этого слъдуетъ несомивино, что Игнатій никоимъ образомъ не могъ быть отставленъ однимъ декретомъ императорскимъ. То обстоятельство, что къ сему, то есть декрету, присоединено послъ и согласіе епископовъ, обнаружение только лести, а вовсе не законосообразное ръ-Игнатій еще прежде всякаго разбирательства теніе. быль изгнань изь своей церкви и послѣ при его осужденіи подпись императора стоить на верху, какъ показывають акты этого новаго разбойничьяго собора. Все это мы говоримъ предъ лицемъ Божіимъ. Съ прямодушіемъ искренно просимъ, увъщаваемъ и заклинаемъ мы ваше благочестіе, не откажите во вниманіи нашей просьб'в. Мы просимъ, чтобы вы лучше въ настоящей выслушали насъ, какъ просящихъ, жизни чъмъ въ противномъ случай предъ судомъ Божіимъ принуждены будете выслушивать насъ, какъ обвинителей. Не гнъвайтесь, что мы вась въ такой степени любимъ, внутреннъйшимъ желаніемъ одушевлены, дабы царство, коего вы достигли на земли, содблалось для васъ въчнымъ и вы, который теперь въ мірѣ царствуете, царствовали бы вмѣстѣ сь какимъ упованіемъ Но мы спрашиваемъ, со Христомъ. вы можете достигнуть благоволенія Божія, ежели вы здёсь не позаботитесь отвратить и удалить отъ Его перкви вредъ и тв опасности, какіе ей подготовлены. Да не будеть для вась то, что мы здёсь говоримъ для вашего Написано: лучше язвы отъ друга, чъмъ льстивыя спасенія! Всемогущій Богь Своею благодатію да отрѣчи оть врага. кроеть сердце вашего величества къ уразумбийо сказаннаго и своею да благорасположить тебя, возлюбленный силою сынъ, къ тому, чтобы ты охотно последоваль тому, что сказапо.

Въ заключение всего изрекается анавема тому, кто скроеть отъ императора какую нибудъ часть изъ написаннаго здъсь или измѣнитъ что нибудъ изъ содержанія его при переводъ. Здѣсь, чтобы намъ полнѣе и нагляднѣе представить себъ связь и послѣдовательность событій дальнѣйшихъ, намъ надобно остановиться на нѣкоторое время обозрѣніемъ соотношеній между властями церковными и присмотрѣться нѣсколько къ положенію дѣлъ въ Византійской имперіи политическихъ.

(Продолженіе следуеть).

попосато приходолию у палица С. Валоны, акто балу отслужил балу.

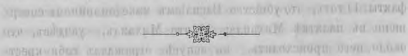
no. coera, no econsania socco vertexa mecua

### Актъ въ Верхне-Гнутовской церковно-приходской школъ.

З мая нынёшняго года, при посёщени нашей школы о. окружнымъ наблюдателемъ, было произведено испытаніе ученикамъ старшаго отдёленія, изъ числа коихъ четверо были признаны достойными полученія свиному, что Михаилъ не можетъ прійти, потому что у него гости, а Іустинъ потому, что самъ въ гостяхъ.

Вотъ какъ вожди раскола защищаютъ свою мнимую церковь! На исканіе же истинной церкви, могу сказать безъ преувеличенія, они отъ долговременнаго упражненія въ борьбъ противъ истины сдълались нравственно неспособными.

К. Картушинг.



#### OTHAZEHIE

## западной церкки отх косточной.

Продолженіе (\*).

Варда, столь деспотическій царедворець, досель представлявшійся намъ передовою личностью въ направленіи политическихъ и даже церковныхъ дьль, началь колебаться въ своемъ положеніи; его деспотизмъ непомърный и его соблазнительное во многихъ отношеніяхъ поведеніе возбудили противъ него значительное количество придворныхъ партій; самъ императоръ началъ тяготиться непомърною притязательностію Варды. Въ придворныхъ кругахъ созрѣло предпріятіе отдѣлаться отъ несноснаго деспота-царедворца. Исполнителемъ предпріятія, внушеннаго всеобщимъ негодованіемъ противъ Варды, явился начальникъ государственной и придворной конницы нъкто Василій, по происхожденію македонянинъ.

Committee wage of

<sup>(\*)</sup> Cm. "Д. Е. В." за 1897 годъ, № 14

Василій македонянинъ, въ согласіи съ нѣсколькими царедворцами, составилъ противъ Варды заговоръ. Есть мнѣніе, будто въ заговорѣ участвовалъ и самъ императоръ, хотя положительныхъ основаній утверждать это и не видно. Помимо всѣхъ прочихъ обстоятельствъ, соприкосновенныхъ къ сему дѣлу, особенно выдаются два факта, изъ коихъ можно выводить и то, и другое заключеніе, то есть былъ ли или не былъ Михаилъ участникомъ заговора противъ Варды. Эти факты: 1) тотъ, что убійство Василіемъ македоняниномъ совершено въ палаткѣ Михаила; 2) что Михаилъ, увидѣвъ, что около него происходитъ, въ испугѣ ограждалъ себя крестнымъ знаменіемъ (Theoph. Cont. V, 17, 237), Сигораl. Ар. Вагоп. Но, не вдаваясь много въ указанія свидѣтельствъ, неясныхъ и сомнительныхъ, мы изложимъ то, что говорятъ источники несомнѣные.

Василій македонянинъ, задумавшій уничтожить Варду. но и опасаясь волненій въ город'є, внушиль Михаилу предпринять походъ противъ сарадынъ, кои давно уже овладъли Критомъ. Къ участію въ экспедиціи привлечены были и Варда, и Михаилъ. Въ низовът Фракіи, въ мъстечкъ, называвшемся Кипи (Κοίπη), во время стоянки планъ заговора былъ приведенъ въ исполнение самимъ Василиемъ. Дальнайшия обстоятельства показали, что и весь этотъ походъ измышленъ быль для этой одной цёли. Какъ только убійство Варды быобъявленъ былъ оконченнымъ и ло учинено, то и походъ войскамъ повелено возвратиться домой. При возвращении въ Константинополь императоръ Михаилъ объявилъ во всеобщее свъдъніе, что Варда готовиль противъ него заговоръ, что заговоръ этотъ былъ открытъ вовремя Василіемъ македоняниномъ и теперь Михаилъ, въ благодарность Василію, ренъ возвести его въ царское достоинство и разделить съ нимъ власть. Василій македонянинъ былъ коронованъ императорскою короною. Но вскоръ же между Михаиломъ и Василіємъ возникли разногласія: Михаилъ не отличался особеннымъ усердіємъ къ занятію дѣлами управленія государственнаго, а Василій привыкъ къ занятіямъ; отъ этого между двумя правителями не могло установиться единомыслія. Скоро Василій и Михаилъ другъ друга возненавидѣли. Особенно чувствительнымъ для Василія оскорбленіемъ было рѣшеніе Михаила возвести въ соправители, равные Василію, какого-то Василіана льстеца, заслужившаго расположеніе у Михаила. Василій не могъ снести такого уничиженія для своего положенія, и участь Михаила была рѣшена. Составился новый заговоръ теперь уже противъ императора Михаила и Михаилъ былъ убитъ Василіємъ въ своей спальнѣ съ 23 на 24 сентября 867 года.

Теперь, послѣ приведенныхъ краткихъ замѣчаній о событіяхъ въ мірѣ политическомъ, намъ еще нужно сдѣлать отступленіе къ обстоятельному обозрѣнію одного вопроса изъ отношеній церковно-политическихъ, вопроса, имѣвшаго важное значеніе въ ходѣ дальнѣйшихъ обстоятельствъ, составившихъ собою начатую нами исторію раздѣленія церквей, во просъ о междуцерковномъ такъ сказать и междуполитическомъ положеніи Болгаріи.

Болгары начинають показываться въ исторіи въ концѣ V вѣка. О происхожденіи ихъ несомнѣнныхъ указаній нѣтъ, но предположенія есть различныя. Говорятъ, напримѣръ, что они не славянскаго, а татарскаго рода (Neand. 2, 167; Ант. 3). Одинъ изъ записныхъ изыскателей по части эенологіи, нѣкто Зетцъ, выражаетъ мнѣніе, что это были гунны, послѣ разныхъ передвиженій направившіеся къ Понту. Какъ бы то ни было только эти болгары (названіе встрѣчается у Византійскаго историка Өеофана) при греческомъ императорѣ Анастасіи (491 г.) произвели нападеніе на Иллирикъ и Фракію; при Юстиніанѣ они производятъ нападеніе на Мизію; при Иракліи болгары въ союзѣ съ персами нападаютъ на Константинополь. При Константинъ Погонатъ они овладъвають Варною и поселяются осёдло по Дунаю и овладёвають всею долиною между Дунаемъ и Гемомъ. При дальнейшихъ императорахъ восточныхъ борьба съ этимъ народомъ происходила съ перемъннымъ успъхомъ то для той, то для другой стороны. Императоръ Никифоръ даже и умерь оть ранъ, полученныхъ въ войнъ съ болгарами при вождъ ихъ Крумнъ. Въ IX въкъ болгары владъють уже мъстностію отъ Варны до Өессаліи и Фокиды; центральнымъ містомъ ихъ пребыванія является Ахрида, місто, ближайшее по сосідству къ родинъ Юстиніана. При нападеніяхъ на грековъ болгары иногда захватывали съ собою въ пленъ грековъ-христіанъ, а иногда и сами попадались въ плень и такимъ способомъ улучали возможность знакомиться съ христіанствомъ; но все это были случаи частные, единичные. При император'в Льв'в IV болгарскій князь Телерикь, отказавшись оть управленія болгарами, обратился въ христіанство и жилъ при двор'в императора; но это не имило нисколько вліянія на его сродниковъ, оставшихся на мъстахъ своего жительства; ближайшаго же преемника Льву IV имперагора Никифора болгаре убили, овладъли Адріанополемъ и многихъ христіанъ захватили въ плвиъ. Между плвиными въ это время былъ Мануилъ, епископъ Адріанопольскій, принявшій мученическую смерть. Нъсколько болье успъховъ имълъ трудившійся между болгарами монахъ Өеодоръ, по другому извъстію Константинъ Куфара или Кифара, тоже плененный болгарами. Этому Өеодору удалось заинтересовать ученіемъ христіанскимъ болгарскаго князя Богориса. Сестра этого Богориса воспитывалась въ Константинополъ въ христіанской въръ. Получивъ свъдъніе о томъ, что на Богориса произведено благопріятное впечатление въ пользу христіанъ, императрица Өеодора предложила обмень, чтобы болгары Куфару возвратили въ Константинополь, а сестру Богориса взяди къ себъ. Обмънъ состоялся. Сестра Богориса старалась склонить своего брата въ пользу христіанства; но туго поддавался языческій воинъ мягкимъ ученіямъ христіанства. Между тімь тяжкій голодь, постигшій болгарь, виушаль Богорису усердиве искать помощи отъ въры христіанской; молитвы начаты, помощь подана; это еще сильное подбиствовало на Богориса, какъ къ довершенію всего картина страшнаго суда, развернутая предъ Богорисомъ св. Меоодіемъ, довершила діло обращенія болгаръ (Никиф., Өеоф, Кедр., Бароній) (\*). Годъ обращенія болгаръ въ христіанство историческими письменными памятниками обозначается не одинаково: одни считають годомъ обращенія болгаръ 860, другіе время между 863-4, иные 864; иные 861; но вев эти разницы, какъ видно, вовсе не великой важности, чтобы изъ-за разследованія ихъ начинать сложныя изысканія. Не подлежащими ни сомнѣнію, ни пререканію фактами являются следующіе: Византійскій императоръ Михаилъ, пользунсь стесненнымъ положениемъ болгарскихъ областей, застигнутыхъ голодомъ, предпринялъ противъ болгаръ ноходъ при болгарскомъ князъ Богориск; болгаре, не имъя возможности противиться, изъявили покорность греческому императору; между другими знаками покорности императоръ Михаиль потребоваль, чтобы болгаре принимали христіан-

Ca. tarin on safes nonnymerosassi sucresses

<sup>(\*)</sup> Меводій, развернувшій предъ Богорисомъ картину страшнаго суда, быль ли одно и тоже лице сь извъстнымъ славянскимъ просвътителемъ братомъ Кирилла, документы на это яснаго отвъта не даютъ. Меводій—живописець и монахъ, Меводій—епископъ, Меводій въ Болгаріи, Меводій въ Панноніи. Иные писатели изощряются въ примиреніи сихъ разногласій: могло быть то, могло быть и другое. Меводій просвътитель былъ монахомъ и настоятелемъ монастыря; онъ могъ быть въ то время и не епископомъ еще, а могло быть и то, что живописецъ носилъ такое же имя и что два лица съ однимъ именемъ сошлись одновременно при одномъ и томъ же случаъ. Но главное въ томъ, что эти разногласія сущности дъла не разстроивають; что именно этотъ Меводій, есть одно и тоже лице, объ этомъ говорить житіе Меводія, составленное Климентомъ, епископомъ Болгарскимъ, ученикомъ Меводія. Ежели Кедринъ называетъ того Меводія Romaeus, такъ это было обычно у византійцевъ такъ называть всъхъ входящихъ въ составъ Византійской имперіи.

ство (на это есть указаніе у Генезія, писателя достов'врнаго). Богорись согласился, приняль крещеніе; самъ Михаиль быль его воспріемнымъ отцемъ и даже Богорись приняль въ христіанств имя Михаила; за княземъ посл'єдовали бояре и народь; н'вкоторые обнаружили было сопротивленіе и открыли возмущеніе, но были усмирены.

Нельзя оставить безъ вниманія того обстоятельства, что Богорисъ, по-христіански Михаилъ, въ знакъ расположенія императорскаго и какъ даръ при обращении въ христіанство, и какъ помощь отъ стёсненія изъ-за голода, получиль оть Михаила, императора Византійскаго, область Загору. Патріархъ Фотій вскор'в же посл'в крещенія Михаила (то есть болгарскаго Богориса) послалъ къ новообращенному князю, какъ своему духовному сыну, общирное наставительное посланіе, съ цілію научить и утвердить новообращенных въ православін. Вь посланін къ Михаилу Фотій пространно издагаеть догматическое и правственное учение христіанской въры, въ частности ученіе о Пресвятой Троиць, исторію и ученіе вселенскихъ соборовъ; излагаеть ніжоторыя дівнія нівкоторыхъ особенно выдававшихся церковныхъ двятелей во времена вселенскихъ соборовъ; сообщаеть понятіе о разныхъ джеученіяхь, возникавшихь въ церкви, и опроверженіе ихъ. Въ части посланія правоучительной наставляеть князя, что онъ долженъ заботиться о спасеніи не только своемъ, но и своего народа; долженъ оказывать покорность правиламъ, въ посланія начертаннымь; не ослаб'явать въ своей ревности, обнаруженной при началь обращенія; остерегаться ухищреній сатаны, противод виствующаго всякому благу; не увлекаться лжеученіями, какія могуть закрасться въ его страну; издагаетъ наставленіе о любви къ ближнему, какъ исполненію закона - о построеніи церквей, о благорасположеніи въ духовенству; поставлять добродетель и славу князя не во мно жествъ внъшнихъ завоеваній, но въ преуспъяніи нравственномъ. Въ отношени къ тъмъ, кои не хотятъ обращаться и производять возмущенія, Фотій сов'туеть Михаилу какъ можно больше запасаться терп'вніемъ и сипсходительностію, потому что строгость можеть послужить поводомъ еще къ большимъ возмущеніямъ. Вообще говори посланіе Фотія чрезвычайно общирно и съ чрезм'врною можно сказать предупредительностію и предусмотрительностію предлагаеть наставленія на всевозможные случаи во всевозможныхъ отношеніяхъ. Здёсь мы встрёчаемся съ явленіемъ, имеющимъ величайшее историческое значеніе, и между тімь не поддающимся разьясненію и уразум'внію. Не смотря на то, что изъ Константинополя положено было начало обращенія Болгаріи въ христіанство; не смотря на то, что Византійскій императоръ принималь такое близкое участіе вь обстоятельствахъ Болгаріи и ея князя; не смотря на то, что императоръ Византійскій подариль Михаилу болгарскому во владініе довольно обширную область Загору; не смотря, наконецъ, на то, что Фотій отнесся въ Болгарію со своимъ наставительнымъ посланіемъ, Михаилъ болгарскій обнаруживаетъ переміну въ направленіи своихъ отношеній къ Византіи: онъ обращается къ Лудовику немецкому въ Регенсбургъ и къ папе Николаю съ разными вопросами по дъламъ церковнымъ. Что за причина этому явленію? Къ сожальнію и, конечно, къ большому сожалвнію, въ письменныхъ документахъ разъясненія на это явленіе мы не встръчаемъ и должны оставаться при однихъ предположеніяхъ. Могло быть, 1) что посланіе Фотія, хотя оно и преисполнено ученостію, не понравилось Михаилу, потому что заключало въ себъ много такого, что не подъ силу было вмістить князю только еще новообращенному въ христіанство: тяжело было ему читать о разныхъ тонкостяхъ догматическаго въроученія, а равно и по части нравственной; не могъ онъ вместить того, какъ ему, князю, запасаться теривніємъ, когда вокругь него кишвли заговорщики, даже покушавшіеся на его жизнь. Могло быть 2) что благотворительныя отношенія Михаила Византійскаго чёмънибудь возбудили противъ себя подозрвние въ соображенияхъ Михаила болгарского на счетъ политической независимости. Могло быть 3) что изъ Византіи не довольно внимательно следили за религіозными потребностями новообращенныхъ болгаръ: мало было окрестить и послать посланіе, нужно было назначить руководителей, а въ этомъ былъ допущенъ недосмотръ. Но что всего въроятнъе 4) Михаилъ болгарскій узналь о смутныхъ отношеніяхъ, существующихъ въ Византійскомъ государствъ и церкви, объ отношеніяхъ между императоромъ Михаиломъ и между патріархами - Фотіемъ и Игнатіемъ, не быль въ состояніи разобрать, кто тамъ правъ, кто виновать и за лучшее почель вовсе оть нихъ отклониться. Могло быть 5) и то, что у Михаила болгарскаго были болве благопріятные виды на поддержку политическую оть западныхъ правителей, чёмъ отъ Михаила Византійскаго. Какъ бы то ни было, только чрезъ два - три года послъ своего обращенія Михаиль болгарскій снаряжаеть отъ себя посольство къ напъ Николаю и къ императору нъмецкому Лудовику въ Регенсбургь съ просьбою къ тому и другому чтобы къ нимъ въ Болгарію посланы были надлежащіе (idonei praedicatores christianae religionis) проповъдники, церковные сосуды и богослужебныя книги. Между потребностями, изложенными въ прошеніи къ папъ, было высказано желаніе указаній на то, что ему, Михаилу, ділать съ народомъ, еще не обратившимся, для того, чтобы склонить его къ принятію таинствъ въры и что самому ему, Михаилу, дълать, какъ болъе спасительное (quod se facere salubrius oportet).

Папа, пришедшій, конечно, въ неописанную радость отъ такого тяготвнія болгарскаго народа къ престолу апостола Петра, немедленно же назначиль въ Болгарію двухъ епископовъ—Павла и Формоза, съ ними послаль потребное

количество богословскихъ книгъ, церковныхъ сосудовъ и вивств со всёмъ этимъ свое посланіе къ Михаилу, гдв отвъчаетъ на вопросы и недоумёнія Михаила.

(До слѣдующаго номера).



### Библіотека Кирсановскаго благочинія Донской епархіи въ память въ Бозѣ почившаго ИМПЕ-РАТОРА АЛЕКСАНДРА III.

Дъятельность въ Бозъ почившаго Царя-Миротворца на пользу отечественной церкви, несомнънно, займетъ лучшія страницы въ исторіи ея. Съ этимъ именемъ связывается восноминаніе о многихъ мъропріятіяхъ, которыми вызванъ современный подъемъ религіознаго самосознанія православной Россіи, просвътительная дъятельность православнаго духовенства чрезъ церковно-школьное учительство, ослабленіе раскола и проч. Въ частности великій Монархъ вошелъ въ тяжелое матеріальное положеніе духовенства, обусловливающее его зависимость отъ прихожанъ и подрывающее его авторитетъ, и выразилъ свою волю постепенно обезпечить опредъленнымъ жалованьемъ изъ государственныхъ суммъ. Все это дълаетъ имя Императора Александра III для православнаго духовенства незабвеннымъ.

По такимъ соображеніямъ и подъ впечатлѣніемъ искренней, глубочайшей скорби, вызванной тяжкой вѣстью о преждевременной смерти Царя-Миротворца, явилась въ средѣ духовенства Кирсановскаго благочинія мысль увѣковѣчить память о Немъ какимъ-либо добрымъ учрежденіемъ.

Поэтому на благочинническомъ събздѣ духовенства 20

демъ усердно молить милосердаго Господа, чтобы Онъ, Творецъ и податель свъта, просвъщающій сущія во тьмъ, просвътилъ, вразумилъ, наставилъ и укръпилъ насъ къ воспріятію благого ученія и не оставляль насъ благодатію Духа Своего Святаго во все продолженіе нашихъ занятій.

Епархіальный наблюдатель церковныхъ школъ Донской епархіи *Николай Крупскій*.

и между отступовали, кои по принами, прощени предатог

ов идолоновленскую «Последация», спарада, пужно уавщерать постементь постеме

### -dosn один виродому изменение под одинения области.

## западной церкви от х восточной.

Продолжение (\*).

Посланіе къ Михаилу болгарскому отъ папы Николая во многомъ сходно съ посланіемъ Фотія. И папа Николай такъ же, какъ и Фотій, сущность христіанскаго закона поставляеть въ въръ и добрыхъ дълахъ; только папа Николай не вдается въ изложеніе трудныхъ пунктовъ догматическихъ, какъ предмета неудобопостижимаго для младенчествующаго въ въръ князя. Папа Николай говорить о святости крещенія, о почитаніи къ воспріемникамъ и къ священникамъ; о томъ, чтобы книги, добываемыя отъ сарацынъ, какъ зловредныя, предавали бы сожженію; чтобы отмънили языческіе обычаи, но чтобы язычниковъ къ въръ не принуждали: дъй-

<sup>(\*)</sup> См. "Д. Е. В." за 1897 годъ, № 15 смышношна прежиод

ствовали бы больше увъщаніями и вразумленіями, но не насиліемъ. Въ случав, ежели ози будуть упорствовать, то лучше прекратить съ ними сношенія, но насилія не употреблять, потому что не можеть быть истинно добраго чегонибудь тамъ, гдв натъ свободнаго благорасположения. Богь требуеть свободнаго послушанія, безъ принужденія и насилія; тв, кои упорствують въ противленіи, должны быть оставляемы на распоряжение суда Божія. Надобно различать, пишеть папа Николай, между теми, кои не принимали веры, и между отступниками, кои по принятіи крещенія предаются идолопоклонству. Последнихъ сначала нужно увещевать при посредствъ ихъ воспріемныхъ отцовъ, потомъ при участій церкви; при совершенномъ ихъ упорствів надо избівгать съ ними всякаго общенія и наказывать по опредѣленію начальства. На тоть вопрось князя, следуеть ли почитать гръхомъ то, что Михаилъ предалъ смерти многихъ изъ возмутителей вмъстъ съ ихъ соучастниками, папа отвъчаетъ изреченіями библейскаго текста, при чемъ поставляеть Михаилу на видъ то, что онъ и его дружина вмъстъ съ виновными казнили и невинныхъ; да и противъ дъйствительно виновныхъ, ежели уже Господь предаль ихъ во власть княонь, князь, могь бы поступить съ большею мягкостію и пощадою, предоставивъ имъ жизнь, чтобы они, радуясь о дарованіи жизни, могли обращаться къ Богу съ моленіями о прощеніи сего грѣха. Впрочемъ, его, князя, невѣдѣніе о и ревность о христіанской въръ могуть послужить основаніемъ къ извиненію его и, по принесеніи имъ надлежащаго покаянія, онъ можеть получить прощеніе. въ разсужденіи тёхъ, кои хотёли убить князя, будуть доставлены князю епископами, коихъ онъ, папа, посылаетъ къ болгарскому князю; только князь, слёдуя евангелію, не о томъ долженъ больше помышлять, какъ кого казнить, но чаще долженъ виновнымъ прощать.

Огносительно бъглецовь изь отечества. Кто убъгаетъ изъ отечества, но въ бъгствъ будетъ пойманъ, того нужно наказывать по существующимъ законамъ; впрочемъ, надо помнить, что многіе изъ святыхъ мужей, какъ Авраамъ, оставляли свое отечество и въ чужомъ отечествъ достигли высокой славы и ни одинъ изъ нихъ не былъ признаваемъ достойнымъ наказанія за одно только переселеніе. Свободный человъкъ, но не имъющій возможности оставить своего отечества, не можеть и называться свободнымъ; а ежели свободный по своей свобод'в оставляеть родину, то онъ не есть бъглецъ. Рабамъ, убъгающимъ оть своихъ господъ, надо оказывать снисхожденіе. Вь разсужденіи техъ, кто при походъ на враговъ предается бъгству или не повинуется приказанію выступить противъ враговъ, ежели милость не можеть вовсе занять місто правды, по крайней мірів должна быть смягчена строгость завона. Въ видахъ смягченія же дикости языческихъ нравовъ кротостію и тихостію христіанской любви, папа Николай имълъ въ виду ввести и усилить устройство такъ называемаго права убъжища въ церкви. Даже отцеубійцы и братоубійцы, кои по закону подлежать строгому наказанію, въ случав, ежели бы они прибъгали къ церкви, могли бы надъяться на болье мягкое къ нимъ отношеніе по распоряженію епископа или м'встнаго священиика и обложены соотвътственнымъ винъ покаяніем 1. Въ дальнъйшемъ изложении своего посланія папа предлагаеть наставленія новообращенному князю по разнымъ вопросамъ, касавшимся или быта языческого, отсель подлежащого преобразованію, или вопросовъ изь области правственной и практики церковной.

Излагать всё эти наставленія по ихъ многосложности мы не будемъ, остановимъ только вниманіе на некоторыхъ изъ нихъ, кои обнаруживають такое или иное соотношеніе къ быту церкви восточной. По вопросу объ употребленіи въ

пищу такъ называемыхъ нечистыхъ животныхъ, а равно и такихъ, кои лишены жизни безъ пролигія крови, церковь восточная и то, и другое запрещаетъ. Напа разсуждаетъ, что подобныя ветхозавѣтныя предписанія должны быть соблюдаемы не столько по буквѣ, сколько по духу,

По вопросу о бракѣ духовенства. Болгарскій князь спрашиваль: могуть ли они терпѣть у себя и почитать же натыхъ священниковъ или всѣхъ выслать. Папа отвѣчаетъ, что женатые священники достойны порицанія, но судить ихъ предоставляется не мірянамъ, а епископу. Они же, болгаре, должны подражать Богу, Когорый повелѣваетъ солнцу сіять надъ влыми и добрыми и Который посылаетъ дождь Свой на праведныхъ и неправедныхъ, Который и лживаго ученика Гуду не исключилъ изъ числа апостоловъ.

По вопросу о постахъ. Папа сходствуетъ во многомъ съ практикою церкви восточной, допускаетъ однако же ту замѣчательную особенность, что по пятницамъ разрѣшается мясоястіе, когда въ пятницу придется праздникъ Петра и Павла, апостола Андрея, Іоанна Крестителя и первомученика Стефана.

По вопросу объ учреждении патріаршества. Болгаре спращивали, могуть ли они имѣть у себя своего патріарха. На это папа отвѣчаеть, что по сему вопросу онъ не можеть произнести рѣшительнаго сужденія, пока его легаты не сообщать ему надлежащихь свѣдѣній о положеніи дѣль въ Болгаріи. Епископа имѣть они во всякомъ случаѣ могуть. Въ случаѣ, ежели настроено будеть много церквей, то одинь изъ епископовъ можеть быть возведень въ санъ ежели не патріарха, то архіепископа и къ этому будуть обращаться всѣ; но и этоть рукоположеніе должень получить оть папы, который возложить па него pallium; тогда уже этоть будеть посвящать ему преемниковъ. Но и послѣ того, какъ будеть учрежщать ему преемниковъ. Но и послѣ того, какъ будеть учреж-

денъ епископъ для управленія церковными дѣлами и для наученія, онъ въ трудныхъ случаяхъ долженъ обращаться за совътами къ апостольскому престолу (totius Ecclesiae more).

Послѣ того, какъ папскіе послы прибыли изъ Рима въ Болгарію, Михаилъ болгарскій первымъ дѣломъ изгналъ проповѣдниковъ alienigenos инородныхъ, въ числѣ ихъ и греческихъ, и все въ Болгаріи началъ устроять по указаніямъ папскихъ пословъ.

Всего різче, всего поразительніве для восточных в изо всёхъ этихъ неожиданностей было то, что въ Болгаріи оказался сумволь вёры съ прибавленіемь въ членё о Святомъ Дух'в tilioque: нововведеніе, внесенное латинянами. Въ 867 году послы папскіе сообщили пап'в о своихъ усп'яхахъ въ Болгаріи и папа еще назначиль туда двухъ епископовъ-Доминика и Гримоальда и съ ними множество священниковъ къ подкръпленію миссіонеровъ, прежде посланныхъ. Изъчисла священниковъ самъ Михаилъ уполномочивается избрать кого захочеть для посвящения во епископы, за каковымъ, то есть за посвящениемъ избранный имълъ обратиться въ Римъ. Заручившись столь благопріятными признаками благорасположенія къ Риму со стороны Болгаріи, папа Николай, желая обстановить все это начинание каноническими формальностими, составилъ и направилъ въ Константинополь 8 посланій въ разныя м'вста, куда находиль нужнымъ и полезнымъ по усмотрвнію обстоятельствъ. Одно посланіе было отправлено къ Византійскому императору Михаилу, другое къ патріарху Фотію, третье къ Вард' (о смерти коего папа еще не зналъ), четвертое къ патріарху Игнатію, пятое къ императриці: Өеодор'ь, шестое къ императриців Евдокіи, супругъ Михаила, седьмое въ сенаторамъ Константинопольскимъ и восьмое къ Константинопольскому клиру. Посланія вручены для передачи по принадлежности тремъ лицамъ въ

качествъ пословъ въ Константинополь: епископу Допату изъ

(До следующаго номера). за ями чен немогор проста в выправа в проставления простав

Волюрію, Миханя болгарскій перклик ділом вяналь проповідпілом віспіденов впородійхі, на числі нув и греческихь, и мее ть Болгарій пачаль устроять по указаніями

# Премія Августъйшаго имени Ея Величества Государыни Императрицы Александры Оеодоровны.

Исправляющій должность секретаря Ея Величества Государыни Императрицы Александры Ободоровны письмомъ отъ 5 ноября 1896 года увъдомилъ вицепредсвдателя комитета попечительства о домахъ трудолюбія и работныхъ домахъ гофмейстера Танвева о томъ: 1) что Ея Величество Государыня Императрица, удостоивая особеннаго Всемилостивъйшаго вниманія вопросы о благотворительности и видя въ развитіи спеціальной отечественной литературы по этому предмету способъ, могущій принести существенную пользу на поприщѣ дѣлъ человѣколюбія, З ноября соизволила признать за благо назначить изъ собственныхъ Ея Величества средствъ 20000 рублей на образование особаго неприкосновеннаго на въчныя времена фонда Августъйшаго Ея Императорскаго Величества имени съ темъ, чтобы изъ процентовъ съ этого капитала выдавались преміи имени Ея Величества за лучшія сочиненія по вопросамъ благотворительности; 2) что въ ознаменованіе Всемилостивъйшаго своего благоволенія къ попечительству о домахъ трудолюбія и работныхъ домахъ Ея Величеству Государынь Императриць благоугодно

#### OTHAZENIE

# западной церкки отх косточной.

Продолжение (\*).

сподоблиется, освящеются богоуголиния и просвыщею Довольно пространное посланіе къ императору Михаилу только съ немногими незначительными повторяетъ варіаціями тіже мысли и желанія, о коихъ папа и прежде писаль къ императору Михаилу, тъже претензіи быть судією Константинопольской церкви и тъже основанія къ своему авторитету, кои уже десятки разъ намъ приходилось слышать. Посланіе къ патріарху Фотію ничего особеннаго въ себъ не заключаетъ по сличению съ тъмъ, что мы слышали уже изъ прежнихъ писаній цаны Николая; разница развъ въ томъ, что въ прежнихъ посланіяхъ укоризны Фотію разсыпаны по разнымъ мъстамъ и притомъ поослаблены разными сторонними разсужденіями папы; здёсь же все совмѣщено и выражено за одинъ разъ, такъ что изъ укоризнъ Фотію составился цёлый списокъ; Фотій недружелюбно относился къ Игнатію еще прежде изгнанія Игнатія, оказаль пренебреженіе къ церковнымъ канонамъ тімь, что внезапно возшелъ на патріаршій престоль изъ мірского званія, получиль посвящение отъ осужденнаго епископа, занялъ престолъ канонически не освобожденный, для сего воспользовался содъйствіемъ свътской власти, продолжаетъ общеніе съ осужденными и анаоематствованными, нарушилъ свое торжественно данное объщание не предпринимать ничего неблагопріятнаго противъ Игнатія, на соборъ, составленномъ изъ низложенныхъ и отлученныхъ епископовъ, а отчасти и изъ но-

<sup>(\*)</sup> См. "Д. Е. В." за 1897 годъ, № 16.

вопоставленныхъ, вопреки правиламъ, произнесъ неправильное осужденіе на Игнатія, употреблялъ мѣры къ совращенію съ праваго пути по отношенію къ папскимъ посламъ —Родоальду и Захаріи и въ общеніи съ ними нарушилъ обязанности общенародности, низлагалъ епископовъ, удалявшихся отъ общенія съ нимъ, Фотіемъ, а на ихъ мѣста поставлялъ своихъ соучастниковъ въ преступленіи, допустилъ противозаконное преслѣдованіе противъ Игнатія и его вѣрныхъ сторонниковъ, допускалъ ложъ, высокомѣріе.

Составивъ этотъ доводьно протяжный списокъ Фотіевыхъ злоупотребленій, папа Николай призываетъ Фотія къ раскаянію, чтобы онъ, Фотій, не обольщался земнымъ блескомъ, чтобы изъ-за преходящаго и скоро исчезающаго услажденія онъ не подвергаль бы себя опасности лишиться въчныхъ благь и подпасть въчнымъ мукамъ въ адъ; предлагаеть ему всиомнить слова Спасителя: "что пользы человъку, ежели опъ пріобрътеть весь міръ и причинить вредъ своей душв "? Онъ, Фотій, знаменить по своимъ умственнымъ дарованіямъ и по своимъ познаніямъ; но вспомниль бы онъ и о томъ, что есть такіе мудрецы, кои мудры только на то, чтобы творить зло, творить же добро не разумвють, и что, по апостолу, разумъ кичить, любы же назидаеть, и что поэтому всякое знаніе предъ Богомъ ничтожно, ежели оно не оплодотворяется любовію. Этой любви у него, Фотія, ръшительно ивть нисколько, такъ какъ онь еще будучи міряниномъ не только не поддержать своимъ большимъ вліяніемъ своего тяжко угивтеннаго духовнаго отца Игнатія, но, сплотившись съ его врагами, вдался въ злоумышленія противъ него и съ того времени неослабно его преследуетъ, такъ что онъ повиненъ во встат такъ злыхъ приключенияхъ, кои постигли Игнатія. По причин'в ненависти къ своему брату, лучше же сказать къ своему отду, онъ есть убійда; онъ, какъ Ахавъ, похитилъ чужое имъніе, какъ Хамъ обидълъ и

обезчестиль своего отца; подобно іудеямь онь возсталь про тивь своего учителя, противь помазанника Господня: оскорбиль его и словами, и ділами. Но ежели даже и допустить, что во всіхть сихъ преступленіяхь онь, Фотій, незиновень, все же его возвышеніе на патріаршее достоинство противно церковнымь правиламь и должно быть отвергнуто навсегда.

Далће въ этомъ письмѣ опять приводятся уже читанныя нами свидѣтельства западныхъ авторитетовъ, воспреща
ющія быстрое возвышеніе изъ мірского званія на епископство. Послѣ свидѣтельствъ слѣдуютъ опять увѣщанія къ
фотію о томъ, чтобы онъ сложилъ съ себя патріаршее до
стоинство. Ежели Фотій послѣдуеть этому требованію папскому, то можетъ надѣяться на снисхожденіе; но ежели не
послушается и будетъ все еще занимать мѣсто священнослуженія, а Игнатію въ священнослуженіи препятство
вать, то онъ будетъ преданъ проклятію на всю жизнь и
развѣ только въ смертной опасности допущенъ будетъ къ
пріобщенію св. таинъ. Такая строгость, замѣчаетъ папа, необходима потому, что только такимъ путемъ можетъ быть
сохраненъ церковный порядокъ и для другихъ въ этомъ будетъ надлежащее предостереженіе.

Въ посланіи къ Вардѣ папа предлагаеть убѣжденія сему царедворцу, чтобы онъ перемѣнился въ своемъ образѣ мыслей и дѣйствій. Въ началѣ онъ, папа, ожидалъ отъ дарованій и ревности Варды большихъ благъ для церкви и государства, надѣялся, что будетъ оказана помощь угнѣтеннымъ, усмиреніе притѣснителямъ, возвышеніе церкви и многія благопріятныя извѣстія укрѣпляли его въ этихъ ожиданіяхъ его, но ожиданія его оказались обманутыми; изъ Византіи къ нему доходятъ слухи лишь о раздѣленіи на партіи, о спорахъ, возмущеніяхъ, заговорахъ, враждѣ и другихъ подобныхъ худого свойства явленіяхъ, такъ что папа думаетъ, что не приближаются ли уже послѣдніе дни міра, предвѣ-

щанные Христомъ и апостолами. Переходъ отъ общихъ сужденій къ частностямъ: папа начинаеть рібчь такъ же, какъ и во многихъ другихъ мъстахъ о дълъ Игнатія. Изображеніе неправды въ этомъ дълъ все тоже, что было писано и раньше во многихъ мъстахъ. Душа преемника апостола Петра сильнее всего возмущена темъ, что, по слухамъ, широко распространившимся, виновникомъ всёхъ этихъ золъ служить Варда. Какъ бы было хорошо, если бы Варда исправился въ своемъ направленіи и употребиль бы свою власть на устраненіе всёхъ золь. Исправленіе же свое Варда засвидівтельствуеть тымь, ежели приметь съ подобающимъ почетомъ теперешнихъ новыхъ пословъ отъ папы въ Константинополь: Доната, Льва и Марина; сего папа темъ съ большимъ правомъ желаетъ и ожидаеть, что миссіл сихъ пословъ есть широкая и правдивая; она имбеть своею задачею: 1) по изгнаніи прелюбод'вя возвратить церковь ея законному епископу: 2) ежели по его возстановленіи противъ него будутъ предъявлены жалобы и обвиненія, то таковыя были бы разсматриваемы каноническимъ порядкомъ, но 3) жалобы должны быть разсматриваемы не подчиненными ему, Игнатію, и лицами низшихъ классовъ, но высшими его и предсъдательствующими. Онъ, папа, съ своей стороны не имвотъ въ виду ничего, какъ только исполнение своего долга, возстановленіе церковнаго порядка, временное и вічное благо повелителя.

Въ посланіи къ патріарху Игнатію папа Николай утвшаеть его въ его скорбныхь обстоятельствахъ и извъщаеть его о томъ, что онъ съ своей стороны сдълаль и предпринимаеть сдълать для облегченія Игнатіева положенія. Въ утвшеніе Игнатію папа напоминаеть ему примъры праведниковъ, кои съяли слезами, а пожинали въ радости, о первомученикъ Стефанъ, особенно о великомъ Аванасіи, который, бывъ многократно изгоняемъ аріанами, всегда находилуспокоеніе на западѣ; этотъ западъ и теперь готовъ на помощь прибѣгающимъ къ нему. Этотъ западъ, то есть апостольскій престолъ, по силѣ авторитета, даровапнаго ему въ лицѣ апостола Петра, всегда признавалъ его, Игнатія, въ его законныхъ правахъ, никогда не соглашался на предоставленіе епископскаго престола узурпатору, съ глубокою скорбію принялъ извѣстіе о невѣрныхъ дѣйствіяхъ Родоальда и Захаріи, подвергь ихъ наказанію по всей строгости правилъ, отмѣнилъ сужденіе, составленное соборомъ при ихъ участіи, Фотія осудилъ, его же, Игнатія, призналъ законнымъ патріархомъ и за нимъ считаетъ патріаршій престолъ. Ежели онъ и низвергнутъ людьми, зато у Бога онъ не потерялъ: ему готова вѣчная, неувядаемая награда.

Въ посланіи къ императриці Өеодорі папа утінаеть ее, восхвалня ея добродътели. Въ утътение этой страдалицы пана приводить примъры Моусен и Самуила, которые постоянно заботились о спасеніи своего народа и однако же въ возданніе себ'в получали неблагодарность и оскорбленіе; примъръ самого Спасителя, Который слъпымъ даваль эръніе больнымъ здоровье, умершимъ жизнь и однако же теривлъ поношеніе, поруганія, даже смерть. Враги, даже противъ своей воли, всегда способствують спасенію любящихъ Бога; ежели ея гонители отняли у нея земное царство, то тъмъ самымъ они только продагають ей лучшій путь къ царству небесному. Поэтому императрицѣ остается только укрѣпляться о Господв, у Него искать для себя успокоенія и отнюдь не отделяться отъ общенія съ апостоломъ Петромъ и престоломъ римскимъ. Забота его, папы, въ настоящемъ случав о томъ, чтобы возвратить права Игнатію и возстановить его на престолъ; пана желаль бы, чтобы императрица помогла сему дёлу, сколько возможно, и поддержала бы его легатовъ.

Тѣже виды, что въ посланіи къ Өеодорѣ, папа намѣчаеть и въ посланіи къ царствовавшей императрицѣ Евдо-

кіи: "Ничто такъ не приличествуеть царскому величеству, какъ любовь къ справедливости; ничто не можеть быть при слабости женской благороднье, какъ мужественная крыпость духа; ничто не можеть быть мужественные и достохвальные, какъ когда женщина охраняеть смысль мужчины и въ дылахъ религіи и добродьтели превосходить ревность мужчины. Богъ не напрасно возвысиль ее до трона; она должна прійти на помощь церкви, поддержать ея служителей, утвишть скорбящихъ, поддержать угнетенныхъ, возвратить изгнанныхъ и заключенныхъ.

(До следующаго номера).

#### middelle, Hannes & monomore our Hogorek, Moponana Thoras Balanca & in Toring

### Свъдънія по сооруженію церквей и школъ въ районъ Сибирской желъзной дороги за 1894—1896 годы (\*).

Подготовительная при Комитет Сибирской жел взной дороги комиссія, на которую Высочайшею волею возложено
распоряженіе фондомъ имени Императора Александра III,
принимаетъ вс мъры къ тому, чтобы поступающія въ фондъ
деньги расходовались съ возможною осмотрительностью: для
возведенія храма обыкновенно избираются большіе, заселенные значительнымъ числомъ переселенцевъ поселки, притомъ
съ тъмъ разсчетомъ, чтобы къ приходу будущей церкви могли быть съ удобствомъ отнесены близъ лежащія селенія;
непремъннымъ условіемъ выбора поселка является ясно вы-

Thematys Rais; very Barryanmare controlents.

<sup>(\*)</sup> Окончаніе. См. "Д. Е. В." за 1897 г., № 16.

#### OTHAZEHIE

## западной церкки отх косточной.

Продолжение (\*).

Папа приводить въ примъръ императрицъ Есепрь, торая была избрана на освобождение своего народа, на нъкоторыхъ императрицъ, покорныхъ римскому престолу, и на письмо императрицы Галды Плакиды къ императору Өеодосію, энергически вступившейся за св. Флавіана. дражаніе подобнымъ прим'врамъ императрица можетъ пріобръсти истинную славу и неувядаемый вънецъ. Въ посланіи, адресованномъ сенаторамъ Константинопольскимъ, папа увъщеваетъ ихъ пребыть върными законному патріарху, казаться оть общенія съ Фотіемъ, пребывать твердыми дълъ справедливости и поддержать его легатовъ. Ихъ, наторовъ, долгъ не только оказать участіе и любовь низложенному неправильно, но и открыто предъ всвиъ міромъ и великими міра защищать всею силою даже до смерти дело правды и невинности. Въ тоже время они должны уклоняться отъ церковнаго общенія съ узурпаторомъ, который справедливымъ судомъ апостольскаго престола отръшенъ отъ его мъста и который согласнымъ опредъленіемъ западныхъ епископовъ за свои многоразличныя преступленія преданъ анаоемъ. Сенаторы Константинопольскіе, каждый по силь своей, должны содыйствовать тому, чтобы незаконный патріархъ быль изгнань, а законный возвращень и возстановленъ въ его правахъ. Въ посланіи къ клиру Константинопольскому и епископамъ, подведомымъ Константинополь-

<sup>(\*)</sup> См. "Д. Е. В." за 1897 годъ, № 17.

скому натріархату, напа подробно излагаеть все, что было постановлено и сдълано по дълу Игнатія и Фотія, особенно распространяется о нев'врности и наказаніи Родоальда и Захаріи, о постановленіи римскаго собора 863 года противъ Фотія, Григорія Азбеста и ихъ приверженцевъ. Онъ, папа, не смотря ни на какія угрозы, остается твердымъ въ своихъ опредъленіяхъ и всячески усиливается привести ихъ въ исполненіе. Поэтому папа и требуеть, чтобы епископы Константинопольскаго патріархата и все Константинопольское духовенство оказали повиновеніе, признавали бы патріархомъ только Игнатія, Фотія же отвергли бы и избъгали общенія съ нимъ подъ страхомъ наказанія. Отселів никто не можеть ссылаться на невъдъніе; отсель послушаніе опредъленію церковному должно быть непремённою обязанностію; отселё съ апостолами Божіими следуеть Богу повиноваться паче, нежели человъкамъ; отселъ каждый изъ нихъ долженъ дъйствовать на своемъ мъстъ и служении въ сторону Игнатія. Папа сильно жалуется на вм'вшательство мірянь въ д'вла церкви, отчего происходять только злоупотребленія и безпорядки, причиняющіе только разстройство. Особенно возстаетъ папа противъ возведенія мірянъ въ достоинство епископовъ, что противно 10 правилу Сардикійскаго собора: папа увъщеваетъ клиръ къ бодрствованію и ревности въ борьбъ. Здъсь же папа упоминаетъ объ обидномъ для него письмъ императора и о своемъ отвътъ на это письмо. Въ заключение изрекается анаоема на тъхъ, кто осмълится утаивать это посланіе или производить въ немъ интерполяцію, или извращать смыслъ его при переводъ.

Въ довершение своихъ мѣропріятій противъ порядковъ, слагавшихся въ патріархатѣ Константинопольскомъ, папа Николай издалъ энциклику ко всѣмъ патріархамъ, архіспископамъ, епископамъ и вообще вѣрующимъ. Вмѣстѣ съ энцикликою приложены были акты Римскаго собора 863 года

и выдержки изъ разныхъ документовъ, относившихся къ сложной исторіи дела объ Игнатіи и Фотіи. Въ энцикликъ своей папа Николай, между прочимъ, выражается, что онъ невърить заявленію императора Михаила о томъ, чтобы на возведение Фотія въ патріаршее достоинство могли дать свое согласіе патріархи: Александрійскій, Антіохійскій и Іерусалимскій и чтобы они могли даже терпъть этого прелюбодья въ церковномъ общении. Теперь папа поставляетъ въ извъстность патріарховъ о томъ, что о нихъ заявляетъ императоръ Михаилъ и возбуждаеть ихъ къ бодрствованію и предусмотрительности, равно какъ и ко приверженности къ аностольскому престолу, отъ котораго ихъ не отличили бы никакія убъжденія, ни угрозы, никакая ложь, ни обмань измышленій человіческихъ. Папа зараніве предвидить, какін усилія будуть предприняты въ Византій къ тому, чтобы склонить на сторону Фотія прочихъ восточныхъ патріарховъ и возбудить ихъ противъ ръшенія римскаго престола и поэтому обращеть ихъ внимание на то, чтобы они уразумвли справедливость определеній, изрекаемыхъ папою, равно какъ и то, что преимущества римскаго престола принадлежать ему издревле и что прежніе патріархи оныя преимущества признавали. "Ежели вы по данной вамъ свыше премудрости размыслите о древнихъ временахъ и припомните о предшественникахъ на вашихъ канедрахъ, то, безъ сомнънія, увидите, съ какимъ почитаніемъ они возвеличивали престолъ св. Иетра, съ какою любовію всегда принимали его опредъленія. Даже и изъ опредвленій вселенскихъ соборовъ, какъ вы знаете, только то было принимаемо и оставляемо въ силъ, что было одобрено престоломъ Петра и наоборотъ, что имъ отвергнуто, то остается отвергнутымъ и понынъ. Здесь же папа увещеваеть епископовъ, чтобы они поддержали тяжко страждущаго Игнатія, подкрвнили бы молитвою, утвшеніемъ и всякаго рода поддержкою и участіемъ и съ

надлежащею твердостію противостали бы все болье и болье укрыляющемуся и непомърно выступающему произволу мірянь въ церковныхъ дълахъ. Далье выставляются на видъ и порицаются тъже и тыми же словами, какъ мы слышали и прежде, нестроенія, какія, по мнынію папы, необходимо возуникають при возведеніи мірянъ на высшія степени церковныя.

(Продолженіе слідуеть).

саћ приглод жтупетельной тосом ороганили, на обсужание

## Третій всероссійскій миссіонерскій съвздъ въ г. Казани.

Съ 23 іюля на миссіонерскомъ събздѣ начались обсужденія частныхъ вопросовъ. Утромъ этого дня происходили засъданія двухъ частныхъ комиссій: въ составъ первой вошли преподаватели семинаріи, второй дівтели по устройству единовърія. Предсъдателемъ первой комиссіи быль избранъ священникъ Константинъ Кутеповъ, преподаватель Ставропольской Духовной Семинаріи, второй - о. архимандрить Мина (Шустовъ), съ товарищемъ предсъдателя священникомъ С. М. Марковымъ. Комиссія изъ преподавателей им'вла задачею выработать наилучшую и цёлесообразную постановку преподаванія въ духовныхъ семинаріяхъ исторіи и обличенія русскаго раскола старообрядства и русскаго сектантства. Единовърческая комиссія выясняла положеніе единовърія и его значение въ дёлё борьбы православной церкви съ расколомъ старообрядства. Такъ какъ вопросы, подлежавшие разсмотрво нію этихъ комиссій, отличались сложностію и разнообразіемъ, то работы комиссій затянулись на долгое время и потребовали нъсколькихъ частныхъ собраній, проводни дупово атпо

23 іюля, въ 6 часовъ вечера, состоялось второе общее зас'яданіе членовъ миссіонерскаго събзда подъ предс'ядатель объщана благодать Божія. Но, къ великому прискорбію и смущенію для себя, они никогда не имъли ихъ.

жиновжу п окразованов жиз в Е. Овсянникова.

The surround one was the best be-



## CARREST SERVICE FOR HIHELLAND OF SERVICE SERVICES

# западной церкин от х косточной.

Продолжение (\*).

До сихъ поръ, значительно продолжительное время, мы разсматривали, что и какъ предпринималъ папа по отношенію къ церковнымъ дѣламъ востока; теперь намъ слѣдуетъ перейти къ обозрѣнію того, какъ и чѣмъ сказываются распоряженія папскія на востокѣ. Разнообразныя и столь широко раскинутыя предпріятія папы къ тому, чтобы создать для себя и изъ себя небывалый дотолѣ авторитетъ на востокѣ, встрѣтили тамъ съ перваго же раза сильное противодѣйствіе. Прежде всего это противодѣйствіе высказалось тѣмъ, что когда папскіе послы направили путь свой изъ Болгаріи въ Константинополь, изъ Константинополя сдѣлано было распоряженіе —папскихъ пословъ въ границы Византійской имперіи не допускать. Когда папскіе послы достигли границы Византійской имперіи не допускать Когда папскіе послы достигли границы Византійской имперіи, то тамъ, на границѣ, императорскій чиновникъ отдалъ повелѣніе нанести раны по головамъ

<sup>(\*)</sup> См. "Д. Е. В." за 1897 годъ, № 18.

лошадей, на коихъ вхали послы, а имъ самимъ, то есть посламъ, сказали, что въ нихъ въ Константинополъ не нуждаются и дёлать имъ тамъ нечего. Панскіе послы, предположивъ, что такое отношение къ нимъ Константинопольскихъ полицейскихъ властей есть результатъ распоряженій Фотія, задались хлопотами о томъ, чтобы о прибытіи ихъ доведено было до свёдёнія императора. Хлопоты потребовали значительного времени. Пришлось ждать отвъта около 40 дней. Темъ временемъ патріархъ Фотій успель составить формулу исповъданія въры, гдв намічены были догматическіе пункты, коими западная церковь начала отличаться отъ восточной. Результатомъ для папскихъ пословъ отъ ихъ новопредпринятыхъ хлопоть было то, что имъ предложено было, ежели они желають видьть императора, то чтобы подписали составленную Фотіемъ формулу испов'яданія в'вры и притомъ, чтобы они представили отъ лица напы рекомендательное посланіе, которое было бы адресовано на имя Фотія, какъ "вселенскаго патріарха". Ударъ былъ невыносимъ и панскіе послы должны были возвратиться въ Римъ ни съ чъмъ. Освъдомившись о недавно открывшихся спошеніяхъ между болгарскимъ княземъ Михаиломъ и папою, Михаилъ Константинопольскій послаль сильно-укоризненное письмо къ князю болгарскому съ обличениемъ на его лицемърное колебаніе; письмо это болгарскій князь препроводиль къ папъ; но документъ этотъ, не смотря на его сголь высокое происхождение и назначение, оказывается настолько незначительнымъ въ сравнении съ другими современными ему документами, вызванными новымъ расположениемъ обстоятельствъ, что намъ приходится только упомянуть о немъ и начинать річь объ обстоятельствахъ, гораздо болве замічательныхъ. Патріархъ Фогій, не довольствуясь формулою исцовъданія въры, направленною противъ нововведеній западной церкви, издаль окружное посланіе къ прочимъ патріархамъ

церкви восточной съ приглашениемъ ихъ въ Константинополь на соборное совъщание, съ цълью окончательно разобраться и развяваться такъ или иначе въ отношенияхъ съ папою.

Фотій начинаеть свое посланіе чемъ-то въ роде жалобы на діавола, что онъ не довольствуется тімь зломь, какое посвяль въ человвческомъ родв отъ начала міра и именно безчисленными джеучителями и джеученіями, кои обольстили столь многихъ со времени воплощенія Христова. Планы его оказались тщетными, ереси умерли и забыты, всъ удары его направились въ обратную сторону и недостигли цвли и уже видна была надежда, что на будущее время не будутъ возникать нововводители и нечестивые учители, защитники ложныхъ ученій, давно осужденныхъ; церковь уже получила новую славу; многіе изъ иновърныхъ и, напримъръ, армяне приняли православное ученіе; дикій народъ болгаре обратились къ въръ; и воть вопреки всякому чаянію людей благомыслящихъ, виновникъ всякаго зла снова посвыеть плевелы, укрыпляеть новое нечестіе въ церкви и притомъ въ такомъ пунктъ, гдъ даны были самыя свътлыя надежды на распространение чистаго учения между новообращенными болгарами, такъ что прежняя радость должна обратиться въ печаль и слезы. "Нечестивые, презрѣнія достойные, люди появились изъ тьмы, то есть пришли съ запада, припесли въ Болгарію точно страшную бурю и землетрясеніе, точно дикіе звъри опустошили виноградъ Господень, отклоняють нъжное насаждение Божие оть правой въры и вводять презрънныя, противозаконныя нововведенія.

Далве следуеть перечисленіе нововведеній, насажденных въ Болгаріи миссіонерами, посланными туда папою:

1) Они ввели въ Болгарію пость по субботамь, противно канонамъ. А изв'єстно, что даже малое пренебреженіе преданія ведеть къ нарушенію догматовъ в'єры вообще. 2) Они

отдълили первую недълю поста четыредесятницы отъ прочаго времени постнаго и дозволяють въ это время употреблять молоко, сыръ и другія непотребства. Отсюда они пролагають путь къ дальнъйшихъ и болье широкимъ отступленіямь и удаляють народь отъ прямого царскаго пути. 3) Они пріучають народь оказывать презрвніе къ свищенникамь, живущимь въ законномъ бракъ; чрезъ это посъваются съмена манихейства (т. е. чрезъ ученіе объ уничиженіи и отверженіи брака), а между тымъ сами они преданы непотребству. 4) Тыхъ, кои муропомазаны священниками, не страшатся конфирмовать вторично, при чемъ выставляють себя епископами и муропомазаніе, преподанное священниками, считають не иміющимь никакого значенія и не приносящимъ никакой пользы; кто можеть понять подобное безразсудство, каковое дозволяють себъ эти суемудрые, когда они конфирмують уже муропо мазанныхъ, чрезъ что оказывають посмѣяніе сверхъестественнымъ, божественнымъ таинствамъ Христовымъ и обращають ихъ въ пустую игрушку? Они указывають на то, что совершать конфирмацію запов'ядано однимъ епископамъ; но откуда этотъ законъ? Какой апостолъ, какой св. отецъ, какой соборъ установиль его? Гдъ и когда такой соборъ былъ собранъ? Кто издалъ и утвердилъ опредвленія его. Ежели священнику не позволяется совершать конфирмацію, то не позволяется ему совершать и таинство крещенія, пи совершать евхаристію: священникъ низводится въ состояніе мірянъ. Кто созидаеть тіло и кровь Господа и чрезъ сіе преподаетъ освящение уже освященнымъ членамъ церкви, какъ онъ неможетъ освятить чрезъ помазаніе муромъ еще неосвященныхъ? Ежели священникъ совершаетъ крещеніе, то какъ онъ можетъ быть лишенъ заключительнаго совершенія, основы и печати очищенія, чрезъ него совершаемаго; онъ остался бы священникомъ только по имени. 5) Но оные нечестивцы отважились еще на большее преступленіе: высокосвященный, всёми вседенскими соборами утвержденный, сумволь вёры они повредили фальпивымъ прибавленіемъ и предначинають новое ученіе, что Духъ Святый исходить не отъ одного Отца, но и отъ Сына.

"Вст эти неслыханныя нечестія вмість со миогими другими, о коихъ писать неудобно, но о коихъ будетъ разсмотраніе на предполагаемомъ соборь, -пишеть Фотій, -выдающіе себя за епископовъ распространяють въ Болгаріи, Слухъ о семъ дошелъ до ушей моихъ; я глубоко потрясенъ въ своихъ внутренностяхъ, подобно отцу, который видитъ, что его дъти окружены и уязвляются и терзаются змъями и звітрьми; я, который употребиль на обращеніе сего народа столько заботъ и столько усилій, могу смотрѣть на это растлъніе не иначе, какъ только съ неутолимою скорбію. Чъмъ больше было радости о возрожденіи сего народа, тімь больте должно быть печали отъ этого несчастія. Я глубоко скорбълъ и все еще продолжаю скорбъть и я не дамъ сна очамъ моимъ, доколъ одураченные не будутъ возстановлены оть паденія и не будуть снова приведены подъ шатры Господни. Этихъ новыхъ споспъшниковъ отпаденію, этихъ слугъ антихриста, достойныхъ тысячекратной смерти, этихъ обманщиковъ и враговъ Божінхъ, мы осудили опредъленіемъ священнаго собора, и я всёмъ поставляю въ извёстность, что они уже по силѣ прежнихъ сунодальныхъ опредѣленій и по силъ апостольскихъ законовъ осуждены и торжественно исключены изъ христіанскаго общенія. Люди но природъ такъ устроены, что они удерживаются въ границахъ боле наглядными и настоящими наказаніями, чёмъ установленными раньше и къ усиленію дійствія отъ наказаній установленныхъ прежде, много способствуетъ единодущіе въ установленій наказаній настоящихъ.

Въ подтверждение своихъ обвинений на папу и въ доказательство того, что католики съ папою дъйствительно отступили отъ православія, Фотій указываеть на апостольскіл правила (\*), на постановленія Трульскаго собора (55) относительно поста въ субботу, на правила Гангрскаго собора (4) и Трульскаго (13) относительно брачнаго состоянія священства; относительно другихъ пунктовъ, какъ повтореніе муропомазанія, испов'єданіе объ исхожденіи Святаго Духа, выражается вообще и кратко, что нечестіе это превосходитъ всякую м'єру и что одно воспоминаніе объ ихъ отступленіяхъ даетъ право считать ихъ, папистовъ, достойными анаеемы.

Оповъщая обо всемъ вышеизложенномъ восточныхъ патріарховъ, Фотій старается расположить ихъ къ тому, чтобы они, въ силу древняго обычая, поддержали его по примъру ихъ предшественниковъ, ревновавшихъ о въръ, и по могли ему въ искоренении всъхъ тъхъ гнусныхъ ересей. Фотій просить восточных патріарховь послать надлежащихъ представителей, религіозныхъ, благочестивыхъ, опытныхъ и просвъщенныхъ изъ ихъ клира въ Константинополь на соборъ по поводу сего дъла. Такимъ способомъ церковь, какъ надъется Фотій, очистится отъ плевеловъ, народъ болгарскій снова возвратится къ правой въръ, чрезь что стадо Христово, къ которому недавно присоединились и дикари русскіе, значительно увеличится и возрастеть. Фотій предлагаеть вниманію восточных в патріарховъ, чтобы они снабдили уполномоченныхъ своихъ какъ можно большими правами, чтобы они были кαὶ λεγειν ίκανοι, και πράττειν ἀκολύτοι, то есть и въ учении искусны, и въ поведении безупречны, такъ какъ на соборъ предполагается разсматривать и другіе вопросы, именно по причинъ поступившаго къ нему, Фотію, соборнаго посланія изъ Италіи, которое преисполнено жалобами на тамошнаго римскаго епископа и въ которомъ со-

narpings Pancerii e onpectacer

<sup>(\*)</sup> По разнымъ изданіямъ N правиль оказывается различнымъ: по инымъ 64, по инымъ 65, а по инымъ 66.

держится просьба къ нему, Фотію, принять міры къ тому, чтобы Италійскіе христіане не были бы доведены до уничтоженія всябдствіе тяжкаго всякіе церковные законы переступающаго тиранства, надъ ними тяготфющаго. Впрочемъ, это не теперь только возникло, все это уже давно извъстно чрезъ убъжавшихъ оттолъ священниковъ и монаховъ. Василій, Зосима и Митрофанъ, равно какъ и многіе другіе, жаловались на это тяжкое иго и со слезами просили отмщенія столь тираннической церкви. Миого также поступаєть къ нему писемъ и еще отъ различныхъ лицъ оттолъ, писемъ, гдв содержатся горькія жалобы и даже трагическія поввствованія. Фотій, по желанію писавшихъ тв письма, снялъ съ нихъ копіи для апостольскихъ престоловъ востока и посылаеть вмёстё съ симь окружнымъ пригласительнымъ посланіемъ, дабы будущій святой вселенскій соборъ, какъ найдеть подобающимь по Божьимь и священнымъ канонамъ, составиль общее определение и святыя церкви Христовы достигли бы наслажденія глубокимъ миромъ.

Далъе въ этомъ же окружномъ посланіи Фотій предлагаеть восточнымъ патріархамъ на разсмотрѣніе и исполненіе свои сужденія относительно VII вселенскаго собора.
До сего времени титломъ вселенскихъ соборовъ пользовались
только 6; седьмой соборъ еще не былъ признанъ равночестнымъ съ тѣми 6-ю. Причиною того, что 7 соборъ еще не
былъ признанъ всѣми вселенскимъ, Фотій почитаетъ нашествія арабовъ, кои препятствовали взаимообщенію между
всѣми вѣрующими. Теперь Фотій предлагаетъ восточнымъ
патріархамъ возвести въ такой же авторитетъ и 7 соборъ,
такъ какъ на ономъ соборѣ имѣли своихъ уполномоченныхъ
патріархи: Антіохійскій, Александрійскій, Іерусалимскій и
патріархъ Римскій и опредѣленія ихъ, согласныя съ сужденіями св. Тарасія, были всеобще признаны. Ежели это
оставить безъ вниманія, то это поведетъ къ уничиженію

церкви и къ торжеству иконоборцевъ; они будутъ говорить, что ученіе ихъ осуждено не вселенскимъ соборомъ, а только сужденіемъ одного единичнаго престола Константинопольскаго. Итакъ, нужно, чтобы на будушее время и 7 соборъ считался на ряду со вселенскими, былъ бы также всеобще признаннымъ и почитаемымъ. Въ заключеніе посланія Фотій выражаетъ благожеланія благословенія патріархамъ и проситъ воспоминанія о себѣ въ ихъ молитвахъ. Дальнъйшее изложеніе соприкосновенныхъ обстоятельствъ становится на нъкоторое время непреодолимо-затруднительнымъ потому, что въ Константинополѣ около этого времени начали возникать придворныя смуты и измѣны, а еще болѣе потому, что писатели, сообщающіе свѣдѣнія о церковныхъ событіяхъ этого времени, и не ясны, и между собою противорѣчивы.

Все, что можно съ несомнънностію сказать въ этомъ мъсть о разсматриваемомъ нами времени, это 1) что Фотій собираль въ это время соборь изъ державшихъ его сторону духовныхъ; 2) что соборъ этотъ былъ очень многочисленный, такъ что подъ опредъленіями его было до 1000 подписей; были на немъ и представители восточныхъ патріарховъ, но представители эти послѣ оказались подложными; 3) на соборъ изречено было отлучение отъ церкви на папу. Обвиненія на папу состояли въ томъ, что онъ 1) дозволяль себъ различныя тиранскія м'вропріятія на запад'я; 2) оскорбленіе императорскаго достоинства въ письмахъ къ императору; 3) ворвался въ Болгарію и ввель туда лжеученія; 4) оказаль пренебрежение къ церковнымъ правиламъ и другія церковныя преступленія. Акты собора или не были писаны въ надлежащемъ порядкъ, или были къмъ-нибудь истреблены; только они не дошли до насъ. О происшествіяхъ всёхъ этихъ мы узнаемъ отъ писателей последующаго времени; а такъ какъ писатели тъ, говоримъ, во многомъ между собою не согласны, то и подробное изложение всего происходившаго съ надлежащею точностію оказывается невозможнымъ. Не теряясь въ изысканіи о свъдъніяхъ неудобонаходимыхъ, мы займемся указаніями наиболье сподручными.

опідовов эжилу по (Продолженіе следуеть).

признанными в повитаемыми. Вы заключение пославія Фотія

вы изтигомена детодрательность становопосность становител из

выражаеть благожелан<u>ія бладукторенія</u> патріпрхамь и просить воспоминанія о себь ва яхь молитьяхь. Дальп'янпее

скаго, Итакъ, нужно, чтоби на будумес

#### nctopia

## Новочеркасскаго Духовнаго Училища

#### Донской епархіп (\*).

Разсмотръвъ представленный ревизоромъ отчетъ, семинарское Правленіе, между прочимъ, предписало: "учителю высшаго отделенія по классу латинскаго языка (смотрителю училища) вмёнить въ обязанность уроки закона Вожія, какъ важнъйшіе и нужнъйшіе, читать ученикамъ съ надлежащимъ объясненіемъ, сообразнымъ съ ихъ понятіями, а по классу датинскаго языка какъ можно больше и тщательнъе заниматься переложеніемъ съ русскаго языка на оный изреченій всякаго рода". Учителямъ низшаго отделенія сделано строгое замѣчаніе за малое количество и невнимательное чтеніе письменныхъ работъ. Смотрителю предписано внимательнъе слёдить за исправнымъ хожденіемъ въ классъ учителей, которые въ послъобъденные часы ръдко являлись на уроки. Въ заключение Правление семинарии внущаетъ всъмъ учащимъ: "1) жить во взаимномъ согласіи и единодушіи, стремясь соединенными силами къ устроенію общаго блага учитакъ вакъ писатели тъ, гоноримъ, во мингомъ между собою

<sup>(\*)</sup> Продолженіе. См. "Д. Е. В." за 1897 годъ, № 17.

ея исполнилось: сынъ вынуль дальній жребій и быль от службы освобождень, но зато въ скоромъ времени заболълъ и спустя годъ умеръ; вследъ затемъ умеръ и отецъ его, оставивъ женъ четырехъ малольтнихъ дътей. Вотъ какъ наказываеть Господь тёхъ, кои не любять военной службы. Нынашней военной службы не бойтесь, это не прежиля тяжелая служба, которая страшна была для вашихъ отцовъ и дедовъ, когда служили целые десятки летъ и когда небитый солдать считался какимъ то чудомъ; теперь служба и легкая, и короткая. О грубомъ телесномъ наказаніи теперь и помину нътъ. Начальство военное обходится ласково, безъ брани и побоевъ; всегда вы будете и сыты, и достаточно одъты, чего же бояться?!...

Итакъ, безбоязненно каждый бери жребій, какой Богь тебъ укажетъ, и когда протянешь руку за нимъ, скажи: да будеть воля Твоя, Господи!

note gaporara envi spinie, obliganos oxoreo nyra en noce-

ей заболель слазами и чрем два года ослены. Находись Священникъ Іоаннъ Ивановъ. она усердно модилу Рос-



#### 25 леть ва военной службы, благополучно возвратился поwork in sector of the sector of the section of the sections with the section of t

# способана укланаются от военной службы. Ихв видимо ка-раета Госнодь: пос. (\*) эінэжлободП

Мэъ предшествовавшаго изложенія мы имёди указаніе о томъ, что патріархъ Фотій и императоръ Михаиль не досвоего сына, предъ тъмъ пременемъ, погда вужно было пати

emy ma cayatoy, ronopulat avante and noxoponart choore

ппп (\*) См. пД. Е. В." за 1897 годъ, № 19. о тране прежен симо

пустили напскихъ пословъ до Константинополя, возвратили ихъ во-свояси съ требованіемъ, что ежели западные желають быть въ Константинопол'в и вид'вть императора, то должны 1) подписать исповедание веры, содержавшее въ себъ, между прочимъ, указанія на уклоненія латинянъ отъ православія и 2) доставили бы къ Фотію оть папы рекомендательное о себъ письмо, гдъ онъ, Фотій, быль бы названь вселенскимъ натріархомъ. Кром'в этихъ меръ, предпринятыхъ въ Константинопол'в по отношенію къ пап'в, намъ сл'ядуетъ замътить еще здъсь, что императоръ Михаилъ Константинопольскій и Фотій писали отъ себя къ Михаилу болгарскому зам'вчанія о томъ, какъ нехорошо онъ поступаеть въ томъ, что, начавши дело церковнаго общенія съ Константинополемъ, теперь ни съ того, ни съ сего затвилъ общение съ Римомъ. Замъчанія эти Михаилъ болгарскій препроводиль къ пан'в. Это еще болве возбудило и раздражило пану. Не желая отступать въ начатой и уже раздутой борьбъ съ востокомъ, пана решается усилить себя поддержкою со стороны христіанскихъ областей запада Съ эгою целію папа Нико: лай издаль обширное посланіе къ Гинкмару, архіепископу Реймскому, и къ другимъ архіепископамъ и епископамъ въ имперіи Карла лысаго, съ приглашеніемъ принять д'ятельное участіе въ его борьб'в съ востокомъ. Главную принину ненависти и зависти императоровъ Михаила и Василія папа усматриваеть въ томъ, что святой престоль не признаеть наемника Фотія патріархомъ, а объявляеть его отлученнымъ; уже къ этой главной причинъ просоединяется другая, сторонняя: болгарскій князь оть него, Фотія, просиль учителей и священниковъ для полнъйшаго обращения своего народа, чежду тімь, какъ ті императоры, то есть Михаиль и Василій, подъ предлогомь христіанской религіи, желають подчинить Болгарію своей имперіи. Папа вкратць излагаеть исторію своихъ отношеній къ Византійской церкви изъ-за

Игнатія и Фотія, упоминаеть о техъ пунктахь, кои въ последнее время Фотій выставиль въ обличеніе запада, и приглашаеть западныхъ духовныхъ ученыхъ вступиться въ защищение всеобщихъ преданій. Въ этихъ видахъ дружнаго участія въ защищенію всеобщихъ преданій папа предлагаеть, чтобы западные митрополиты вмёстё съ подвёдомыми имъ епископами собрались бы на провинціальные соборы, составили бы опровержение на предъявленныя противъ нихъ нападенія и заключенія свои препроводили бы въ Римъ, чтобы папа, по разсмотрвній всего, могь бы представить надлежащій отвіть восточнымь. Папа радь бы быль пригласить франкскихъ епископовъ и въ Римъ, но тяжкія обстоятельства общественныя удерживають его отъ сего приглашенія; по вниманію къ этимъ тяжкимъ обстоятельствамъ политическимъ, папа проситъ техъ архіепископовъ и епископовъ, каждаго на своемъ его мъстъ, сдълать то, что они могли бы сдёлать въ Рим' въ присутстви папы; пусть тв духовныя власти дадуть знать врагамъ латинскаго имени, что они во всемъ согласуются съ престоломъ св. Петра, что всв подвергшіеся нападенію объявляють себя согласными и единодушными и готовы побъдоносно противодъйствовать нападенію враговъ. Что для папы казалось особенно обиднымъ, это дерзновенное покушение Фотія критиковать церковныя преданія запада; досель никто еще не отваживался на такое смёлое предпріятіе; "западная римская церковь сама предписывала и разсылала наставленія относительно церковныхъ преданій; она никогда не считала себя обязанною следовать ученію или авторитету другихъ церквей и твить менве авторитету церкви Константинопольской, столь недавно основанной; скорве она въ правъ считать себя матерію или учительницею для сей последней. Этого никогда не было слышно и это не можеть быть терпимо, чтобы письма и послы апостольского престола были презираемы п

возвращаемы обратно; это можеть вести къ уничижению всей деркви, ежели принять во вниманіе, сколько народа обращено римскою церковію къ въръ, сколь многіе возвращены отъ заблужденій, во сколькихъ случаяхъ быль возстановляемъ ею миръ и порядокъ; ежели допустить все это, то папамъ лучше бы было препровождать спокойную и безмятежную жизнь, чемъ нести такое множество трудовъ и обрекать себя на самопожертвование. Не было примеровъ и тому, чтобы отъ легатовъ этого престола требовали подписи подъ исповъданіемъ въры. Римская церковь можеть этого требовать по силъ своего главенства, но отъ нея никто не можетъ требовать такихъ подписей: высшее можетъ требовать отчета отъ своихъ подчиненныхъ, но отнюдь не подчиненное отъ высшаго. Относительно рекомендательнаго письма: то правда, что требовать такихъ писемъ установлено древнимъ обычаемъ церкви; но въдь это заведено между церквами, стоящими между собою въ надлежащихъ отношеніяхъ; Фотій же почитается отлученнымъ римскою церковію какъ тать, ворвавшійся въ церковь насильственно, и какъ прелюбодъй. Римская церковь не можеть пребывать съ такимъ въ общеніи". Восточно-римскій дворъ отослаль панское посольство потому, что не желаль, чтобы его обличали въ несправедливости и убъждали къ исправленію; онъ боялся, какъ бы при посредствъ римскихъ легатовъ не распространилось по востоку папское суждение относительно Фотіева дъла съ Игнатіемъ, какъ бы самъ императоръ не оказался подлежащимъ обличению за потворство неправдъ, какъ бы онъ не оказался подлежащимъ церковному отлучению зато, что худыя дёла свои онъ захотёль прикрыть и утаить. Этотъ императоръ сначала обращался къ римскому престолу съ тономъ почтительнымъ, пока надвялся, что римскій престоль приметь его сторону утвержденіемъ всего, что тогда произошло; но какъ скоро увиделъ, что напа ему неблагопріятствуетъ, то и перемънилъ тонъ отношеній. Теперъ папа опасается, какъ бы обвиненія, предъявленныя Фотіємъ противъ западной церкви, не нашли себъ доступа къ сердцамъ неопытныхъ и не подъйствовали бы на нихъ гибельно; онъ же, Фотій, хвалится, что всѣ восточные патріархи на его сторонъ, а поэтому папа еще и еще проситъ митрополитовъ принять это дъло какъ можно ближе къ сердцу. Дъйствуя такимъ возбудительнымъ способомъ на властей духовныхъ, папа въ тоже время отправилъ посланіе и къ королю Карлу лысому, гдѣ проситъ его оказать возможное вспомоществованіе собраніямъ епископовъ, кои будуть устрояться вслъдствіе вышеприведеннаго папскаго распоряженія.

По зову папы, на ученыя розысканія въ видахъ опнозиціи восточнымъ въ разныхъ містахъ составились цівлыя фаланги ученыхъ, имена коихъ составили себъ извъстность во многихъ отношеніяхъ, только не на томъ полъ, какое было предызбрано при начатіи ученыхъ изысканій. Около этого времени и около этого поприща группируются имена: Пасхазія Ратберта, Ратрамна, Робана Мавра, Сервато Люпа, Прудентія Тройескаго (Troyes), Ремигія, Іоанна Скотта Еригены и Теодульфа Орлеанскаго. Что же было результатомъ такой безпокойной, такой одушевленной огитация? Увы, результаты оказались довольно жалкіе, вовсе не соотв'єтственные тому велервчію и тому задору папскому, съ какими нана одушевился въ поискахъ за сими результатами; оказалось, что оппонировать обличению Фотіеву по пунктамъ западныхъ отступленій было крайне опасно; на большей части пунктовъ западные оказались безсильными, въ нъкоторыхъ должны были признать себя отступившими; последнее, что могло быть хотя сколько-нибудь успокоительнымъ, это открытіе въ нъкоторыхъ мъстахъ подтверждения на то, что обычан, обличаемые Фотіемъ, имъли для себя нъкоторое оправданіе въ практикъ жизненной: были терпимы тамъ или тамъ; но чтобы

практика римской церкви была вездё и всегда господствующею, по сравнении съ обычании восточными, этого доказать не смогли, потому что доказать было нечемъ. Такъ какъ между пунктами полемики, объявленными Фотіемъ, не всё были особенно великой важности, то и мы не станемъ входить въподробное разсмотрёніе полемики по всёмъ тёмъ пунктамъ, ограничимся лишь пунктами наиболёе важными: пунктомъ объ исхожденіи Святаго Духа и пунктомъ о главенстве римской церкви.

Было ли поручено особымъ распоряжениемъ или подъ влінніемъ другихъ какихъ причинъ, только разработкою вопроса о главенствъ папы съ особеннымъ вниманіемъ занимались Ратрамиъ и Еней, епископъ Парижскій. Ратрамиъ доказываеть главенство папы известнымь текстомь изв евангелія: "ты еси Петръ" и такъ далве, выдержками изъ церковнаго историка Сократа (11, 18, 13), аріанским в соборомъ Антіохійскимъ, правиломъ Сардикійскаго собора объ аппеляціяхъ въ Римь, изреченіями папы Льва Великаго, письмами и эдиктами императоровъ и, приведни массу выраженій частныхь, все это обобщаеть въ одномъ следующемь положении. "Всв восточныя церкви вмвств съ западными всегда почитали председателя римскаго общества Romanae civitatis, какъ главу епископовъ, къ его сужденіямъ имѣли свое обращение и въ предметахъ сомнительныхъ держались того, что онъ опредъляль и его опредъленіямъ повиновались. Всѣ тѣ соборы, опредѣленія коихъ утверждены папою, им'вли обязательную силу; твже, кеи были осуждены имъ, всегда считались за ничто и не имъли никакого авторитета. Но ежели бы кто сталь утверждать, -- разсуждаеть, между прочимъ, Ратрамнъ, - что первенствующій авторитетъ принадлежить патріарху Константинопольскому, таковому да будеть извъстно, что таковыхъ правъ Константинопольскому патріарху ни древность не предоставляла, никакія опредъленія старшихъ и не подтверждають сего никакія соображенія о правахъ церковныхъ и человъческихъ". Но напрасно, заметимъ мы здесь отъ себя, древній апологеть папства предостерегаеть своихъ воображаемыхъ оппонентовъ въ томъ, что у нихъ не достанетъ аргументовъ къ подтвержденію авторитета патріарховъ Константинопольскихъ. Не о томъ была ръчь, чтобы вовсе отнимать у паны его авторитеть и переносить его на востокъ: ръчь была о начальственномъ главенствъ папы; сего-то начальственнаго главенства нельзя никакъ доказать свидътельствами историческими, хотя бы для сего подняты были всё библіотеки запада какъ древнъйшія, такъ и новъйшія. Папамъ оказывали почеть — это правда, но всегда подъ условіемъ, ежели онъ, папа, согласенъ съ канонами церкви; какъ же скоро папа оказывалъ самочивіе и превозношеніе надъ канонами, то и въ почетъ ему отказывали безъ всякихъ церемоній. Еней, епископъ Парижскій, усиливается приводить доказательства изъ исторіи Халкидонскаго собора, изъ писемъ: Льва Великаго, Геласія, Григорія Великаго и особенно напрягается въ изложеніи препирательствъ между папою Григоріемъ Великимъ и патріархомъ Іоанномъ постникомъ о титлѣ патріарховъ вселепскихъ. Странно, какъ это было не видъть, что самое существованіе подобныхъ препирательствъ уже показываетъ то, что авторитетъ римскаго епископа не былъ пунктомъ, подлежащимъ пререканію. Еще одна замътка изысканій объ авторитеть папы: замьчательно въ этихъ усиденныхъ изысканіяхъ то, что съ необычайною тщательностію повыбраны тъ мъста, кои идуть въ руку теоріи папства, но съ такою же или еще съ большею тщательностію обойдено и все, что этой теоріи неблагопріятно; а такихъ вездѣ мъсть, даже на ряду съ указаніями на источники, благо-пріятные Риму, можно бы привести отнюдь не меньшее количество, ежели стать заниматься этимъ дёломъ съ мыслями не предзанятыми. topou accomo gla una manda se se se se se por per a representa un propositione que

стились тремя перстами, быль крещень священникомъ, который крестился троеперстно, и самъ, конечно, тому же троеперстію быль научень еще въ дѣтствѣ своими благочестивыми родителями. Троеперстно крестился и Лазарь Барановичь, архіепископъ Черниговскій, подъ руководствомъ котораго Феодосій получиль образованіе и религіозно-нравственное воспитаніе вь училищѣ Кіево-братскаго монастыря. То обстоятельство, что послѣ святителя Феодосія остался осьмиконечный кресть, показываеть только то, что онъ служиль православной церкви въ полнотѣ пониманія ея духа и силы, потому что, почитая кресть осьмиконечный, онъ почиталь за равночестный съ нимъ и кресть четвероконечный (24).

-он $\Theta$  ферри похитивности E. Овелиниковъ.

от доте авения том (До следующаго номера).

віе, что "Осодовій биду любитем овитаго старенатріархаль-

тин жиловищоми отом дейся ото детилокия изгистик син-

#### <u>OTHAMENTE</u>

## западной церкви от х восточной.

IIродолженie (\*).

Нъмецкие епископы тоже не остались безучастными къ приглашению папы. Они собирались на соборъ въ Вормсъ подъ предсъдательствомъ короля Лудовика въ 868 году; по окончании засъдания составили отвътъ о въръ въ Святую Тро-

<sup>(</sup>²⁴) "Церковный Въстникъ" 1896 г., № 50, стр 1644—1645 г

<sup>(\*)</sup> См. "Д. Е. В." за 1897 годъ, № 20.

ицу противъ греческой ереси (responsio Episcoporum germaniae de fide S. Trinitatis contra graecorum haeresin). Ho весь этотъ отвътъ составленъ такъ поверхностно, что трудно удержаться отъ мысли, что это собрание было вызвано не столько ревностію о діль, сколько учтивостію или услужливостію папъ. Подъ опредъленіями собора подписались: три Адальвинъ Сальцбургскій, Луитбрахтъ Манцархіепископа: скій и Ремберть Гамбургскій, 18 епископовъ и 7 аббатовъ. Но для насъ больше интереса, чёмъ въ этомъ скороспёломъ и поверхностномъ обличении на грековъ, хотя бы и составленномъ на цъломъ соборъ архіепископовъ и епископовъ, заключають въ себъ тогдашнія изысканія по пункту въ ученіи объ исхожденіи Святаго Духа, къ чему мы теперь и обратимся. Тъже самые Еней и Ратрамнъ, кои занимались изысканіемъ указаній объ авторитеть папы, погружались и въ отеческую письменность по ученію объ исхожденіи Святаго Духа; они привели многочисленныя выписки изъ Иларія Пуатьерскаго, Амвросія, Августина, Іеронима, Льва Великаго, Ормузды, Фульгенція, Григорія Великаго, Исидора Гиспалійскаго, Пруденція, Геннадія Марсельскаго, Марія Викторина, Руфина, Евсевія Верселли, Павлина Ноланскаго, Авита Вьенскаго и др. Но весь этотъ арсеналъ ратоборства съ восточными оказывается безсильнымъ отъ одной, повидимому, незначительной, а на самомъ дёлё неотразимой причины; почти во всёхъ мёстахъ, приводимыхъ тёми изысканіями, идеть річь объ исхожденіи Духа Святаго отъ Отца Ayre Carrell Bexogers ort Orne; per filium, MENOT BE OM

Здъсь, отръшившись на короткое время отъ изложенія препирательства древне-историческаго, вставимъ нъсколько замътокъ, интересныхъ и для времени настоящаго. Въ отеческой письменности восточныхъ преизобильно встръчаются выраженія: δί διοῦ—чрезъ Сына. Тъже самыя мъста, на кои указываютъ защитники догмата римскаго, говорятъ противъ

нихъ самихъ; для примъра можно видъть мъста у Оригена, Евсевія, Аполлинарія, Григорія Чудотворца, Діонисія Александрійскаго, Аванасія Великаго, Василія Великаго, Григорія Богослова, Златоуста, Епифанія и Дидима. Въ частности относительно письменности отдовъ восточныхъ мы должны замётить: этого мало, что въ техъ писаніяхъ мы встрвчаемъ выражение бі бюб - чрезъ Сына, что нигдв не встръчаемъ выраженія ато бюб-отъ Сына, напротивъ, въ исторіи препирательствъ между блаженнымъ Өеодоритомъ и св. Кирилломъ Александрійскимъ замѣчаемъ тотъ поучительный факть, что блаженный Өеодорить, когда зам'втиль, что у св. Кирилла проскользнуло одно выражение (spiritum proprium filii), которое могло подать поводъ къ неблагопріятному истолкованію, прямо и рішительно выразился, что онъ согласенъ признать это выражение только въ томъ смыслъ, что Духъ Святый соединосущень Сыну и отъ Отца исходить; но ежели въ этомъ выраженіи таится мысль, что Духъ Святый отъ Сына или чрезъ Сына имъетъ бытіе (ἐξ ὁιοῦ ἢ δί ὁιοῦ οπαρξιν έχον), то Өеодорить объявляеть это выражение богохульнымъ и нечестивымъ (βλάσφημον καὶ δυσσεβές). Между твить среди дальнвишихъ разсуждений выяснилось, что у св. Кирилла не было ничего въ мысли неправославнаго: слово proprius filii о Святомъ Духѣ Кириллъ употребилъ въ смыслъ, не противномъ ученію церковному; его же собственное ученіе о семъ предметь ясно и безъ всякихъ недоразумьній было выражено въ следующей форме: «Мы научены, что Духъ Святый исходить отъ Отца; но не усиливаемся уразумъть, какъ исходить; остаемся же въ границахъ, опредъленныхъ для насъ богословами и блаженными мужами (de trinitate с. 19). Перестанемъ упорствовать въ худомъ усилін уразумъть исхождение Духа: это извъстно одному Отцу, и Сыну, и Святому Духу» (De incarn. с. 34).

Пересматривая отеческія выраженія объ этомъ пункть,

приходимь въ одному неопровержимому завлюченію: греческіе отцы, разсуждая объ отношеніяхъ Святаго Духа въ Богу Отцу и Сыну, различають термины при выраженіи сихъ отношеній. Объ отношеніяхъ Святаго Духа въ Богу Отцу употребляють термины: προάγειν, προβάλλειν, ἐκπορεύεσθαι, προεῖναι, προκατάρχεσθαι, προελθεῖν. Объ отношеніяхъ Святаго Духа въ Богу Сыну выражаются: ἐκπέμπειν φαίνειν, ἐκπέμπεσθαι, φαίνεσθαι, προχεῖσθαι. Но это вовсе не то, что Духъ Святый исходить отъ Отца и Сына.

Какъ мало говорять свидътельства древнихъ отцевъ и писателей церковныхъ, особенно восточныхъ, въ пользу латинскаго догмата объ исхождении Святаго Духа и отъ Сына, также мало латиняне находять себв подврвиленія и въ историческихъ указаніяхъ относительно вставки въ сумволь въры слова filioque. Что слова-и отъ Сына не было въ Никео-Цареградскомъ сумволъ первоначальномъ, это фактъ, котораго не отрицають и сами паписты. Слово filioque внесено въ сумволъ въры на западъ, именно въ Испаніи; было ли оно внесено на Толедскомъ соборъ 447 года, какъ утверждають нікоторые изъяснители, какъ, напр., Гефеле, на основаніи Баронія, это еще подлежить сомнівнію; но несомивино вврень факть, что испанскіе духовные, желая противодъйствовать аріанамъ, уничижавшимъ Сына Божія, чтобы установить учение о равночестности Сына Божія съ Богомъ Отцемъ, приписали Ему и то совершенство, что отъ Него исходить и Духъ Святый такъ же, какъ и отъ Бога Отца.

На третьемъ Толедскомъ соборъ 589 года слово filioque признается подлежащимъ внесенію въ сумволь, и вносится, при чемъ составляется опредъленіе о томъ, чтобы во время миссы сумволь былъ провозглашаемъ пъніемъ. Дальнъйшіе иснанскіе соборы повторяють это опредъленіе третьяго Толедскаго собора. Оть Испаніи это нововведеніе перешло во Францію и Англію. Англійскій соборъ въ Гедтфельдъ 680 года

и Григорій Турскій во франкскомъ королевств' 595 года въ сумвол' в' в' в' в' пода въ сумвол' в' в' в' пода въ сумвол' в' в' в' пода в

Въ Константинополъ и вообще въ церковныхъ мъстностяхъ въдомства восточнаго эта затъя западныхъ была доли неизвъстна, и, какъ увидимъ, вовсе нежелательна. Вопрось объ этомъ пунктв, доселв пребывавшій тамъ и тамъ или въ замолчаніи, или въ неопред'вленности, получаеть въ началѣ IX въка (807-8 годы) постановку несомнительно наглядную, но для католиковь ръшительно неблагопріятную. Діло было такъ. Въ Константинополі, конечно, для удовлетворенія религіозныхъ потребностей христіаль, имъвшихъ надобность путешествовать въ Константинополь съ запада, было нёсколько церквей и монастырей западнаго обряда. Въ Іерусалимъ, на горъ масличной, былъ монастырь, принадлежавшій франкскимъ монахамъ; неизв'єстно, какими судьбами, только у франкскихъ монаховъ, жившихъ на горъ масличной, оказался въ сумволъ терминъ-filioque; конечно, это обстоятельство удобно можеть быть объяснено частыми сообщеніями жившихъ на востокъ съ жившими на западъ. Какъ скоро грекамъ стало извъстно это нововведение, появившееся у франкскихъ монаховъ, то между твии и другими возникли пренія. Нівто монахъ Іоаннъ изъ монастыря св. Саввы открыто обозваль и монаховь франкскихъ, жившихъ на горф масличной, и изъ-за нихъ и всехъ франковъ еретиками, сказавъ, что болъе этой ереси, какъ провозглашение filioque, и быть не можеть; оть монаховь возбуждение перешло въ народъ, и латинскихъ монаховъ въ праздникъ Рождества Христова выгнали изъ часовни Вполеемской. Франкскіе монахи обратились съ донесеніемъ къ пап'в Льву III п просили у папы наставленій, какъ имъ защищать ученіе объ исхожденіи Духа Святаго и отъ Сына. Папа Левъ III препроводиль посланіе франкских монаховь къ императору Карлу Великому и вмъстъ просилъ о покровительствъ франкскимъ монахамъ отъ притесненій со стороны грековъ. Карлъ возложиль на Теодульфа, епископа Орлеанскаго, порученіеразследовать вопросъ объ исхождении Святаго Духа и назначиль въ Ахенъ соборъ съ целію разсмотреть этоть вопросъ. Соборъ собрался, долго разсуждали о предметв розысканія и по окончаніи всёхъ засёданій акты собора препроводили для утвержденія къ пап'в. Вм'вст'в съ актами собора были препровождены и труды Теодульфа Орлеанскаго, гдв были выписки изъ Аванасія, Кирилла, Дидима, Прокла, Льва Великаго, Ормузда, Григорія 1-го, Амеросія, Иларія, Августина, Фульгенція, Исидора, Проспера, Кассіодора, Пруденція и собственныя комбинаціи Смарагда, насгоятеля монастыря св. Михаила въ Вердюнъ, который, то есть Смарагдъ, былъ посланъ въ Римъ съ актами собора Ахенскаго. Папа, получивъ посланное отъ Теодульфа и собора Ахенскаго, назначилъ соборъ въ секретаріать св. Петра, въ присутствіи посольства Карлова. По разсмотрени всего присланнаго, папа объявиль, что онъ одобряеть и принимаеть учение объ исхожденіи Святаго Духа и отъ Сына, принимаетъ оное, какъ истину канолическую, каковой никто противиться не долженъ, каковую всякій долженъ распространять и утверждать; но на внесеніе слова filioque въ текстъ сумвола візры и на то, чтобы слово сіе было воспіваемо при провозглашеніи сумвола, папа не согласенъ. "Надобно твердо держаться того, - разсуждаль папа, - что опредёлили отцы и сони составители сумвола, ни послъдующіе вселенскіе соборы слова filioque въ сумволъ не включили, котя, безъ сомнѣнія, они обладали не меньшею мудростію и божественнымъ просвъщениемъ, чъмъ генерація настоящаго времени,

но они даже положительно запретили составление новаго сумвола, какъ приложение къ нему, такъ и отмънение въ немъ чего-нибудь; словомъ, запретили всякое измѣненіе". Совъщание объ этомъ предметь было продолжено и на другой день; Карловы послы и депутаты Ахенскаго собора усиливались склонить папу на то, чтобы онь даль свое согласіе на введеніе слова filioque въ сумволь: папа оставался непреклоненъ. Особенно сильнымъ аргументомъ въ давленіи на пану оказывалось такое разсужденіе: сумволь віры піли въ церкви; ежели пъть его безъ сего слова, это значить непризнавать ученія, содержащагося въ семъ словъ; а между твит пвніе сумвола разрвшено же папою. Папа остановился на такомъ решеніи: пусть дучше перестануть петь сумволь; пусть его читають, какъ читали и раньше, ежели опасаются, что недопущениемъ сего слова можетъ колебаться ученіе догматическое. Результатами отъ сего сов'ящанія франкскіе послы остались недовольны и по возвращеніи своемъ на родину панскимъ разсужденіямъ не последовали: filioque продолжало распространяться гдв больше, гдв меньте. Тогда папа Левъ, чтобы заявить христіанскому міру о своемъ, несочувствій къ возникшему вольномыслію и своевольнымъ нововведеніямъ, приказалъ изготовить двъ серебряныя доски и на той, и на другой начертать Никео-Цареградскій сумволь віры на греческомь и латинскомь языкахъ безъ прибавленія filioque. Къ сожальнію, изъ преемниковъ Льва III не всв последовали его твердости въ данномъ случай: ближайшій его преемникъ Левъ IV послёдоваль его примъру и даже предписаль, чтобы сумволь въры на одномъ греческомъ языкъ былъ написанъ, выставленъ въ церквахъ и читался для народа; но дальнъйшіе преемники Льва III и IV, уступая далеко и широко распространившемуся употребленію сумвола со словомъ filioque, признали потребнымъ скрыть доски съ сумволомъ, изготовленныя Львомъ III, и внести filioque въ сумволъ въры.

Какъ и при комъ слово filioque было внесено въ сумволь вѣры, документы ясно не показывають; оть этого мнѣнія церковно-историческихь изыскателей объ этомъ предметѣ разнорѣчивы: одни приписывають это внесеніе папѣ Николаю (Natalis, Petavius), другіе папѣ Христофору (903), иные относять ко времени еще позднѣйшему, именно къ половинѣ XI вѣка. Какъ бы то ни было, только до папы Николая этого нововведенія, то есть формальнаго внесенія въ сумволь вѣры слова filioque, даже и въ практикѣ римской церкви не было, и Константинопольскій патріархъ Фотій былъ въ полнѣйшемъ правѣ протестовать противъ римской церкви въ этомъ столь важномъ догматическомъ пунктѣ, а такъ какъ Фотій виновникомъ этого самоволія объявляеть папу Николая, то и нѣть основаній къ тому, чтобы приписывать это нововведеніе кому нибудь другому.

Папскіе послы при пап'в Никола д'йствовали по уполномочію отъ папы и д'йствовали въ дух римской церкви; они признали нужнымъ внести перем'вну въ тотъ сумволъ, какой болгары получили отъ Константинополи; какъ же посл'в сего не считать папу Николая виновникомъ во внесеніи спорнаго и своевольнаго прибавлечія?

До сихъ поръ мы излагали предварительныя историческія обстоятельства и фактическое положеніе подлежащихъ дѣлу вопросовъ, насколько это потребно къ тому, чтобы фундаментально быть знакомымъ съ исторією раздѣленія церквей. Но все, что мы доселѣ видѣли, было только предшествующею стадією на этомъ долгомъ и сложномъ пути. Ежели историческій ходъ дѣла поставить въ сравненіи съ логическими пріемами построенія силлогизма, то все изложенное нами можно назвать только первою посылкою въ этомъ церковно-историческомъ силлогизмѣ. Теперь мы пойдемъ къ подбору и изложенію данныхъ посредствующихъ, которыя бы составляли, такъ сказать, вторую посылку, посредство послѣ

установленной нами первой посылки, и кои поведуть уже къ извъстному намъ заранъе печальному заключению.

(Продолженіе слёдуеть).

TO HE SELO. TORGER SO DAME HEROTER



Извлеченіе изъ отчета Донского Епархіальнаго Училищнаго Совъта о церковно-приходскихъ школахъ и школахъ грамоты Донской епархіи за 1895—96 учебный годъ.

Округа Донской области, входящіе въ составъ Донской епархіи, занимаютъ пространство въ 140,150 квадратныхъ верстъ, съ православнымъ населеніемъ въ 1,480164 обоего пола.

На указанномъ пространствъ между означеннымъ населеніемъ православнаго въроисповъданія: а) дътей школьнаго (отъ 7 до 14 л.) возраста: мальчиковъ 121,349, девочекъ 114,832, а всёхъ 236,181; б) приходовъ съ населеніемъ: свыше 2,000 душъ 201, до 2,000 душъ 253 и до 700 душъ 71, всёхъ 525, въ томъ числё единоверческихъ 18; в) школъ: церковно-приходскихъ 164, грамоты 525, въ томъ числь: для мальчиковь 27, для дывочекь 54, смышанныхъ 608, Министерства Народнаго Просвещения и другихъ въдомствъ 390; г) приходовъ, гдв не было бы никакихъ школъ, нътъ; д) учащихся въ школахъ: церковно-приходскихъ-мальчиковъ 6,417 и дъвочекъ 2,377, грамоты — мальчиковъ 11,465 и дівочекъ 3,525, въ томъ числів раскольниковъ 539, молоканъ 4, калмыкъ 1, армяно-григоріанъ 1, министерскихъмальчиковъ 24,504, девочекъ 6,206, въ томъ числе раскольниковъ и другихъ 1,698 и е) православныхъ дётей школьніи ими мощей святителя Өеодосія не могли уже высказать своей лжи и единогласно подтвердили, что акть подписань върно и подписанъ ими добровольно, а не принужденно, и что тъло святителя Өеодосія Черниговскаго, руки котораго имь открывали, нетлѣнно и пальцы на рукахъ всѣ цѣлы и невредимы (27). Такъ, раскольники еще разъ торжественно засвидѣтельствовали истину нетлѣнія мощей святителя Өеодосія! Но пребудуть ли они вѣрны въ своемъ словѣ и какое имъ нужно болѣе осязательное доказательство истинности и спасительности православной церкви?!... Да не ожесточать своихъ сердецъ именуемые старообрядцы, слыша о чудесахъ отъ нетлѣнныхъ мощей святителя Өеодосія!...

окиженке, втоорбици од эпоников. Е. Овсянниковъ.

#### OTHA*H*EHIE

Василія, и участь Фогія съ этой же монуты была обрачена из продолжительния и тяжью везмены. Фотій опредъленіемь императорскимь низводится съ патріанично престола и от-

## западной церкки отх косточной.

Продолжение (\*).

Въ одномъ изъ предшествовавшихъ сему повъствованій мы имъли случай замътить, что Византійскій императорь Ми хаилъ, державшій сторону патріарха Фотія, былъ умерщвленъ соправителемъ его Василіемъ Македоняниномъ. Василій Македонянинъ, собственноручно умертвившій Михаила, сдълался правителемъ единодержавнымъ. Воззрънія тогдашняго обще-

шество началь сакь товорител от

<sup>(27) &</sup>quot;Кормчій" 1897 г., № 4, стр. 62—63. (\*) См. "Д. Е. В." за 1897 годъ, № 21.

ства на распоряженія Василія съ Михаиломъ были не одинаковы: одни смотрѣли на это безразлично, другіе вмѣняли даже въ похвалу Василію убіеніе Михаила, такъ какъ чрезъ это предвидѣли возможность исправленія злоупотребленій, разрушавшихъ имперію; иные, хотя въ меньшинствѣ, укоряли Василія. Во главѣ послѣдняго класса людей стоялъ патріархъ Фотій. Онъ съ презрѣніемъ отнесся къ убійцѣ императора и въ ближайшее же время, какъ только Василій приступилъ въ церкви къ пріобщенію святыхъ таинъ, отказаль ему въ пріобщеніи (Георгій Амартолъ въ кодексѣ Ватиканскомъ; Allat. de Syn. Phot с. 11 р. 216; Левъ Граммат. р. 254; Сумеонъ Магистеръ, с. 6; Зонара р. 134; Бароній, с. 867).

Такое публичное обличение до крайности раздражило Василія, и участь Фотія съ этой же минуты была обрѣчена на продолжительныя и тяжкія страданія. Фотій опредѣленіемъ императорскимъ низводится съ патріаршаго престола и отправляется въ заключеніе въ монастырь по названію Скепи; мщеніе было до того жестоко, что Фотію не позволено было взять съ собою ни книгъ для чтенія, ни бумаги, ни чернилъ для писанія. На мѣсто низверженнаго возстановлялся Игнатій, за которымъ и послано было посольство съ приглашеніемъ на патріаршую канедру.

Вь ноябрѣ 867 года Игнатій прибыль съ посланнымъ за нимъ флотомъ изъ заточенія и торжественно вошель въ храмъ святой Софіи. У Фотія же все было отобрано, передано вь императорскій дворець и послѣ переслано на разсмотрѣніе собора, собравшагося противъ Фотія, о чемъ рѣчь еще будеть въ свое время. Нововозстановленный патріархъ Игнатій немедленно же по возвращеніи своемъ на патріартшество началъ, какъ говорится, отплачивать сопротивнику своему низверженному Фотію тою же монетой. Прежде всего Игнатій произнесъ низложеніе на самого Фотія и поотрѣ-

шиль отъ месть всехь техь, кои назначены были на места и рукоположены Фотіемъ и кои раньше того заявили себя сторонниками Фотія въ его противоборствъ съ Игнатіемъ. Засимъ также безъ отлагательства Игнатій просить императора Василія созвать новый вселенскій соборь, на которомъ бы онь, Игнатій, могъ изъяснить свое оправданіе, чтобы кто-нибудь не вздумалъ его обвинить, будто онъ самовольно принялъ отнятую у него натріаршую власть и дабы при содъйствіи сего собора можно было уврачевать эло и возстановить порядокъ, такъ сильно разшатавшійся въ последнее время. Немало заботъ возникало по вопросу о томъ, какъ поступить со сторонниками Фотія изъ духовенства; какъ изъ двухъ партій — прежней Фотісвой и теперешней Игнатісвой сформировать что-либо похожее на единство. Для всего этого нужно было, по сужденію Игнатія, заручиться авторитетомъ римскаго папы и содъйствіемъ прочихъ патріарховъ восточвыхв. отпрацань, жейе вързония деяретым описимо. жив

Императоръ Василій снарядиль почти одновременно два посольства въ Римъ. Одно въ представительствъ спафарія Евоимія только съ письмомъ къ панв, где уведомляль папу Николая о низложении Фотія и о возстановленіи Игнатія. Незначительное время спусти отправлено другое посольство, болъе численное, въ предначальствовании спафарія же Василія Пинака; это второе посольство повезло письма къ папъ отъ императора и отъ Игнатія и вмъсть съ тьмъ всь бумаги, кои отобраны были у Фотія при его низложеніи. Представителями отъ Игнатія были митрополиты: Іоаннъ Синайскій, онъ же Пиргійскій (въ Памфиліи) и Петръ Троадскій. Теперь же, во исполненіе прежняго требованія отъ папы Николая, предъявленнаго имъ еще въ 865 году, отправлены были и представители отъ партіи Фотія: архіепископъ Петръ Сардійскій, прежній другь Фотія и Григорія Азбеста, и монахъ, по имени Менодій. Къ восточнымъ патріархамъ разосланы тоже приглашенія на соборъ. Письма императора Василія и патріарха Игнатія къ папѣ Николаю пе застали папы въ живыхъ: папа Николай скончался въ 867 году 13 ноября. Папа Адріанъ II, вступивъ на папскій престолъ послѣ Николая, не усумнился принять посольства Константинопольскія, не смущаясь тѣмъ, что посольства тѣ были направлены къ папѣ Николаю.

Такъ какъ спаварій Еввимій, отправленный ранѣе изъ Константинополя, прибыль въ Римъ ранѣе чѣмъ посольство второе, отправленное нѣсколько позже, то это обстоятельство, прежде чѣмъ оно не разъяснилось, привело папу въ недоумѣніе, чтобы такое значило, что онъ, папа, получаеть письмо отъ императора и ничего не имѣетъ отъ Игнатія? Не зналъ папа того, что и отъ Игнатія посольство было уже на пути.

Папа Адріанъ, въ отвъть къ императору Василію, восписуетъ ему похвалы за его ревность о возстановленіи дерковныхъ порядковъ, за его върность дехретамъ римскаго престола, обнаруженную особенно въ томъ, что онг, следуя инструкціямъ отъ папы Николая, Фотія низложиль, а Игнатія возстановиль, желаеть и об'вщаеть ему блага временныя и въчныя, ежели только онъ, императоръ, до конца пребудетъ въ своемъ настоящемъ направлении мыслей. Въ письмъ къ патріарху Игнатію папа Адріанъ зам'втивъ, какъ мы сказали прежде сего, что молчание Игнатия оставляеть его, папу, въ недоумвній, твит не менве изъясняеть Игнатію свою радость о его возстановленіи и ув'врнеть его, что онь, папа, твердо намфренъ стоять на тъхъ же основанияхъ по отношенію къ ділу Игнатіеву, какъ стояль и предшественникъ его папа Николай. Далье папа выражаеть желавіе и ожиданіе ув'ядомленій о положеній церковных дівль въ Константинополь и заключаеть благожеланіями Игнатію. Только что успёль отправится съ этими письмами въ обратный путь спаварій Еввимій, какъ прибыло въ Римъ второе посольство

Константинопольское. Прежде всего изъ обстоятельствъ этого посольства слѣдуеть замѣтить то, что долженствовавшій быть представителемь отъ Фотія Петръ, митрополить Сардійскій, не перенесшій кораблекрушенія, на пути скончался, а монахъ Меоодій, узнавь, что въ Римѣ смотрять неблагопріятно на положеніе Фотія, удалился куда то въ бѣгство; такимъ образомъ, сторона Фотія осталась въ Римѣ безъ представителя и безъ защитника и Фотій ничего объ этомъ не знаетъ.

Папа приняль посольство Византійское въ секретаріать Марія Маджіоре съ большою торжественностію. Византійскіе послы satis humiliter (съ достаточнымъ уничижениемъ) преподнесли пап'в благодаренія отъ им тератора и Игнатія за тів безпокойства, какія понесъ апостольскій престоль къ устраненію Византійскаго раскола; передали письма къ пап'в отъ императора и Игнатія, подарки отъ того и другого и вмізств со всемъ этимъ книгу, составленную Фотіемъ противъ паны Николая и апостольского престола; то были сунодальные акты постановленій Фотіевыхъ соборовъ противъ Рима; предлагая эту книгу, послы выражались, что они не знають, какъ имъ избавить свой городь отъ этой заразы (quem) bullatum, quasi vere contagiosum a sua urbe propellere). Haпа Адріань, соглашаясь принять книгу, сказаль, что онъ займется разсмотрвніемь оной, чтобы составителя оной, какъ изобратателя извращенныхъ ученій, посла того, какъ онъ уже дважды осуждень, осудить еще въ третій разъ. Тогда посланный оть Константинополя митрополить Іоаннъ, взявъ ту книгу, бросиль ее на поль, говоря: "ты проклята въ Константинополь, будь проклята и въ Римь; тебя составиль Фотій, слуга сатаны, новый Симонъ, собиратель лжи; но тебя повергаеть на землю служитель Христовъ Николай, новый Петръ, другъ истины". Спасарій началь попирать ко дексъ ногами и даже произилъ его мечемъ, сказавъ при этомъ, что онъ думаеть, что въ книгъ этой укрылся діаволь, который воспользовался Фотіемъ для того, чтобы сказано было то, чего онъ самъ сказать не могъ. Папа сдёлалъ распоряженіе, чтобы кодексъ быль разсмотрёнъ людьми, знающими по-гречески, а потомъ все это было бы разсмотрёно на соборѣ.

Въ іюнъ 869 года составился въ Римъ соборъ, въ церкви св. Петра. Присутствовали: 30 епископовъ, 9 пресвитеровъ, 6 діаконовъ (одинъ въ качеств'в представителя епископовъ изъ Урбино) и архидіаконъ, по имени Іоаннъ (будущій папа Іоаннъ VIII). Присутствовали на соборѣ и депутаты, посланные еще въ предшествовавшемъ году отъ императора Василія и патріарха Игнатія, все еще пребывавтіе въ Рим'в въ ожиданіи рівшенія соборнаго; соборъ долго не собирался потому, что многія обстоятельства, частію личныя цапы, частію общественныя, неблагопрія ствовали тому. Началось дёло чтеніемъ посланій папы Николая, писанныхъ имъ въ разпое время касательно дель Игнатія съ Фотіемъ, и потомъ перешли къ сужденію о томъ, что ділать со свиткомъ соборныхъ дений Фотія протавъ папы и патріарха Игнатія, привезеннымъ въ Римъ послами Константинопольскими. Архидіаконъ Іоаннъ предложиль собору записку папы Адріана II, гдѣ онъ выражаль свои сужденія о положеніи, занятомъ Фотіемъ въ отношени къ церкви и къ пап'в Николаю. Въ этой запискъ содержалось перечисление влоунотребленій (какъ судиль о томъ папа), допущенныхъ Фотіемъ; это перечисленіе направлено было къ такой постановкі заключенія: "Фотій еще до злоупотребленія патріархатомъ самъ исключилъ себя отъ общенія церковнаго своимъ отдъденіемъ оть своего верховнаго пастыря Игнатія; затімь, вопреки апостольскимъ канонамъ, при содъйствии свътскихъ властей и съ разпообразнымъ нарушениемъ церковныхъ законовъ, присвоилъ себъ престолъ, принадлежащій другому; эту власть, столь насильственно восхищенную, онъ употребляль

тиранническимъ способомъ, направлялъ къ преследованію върныхъ своему долгу духовныхъ и мірямъ. Папа Николай и чрезъ посланниковъ, и чрезъ письма увъщевалъ его, предостерегаль и даже ръшительно его запретиль; и такъ какъ онъ не обнаружилъ направленія къ лучшему образу мыслей, то папа совершенно его низложиль и предаль провлятію; но онъ, Фотій, не только не расположился къ покаянію, но еще хуже, подражая Люциферу, который и по низверженіи съ неба не оставиль своего высоком врія, часто собираль собраніе нечестивыхъ, синагогу, запятнанную кровію, и по подобію змѣиному изощряль языкъ свой противъ неба, противъ верховной власти пастыря, усвоенной отъ самого Бога св. Петру, и только громоздилъ какъ на папу Николая и на его преемниковъ оскорбленія и насмѣшки. Что за человѣкъ былъ отець нашь Николай, это знаете всв вы, кто знакомь съ его превосходнъйшими нравами, съ его высокими добродътелями. Вы знаете, что онъ взошелъ какъ нован звъзда въ туманномъ, мрачномъ теченіи сего многоскорбнаго времени или лучше - подобно Өебу въ эниръ озаренъ по преимуществу предъ всеми звездами, что его ни пріятности не обольщали, ни трудности и злоключенія не преклонили; какъ онъ не склонялся благопріятствовать вопреки правдів сильнымъ міра врод'я Варды и Михаила, напротивъ, представляя собою точно ствиу для дома Божія, терия напоръ и потрясенія, всегда выставляль собою и въ себъ неустрашимое противодъйствие ихъ несправедливымъ дъламъ. Примите же во вниманіе, возлюбенные братіе и чада, какъ мы стараемся противодъйствовать этой испорченности и какое заключение намъ приходится составить относительно того Фотіева собора и его нечестивыхъ актовъ и что, наконецъ, предпринять въ разсуждении тъхъ, кои принимали въ томъ соборъ участи и собственноручно подписались. Подумайте и скажите свободно свое мивніе. Я же съ своей стороны готовъ за закопъ Божій, за поддержаніе каноновъ, преданныхъ отцами, за честь, подобающую апостоламъ, за защищеніе привилегій апостольскаго престола, за прославленіе памяти моего высокоблаженнаго предшественника папы Николая, его эдиктовъ и опредѣленій претерпѣть не только всякія страданія, но, ежели нужно, то и самую смерть, по примѣрамъ моихъ св. предшественниковъ".

### Освященіе Одигитріевской церкви въ станицъ Аксайской.

пебы не останать вносто настанция, часто собирать собранте поместилихь, санытору, занатемуро проводы, и по подобно видавому мощерать имает свой противы небы, противы вер-

Въ четвергъ, 6 ноября, въ станицъ Аксайской торжественно была освящена церковь во имя Смоленской иконы Божіей Матери Одигитріи. Выстроена она на м'єст'є явленія (около 60 лътъ тому назадъ) Аксайской чудотворной иконы Божіей Матери. Наканун'в дня освященія, 5 ноября, вь 31/, часа пополудни, по распоряжению епархіального начальства. чудотворная икона съ крестнымъ ходомъ, во главъ всъхъ трехъ причтовъ Аксайскихъ церквей, при участіи хора цівчихъ Троицкой церкви и въ сопровождении массы народа, торжественно была перепесена въ новую церковь. Отслуживши здесь соборне молебенъ Божіей Матери, Аксайское духовенство немедленно отправилось на вокзалъ желъзной дороги для встрвчи Преосвященнаго Іоанна, Епископа Аксайскаго, который пріфхадь изъ Новочеркасска съ нікоторыми лицами изъ городского духовенства. Съ вокзала Преосвященный Іоаннъ проследоваль въ новую церковь и, облачившись, немедленно благословилъ начать торжественное всенощное бдівніе. На литію и величаніе вышли во главі съ Прео-

### AOHCKIÄ GAPXIAALHUA ETAVAOCTU.

Выходять два раза въ мъсяцъ.

Подписка принимается въ Редакціи "Донскихъ Епархіальныхъ Въдомостей", въ Новочеркасскъ.

Цена годовому изданію "Вѣсмостей" съ доставкою и перенякою 5 руб. 50 коп.

Годг двадцать девятый.

№ 23.

1 декабря 1897 года

№ 23.

Отдълг неофиціальный.

#### OTHANEBIE

## западной церкки от х восточной.

ниператора Василів и (\*) вінэжлободії. Мибиїє собори по

На эту сентенцію папы Гавдерикъ, епископъ изъ Биллетри, отвъчалъ отъ лица собора пространною ръчью, гдъ, восписавъ прославленіе папъ Николаю за его опредъленія, и папъ настоящему за его ревность въ поддержаніи церковныхъ преданій, предлагаетъ, чтобы Фотій и его соборъ были пре-

ющими допумтами, то она подлёжить знаосматегованно на веста в должив быть предана сожжение продуглазами искум.

<sup>(\*)</sup> См. "Д. Е. В." за 1897 годъ, № 22

даны торжественному осужденію. Фотій, по выраженію Гавдерика, отставленный и анаосматствованный, не могь созывать никакого собора: какъ осужденный самъ, онъ не могъ осуждать никого другого; къ нему должны быть применены слова псалмопъвца: "нечестіе въ устахъ его; онъ льстить въ сердцъ своемъ" (Псал. XXXV, 36). Папа долженъ отомстить оскор бленіе апостольскаго престола, должень возстать на спасеніе народовъ, наказать, какъ Петръ, лжеца Ананію или еще больше, потому что Фотій еще больше достоинъ смерти. такъ осудить соборъ Фотіевъ, чтобы отъ него и слёда больше не осталось и считать тотъ соборъ равнымъ Риминійскому (одинъ изъ соборовъ аріанскихь, бывшій въ Римини) и Ефесскому разбойничьему; тв, кои принимали въ немъ участіе, или подписывали его акты, или его защищають и всячески благопріятствують, должны быть преданы анаоемъ, и ежели они устно или письменно не произнесутъ проклятія на оные акты, то не должны быть допускаемы въ церковное общеніе, хотя бы даже только и наравнъ съ мірянами.

Послѣ того, какъ заслушано было вышеизложенное мнѣніе Гавдерика, на соборѣ предложена другая записка папы, гдѣ онъ предлагаетъ на разсмотрѣніе собора вопросъ: что дѣлать съ кодексомъ соборныхъ дѣяній, присланнымъ отъ императора Василія и патріарха Игнатія. Мнѣніе собора по сему вопросу было таково. Имѣя въ виду, что худыя рѣчи развращаютъ добрые нравы, что прикасающійся къ ємолѣ самъ отъ нея очернится, что разсматриваемая книга существенно ничѣмъ не отличается отъ худыхъ книгъ еретическихъ и схизматическихъ, такъ какъ она составлена схизматикомъ и подражателемъ Діоскора и преисполнена ложью и развращающими догматами, то она подлежитъ анавематствованію навсегда и должна быть предана сожженію предъ глазами всѣхъ, особенно же греческихъ пословъ, дабы чрезъ эту заразу не

была повреждена чистота простыхъ душь и дабы души вѣрующихъ не потерпѣли отъ нен какого-либо вреда; въ ней отъ начала до конца нѣтъ ничего здраваго.

Послъ нъкоторыхъ соборныхъ разсужденій, справокъ, сопоставленій напримірь съ Діоскоромь, дерзнувшимь произпести осуждение на св. папу Льва Великаго, съ Іоанномъ Антіохійскимъ, осудившимъ св. Кирилла Александрійскаго, цапа Адріанъ издаль отъ себя такое определеніс о Фотіи и его соборь: 1) Соборь, составленный Фотіемь и Михаиломь въ Константинопол'в противъ почитанія, подобающаго апостольскому престолу, и противъ его привилегій, долженъ быть считаемъ наравнъ съ Ефесскимъ соборомъ разбойничьимъ, его акты должны быть преданы проклятію, сожжены или какимъ бы то ни было способомъ уничтожены; такой же участи должны быть подвергнуты и всв вообще писанія, составленныя Михаиломъ и Фотіемъ противъ апостольска го престола. 2) Два собора, составленные Фотіємь и Михаиломъ противь Игнатія, достойны презр'внія, какъ отцеубійственные, и должны подвергнуться такой же участи. 3) Фотій, хотя онъ уже за прежнія его преступленія давно по правиламъ осуждень и анаоематствовань, доджень быть за свои новыя посягательства на права апостольскаго престола, за свою ложь, за свои фальсификаціи и за распространеніе ложныхъ догматовъ снова осужденъ, ананематствованъ и считаемъ за одно съ своимъ образцомъ Діоскоромъ. Впрочемъ, ежели онъ вознам'врится устно и письменно во всемь покориться опредвленіямъ папъ - Николая и Адріана, осудить акты своихъ соборовъ и принесетъ раскаяніе о своихъ злодівніяхъ, то можеть быть ему разръшено и церковное общение наравнъ съ мірянами. 4) Тѣ, кои выражали свое согласіе съ онымъ Фотіевымъ соборомъ, подписывали его акты, могутъ оставаться въ церковномъ общеніи не иначе, какъ только цодъ твиъ условіемъ, ежели они обратятся къ общенію съ Игна-

тіемъ, окажуть повиновеніе папскимъ опредвленіямъ, предадуть проклятію тогь соборь Фотіевь и им'єющіеся у нихъ экземпляры актовъ его сожгуть; безь этихъ условій они не могуть надъяться на церковное общение. Что касается императора Василія, коего имя лживо принисано къ тъмъ актамъ, который верно хранить всё определения апостольского престола, то онъ долженъ быть свободенъ отъ всякаго подозрънія и осужденія и должень быть признаваемь за католическаго и богобоязненнаго императора какъ теперь, такъ и навсегда, пока онъ пребудеть върнымъ въ своемъ настоящемъ образѣ мыслей. 5) Всѣ тѣ, кои по увъдомленіи о семъ опредълени будуть хранить у себя экземпляры тъхъ актовъ, не выдавая ихъ и не сожигая, будуть ихъ утаивать или защищать должны быть подвергнуты отлучению, а ежели они принадлежать къ духовному званію, то должны быть низложены. Все это должно имъть значение не только для Константинополя, но и для патріархатовъ: Александрійскаго, Антіохійскаго и Іерусалимскаго и вообіне для всёхъ вёрующихъ. Всв эти опредвленія были подписаны сначала самимъ папою, потомъ архіепископомъ Іоанномъ Пергійскимъ, апокриссіаріемъ Игнатія, затімь присутствовавшими на лицо епископами, кардинальными священниками и діаконами; сюда же были допущены и предназначенные къ отправлению отъ папы въ Константинополь епископы: Донать Остійскій и Стефавъ Непійскій и діаконъ Маринъ. По окончаніи зас'єданія сочлены его вышли на ступени при церкви св. Петра и здъсь въ виду всвхъ предали пламени свитокъ дъяній Фотіева собора; пламя оть горввшаго свитка было такъ сильно, что не было угашено даже падавшимъ въ то время дождемъ; такъ исполнилась угроза, какою угрожалъ Михаилу папа Николай за оскорбительное посланіе отъ императора къ нечу, папъ Николаю! вана за пінародо леправодор жа водчав

Въ іюнъ 869 года посланные изъ Константинополя еще

въ прошедшемъ году и такъ долго ожидавшіе опредъленія панскаго отправились, наконедъ, обратно въ Константинополь; съ ними отправились и трое легатовъ папскихъ, поименованные нами выше: два епископа и діаконъ. Папскимъ легатамъ, кромв писемъ, писанныхъ умершимъ папою Николаемъ и назначенныхъ въ тому, чтобы они извъстны были въ Константинополь, вручена была еще инструкція о томъ, какъ они должны будуть поступать въ Константинополь, и сверхъ всего этого письма папы Адріана къ императору Василію и патріарху Игнатію. Инструкція, врученная посламъ, главнымъ образомъ давала имъ наставление отстаивать въ Константинополь тоть пункть, чтобы окончательное решение двла о епископахъ, бывшихъ на сторонъ Фотія, было предоставлено римскому пап'в; дал'ве въ этой же инструкціи было пом'вщено требованіе, чтобы восточные подписали формулу единенія съ римскою церковію, съ об'вщаніемъ канонической покорности римскому престолу и его опредъленіямъ; это требованіе составлено было, очевидно, въ противовъсъ такому же требованію, составленному Фотіемъ въ 867 году и предъявленному тогдашнимъ легатамъ, посланнымъ папою Николаемъ въ Константинополь. Въ посланіи къ патріарху Игна тію папа изъясняеть свою радость о его возстановленіи, которая (радость) тёмъ сильнее, чёмъ большія усилія употребляль его предшественникь къ доставленію торжества ділу Игнатіеву. Адріанъ благодарить Бога, что Онъ склониль сердце императора Василія въ пользу Игнатія и освободиль церковь Византійскую отъ угнетеній тирана; далье папа внушаеть патріарху Игнатію, чтобы онъ нисколько не уклонялся отъ техъ определеній папы Николая, кои сделаются извастными ему, Игнатію, отъ напскихъ пословъ, а, напротивъ, старался бы какъ можно крвиче придерживаться ихъ, тымь паче, что всь ты опредыления благоприятствують дылу Игнатіеву. Фотій и Григорій Азбеста не должны быть признаваемы за епископовъ; рукоположение перваго тоже, что рукоположение Максима циника; всв рукоположенные Фотіемъ должны быть низложены и не должны быть признавае мы за енископовъ; относительно же твхъ, кои, бывъ рукоположены Игнатіемъ, перешли на сторону Фотія, волею ли то или неволею, предписывалось распорадиться такъ, что они могутъ оставаться на мъстахъ, но не иначе, какъ подътъмъ условіемъ, ежели подпишутъ вручаемую послами формулу о безпрекословномъ подчипеніи римскому престолу. Здъсь же далье папа требуетъ отъ Игнатія, чтобы всв опредъленія, составленныя имъ, паною, противъ собора Фотіева, были опубликованы и всвми подписаны и чтобы списки съ сихъ римскихъ опредъленій были сдъданы во всвхъ восточныхъ церквахъ и сложены въ церковныхъ архивахъ.

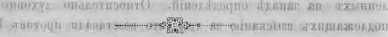
пом'ящено треболаніе, чтобы восточные поданеваю формулу

Въ письмъ къ императору Василію папа изъясняеть, какъ онъ приняль им тераторское посольство, направленное къ его предшественнику пап'в Николаю, и какъ онъ возрадовался возстановленію Игнатія и изгнанію волка и наемника, дерзнувшаго занять м'есто законнаго настыря. Много следуеть восхвалять за это апостольскій престоль, который приходить постоянно на помощь всёмь православнымъ, принимаетъ участіе и въ ихъ скорбяхъ, и въ ихъ радостяхъ; но великую заслугу оказалъ и императоръ, который приноситъ разнообразные плоды слова Божія, который заботится о мирѣ церкви, который оказывается вторымъ Соломономъ, царемъ мира, который слушаеть словъ Бога, Отца своего, и не оставляеть завътовъ матери своей церкви, который довершаетъ, что хотвли сдвлать предшественники его, но не усивли совершить. Императоръ, какъ и свидътельствуетъ его посланіе, очень яс но видить, какимъ язвамъ подвергнута церковь Византійская и какъ можетъ уврачевать эти язвы престолъ апостольскій, а потому и ищеть целебныхъ средствъ. и когоф дентиний

Распоряжение императора о деле Игнатія и Фотія нравится и святому престолу, и всей западной церкви, такъ какъ это распоряжение служить исполнениемъ давно составленныхъ на западъ опредъленій. Относительно духовныхъ, подлежащихъ взысканію за то, что возставали противъ Игнатія, папа внушаеть такія мысли, что такъ какъ виновные были различныхъ степеней, то различныхъ же степеней должны быть и наказанія; вообще же объ этомъ предмет'в должны составить суждение папские легаты сообща съ патріархомъ. Императоръ, какъ видно, просилъ папу, чтобы виновнымъ изъ духовенства оказано было снисхождение; папа отввчаеть, что вопрось этоть составляеть для него тяжкую заботу; рвшеніе будеть составлено послв того, какъ возвратятся его легаты, кои должны все обо всехъ изследовать и обо всемъ доложить папъ. Папа предлагаеть императору собрать въ Константинополъ по возможности многочисленный соборъ подъ предсвдательствомъ его легатовъ; на томъ соборв должна быть разследована виновность подлежащихъ осужденію, тамъ же должны быть преданы сожженію экземпляры дънній собора Фотіева, какіе гдв найдутся, а двинія собора Игнатіева должны быть опубликованы. Императоръ не допустить, чтобы гдв-нибудь утаились списки двяній собора Фотіева; хранителей и утайщиковъ этихъ списковъ императорь должень подвергнуть наказанію по законамь и въ тоже время распорядиться, чтобы списки двяній собора римскаго были изготовлены и сложены при церковныхъ архивахъ повсюду на востокъ. Въ Константинополъ папскіе легаты были приняты съ большимъ церемоніаломъ; еще на пути въ разныхъ мъстахъ ихъ встръчали нарочито посланные отъ императора и патріарха чины; втествіе въ Константинополь было устроено съ факелами; во дворцъ императоръ приняль ихъ въ золотой заль; при входь легатовъ приподнялся съ своего съдалища, спрашивалъ о здоровъф

паны и съ почтеніемъ поцівловаль присланное къ нему папское посланіе п поиданая бара и употемни умоткая и вртва (До следующаго номера).

какь это распоряжение служить исполнениемъ



BEETS, HRIER BUYINGETS VALUE WARCHE, TOO TAKE

#### были различники стещеней, то различники же степсией лекція чита уроками по перковному пънію ваброо на

RAKE BRIEG, HOOCHIE BRIEV, TROOM BILLONS

Изъ всъхъ предметовъ школьной программы мый трудный, самый, такъ сказать, неуловимый предметь, такъ какъ большинству самыхъ учителей нашихъ школъ приходится много учиться по нему, чтобы умать преподавать его Къ тому же еще для этого предмета требуется природная способность въ большей или меньшей степени. А мы перъдко встрівчаемь лиць, совстив неспособных в в пітнію; по крайней мъръ несомивнио, что есть немало такихъ людей, которыхъ къ произведению правильнаго звука, имфющаго опредъленный тонъ, къ самымъ первымъ начаткамъ пънія весьма трудно приспособить или приладить; тогда какъ эти же самые ди по другимъ учебнымъ предметамъ заявляются весьма спо собными, иногда даже съ настоящимъ талантомъ. еще зам'вчательно, люди, способные къ п'внію, съ нымъ удовольствіемъ во всякое время готовы упражняться по сему предмету и легко воспринимають всякое новое пріобратение по оному, часто съ особенною энергиею стойчивостію изыскивають и добиваются дальнъйшаго разви тія и совершенствованія по сему предмету; между какъ люди неспособные къ пънію, напротивъ, всегда сятся къ нему совершенно равнодушно, часто даже съ шительнымъ нерасположениемъ, при даже совсвиъ невозможно, какъ говорится,

вадушевное желаніе, чтобы старый молитвенный домъ хутора Грушина не быль продань, а быль бы передёлань вь церковно приходскую школу, вь чемъ имѣется настоятельная нужда, такъ какъ мѣстная церковная школа ютится въ тѣс ной и непомѣстительной церковной сторожкѣ. Такъ закончился приснопамятный для жителей хутора Грушина день освященія новосозданнаго храма.



dOBH MER METS

us rprauof a sepagnon bopact samen

Изшими св. политачии, пронома крила сво-

STABS STABLOW

STE BUILDBERTO RDAFS

#### OTHAMENIE

### Banazhoù Uberkh olz roctorhoù.

-ээрэН задвиодт высиПродолжение (\*). Вы и эфоны нашь из

На этой первой ауліен первой аудіенціи, какъ необычайно много разговаривать было неудобно; но на вторичной бестдт съ императоромъ, при чемъ присутствовалъ и патріархъ, императоръ объяснился, что онъ давно съ нетерпъніемъ ждаль папскихъ пословъ, что съ его стороны уже готово къ открытію собора. Послы съ своей выразились, что они присланы для приведенія въ исполненіе всъхъ предначертаній, нам'яченныхъ еще прежде папой Ничто на соборъ никто не долженъ быть допущенъ изъ такихъ, кто не согласится подписать приведенную ими, послами, формулу единенія в'вры, которую они достали изъ архивовъ римской церкви. Это последнее требование притязательностію своею поставило

Аналени, Архівнискова Довеков

<sup>(\*)</sup> Cm. "Д. E. B." за 1897 годъ, № 23.

тора и патріарха на нікоторое время въ затрудненіе; они пожелали видъть формулу единенія; какъ написанная по-латыни, она была переведена на греческій языкъ; на сей разъ возражать противъ нея ничего не стали и все отложили до разсужденія собора, который, какъ мы прежде сказали, во всемъ былъ уже готовъ; даже представители отъ восточныхъ патріарховъ - Герусалимскаго и Антіохійскаго давно уже были вызваны въ Константинополь и давно уже пребывали тамъ въ ожиданіи собора. Представители патріарховъ-Антіохійскаго архіепископъ Тирскій Оома и Іерусалимскаго его синкелль Илія еще съ лета 868 года прибыли въ Константинополь по распоряженію Василія, бывъ командированы при посредствъ эмира Герусалимскаго. Представитель патріарха Александрійскаго прибытіемъ на соборъ запоздаль: онъ нвился уже въ концъ занятій соборныхъ. Акты этого собора дошли до насъ въ двухъ редакціяхъ: одна, болье краткая, на греческомъ языкъ неизвъстнаго издателя; другая, болъе пространная, на латинскомъ, принадлежащая извъстному въ письменности церковной Анастасію библіотекарю. Какая редакція болье достовърна, это рышить съ несомнынностію нътъ возможности; но разность между ними столь существенна, что греческая редакція носить на себ'в печать греческаго настроенія; латинская редакція въ излишествъ пропитана извъстными тенденціями латинства; греческая ли редакція есть сокращение текста подлиннаго или латинская есть распространение и добавление къ подлиннымъ актамъ, отвътить на это пока нътъ возможности; можетъ быть, когда нибудь пастанеть время, когда доступны будуть книжные архивы Константинопольскихъ церквей и тогда дело разъяснится; теперь же, пока дёло это такъ неясно, приходится поневолё довольствоваться тъмъ, что есть сравнительно болъе досто-Campación, Maxanas Porocesim a 7 encosomosas Peo.oranda

Въ среду, 5 октября 869 года, открылся соборъ во

святой Софіи подъ предсёдательствомъ папскихъ легатовъ. Но здёсь, прежде чёмъ излагать процедуру занятій соборныхъ, я нахожу потребнымъ заранъе предрасположить чувства благочестивыхъ читателей къ терпънію. Очень тяжелое впечатление производять на сына церкви восточной занятія этого собора; но видно, такъ угодно было Господу Богу; намъ остается терпъливо выслушать все, что тамъ происходило и заранъе однако же въ свое собственное услокоеніе заслушать, что все натворенное членами деркви восточной на этомъ соборѣ не имъло долгосрочной жизненности; вскоръ милосердый Господь Богь разогналь тучу искушеній, облегшую вокругъ церкви восточной, просвътиль омраченныя сердца честолюбцевъ и человъкоугодниковъ, разорвалъ съти, уготованныя и скрытыя западниками для уловленія восточныхъ, и члены церкви восточной, посл'в н'вкотораго искушенія, были поставлены въ состояніе сказать вмёстё съ оными замвченными у псадмопвица: "душа наша яко птица избавися отъ съти ловящихъ; съть сокрушися и мы избавлены быхомъ". Нескоро послъдовало это облегчение; но намъ довольно будеть хоти и тъмъ удовольствоваться, что оно, это облегченіе, все же последовало. Засимъ обращаемся къ печальному пов'вствованію. Посл'в панскихъ пословъ на соборъ заняль мъсто патріархъ Игнатій, затьмъ представители Іерусалимскаго и Антіохійскаго патріаршествъ (объ Александрійскомъ мы сказали раньше, что онъ запоздаль прибытіемъ въ Константинополь), представители императора числомъ 12. Послъ того, какъ лица вышеноименованныя заняли свои мъста, первымъ деломъ было ввести техъ епископовъ, кои теривли преследование изъ за приверженности къ Игнатію; таковыхъ оказалось 12: 5 митрополитовъ: Никифоръ Амасійскій, Іоаннъ Силейскій, Никита Авинскій, Митрофанъ Смирнскій, Михаилъ Родосскій и 7 епископовъ: Георгій Иліопольскій, Петръ Траадскій, Никита Кефамодійскій въ Сицилін, Анастасій Магнеційскій, Никифоръ Кротонскій, Антоній Аледійскій и Михаилъ Корцирскій.

Занятія собора открылись чтеніемъ декрета император скаго на имя собора; декреть быль такого содержанін: "Такъ вакъ любвеобильное Божіе Провиденіе предало намъ парство и вложило въ наши руки все міроправленіе; то мы, въ заботахъ о благосостояніи государства, признали потребнымъ устранить и раздоры церковные и для сего мы признали потребнымъ собрать представителей прочихъ патріаршихъ престоловъ, которые съ Божією помощію и прибыли. Поэтому мы увъщеваемъ всъхъ васъ, братін, чтобы вы съ полнымъ благогов вніемъ и съ благочестивымъ настроеніемъ приступили къ занятіямъ сего святвишаго вселенскаго собора, каждый долженъ доставлять надлежащую помощь и врачевание противъ всякихъ золъ; отдожите всякія человъческія страсти, всякіе раздоры и разділенія, съ твердою рішимостію лучше быть побъжденнымъ, но благороднымъ образомъ, нежели побъдить, но съ виновностію, съ нарушеніемъ законовъ. Въ частности мы обращаемся къ вамъ, судьи: мы знаемъ, что вы любите истину; но все же, по мъръ принадлежащей намъ власти и въ дёлахъ церковныхъ, мы не можемъ умолчать о томъ, о чемъ должны говорить. Итакъ, мы просили ваше благочестіе: изреките опред'яленіе, далекое отъ всякаго разд'ялвнія на партіи". Послв того, какъ прочитань этоть декреть императора, императорскій комиссаръ Ваана обратился къ представителямъ папы и патріарховъ съ предъявленіемъ, что епископы и сенать желають видёть удостоверение объ ихъ полномочін и правахъ, коими они снабжены. Предъявленіе это, вамътно, непонравилось легатамъ папскимъ; недовольство свое они выразили замъчаніемъ, что до сихъ поръ-де не было видано, чтобы римскіе легаты при вселенскихъ соборахъ подвергаемы были подобной проверке; но Ваана объясниль имъ, что въ его требованіи нъть никакого намъренія оскорблять папскихъ легатовъ, что это требование есть одна изъ предосторожностей для избъжанія безпоряднеобходимыхъ ковъ, подобныхъ тому, какъ это повстрвчалось недавно же въ Константинополъ, когда на соборъ оказались самозванцы подъ именемъ уполномоченныхъ отъ восточныхъ патріарховъ, или для того, чтобы собору можно было безошибочно судить о разм'вр'в полномочій, какими спабжены папскіе послы, чтобы недопустить того, что дозводили себв недавно римскіе же послы Родоальдь и Захарія, которые во многомъ переступили въ своихъ дъяніяхъ на соборъ размъры данныхъ имъ полномочій, о чемъ пришлось сожальть самому папъ римскому Николаю. Отвътъ этотъ успокоилъ напскихъ легатовъ и они предъявили документы о своемъ полномочіи, содержавшіеся въ письмах в папы Адріана II къ императору Василію и патріарху Игнатію. Полномочія представителей патріархатовъ-Антіохійскаго и Іерусалимскаго тоже признаны были несомнительными. Тактополять оп динина жабон этом

Первымъ деломъ при начатіи занятій соборныхъ папскіе послы потребовали, чтобы прочитана была привезенная панскими послами формула единенія церквей - восточной и вападной, каковую по требованію папы Адріана должны были подписать всв епископы и клирики. Эта формула единенія составляеть одинь изъ трудныхъ пунктовъ при сужденіп о занятіяхъ сего собора; опа, эта формула единенія, одинъ видъ имветъ по тексту греческому и другой по тексту латинскому; какой именно быль подписань на соборь, это остается до сихъ поръ нервшеннымъ; изъ извъстныхъ теперь текстовъ греческій на много короче, чёмъ латинскій, притомъ греческій тексть не имбеть въ себі тіхь оттінковъ, какими раскрашена редакція латинская, пропитанная восхваленіями и превозношеніемъ авторитета каседры римской. Документь этоть имъеть важное значение въ занимающей насъ темъ, а потому мы займемся изложениемъ его по

возможности поливе. Въ началв и по латинской, и греческой редакціи сходно; первое, что нужно для спасенія, это хранить каноны правой въры и нисколько не уклоняться отъ уставовъ Божінхъ и отеческихъ. Затемъ по одному латинскому тексту; иное изъ сего относится къ въръ, иное къ дъламъ. Поедику не можетъ быть уничтожено опредъление рекшаго: "ты еси Петръ" и такъ далъе, то и слъдуетъ исновъдывать, что на престолъ апостольскомъ непрестанно сохраняется въ непорочности религія и всё святыя славныя ученія (doctrina); этихъ словъ въ греческой редакціи нѣтъ. Далбе изложение перемъщанное: къ тексту, одинаковому и по греческой редакціи, и по латинской; итакъ, послітуя всему сказанному, въ латинской редакціи вставлено: "особенно же последуя святейшему председателю престола стольскаго"; далбе опять къ тексту, согласному и по греческой редакціи, и по латинской, "проклинаемъ" въ латинскомъ сделана вставка: "проклинаемъ Фотія, противника святыхъ каноновъ, противника каноновъ святыхъ римскихъ первосвященниковъ"; далве въ одномъ латинскомъ текств такое изложение о Фотіи, что онъ, упорствуя въ противленіи внушеніямъ престола апостольскаго, собралъ соборъ противъ досточестности престола апостольскаго и даже осмълился его анаоематствовать.

Послѣ нѣсколькихъ сужденій и опредѣленій, карательныхъ для Фотія и Григорія Азбесты, формула единенія на сей разъ согласна: и по греческой, и по латинской редакціи гласитъ: "это исповѣданіе я, такой то епископъ, подписалъ и собственною рукою скрѣпилъ и тебѣ, святѣйшему владыкѣ и великому архіерею и вселенскому папѣ Адріану, чрезъ апокриссіаріевъ передаю".

Къ большому огорченію нашему, ради изложенія истинной правды, мы должны зам'єтить зд'єсь, что приведенная зд'єсь формула единенія была на Константинопольскомъ со-

боръ подписана. То правда, что она подписана не всъми безъ исключенія, но число сихъ благородныхъ персонъ, сосоставлявшихъ исключение, было весьма и весьма тельно по сравнению съ большинствомъ лицъ, опозорившихъ себя гнуснымъ раболъпствомъ предъ Римомъ. Въ дальнъйшемъ продолжении занятій собора римскіе послы неотступно требовали, что всв епископы, желающіе принимать участіе на соборъ, непремънно должны подписать эту формулу, и число подписей время отъ времени болъе и болъе увеличивадось. Считая вопрось объ осуждении Фотія оконченнымъ, соборъ приступилъ къ разбору обстоятельствъ сторонниковъ Фотія. Прежде всего поставленъ быль на разсмотрѣніе вопросъ о епископахъ и вообще о духовныхъ, рукоположенныхъ еще Меоодіемъ и Игнатіемъ, но доселъ державшихъ сторону Фотія и теперь желавшихъ перейти на сторону Игнатія. Эти сказаннаго сорта персоны просили соборъ о прощеніи, изъяснили свою принужденность быть на сторон'в Фотія, съ негодованіемъ распространялись о томъ, когда и что предприняль Фотій противъ Игнатія и папы Николая: "Ежели уже съ Игнатіемъ, который быль сынь и внувъ императорскій и проводиль равноангельскую жизнь, такъ жестоко поступиль Фотій, то чего должны были ожидать они, ежели бы вздумали противиться Фотію. Итакъ, теперь они просять у собора прощенія и гоговы понести наказаніе, къ какому присудить ихъ соборъ". Соборъ принялъ во внимание раскаяніе обращающихся и всёхъ утвердиль въ ихъ степеняхъ; такихъ обращающихся оказалось 10 епископовъ, 11 священниковъ, 9 діаконовъ и 6 уподіаконовъ. Соображая число и личности такихъ обращенцевъ, папскіе легаты прим'втили, что нъкоторые изъ епископовъ, даже рукоположенные Месодіемъ и Игнатіемъ уклоняются отъ подписи подъ формулою единенія, которую они привезли съ собою и о которой у насъ недавно была рвчь здвсь. Когда это требование было предъявлено

тъмъ, кого оно касалось, то всъ тъ епископы единогласно заявили, что въ послъднее время имь такъ много приходилось выдавать подписи и въ правильныхъ грамотахъ, и въ неправыхъ, что они теперь положили твердое намъреніе никакихъ формулъ болъе не подписывать; достаточно съ нихъ подписи сумвола, какую они выдали и каковая хранится въ патріаршемъ архивъ. Такихъ непокорныхъ исключили изъчисла членовъ собора.

одиника одности в предоставления одности и в правод одности и предоставления одности и предоставления одноставления одноставлен

скій влементь вносить по страноста божів, кругіе, пред-

# Третій всероссійскій миссіонерскій събздъ

На девятомъ общемъ засъданіи миссіонерскаго съвяда (утромъ 1-го августа) было приступлено къ изысканію мъръ, благодаря которымъ духовно-учебныя заведенія выпускали бы кандидатовъ на священническія мъста болье подготовленными къ пастырской дънтельности. При этомъ высказывались пожеланія, чтобы духовныя семинаріи пріохочивали своихъ воснитанниковъ читать больше книгъ религіозно-правственнато содержанія и пріучали бы ихъ говорить проповѣди понятнымъ для народа языкомъ. Для лучшей постановки миссіонерскаго дъла было высказано желаніе болье широкаго распространенія дешевыхъ изданій твореній св. отцевъ, дъяній вселенскихъ соборовъ и старопечатныхъ книгъ, съ тъмъ, чтобы епархіальныя братства выписывали эти книги отъ себя для раздачи въ тъ приходы, которые особенно заражены

ходомой шиколы ширрингловь дологох

<sup>(\*)</sup> Окончаніе. См. "Д. Е. В." за 1897 г., № 23.

#### OTHANERIE

## SANAZHON USPKKH OTZKOSTOMON.

Продолжение (\*).

Послѣ нѣсколькихъ занятій собора вродѣ чтенія и перечитыванія переписки между папами и императорами патрицій Ваана потребовалъ, чтобы на соборъ приглащенъ былъ Фотій и держащіе его сторону епископы; они должны быть доведены до сознанія ихъ неправоты каноническими писаніями; ежели сего не будетъ сдѣлано, то сенаторы не станутъ подписывать дѣяній соборныхъ.

Въ то время, какъ между членами собора происходили разсужденія о томъ, допускать ли Фотія на соборъ, принимать ли его какъ епископа или какъ мірянина, Хартофилаксъ Павелъ доложилъ собору, что императоръ прислалъ на соборъ Фотія. Въроятиве всего, что Фотій по прибытіи на соборъ пріостановился гдь нибудь вні залы засіданій соборныхъ. Соборъ опредвлилъ послать къ Фотію депутацію изъ 6 почтенныхъ персонъ во главъ съ протоспафаріемъ Сисинніемъ и чрезъ эту депутацію спросить его, хочеть ли онъ предстать предъ лицо св. собора или нътъ. Ежели онъ скажетъ, что не хочетъ, то спросили бы о причинъ, почему не хочеть. Фотій отвіналь: "доселі меня на соборь не звали, и я удивляюсь, зачёмъ вы это сдёлали теперь (то есть позвали его); я являюсь здёсь не по свободё, а по принужденію. Ежели вы не спрашивали меня объ этомъ соборъ, о которомъ вы говорите, зачёмъ вы привлекаете меня сюда: рёхъ сохраню нути моя, яко да не согрѣшу языкомъ моимъ; по-

orpectation doors normal to derive relativity respect view uni-

<sup>(\*)</sup> См. № 24 "Д. Е. В." за 1897 годъ.

ложихъ устомъ моимъ хранило, дальнъйшее вы можете прочитать сами" (эти слова, которыя пріудержаль Фотій, были: "внегда возстати гръшнику предо мною" (Псал. 38, 39, 1, 2). Когда этоть отвёть Фотія быль передань собору чрезъ депутацію же, то папскіе легаты спросили: "какъ смотрить на этоть отвъть соборь; мы призвали его не затъмъ, чтобы учиться отъ него чему-нибудь, но чтобы довести до конца это тягостное разследованіе, которое изъ-за него предпринято римскою церковію, равно какъ и восточными патріаршими престолами". Всв епископы выразили желаніе, чтобы Фотій быль введень, а синкелль Илія изготовиль форму обращенія къ Фотію, имфвиную въ виду пристыдить Фотія за его отвътъ собору. Форма эта гласила: "своимъ умолчаніемъ (разумвется то, чего не договориль Фотій изъ словъ псалма) ты обозваль скопищемъ грешниковъ сей Богомъ учрежденный соборъ, не только представителей святъйшихъ патріарховъ, но и высокій сонмъ достопочтенныхъ отцевъ, и неприлично приспособилъ сюда не подходящее сюда пророческое слово; поэтому слёдуеть отвётить тебё тёмъ, что ты имбеть въ себъ дъла тьмы и боиться священнаго собора, собравшагося во свётё истины, какъ бы содействіемъ его не объявился, не обозначился твой характеръ, такъ какъ, по евангелію, всякій ділающій злое, ненавидить світа и не приходить къ свъту, да не обличатся дъла его. Написано также: «броздами и уздою челюсти ихъ востягнеши не приближающихся къ тебъ»; власть собора, по изволенію императора, ръшилась привести надлежащимъ способомъ въ исполнение сіе пророческое изреченіе". Когда эта формула была прочитана Фотію, то онъ отвічаль: "вопроса отъ собора и никакого въ этомъ не вижу; делайте, что вамъ повелено". Когда собору быль передань этоть отвёть Фотія, то соборь опредълилъ снова послать къ Фотію ръшеніе теперь уже еще въ болве строгомъ видъ: "согласно съ церковными установ-

леніями, мы звали тебя и ожидали, что ты явишься по свобод'й; но ты, какъ открытый и упорный грешникъ, не хочешь свободно отдаться праведному суду; однако же ты долженъ прійти хотя бы и противъ воли, чтобы подвергнуться очевидному осужденію. Поэтому мы повеліваемь тебів симь вторымъ извѣщеніемъ, что ты долженъ быть приведенъ даже противъ твоей воли". Когда Фотій появился въ собраніи, то панскіе легаты спросили: "что это за человікъ, который тамъ стоить на последнемъ месте". Когда легатамъ сказали, что это Фотій, то легаты обратились къ нему съ вопросомъ: "принимаеть ли онъ определенія св. отцевъ, установленія римскихъ папъ, подчиняется ли решеніямъ папы Николая и согласенъ ли принять то, что опредёлиль преемникъ Николая папа Адріанъ". На всѣ эти вопросы Фотій не отвътиль ничего. Папскіе послы съ раздраженіемъ заговорили: "мы слыщали, что Фотій очень даровитый и краснорвчивый человъкъ, видимъ въ немъ только нарушителя законовъ и прелюбодья; онъ долженъ говорить и защищаться". Фотій отвъчаль: "Богь слышить мой голось, даже если я и молчу". Легаты: "твое молчание не защитить тебя оть очевиднаго осужденія". Фотій: "Іисусъ молчаніемъ тоже не миноваль осужленія"

Тогда представители восточных патріарховъ Оома и Илія унизились до безстыдства спросить Фотія: принимаеть ли онь опредвленія римскихъ папъ. Отвёта отъ Фотія никакого не последовало. Папскіе легаты принимались уговаривать Фотія, чтобы онъ смирился, исповёдаль устно и письменно свои грёхи, предаль проклятію свои обидчивыя писанія, равно какъ и свои неправедныя и жестокія распоряженія относительно Игнатія и всё свои постыдныя махинаціи, какими, конечно, они казались папистамъ; затёмъ высказаль бы обёщаніе и поклялся бы ничего не предпринимать противъ законнаго патріарха, но признавать его, какъ пристин-

наго отца, и съ благоговъніемь принять опредъленіе, какое составлено будеть римскимъ престоломъ. Фотій продолжаль пребывать въ молчаніи. Тогда, чтобы въ большей наглядности изобразить разбираемое дёло, напскіе легаты предложили, чтобы теперь прочитаны были письма папы Николая къ Михаилу и къ Фотію. Во время чтенія этихъ императору писемъ къ Фотію не разъ обращались съ вопросами, но Фотій продолжаль молчать. Посл'в того, какъ всв письма цапы были перечитаны, потребовалъ слова Илія, представитель патріарха Іерусалимскаго. Этоть льстивый челов вкоугодникъ въ пространной ръчи развивалъ злобныя, обидныя для Фотія положенія, врод'є того, наприм'єрь, что Фотій съ насиліемъ овладёль престоломъ Константинопольскаго патріарха и несправедливо на немъ утвердился; что ни римскій престоль, ни престолы восточныхъ патріарховъ его не признавали въ достоинствъ Константинопольскаго патріарха; что они признають надлежащій авторитеть за настоящимъ соборомъ, собраннымъ по распоряжению императора, основанному на прежнихъ примърахъ, то есть тъхъ, что и въ прежнее время императоры же имъли начинающее и управляющее значение въ собрания соборовъ; что теперь следуеть отклонить всякую возможность для Фотія оправдывать свое поведеніе, какъ это уже и оказывается очевиднымъ по его упорному молчанію, а еще болже потому, что онъ отвергаетъ настоящій соборъ. Въ заключеніе своей рѣчи и этотъ безстыдный Илія ув'вщеваеть Фотія признаться во гр'вхахъ и принести покаяніе, что поможеть ему удостоиться быть принятымъ въ общение съ върными и избъжать угрожающаго ему въчнаго осужденія. Такъ какъ Фотій, при всёхъ этихъ язвительныхъ и унизительныхъ для него изворотахъ, продолжаль хранить молчаніе, то папскіе легаты обратились къ собору съ такою сентенцією: "Братія, вы видівли и слышали, что въ продолжение долгаго времени сделано и говорено от-

носительно сего предмета. Для всёхь вась ясно, что возведеніе Фотія не можеть быть признано и низложеніе Игнатія совершено противъ справедливости и противъ всъхъ законовъ. Поэтому мы не новое суждение установляемъ или вводимъ, но придерживаемся прежняго, изреченнаго папою Николаемъ и утвержденнаго его преемникомъ Адріаномъ; мы не можемъ потрясать и ниспровергать законы отцевъ. Братія наши представители востока также засвидътельствовали, что они не признають его, какъ патріарха. Кто же послі сего изъ желающихъ считаться христіаниномъ будеть признавать того, кто не признанъ ни апостольскимъ престоломъ въ Римъ, ни патріаршими престолами востока. Мы отвергаемъ настоящій инцеденть и подъ угрозою аначемы запрещаемъ, чтобы на будущее время подобное явленіе не возобновлялось, то есть то, что правильный епископъ світскимъ насиліемъ изгнанъ изъ его церкви, а другой, вопреки канонамъ, поставленъ на его мъсто. Скажите, согласны ли вы съ этимъ? Ежели не согласны, то мы на собор'в, какъ на высокой гор'в, возвысимъ свой голосъ и со всею крипостію оповистимъ опредиленія нашихъ св. отцевъ, равно какъ и посл'ядствія, какія отъ всего этого должны произойти". Соборъ принялъ это заявленіе легатовъ, какъ узаконеніе церковное. Донатъ, Стефанъ и Маринъ (папскіе легаты) еще разъ пытались уговорить Фотія, чтобы онъ засвидітельствоваль свое раскаяніе передъ соборомъ, покорился бы Игнатію, какъ своему законному настырю, что совершенно необходимо, хотя бы даже для того, чтобы удостоиться общенія церковнаго на правахъ мірянина; черезъ это онъ можетъ и для другихъ обезопасить спасеніе душъ, такъ какъ нѣкоторые изъ его последователей могуть отважиться на то, чтобы держаться и теперь его, Фотія; и значить упорство Фотія можеть послужить побужденіемъ и для его приверженцевъ пребывать въ упорствъ же. Патрицій Ваана тоже уговариваль Фотія обнаружить покорность: "скажи, господинъ Фотій, изложи все, что ты можешь привести въ свое оправдание; весь міръ имъетъ здъсь представителей; остерегись, какъ бы святый и вселенскій соборъ вовсе не лишилъ тебя соучастія. Къ какому трибуналу ты тогда обратишься? къ Риму! но здёсь есть отъ него представители; къ восточнымъ? и отъ нихъ представители здёсь же; смотри, какъ бы не затворились оть тебя двери; ежели онъ затворятся, то никто не будеть въ состояніи отверзти ихъ; итакъ, представь, Бога ради, свою защиту". Фотій отвічаль: "моя защита не въ этомъ віків; ежели бы она была въ этомъ вѣкѣ, го вы уразумѣли бы ее". Тогда Ваана выразился: "стыдъ и страхъ смутили твой духъ, ты не знаешь, что ты долженъ говорить; поэтому святый и вселенскій соборь даеть теб'в время на размышленіе, чтобы ты могь размыслить о своемъ спасеніи; ступай отсель и возвратишься сюда тогда, когда обдумаешься къ лучшему". Фотій отвічаль: "во времени, для того, чтобы обдумываться, я нужды не имъю; а что я долженъ уходить - это ваша воля". Ваана еще и еще пытался расположить Фотія къ раскаянію и къ покорности правильному опредбленію патріарховъ; говориль ему, что по окончаніи собора уже нельзя будеть измънить его опредъленій; теперь же еще есть время на самозащищение. Фотій ничего больше не отв'ячалъ и соборъ закрылъ засъданіе.



Отгони же, брать, мрачныя думы свои, победи скорбь свою, возложи печаль свою на Господа, обратись для того къ испытаннымъ священнымъ средствамъ, дарованнымъ святою матерію нашею перковію, и смирись подъ крупкую руку Божію.

отцы и братіе, при вид'в столь тяжкаго горя, носътившаго нашего брата и сослужителя, усилимъ моленія наши и за него, и за его усопшую супругу, рабу Божію За нее, дабы милосердый Господь простиль вся сограшенія ея вольныя и невольныя, отъ которыхъ не свободень ни одинь изъ смертных в, аще и единь день житія его на земли (Іова XIV, 4-5); а за него, дабы безропотно и по пастырски перенесъ ниспосланный ему кресть, всецью предался въ волю Божію, одну истинную, святую, благую и совершенную волю, и со смиреніемъ и покорностію Провидънію вмъсть съ нами сказаль: да будеть, Господи, воля Твоя святая надъ нами и во всемъ, ибо не въ Его ли ручнь душа вспхъ живущихь и духъ всякаго человпка? (Іова XII. 10). Аминь. (Свящ. Николай Рукинъ.

## он изркви отх косточ

Продолжение (\*).

Послв того, какъ доведено было до конца объяснение съ Фотіемъ, члены собора, по настоянію императора (хотя, надо

<sup>(\*)</sup> См. № 1 "Д. Е. В." за 1898 годъ.

сказать, и не во всемь согласно сь желаніемъ папскихъ пословъ, кои хотвли считать вопросъ совершенно покончен нымъ даже последнимь передь симь заседаниемь), решили заняться разборомъ положенія сторонниковь Фэтія. Ечископы, державшіе сторону Фотія, между прочимь, говорили: "Фотій возведень вы сань пагріархи соборомы митрополитовы и епи скоповъ; итакъ, ежели теперь отвергать Фогія, то твиъ паче следуеть отвергнуть возводившихъ его. На это недоумъніе отв'яваль Илія, представитель патріарха Іерусалимскаго, что на II вселенскомь соборъ отвергнуть быль Максимь циникъ и его посвящение, но не подвергали осуждению ни Тимовея Александрійскаго, ни прочихъ епископовъ, согласигшихся съ Тимовеемъ на посвящение Максима. Иные изъ епископовъ, державшихъ сторону Фотія, говорили, что они не сміноть отступить оть своего рукоприкладства и оть тіхъ клятвенныхъ объщаній, кои ими даны при посвященіи Фотія. No sanctissimi vicarii senjoris Romae, какъ ихъ величаетъ письменный памятникъ, и вмёстё съ римскими послами пред ставители и восточныхъ патріарховь на это отв'вчали, что сознають за собою право освободить сумнящихся отъ обязанности ихъ рукоприкладства и отъ клятвъ, данныхъ ими въ виду того, что Фотій действоваль на нихъ страхомъ. Евхемонъ, архіепископъ Кессарін Каппадокійской, и Захарія Халкидонскій предъявили свои возраженія въ такомь виді: "Каноны церковные должны быть почигаемы выше патріарховъ; ежели патріархи претыкаются объ эти каноны, то преткновенія ихъ не могуть быть оправданіемъ въ нарушенін каноновъ. По отношенію къ данному случаю противъ Фотія, главнымъ образомъ, выставляютъ то, что онъ взять изъ мірянь и что онъ получиль посвященіе отъ Григорія Азбесты, бывшаго подъ запрещеніемъ, наложеннымь на него Игнатіемъ. Но оба эти основанія къ низложенію Фотія недостаточны; противъ 1-го пункта есть практика такая, что

обычай становится правиломъ; а что обычай такой быль, это полтверждаеть исторія сь Тарасіемь, Никифоромь, Нектаріемъ, Халасіемъ Кесарійскимъ, Евсевіемъ, Амвросіемъ и другими. Что касается 2-го пункта, то 1) о самыхъ правилахъ тъхъ надобно сказать, что они начертаны не къ безусловному руководству, а только въ видахъ сохранения церковнаго мира; что по отношению къ однимъ и тъмъ же лицамъ ови и сохраняли силу, и снова получали ослабу; 2) ежели же даже и усвоять имъ силу безусловную, то виноватымъ следуеть считать не Фотія, получившаго рукоположеніе, а Азбесту, который посвящаль. Анатолій, получившій посвящение отъ Евтихія, запрещеннаго Флавіаномъ, быль признанъ соборомъ Халкидонскимъ. Римляне не признавали Флавіана Антіохійскаго и однако же никакое правило не осуждало его. Итакъ, ежели правило насъ низлагаетъ, то мы цовинуемся, а ежели нътъ, то мы не признаемъ низложенія". Евлампій, епископъ Апамейскій, поставиль собору на видъ что Игнатій отрекся отъ натріаршаго престола. Императоръ объявиль это отречение насильственнымъ, на потому недъйствительнымы, что актисовное анада окобот да атминест

Папскіе легаты, видя, что объясненіе принимаеть сложный и запутанный обороть, предложили было для окончанія дъла, чтобы епископы, рукоположенные Игнатіємъ, но дер жавшіе сторону Фотія, подписали теперь привезенную ими, легатами, формулу единенія; но трое изъ таковыхъ: архіенископы Ираклійскій и Критскій и епископъ мѣстности Целендеры въ Исавріи отъ этого предложенія отказались. Іоаннъ, архіенископъ Ираклійскій, между прочимъ, возгласилъ: "анавема тому, кто анавематствуетъ своего патріарха". Инциденть этоть вызвань тѣмъ обстоятельствомъ, что между пунктами формулы, предложенной для подписи, однимъ требовалось, чтобы Фотій былъ подвергнутъ проклятію. Захарія Халкидонскій выразился: "тому, что несправедливо сдѣлано

или будеть сдълано, мы не желаемъ выражать свое согласіе и не выразимъ". Евхемонъ Кесарійскій повториль тоже самое съ прибавленіемъ, что тъмъ, кои не следують канонамъ святыхъ апостоловъ и святыхъ вселенскихъ соборовъ, хотя бы то быль самь патріархъ Рима или Іерусалима, котя бы даже ангель съ небесь, онъ повиноваться никогда не будеть. Ваана, представитель императора, пытался расположить этихъ непокорныхъ къ раскаянію тімъ, между прочимъ, аргументомъ, что здёсь на соборъ имъются представители 4-хъ, даже 5 патріарховъ. "Кто вамъ посл'є сего поможеть", спрашиваль Ваана. Сторонники Фотія отвітили: "каноны апостоловь и святых вселенских соборовь . Ваана началь распространяться о томъ, что теперь на соборъ имъются представители всъхъ церквей, кои охраняють всъ каноны церковные; вдёсь судін надъ всёми по всёмь дёламь. Сторонники Фотія относительно панскихъ легатовъ выразились: "мы не призпаемъ ихъ судінми". Ваана спросилъ: "развъ легаты поступили въ чемъ-нибудь незаконно"? Амфилохій за всъхъ отвътиль: "оть начала до конца незаконно и безразсудно". Не видя больше никакихъ средствъ къ обращенію нераскаянныхъ сторонниковъ Фотія, соборъ обратился къ обычному въ такихъ случаяхъ средству - анаоематству. Фотія и сторонниковь его еще разъ въ дополнение уже ко многимъ, прежде сего бывшимъ, предали проклятію Стоить особеннаго вниманія формула анаоематства, приложеннаго къ Фотію: "Мірянину, хищнику, новообращенцу, тирану, схизматику, осужденному, прелюбодью, отцеубійць, изобрьтателю извращенныхъ догматовъ, новому ципику Максиму, новому Діоскору, новому Гудъ". Въ довершение всъхъ своихъ неистовствъ злоба враговъ Фотія дозволила себ'в еще небывалую въ лівтописяхъ церкви дерзость: актъ осужденія на Фотія быль подписань евхаристическою кровію Христовою вм'єсто чернилъ (Nicet, р. 264; Гергенр. т. 2, р. 109). Такъ глубоко была уничижена церковь восточная и такъ горделиво превознесли свою церковь представители папскіе среди смутныхъ обстоятельствъ, облегшихъ попущеніемъ Божіимъ свътозарный горизонтъ востока.

Но не до конца прогн'ввается щедрый и милостивый Господь: вмалъ наказавъ сыновъ церкви восточной краткимъ бывшія печали посвіщеніемъ. Онъ преизобильно исполняеть сердца върныхъ чадъ церкви восточной утъщениемъ выйти изъ порабощеннаго положенія передъ западомъ и сложить съ себя бремя зависимости, непрошенно возложенное на восточныхъ властолюбцами западными. Моменть возстановленія авторита церкви восточной начинается въ тоже самое время, какъ дошло до крайности уничижение востока хитрыми происками западныхт. Господи благослови, только въ тоже время, какъ подписывали акты собора, учинившаго все досель нами изложенное, папскіе легаты отважились сдёлать вставку: usque ad voluntatem Eximii Praesulis: они утверждають до ръшенія всего высочайшимъ председателемъ, то есть папою; эта вставка сильно смутила императора Василія и представителей патріарховъ восточныхъ, увидівшихъ теперь ясно, въ какое положение они поставлены въ отношении къ пап'в его върными клевретами. Къ непріятному впечатлівнію, произведенному на восточныхъ означенною вставкою отъ папскихъ легатовъ, прибавилось столь же непріятное впечатлівніе отъ ихъ назойливости, съ какою они продолжали настаивать на томъ, чтобы всв члены церкви восточной, начиная съ высшихъ и оканчивая низшими, подписывали формулу соединенія церквей, привезенную ими изъ Рима. Изъ предшествовавшаго изложенія мы видёли, что формула эта носила на себ'є р'єзкія черты властолюбія владыки запада, и потому н'ікоторые изъ высоко стоящихъ членовъ церкви восточной, не смотря даже на ствсиительность своего положенія, не соглашались и ранъе сего подписывать ее. Теперь при возникновеніи или,

точнѣе, при новомъ обнаруженіи притазательности папскихъ легатовъ нѣкоторые изъ епископовъ восточныхъ отважились обратить вниманіе императора Василія на то, что подобными притазаніями запада церковь восточная совершенно отдается подъ владычество римлянъ, унижается до невольничества. Ел свобода уничтожена; приставка, сдѣланная теперь легатами, можеть повести къ тому, что никакія опредѣленія восточныхъ не будуть имѣть обязательной сиды; но всего болѣе разоренію всего, что было нагромождено, теперь послужилъ поднятый еще разъ снова прежде извѣстный намъ вопросъ о томъ, какому церковному управленію должна подчиняться Болгарія.

Изъ предшествующаго изложенія мы видели, что западные миссіонеры довольно глубоко запустили свои когти на церковной почвъ болгарской; но, видно, почва эта была неблагопріятна для поствовъ западныхъ, что плоды отъ ихъ стмянъ зрѣли очень туго. Мира между княземъ болгарскимъ и римскою церковію надлежащаго не было. Главная причина несогласія, конечно, крылась въ томъ, что сами западники взялись не за свое дело: нечего было вредить своимъ вметательствомъ тамъ, где дело начато было восточными; но около этой главной причины скоро начали группироваться причины болбе мелкія, частныя. Напримерь: князю болгарскому хотвлось, чтобы въ епископы для Болгаріи быль назначенъ Формовъ, но папы римскіе, что Николай, что Адріанъ, почему-то находили неудобнымъ исполнить это желаніе болгарскаго князя; папа Адріанъ назначиль было въ Болгарію Сильвестра, но Михаилъ сего Сильвестра не принялъ и отослалъ его обратно. Въ политическихъ сферахъ тоже возникло въяніе, неблагопріятное для запада; болгаре узнали, что Лудовикъ немецкій, государь воспитанія римскаго, лишилъ моравовъ политической самостоятельности, и устрашились такой же участи за себя, а нотому и начали соображать, какъ бы

покрѣпче придержаться повелителя восточнаго, то есть Вач силія, тѣмъ паче, что слава о воинскихъ подвигахъ Македонанина разносилась широко. В здольдения значина втигадо

нот Нововозстановленный на Константинопольскомъ престол'в натріархь Игнатій, при всёхь своихь житейскихь невзгодахъ, не угратиль въ себ'в чувства правдивости вы отношени къ Болгаріи и продолжаль то такъ, то иначе наводить потребныя справки о положении церковныхъ дель въ Болгаріи. Это обстоятельство не укрылось отъ вниманія папы Адріана, такъ что папа Адріанъ препроводиль къ Игнатію даже письменное предостереженіе: Ut se ab omni Bulordinatione immunem, nullum suorum illic mittendo custodiat (чтобы онъ. Игнатій, воздерживался отъ рукоположенія для Болгаріи и никого изъ своихъ туда не посылаль). Какъ бы, впрочемъ, ни было, то есть какін бы причины и побужденія ни дійствовали и какт бы предшествующія обстоятельства ни слагались, только въ то время, какъ подходили къ концу занатія разсмотрівнаго нами последняго собора противъ Фотія, въ Константинополь прибыло посольство изъ Болгаріи съ просьбою разр'єшить вопросъ: древнему или новому Риму должна подчиняться Болгарія въ церковномъ отношеніи? Для того, чтобы изготовить отвътъ на этотъ вопросъ императоръ Василій Македонянинъ собраль конференцію, на которой присутствовали, кром'в посланныхъ изъ Болгаріи, патріархъ Игпатій и представители патріарховъ восточныхъ. После некоторыхъ совещаній предварительныхъ между лицами вышеновменованиыми, приглащены были на совътъ и напскіе легаты. Теперь, какъ толь ко было прочитано вслухъ всёхъ письмо отъ князя болгарскаго, посланные болгарскіе прямо поставили потребный для нихъ вопросъ: "до послъдняго времени мы пребывали въ язы». чествъ и только недавно удостоились благодати христіанской; въ дальнъйшемъ мы страшимся, какъ бы не впасть намъ

въ хитрые ковы и навѣты обманщиковъ, и теперь желаемъ знать отъ вась, кои занимаете мѣсто высочайшихъ патріар ховъ, какой церкви мы должны подчиняться"? Напскіе легаты, не задумываясь долго, отвѣчали: "Римской. Къ этой церкви обратился самъ князь, онь предалъ св. Петру себя, свою страну и свой народъ, отъ нея просилъ наставленій, руководства, епископовъ и свищенниковъ, принялъ ихъ дружетственно и доселѣ держитъ ихъ у себя". Одинъ изъ цанскихъ легатовъ Петръ самъ былъ очевидцемъ и свидѣтелемъ этой покорности болгарскаго народа церкви римской. П

благословеніе на преуспівние вновь открытой школы; сердечпо благодарю пекупника о ней". Кром'ь того телеграмма-

и поздравляли отлъление предгодитель дворянства Н. А. Згоровъ и непремънный член зерествлиского присутствия И.

H. Cshungons.

### Открытіе второклассной школы въ слободѣ. Голодаевкѣ, Таганрогскаго округа (\*).

Мослъ ръчей быль совершень молебень предъ началомъ ученія отроковъ. Цъніе и чтеніе исполнялось на всёхъ служ- бахъ учениками школы.

Хлѣбъ-соль была предложена гостямъ въ особомъ здании. Здѣсь въ задушевной бесѣдѣ, при оживленныхъ тостахъ за всѣхъ дѣятелей по церковно-школьному дѣлу, возникла мысль увѣковѣчить этоть день какимъ-либо добрымъ дѣломъ. Рѣшено было: открыть подписку на устройство иконы св. Іоанна Богослова, съ тѣмъ, чтобы день памяти его (26 сентября) навсегда быль торжественнымъ праздникомъ школы. Подписка дала до 70 рублей. Попечитель школы нотаріусъ Таганрогскаго окружного суда Е. Б. Бондаренко заявилъ о

да уайол коза у атами аны во саниару бывжая захвівов про (\*) Окончаніе: См. «Да Е. В. «за 1808 г., Малири иманальтого

дъльномъ милосердіи Божіємъ. Отчанніе есть великій гръхъ предъ Богомъ и ведетъ человъка къ върной погибели; поканіе же—одна изъ первыхъ и главныхъ ступеней въ царствіе небесное. Будемъ же и мы, по примъру евангельскаго раскаявшагося блуднаго сына, изъ глубины своихъ сердецъ, въ чувствъ полнаго сознанія своей гръховности, взывать къ Богу, Отцу милосердому: Отче! согрпшили мы на пебо и предъ Тобою. Аминь.

Протой Г. Семенова.



что рамено переосвящения выбли обочно

щениявани, гонорианияль по-гречески, паненю литата начи-

#### OTHAZEHIE

## зипичной церкки отх восточной.

Продолжение (\*).

Въ то время, какъ папскіе легаты ораторствовали въ изъясненномъ тонѣ на изъясненную тему, представители восточныхъ патріарховъ предложили болгарамъ вопросъ: кому ихъ страна была подчинена въ то время, какъ опи (болгары) ее завоевали, и нашли ли они тогда какихъ-либо священниковъ греческихъ или латинскихъ. Отвѣтъ былъ такой, что страна та была греческая и что тамъ были греческіе священники. Писатели римско католическіе подвергаютъ сомнѣню, но историки греческіе выслідили фактъ, что будто тогда же былъ найденъ и поставленъ на видъ эдиктъ Өеодосія ІІ, принятый въ кодексъ Юстиніана о томъ, что Иллирійскія

hyra at sacarorenio, rasa naca microcera, sonaren reneula.

<sup>(\*)</sup> См. № 2 "Д. Е. В." за 1898 годъ.

провинціи подчиняются престолу Византійскому (Номоканонъ Фотія, ІХ, 1). Римскіе легаты, застигнутые такимъ неожиданнымъ оборотомъ дёла, почли для себя за лучшее отдёлаться на сей разъ оть этого вопроса отстраненіемъ его въ сторону, сказавъ, что этотъ вопросъ поставленъ неожиданно, что для ръшенія его не имъють полномочій ни они, легаты паны, ни представители восточных в патріарховъ, что восточные напрасно посягають на права папы. Противъ того аргумента, что болгары при завоеваніи страны нашли тамъ священниковъ, говорившихъ по-гречески, папскіе легаты начинали было указывать на то, что греческій языкъ ничего еще не доказываеть въ пользу или противъ того, кому была покорна страна, что римскіе первосвященники им'вли обычай въ случай нужды ставить священниковъ и архіереевъ, говорящихъ по-гречески, хотя бы страны тв и состояли подъ юрисдикціей папы. Но все это возраженіе осталось безсильнымъ, потому что легаты не могли представить документовъ, изъ коихъ бы было видно, что страна, занятая болгарами, принадлежала къ юрисдикціи папы. Представители восточныхъ патріарховъ прямо и р'єшительно поставили папскимъ легатамъ на видъ: "Ежели бы вы и были въ состояніи доказать, что римскій престоль совершаль посвященіе во епископа для техъ странъ по праву, все же вы не можете доказать того, что страна, занятая болгарами, не принадлежада къ греческому царству; а ежели такъ, то и духовенство тамъ должно было быть греческое". Не менъе мътко и ръзко было еще замъчание со стороны восточныхъ, именно слъдующее: "Римляне отдёлились отъ власти греческихъ императоровъ и примкнули къ королевству франковъ; къ какой стати имъ было бы теперь заявлять притязанія на области, принадлежавшія имперіи греческой? Отсель быль прямой путь къ заключенію, такъ какъ містность, занятая теперь болгарами, принадлежала греческой имперіи и болгары же

застали тамъ греческихъ священниковъ, то и слѣдуетъ признать, что теперь болгары должны принадлежать Константинопольскому патріархату. Юрисдикція Константинопольскаго патріарха въ Болгаріи не есть введеніе чего-либо новаго, а есть только возстановленіе того, что было прежде,

Сужденіе представителей восточныхъ патріарховъ привело наискихъ легатовъ въ сильное раздражение; они съ ръзкою заносчивостію возражали, что сужденіе восточныхъ произвольно, оскорбительно для папы, что они не имъють полномочій касаться этого предмета и что они, легаты папы, раздеруть это определение, доколе оно не будеть доложено наив, такъ что опредбленію этому и на свъть не существо-BATE: sententiam omnino rescindimus, ita ut nullo modo vel nomen habere sententiae mercatur. Не говоря много съ представителнии восточныхъ патріарховъ, панскіе легаты обратились къ патріарху Игнатію и начали его заклинать, чтобы онъ не позволяль себъ отнимать у папы того, что принадлежить апостольскому престолу, который ему же, Игнатію, оказаль вспомоществованіе противь его недоброжелателей; ежели Игнатій недоволень такимъ разрѣшеніемъ сего вопроса, какое предлагають легаты папы, то онь должень перенести это дедо на судъ папы, но самъ не долженъ вмешиваться въ церковныя отношенія болгарскія. Патріархъ Игнатій на это отвітиль: "Сохрани меня Богь, принимать участіе въ предпріятіяхъ, кои могутъ быть обидны для достоинства апостольского престола; я не настолько молодъ, чтобы позволить, чтобы отняли у меня что-нибудь; но и не - настолько старъ, чтобы желать себъ самому того, чего не -могу одобрить въ другихъ "коте вольновьо опакот и усотве

Посл'в нъсколькихъ еще препирательствъ, въ заключеніе всего посланнымъ изъ Болгаріи вручено было опредъленіе, которое гласило, что "представители восточныхъ патріарховъ, бывъ назначены судіями въ дълъ между патріархомъ Игна-

тіємъ и папскими легатами, опредѣлили, что Болгарія (составляющая то, что прежде быль Иллирикъ) должна быть въ подчиненіи у престола Константинопольскаго. Этимъ опредѣленіємъ, къ большому неудовольствію папскихъ легатовъ, болгарскій вопросъ былъ законченъ и патріархъ Игнатій въ 870 году посвятилъ для Болгаріи архіепископа, за которымъ послѣдовали въ Болгарію многіе монахи, чѣмъ зависимыя отношенія Болгаріи къ Константинополю выражались самою фактическою наглядностію (\*). Духовенство римское должно было изъ Болгаріи выбираться во-свояси и оно выбралось, по замѣчанію документовъ, съ большими оскорбленіями. Замѣтить однако же не излишне, что епископъ Гримоальдъ, стоявшій во главѣ возвращавшихся, привезъ съ собою много богатства и драгоцѣнностей, чѣмъ возбудилъ противъ себя значительное подозрѣніе въ папѣ.

Въ мартъ 870 года папскіе послы собрались въ обрат ный путь изъ Константинополя. Императоръ Василій, хотя и имъль въ душт неудовольствіе на папскихъ пословъ за ихъ притязательность и препирательства, но все это съумъль скрыть, угощаль пословъ передъ ихъ отът здомъ объдомъ, наградилъ ихъ подарками и даже назначилъ имъ въ проводники спаварін Феодосін. Спаварій проводилъ ихъ до Диррахіи и отсюда раскланялся; но вакъ только римскіе послы отплыли далте въ Анкону, то на нихъ напали славонцы, все у нихъ ограбили, отняли даже и акты Константинопольскаго собора съ подписями членовъ и едва оставили ихъ въ живыхъ. Папа Адріанъ ІІ, получивъ объ этомъ извъстіе, долженъ былъ обращаться за содтиствіемъ къ западному императору и только благодаря этому участію папскіе послы возвратились на родину въ декабрт 870 года. Понятно, какъ

<sup>(\*)</sup> Имя новопосвященнаго подвергается пререканіямъ: одни говорятъ Өеофилактъ, по инымъ Климентъ, по инымъ Гавріилъ.

горько было для папы слышать повъствованіе легатовъ своихъ объ окончательныхъ происшествіяхъ, повстръчавшихся съ ними по заключеніи вми занятій своей предшествовавшей миссіи! Случай высказать Константинопольскимъ властямъ какъ свътской, такъ и особенно духовной свои мысли и чувствованія по поводу послъднихъ происшествій вскоръ папъ неожиданно представился.

Императору Василію и патріарху Игнатію почему то показалось нужнымъ снова затрогивать папу изъ-за предмета, на самомъ дълъ вовсе не требовавшаго папскаго участія. Въ церквахъ Константинопольского патріархата открылась на добность возвести на высшія степени клира н'ясколькихъ изъ чтецовъ, кои были посвящены на сію степень Фотіемъ; возникъ вопросъ, нельзя ли признать это Фотіево посвященіе, им'вющимъ сиду, и не повторять вторично того же посвященія; такого же или подобнаго рода диспенсація требовалась для хартофилакса Павла и еще особаго рода исключение требовалось для Өеодора, епископа Карійскаго. Съ вопросами по этимъ пунктамъ императоръ и патріархъ Игнатій послали въ Римъ уже и ранъе бывшаго тамъ архимандрита Өеогноста: вмъстъ съ посланіями отъ императора и патріарха приложены были подарки напъ. Папа въ отвътъ своемъ, отблагодаривъ императора за все то, что было сделано въ Константинопол'в пріятнаго пап'в, распространяется о томъ, что особенно огорчило папу. Именно огорчило папу глубоко то, что монархъ отпустилъ его легатовъ безъ охранительныхъ спутниковъ, такъ что имъ пришлось испытать нападеніе разбойниковъ на пути и что только благодаря особенной милости Божіей они спаслись отъ смерти. Еще боле горько для паны то, что патріархъ Игнатій отважился посвятить для Болгаріи епископа, а императоръ въ этомъ его, патріарха, поддерживаетъ! Папа внушаетъ императору, чтобы на будущее время онъ удерживаль своего патріарха отъ подобнаго

вившательства въ область чужой для него юрисдикціи, иначе и самъ патріархъ, и посвящаемые имъ подвергнутся каноническому отдученію и низложенію. Что касается испрашиваемой императоромъ и патріархомъ Игнатіемъ диспенсацін для епископовъ Павла и Өеодора, то папа отказываеть въ этой диспенсаціи, такъ какъ даровать ее было бы отступленіемъ отъ декретовъ и самого Адріана, и его предшественниковъ. "У насъ не бываетъ двоякихъ ответовъ: сегодня да, завтра нъть. Ежели бы мы захотъли сегодня разрушать то, что вчера созидали, то мы сдёлались бы преступниками законовъ. То совстмъ не въ нашемъ обычать, чтобы по своему произволу пользоваться злоупотребительно разръшеніями отцевъ, подобно тому, какъ это дозволяють себъ нъкоторые изъ имвющихъ высшую церковную власть въ вашемъ государствъ, когда они, если имъ нужно сдътать нападение на кого-нибудь или создать для себя самихъ защиту, ссылаются на опредъленія соборовь и на декреты апостольскаго престола; но и они же умалчивають обо всемь такомъ, что говорить противъ нихъ самихъ и что клонится на сторону тъхъ, кои съ ними, то есть правителями, не согласны".

Не освободиль папа императора и оть укоризны за то, что пословь его отпустили изъ Константинополя безь достаточной охраны: "оплошность эта значительно помрачаеть славу императора, которую стажаль онь своими прежними заслугами въ пользу церкви". Впрочемъ, не смотри на всѣ замѣченныя погрѣшности императора, папа посылаеть ему и дѣтямъ его благословеніе и благожеланія. Къ сожалѣнію для папы, но къ утѣшенію для вѣрныхъ сыновъ церкви восточной, благоволеніе и благосклонность папы на сей разъ не были отплочены со стороны востока, какъ это бывало не однажды прежде сего чрезмѣрно не соотвѣтствующими услугами; тяжкое положеніе церкви восточной начинало миноваться и церковь восточная начинала мало по ма-

лу становиться въ положение надлежащее, независимое. На чальнымъ пунктомъ, отъ котораго сталъ замътенъ поворотъ въ церковныхъ делахъ востока къ лучшему, быль сначала вопросъ изъ-за Болгаріи, а потомъ внутреннія, такъ сказать, домашнія діла между патріархами Игнатіємъ и Фотіємъ при соотношении участія императорскаго. Фотій посл'я того, какъ его низложение было окончательно ръшено, быль заточенъ въ містечкі по названію Стенось, недалеко оть устья Босфора. Положение его, особенно въ первые три года заключенія, было очень тяжело; самымъ тяжкимъ, самымъ чувствительнымъ для него лишеніемъ было то, что у него отобраны были всв книги и ему не позволено было имъть при себъ письменныхъ принадлежностей. О тягости положенія Фотіева можно судить, наприм'єрь, по одному изъ писемъ его къ брату Тарасію. "Страданіе достигло высшей степени; эло дошло до крайности. Кром'в Бога и надежды на Него не остается никакого утвиненія. Вездв подлогь, угрозы, терроризмъ; въ сравнени съ настоящимъ все пережитое прежде кажется мелочью. Кто положить конець всему этому? в'вроятно смерть, о которой я помышляю. Она отниметь у враговъ моихъ возможность еще болье уязвлять и мучить меня и меня самого освободить отъ всёхъ скорбей" (Ер. 78). Не менъе въ скорбныхъ чертахъ Фотій описываетъ свое положеніе въ письм'в къ протоспаварію Михаилу. "Тело ослаблено болъзнями, душа страданіями внутренними; вся жизнь моя събдена, ослаблена постоянными оскорбленіями, причиняемыми мнв отъ людей. Все здвсь совмъщается: измвнчивость друзей, оскорбленіе и заключеніе въ оковы мовхъ слугъ, разсвяніе моихъ родныхъ вследствіе тяжкихъ угрозъ, тяжкія лишенія, отнятіе предметовъ, самыхъ необходимыхъ, даже книгъ, опустошение и разорение Богу посвященныхъ домовъ, кои я устроялъ въ умилостивление за мои гръхи и от коихъ долженствовало бы происходить служение Богу.

строгія предписанія ко всімь о томь, чтобы никто не сміль ко мив приближаться. Что сказать о каждодневномъ судопроизводствъ, о судебныхъ преслъдованіяхъ и осужденіяхъ, гдъ не допускають никого ни для того, чтобы быть свидътелемъ, ни чтобы быть судьею, гдъ даже и обвинителемъ никто не выступаеть и гдв притомъ преследованія и осужденія направляются не противъ меня только, но и противъ моихъ друзей, сродниковъ, служителей, даже противъ всёхъ, относительно коихъ остается какое-либо сомниніе, что они не оказывають пренебреженія мив. Ежели они когда нибудь и дають мив отдохновение твмъ, что не отягащають меня своими вопросами и судами, то причина сего ни въ ихъ доброй волъ, ни въ моей добродътели, но въ достопоклоняемомъ Божіемъ милосердін, отъ Коего одного я состою въ зависимости, подъ кровомъ Коего я совершаю столь бурно воздымаемое теченіе жизни, бывъ погружаемъ столь многими и столь страшными волнами. Вмёсто приближенныхъ, вмёсто друзей, вмёсто служителей, вмёсто псалмопевцевъ, вмёсто всякаго человъческаго утъшенія меня отовсюду окружають только солдаты, стражи, трибуны, ихъ замъстители и воинскіе отряды. Какимъ образомъ при столь тяжкихъ ударахъ не отръшится душа отъ тъла и не отлетитъ, это есть нъчто такое, чего я понять не могу". (До стъдущаго номера).



### <u>HERMANTO</u>

# западной церкки отх восточной.

Продолжение (\*).

Скорбное, уничиженное состояние Фотія по его низложеніи продолжалось уже болье 8 льть, считая сь октября 867 года. Чувствуя, что у него не достаетъ уже силъ болъе переносить такое уничижение и въ тоже время по ходу разныхъ обстоятельствъ соображая, что ему можеть засвътить и надежда лучшаго будущаго, Фотій ръшается писать о своемъ положеніи къ императору Василію. Письмо Фотія, какъ и следовало, конечно, ожидать, содержить и трогательно-выразительное описаніе тягостей его положенія, и глубоко-наблюдательныя размышленія о путяхъ Провидінія и наиубъдительнъйшую апелляцію къ христіанскому долгу и чувству справедливости въ императоръ. "Вонми мнъ, милостивъйшій императоръ! Я не стану говорить теперь ни о нашемъ прежнемъ дружествъ, ни о страшной клягвъ и объщаніяхъ, ни о торжественномъ помазаніи (преподанномъ тебѣ мною) при твоемъ коронованіи, ни о всесвятѣйшей и высочайшей евхаристіи, которую ты принималь изъ моихъ рукъ, ни о духовномъ союзъ, коимъ связаны мы въ лицъ твоего славнаго сына (\*), ни о чемъ изъ всего этого я не буду говорить, но я сдёлаю обращение ко всеобщимъ правамъ человъчества, къ чувству справедливости, присущему каждому человъку. У всъхъ-и варваровъ, и еллиновъ принято, что какъ скоро кого осуждають на смерть, у того отнимають

<sup>(\*)</sup> См. № 3 "Д. Е. В." за 1898 годъ.

<sup>(\*)</sup> Фотій быль воспріемникомь Василіевыхь дітей Александра и Стефана.

жизнь; но какъ скоро кому оставляють жизнь, то уже не принуждають таковыхъ насильственно голодомъ ли или тысячью другихъ различныхъ лишеній къ смерти. Я же принужденъ влачить жизнь, которая тяжелье смерти; меня содержать въ плъну, я всего лишень, ото всего оторвань, оть близкихъ, отъ друзей, отъ прислуги, кратко: отъ всякой человъческой помощи. Когда св. Павель быль осуждень на заключеніе, то ему не возбраняли пользоваться помощію его друзей и знакомыхъ, даже когда онъ присужденъ былъ на смерть, то и тогда нашель пощаду и человъчность со стороны язычниковъ, ненавистниковъ Христа. Можетъ быть, впрочемъ, что въ исторіи древнихъ временъ найдутся указанія на то, что когда-нибудь какіе-нибудь злодфи (а все же не высшіе служители Божіи) и претерпъвали что-либо подобное; но то распоряжение, что у меня отнимають книги, есть обстоятельство совершенно новое, неслыханное; это есть наказаніе, измышленное только противъ меня одного. Для какой цвли все это опредвлено? Развв затвмъ, чтобы лишить меня возможности слышать слово Божіе. Да сохранить Богь оть того, чтобы въ твое правление не исполнилось оное проклятіе; во дни оны будеть гладъ на земли, но не гладъ хліба, и не жажда воды, а гладъ слышанія слова Божія. Для чего отнимають у меня книги? Ежели я неправъ, то слъдуеть давать мий еще больше книгь и при нихъ еще учителей, чтобы чрезъ чтеніе мнв пріобръсти болье полезнаго, и послѣ того, какъ изучу лучшее, мнѣ обратиться на путь правый; ежели же я не сдёлаль ничего неправаго, то за что же я долженъ теривть несправедливости? Никогда еще ни одинъ правовърный не терпълъ ничего подобнаго отъ еретиковъ. Аванасій, много испытавшій боредъ, часто былъ изгоняемъ то лжеучителями, то язычниками съ своего престола; но никогда не присуждали его къ лишенію книгъ; Евставій также испыталь много оскорбленій оть аріань; но у

него не отнимали книга, какъ у меня. Исповедникъ Павелъ Византійскій, Іоаннъ Златоусть и Флавіанъ, всё оные, написанные въ книгъ жизни (я не стану ихъ перечислять), были счастливве меня. И что я говорю о правоверныхъ и святыхъ епископахъ? Константинъ Великій заточилъ Евсевія, Өеогниса и другихъ еретиковъ за ихъ нечестіе и ихъ колебательное поведеніе; но онъ не лишаль ихъ ни имущества, ни ихъ книгъ; онъ стидился запрещать умственныя занятія коихъ ссылаль въ ссылку за ихъ безразсудныя деянія. И нечестивый Несторій быль заточень, и Діоскорь, Петрь Монгь. Северъ и другіе; но никто изъ нихъ не терпълъ разлученія съ книгами. Но для чего мнъ перечислять древніе примъры? Многіе изъ нашихъ современниковъ знаютъ безбожнаго императора Льва V, который имълъ естество болъе дикаго звъря, чемъ человека; но когда онъ низвергъ великаго Никифора (достойно соотвътствовавшаго дълами своими своему имени) съ его престола, онъ не разлучилъ Никифора съ его книгами, не осудиль его терпъть тоть голодъ, который терплю я. Какъ ни быль безбожень, жестокъ и кровожадень сей тиранъ, но онъ не позволялъ того, чтобы причиняли озлобленіе служителямъ Никифора, какъ бы какимъ злодвямъ, предателямъ; онъ не запрещалъ общение съ родственниками и не наказывалъ лишеніемъ имущества; онъ опасался подавать видь, будто поступаеть болье жестоко, чемъ язычники; онъ льстилъ, лицемърилъ передъ христіанствомъ. Язычники убивали мучениковъ, но они не запрещали пользоваться тёми пособіями, какія рёшались оказывать мученикамъ ихъ приближенные и не отнимали у нихъ возможности свободно распоряжаться своимъ имуществомъ. Этотъ же Левъ не запрещаль и псалмопъній и позволяль, чтобы собирались на псалмоп'вніе, какъ на свое утішеніе; онъ не разрушалъ храмовъ и Богу посвященныхъ домовъ, хотя онъ и не ставилъ ни во что причинять оскорбление людямъ; но

онъ стыдился уничтожать зданія, посвященныя Богу. Противъ меня же, горе мив, все измышлено вновь, все жестоко и трагично; я заключенъ въ одиночествъ, оставленъ родными, близкими, прислугой, псалмопъвцами, монахами; вмъсто ихъ меня окружають стражи солдать; домы Божіи разрушены, многіе изъ б'ядныхъ выгнаны изъ-подъ крова, им'яніе ихъ, точно добыча, преданная на разграбленіе враговъ, конфисковано или публично роздано. Для чего все это? Для того, чтобы меня еще болье терзать и мучить. Я и безъ того уже страшно измученъ; тѣ Богу посвященные дома и ихъ обитатели должны бы послужить умилостивленіемъ за мои грѣхи; теперь же они извергнуты изъ своего назначенія, то есть изъ назначенія на служеніе Богу. Нисколько не обращается вниманія на то, не причиняется ли чрезъ то, что разоряются домы, посвященные Богу, оскорбленія, гораздо больше Ему, чёмъ мнё, ихъ основателю, такъ какъ Онъ принимаеть дёло терпящихъ нужду такъ, какъ бы это было Его собственное дело? По законамъ римскимъ темъ, кои уличены въ актъ преступленія, назначаются тълесные штрафы для очищенія души, но штрафовъ для души и истязаній для нея досель нигдь еще не измышляли: я первый должень сдьдаться этимъ плачевнымъ опытомъ, потому что ясно, что отнятіе книгь и разрушеніе домовъ, посвященныхъ Богу, имъетъ въ виду именно эту цъль (то есть истязание души), такъ какъ первое, то есть отнятіе книгь, препятствуеть світу умственнаго упражненія и вовсе угащаеть этоть світь, последнее, то есть разрушение домовъ, посвященныхъ Богу, уничтожаеть и разоряеть благороднъйшія дъйствія, имьющія своимъ назначеніемъ выражать почитаніе Бога. Слыхаль ли кто-нибудь, чтобы люди вели войну противъ душъ человъческихъ? Бываеть такъ, что когда дли изліянія гитва недостаточны твлесныя наказанія, то употребляются въ дъло ссылка, заключечіе, голодъ, постоянная охрана стражею, ежедневная угроза смертію, которая щадить жизнь только потому, что это нужно для того, чтобы вмёстё съ жизнію не прекратилось ощущеніе скорби. Для меня же оказывается страшнъйшимъ жаломъ смерти, невыносимъйшимъ мученіемъ то, что я принужденъ терпъть страданія умирающаго, но при этомъ лишенъ того единственнаго утвшенія, остающагося умирающему, что смерть скоро всему положить конець. Размысли обо всемъ этомъ, императоръ, въ своемъ внутреннемъ міръ, и ежели твоя совъсть одобряетъ тебя, то прибавь мив еще новыхъ скорбей, такъ какъ бы досел'в еще чего-нибудь не доставало; ежели же сов'всть твоя осуждаеть тебя, то ты не дожидайся еще осужденія съ того свъта, послъ чего уже всякое раскаяние будетъ напрасно. Я обращаюсь къ тебъ съ прошеніемъ нъкотораго необычайнаго свойства, но совершенно соотвътствующимъ моему необыкновенному положенію. Сдёлай облегченіе скорбимъ какимъ тебъ угодно способомъ, или отними у меня жизнь какимъ-либо скорвишимъ средствомъ, только не столь ненасытною и разнообразною продолжительностію, или облегчи безм'врность моихъ страшныхъ страданій. Вспомни, что и ты тоже человъкъ, хотя и императоръ, вспомни, что вск мы облечены одинаковою плотію, правители и частныя лица; всв причастны одинаковаго естества; вспомни, что мы имъемъ единаго и того же Господа, Творца и Судію. Зачъмъ ты оставляеть свойственную теб' кротость, когда рышаеться поступать со мною такъ жестоко. Зачемъ оставляеть свою доброту, когда такъ истязуеть меня. Зачёмъ ты насмёхаеться надъ своею собственною человъчностію, клеймашь себя печатію лицем'єрія, когда зам'єняеть твой кроткій характерь своимъ гиввомъ, а свое человъколюбіе въ разсужденіи меня разбавляень своею сварливостію? Я умоляю тебя ни о достоинствъ и господствъ, ни о славъ, ни о счастливыхъ дняхъ, ни о вившнемъ благосостоянія, но я молю о томъ, что предоставляется даже и тъмъ, кои находятся въ плъну, обложены узами, и что даже варвары изъ человъчности разрътаютъ рабамъ, закованнымъ въ цѣпи. Вотъ до чего дошло, чего я принужденъ просить отъ императора человѣчнѣйшаго предъ всёми! И о чемъ же я прошу? Или даруй мив жизнь такую, которая была бы хотя сколько-нибудь легче, чемъ смерть, или освободи меня отъ сей жизни такъ скоро, какъ это только возможно. Уважь права природы, уважь всеобщіе законы челов'ячности, уважь всеобщія требованія справедливости въ своемъ государствъ. Не допусти того, чтобы отъ тебя заимствовали впослъдствіи неслыханный примъръ; не допусти, чтобы последующимъ поколеніямъ пересказывали такой случай: было-де время, что императоръ, дававщій объщание кротости и милосердія, архіепископа своего, котораго считаль своимъ другомъ, котораго почиталъ какъ второго духовнаго отца при своемъ дворцъ, изъ рукъ котораго вивств съ императрицею помазание и высокія инсигніи государства, который его любиль выше всего, въ отношеніи котораго торжественно обязался клятвенными об'ьщаніями и которому предъ всіми обнаруживаль знаки своей внутреннъйшей любви, такого архіенископа осудиль на ссылку, на голодъ, на скорби и безчисленныя страданія и. наконець, предаль на смерть, тогда какъ онъ, архіенископъ, за него, императора, молился"!

(Продолжение следуеть).



#### -COMMON AUGUSTA OTHAPENE

# западной церкви от х восточной.

Продолжение (\*).

асти вышеизложенное письмо Фотія къ императору Василію, отчасти ходатайство за Фотія со стороны чиновъ нридворныхъ, отчасти чувство человъчности и справедливости, отчасти и нъкоторые другіе расчеты императора Василія (какъ-то: преклонность літь и болівненность Игнатія, уже готовившагося освободить патріаршій престоль своею кончиною; продолжавшееся нестроеніе въ отношеніяхъ къ папъ и императору нъмецкому; нужда въ образованномъ учител'в для воспитанія д'втей) послужили для императора побужденіемъ возвратить Фотія изъ ссылки. Временемъ возвращенія Фотія изъ ссылки обыкновенно считають 876 годъ. Императоръ Василій поручаетъ Фотію воспитаніе своихъ дътей: Константина, Льва, Александра и Стефана (последніе два были крестниками Фотія). Понятно, что съ перемѣною положенія Фотіева открылась возможность и болье широкаго вліянія его на діла церковно-политическія въ разныхъ отношеніяхъ. Фотій быль пом'вщень въ императорскомъ дворц'в Магнавра; тамъ онъ снова открылъ свою школу, туда пособраль всё нужныя ему книги; тамъ около него начали вращаться его прежніе и новые друзья; особенно много стало собираться около него друзей новыхъ: друзья по большей части чутко понимають, когда и къ кому выразить дружбу. Дъти императора были по годамъ своимъ именно еще дъти. а потому они немного требовали для себя отъ вниманія Фо-

<sup>(\*)</sup> См. № 4 "Д. Е. В." за 1898 годъ.

тіева; онъ имълъ полную возможность посвящать свое время и свою дъятельность предметамъ болъе общирной сферы. Мы знаемъ изъ обстоятельствъ, уже обозрѣнныхъ нами, что Фотій не переставаль ни на минуту смотрѣть на себя, какъ на патріарха; онъ даже и находясь въ заточеніи отправляль, гдъ было возможно, занятія, свойственныя сану патріарха: назначалъ епископовъ и совершалъ рукоположенія. Еще и раньше сего бывало такъ, что въ иныхъ городахъ являлось по два епископа: одинъ стороны Фотіевой, другой-Игнатія; теперь, когда Фотію засв'ятила лучшан будущность, сторонники его значительно поободрились, а сторонники Игнатія, напротивъ, чувствовали себя приниженными и въ числъ своемъ начинали сокращаться. Что касается до отношеній Фотія къ патріарху Игнатію, то между ними по возвращеніи Фотія изъ ссылки установилось полное сердечное примиреніе. На соборъ, бывшемъ въ 879 году, Фотій, между прочимъ, свидътельствовалъ, что они, то есть Фотій и Игнатій, имъли свиданіе во дворцъ, при чемъ другь другу кланялись въ ноги и одинъ у другого испрашивали прощенія. "Когда патріархъ Игнатій быль поражень болізнію и пожелаль моего присутствія, то я посъщаль его не разь и не два, но часто. Все, что было для меня возможно и что ему было угодно, я устрояль для него. Ежели слово могло содвиствовать облегченію отъ бользни, то я не упускаль случая употреблять и это врачевство. Онъ уполномочиль меня распорядиться и завъщаніемъ своимъ и поручиль мит заботу о родственникахъ своихъ".

Патріархъ Игнатій, имѣвшій отъ роду около 80 лѣть, наконецъ, скончался и Фотій, уже заранѣе возвращенный изъ ссылки и усиввшій снова пріобрѣсти благорасположеніе императора, теперь снова взошелъ на освободившійся патріаршій престолъ.

Много бы можно было найти матеріи для пов'єство-

ванія изъ преизобильно плодовитой жизни и дівятельности Фотія, но мы придержимся своей главной руководственной темы: вопроса о раздёленіи церковномъ и приспособительно къ сему будемъ направлять свое изследование на пункты, ближе относящіеся, именно къ этой нашей главной темв. Изъ предшествовавшаго изложенія мы не разъ имъли возможность видъть, что одно изъ видныхъ мъстъ въ отношеніяхъ между восточной и западной церквами составляль вопрось о Болгаріи. Въ разсужденіи этого вопроса мы виділи, что даже патріархъ Игнатій, страдавшій слабостію въ своихъ отношеніяхъ къ Риму и въ своихъ послъднихъ по времени распоряженіяхъ, призналъ справедливымъ поддержать въ Болгаріи порядки православія греко-восточнаго. Въ Рим'в нисколько не думали объ уступкахъ восточнымъ. Преемникъ папы Адріана II Іоаннъ VIII препроводилъ къ патріарху Игнатію (не зная еще о смерти Игнатія) очень строгое посланіе. Въ посланіи къ патріарху Игнатію папа Іоаннъ VIII требоваль, чтобы патріархъ Игнатій всёхъ своихъ епископовъ и священниковъ, кои пребывають въ Болгаріи, вывель бы оттоль, чтобы онъ довольствовался тою юрисдикцією, какая ему предоставлена авторитетомъ и благоводеніемъ римскаго престода и не преступалъ бы насильственно каноническихъ пределовъ своей власти чрезъ злоупотребленіе областію, ему не предоставленною. Права своего престола на власть въ Болгаріи папа основываеть на юрисдикціи, будто бы дійствовавшей еще со времени папы Дамаса до вторженія язычниковъ въ Болгарію, доказательства чего хранятся въ древнихъ архивахъ римской церкви. "Все это Игнатій забываеть и пренебрегаетъ, онъ попираетъ ногами законы отцевъ, отплачиваетъ неблагодарностію своей благод'єтельниц'є церкви римской, втъсняется съ своими серпами въ жатву другихъ и не слъдуеть увъщаніямь римскаго престола, уже дважды къ нему

обращеннымъ. Римскій престоль по сил'в авторитета, изрекаемаго апостоломъ (II Кор. X, 6; II Сол. III, 14), могъ бы исключить его отъ своего общенія, но, следуя духу кротости, предпочитаетъ предложить ему въ третій разъ ув'вщаніе чрезъ посланіе и чрезъ легатовъ, чтобы онъ немедленно пораспорядительныхъ людей въ Болгарію, которые бы собради вевхъ находящихся тамъ духовныхъ какъ твхъ, коихъ посвятилъ самъ Игнатій, такъ и посвященныхъ подчиему, Игнатію, и всёхъ бы перевели въ Константинополь, такъ, чтобы по прошествіи 30 дней не было въ Болгаріи ни одного епископа и никого изъ духовныхъ, принадлежащихъ его патріархату. Римскій престолъ не можеть дозволить того, чтобы въ техъ местахъ незаконнымъ образомъ установленные и потому имъ, то есть римскимъ престоломъ, отлученные духовные гръховностію своего неповиновенія пятнали сердца новообращенныхъ, кои, новообращенные, его рукою насаждены и имъ же должны быть напаяемы водою спасительнаго ученія. Ежели Игнатій въ продолжение 30 дней не отзоветь всёхъ, кои посвящены имъ или его епископами, и ежели не воздержится оть дальнъйшаго вившательства въ церковное управление страною, то онь по прошествій двухъ м'всяцевь, счатая со дня полученія сего посланія, отлучается отъ пріобщенія тъла и крови Господней дотоль, пока не окажеть повиновенія симъ папскимъ опредъленіямъ. А ежели и послѣ того будетъ настаивать въ своемъ упорствъ и будеть держать себя, какъ жестоковыйный, то будеть отставлень оть своего патріархата и будеть лишень всёхь привилегій епископскаго служенія".

Фотій, не зная еще того, что папа Іоаннъ, ничего еще не видя, принядъ такое угрожающее положеніе въ отношеніи къ восточнымъ, при самомъ вторичномъ вступленіи на престоль посладъ къ папѣ Іоанну вмѣстѣ съ императоромъ увѣдомленіе о томъ, что произошло въ Константинополѣ,

просиль папу объ установленіи мирныхъ отношеній и о томъ, чтобы папа прислалъ легатовъ въ Константинополь на соборъ, который Фотій признаваль потребнымь для упорядоченія церковныхь дёль, пришедшихь въ замёшательство отъ пред-шествовавшихъ сему смутныхъ обстоятельствъ. Надобно имъть въ виду, что на западъ въ это время производили большіе безпорядки и опустошенія сарацыны; они занимали одно за другимъ италійскія влад'внія. Германскіе влад'втели тоже вели брани между собою: обращались къ пап'в за содъйствіемъ и постоянно поставляли папу въ затруднительное положение въ томъ отношении, что папа не зналъ, кому помогать: склонится на помощь кому одному, глядишь, другого одолъвають другіе, и папа остается въ большихъ убыткахъ въ разныхъ отношеніяхъ; всѣ эти обстоятельства имъли въ настоящемъ случав то значение, что папъ былъ большой расчеть установить мирныя отношенія къ Константинополю. Здёсь ему свётилась надежда заручиться помощію на случай особенно сильныхъ нападеній со стороны сарадынь, а главное имълось въ виду покръпче утвердиться въ Болгаріи. Когда Константинопольское посольство прибыло въ Римъ, пана собралъ соборъ изъ 17 епископовъ, находившихся въ Римъ, изобразилъ предъ ними положение церковныхъ дълъ въ разныхъ отношеніяхъ и расположиль всёхъ къ тому, что Фотій быль признань на сей разь законнымь патріархомь Константинополя; такое решеніе признали даже и те епископы, кои раньше сего были крвико ожесточены противъ Фотія, какъ Гавдерикъ изъ Веллетри и Стефанъ изъ Непи.

Послѣ того, какъ означенное опредѣленіе папскаго собора было принято, папа Іоаннъ VIII въ августѣ 879 года препроводиль къ императору Василію увѣдомленіе въ такомъ смыслѣ, что хотя Фотій по смерти Игнатія вступиль на патріаршество и безъ вѣдома апостольскаго престола, съ которымъ бы изъ уваженія къ принадлежащему ему главен-

ству Фотій долженъ бы быль войти въ сношеніе, но папа склоняется къ тому, чтобы снизойти на желаніе и просьбы императора, имъя въ виду устранить расколъ и соблазнъ въ перки Константинопольской. По вниманію къ единодушному патріарховъ: Александрійскаго, Антіохійскаго и Іерусалимскаго, всёхъ митрополитовъ, епископовъ и всего клира Константинопольскаго, даже посвященныхъ Игнатіемъ и Меоодіемъ, имъя въ виду миръ и благо церкви, папа согласенъ признать Фотія собратомъ и епископомъ, но при томъ однако условіи, чтобы Фотій предъ обычнымъ дерков-(coram synodo secundum consvetudinem) нымъ соборомъ просиль бы прощенія и милосердія (misericordiam). Паи приверженцевъ его свободными объявляетъ Фотія отъ всёхъ наказаній церковныхъ по власти, дарованной ему, папъ, Спасителемъ при посредствъ св. Петра, подобно, какъ раньше сего осужденные соборами патріархи: Аванасій и Кириллъ Александрійскіе, Флавіанъ и Іоаннъ (Златоустъ) Константинопольскіе были объявлены свободными апостольскимъ престоломъ. Здёсь, замётимъ, между прочимъ, пана Іоаннъ допускаеть весьма подозрительнаго свойства неточности: то, что было съ патріархами Александрійскими и Константинопольскими, вовсе не можеть быть подведено подъ то объяснение, какое даетъ о нихъ папа. Дадъе въ своемъ увъдомлении папа присоединяетъ опредъление, чтобы по смерти настоящаго патріарха никакой мірянинъ, никакой мірской чиновникъ не быль возводимъ въ санъ патріарха, а только уже принадлежащіе клиру Константинопольской цери діаконы, какъ повелѣвають святые кви священники всеобще почитаемые каноны; внезапныхъ возвышеній нужно заботливо остерегаться; высшія церковныя почести должны служить наградою за отличительныя заслуги въ пользу церкви и притомъ должны быть достигаемы постепенно одна за другою по надлежащемъ приготовленіи. Далве папа пишетъ,

чтобы Византійскій патріархъ отказался отъ всякихъ притязаній на Болгарію, которую папа Николай, по просьб'є князя Михаила, наставиль въ христіанской въръ; посвящаль болве для Болгарів духовенства, не посылаль бы имъ pallium; духовныхъ своего округа, находящихся тамъ, возвратилъ бы въ свой округъ и предоставилъ бы этоть край въдънію римскаго престола. Далье папа поставляеть на видь императору крайній недостатокъ въ Византіи, уваженія къ патріархамъ со стороны императора. Императоры должны смотреть на патріарховъ, какъ на духовныхъ отцовъ, и почитать ихъ; за временную честь, какую они окажуть патріархамъ, они, императоры, и здісь удостоились бы славы и тамь, то есть въ загробной жизни, обръли бы разнообразное прославленіе. Далве папа предлагаеть внушеніе, что не следуеть давать веры клеветникамъ и хульникамъ, которые постоянно усиливаются разстроить единство и согласіе, и не слідуеть предоставлять себя ихъ руководству, когда ихъ руководство ведеть къ уничиженію патріарха; все это только вредить достоинству и величію повелителя и уничижаеть его самого. Тъхъ епископовъ и духовныхъ, которые рукоположены Игнатіемъ для столицы ли или для другихъ приходовъ, нужно призвать къ единенію и принять съ открытыми объятіями, предоставивъ каждому изъ нихъ его прежнее мъсто, дабы какъ едина есть въра, едино крещеніе и всѣ едино во Христѣ, такъ и сіи, кои обращаются къ общенію тела Христова и тожде мудрствують, тожде глаголять, составляли едино стадо, дабы не говорили: одинъ—я принадлежу Киев, другой—я Павлу, третій—я Аполлосу, но чтобы всв принадлежали Христу, Который есть миръ нашъ, Который раздёленное соединяетъ, Который претеривлъ смерть за наши гръхи, чтобы разсвянныхъ чадъ Божіихъ совокупить во едино. Тъхъ, кои не пожелають имъть никакого общенія съ патріархомъ Фотіемъ, нужно дважды и трижды увъщевать и въ случать, ежели пребудутъ упорными, такихъ—соборомъ, при которомъ были бы и панскіе легаты, отлучить отъ общенія, доколт они не обратятся къ своему патріарху и къ единству святой церкви. Но ежели патріархъ единолично и самолично допустить къ общенію ттхъ, кои подвергнуты запрещенію, въ такомъ случать и самъ онъ подвергнется вмъсть съ тъми отлученію отъ общенія церковнаго.



### Отзывъ о проповъдяхъ святителя Херсонскаго и Одесскаго Димитрія (\*).

"Ммя Преосвященнаго Димитрія, покойнаго Архіепискона Херсонскаго и Одесскаго, давно изв'єстно православному русскому міру и окружено всеобщимъ почетомъ и уваженіемъ. Въ мн'вніи русскаго общества, знакомаго съ движеніемъ нашей богословской науки, онъ занимаетъ очень высокое м'єсто, какъ одинъ изъ самыхъ сильныхъ д'єятелей на поприщѣ богословскихъ знаній, не смотря на то, что въ печати очень мало являлось его учено-богословскихъ трудовъ. Ему принадлежитъ слава даровить там зам'єчательнь та го профессора, оставившаго своими лекціями глубокій сл'єдъ въ умахъ своихъ слушателей и проложившаго новые пути въ наукъ.

Подьзуясь славою профессора, покойный Преосвящ. Димитрій занималь высокое м'єсто и въ ряду русскихъ пропо-

<sup>· (\*)</sup> Отзывъ этотъ принадлежитъ профессору Кіевской Духовной Академіи В. О. Пъвницкому.

#### OTHAMENTO

# запланой церкви ота восточной.

Продолжение (\*).

executions, as oendemourned Harronaula to their, notificial, Тъже мысли, только съ нъкоторыми измѣненіями, повторяеть папа и въ письмѣ къ Фотію, которое было, какъ видно, отвътомъ папы на письмо къ нему Фотія, хотя самаго письма Фотіева къ пап'в не сохранилось. Изъ письма папы къ Фотію видно, что за возстановленіе Фотія хлопоталь усердно императорь и что это ходатайство императора было для папы первымъ побужденіемъ такъ благосклонно отнестись въ Фотію. Поговариваетъ папа о ссылкахъ, кои Фотій назначалъ тімъ, которые не соглашались на общеніе съ нимъ; строгость эту папа предлагаетъ отмънить, а пригласить несогласныхъ къ общенію гласомъ кротости. Фотій, какъ видно, жаловался нап'в на т'ехъ епископовъ, кои еще раньше были присланы папою въ Константинополь, но кои, не зная еще предстоящаго оборота дъль, воздерживались отъ церковнаго общенія съ Фотіемъ. Въ устраненіе этого зам'вшательства папа посылаеть съ особенными инструкціями, частію устными, частію письменными достопочтеннаго кардинальнаго пресвитера Петра въ помощь къ бывшимъ уже прежде въ Константинополъ совътникамъ Павлу и Евгенію, которые съ помощію Божією, по усмотрінію обстоятельствъ, исправять то, что будеть требовать исправленія. "Какъ вамъ желательно, чтобы ваша воля была уважена, -- пишеть, между прочимь, папа къ Фотію, -- также и намъ желательно, чтобы болгарскій округъ, который ста-

<sup>(\*)</sup> См. № 5 "Д. Е. В." за 1898 годъ.

раніемъ св. папы Николая опять предложенъ вниманію апостольскаго престола и во время св. папы Адріана составляль владёніе сего престола, чтобы сей округь быль возвращень намь такъ скоро, какъ только возможно. На будущее время мы авторитетомъ апостольскимъ запрещаемъ всякое церковное рукоположеніе для сего округа со стороны епископовъ Константинопольскихъ; ты приложить попеченіе о томъ, чтобы всё посвященные туда епископы и духовные низшихъ степеней были оттолъ удалены и удержались бы отъ нашествія въ этотъ нашь округъ. Ежели же ты или станешь посылать туда райішт, или совершать рукоположеніе для того округа, или будешь поддерживать общеніе съ тёми епископами, прежде чёмъ они придутъ въ покорность къ намъ, ты будешь подвергнутъ такому же отлученію\*.

Кром'в посланій къ императору и Фотію, папа Іоаннъ посладъ посланіе ко всёмъ епископамъ патріархата Константинопольскаго; это же посланіе должно было быть переслано и представителямъ патріархатовъ: Антіохійскаго, Александрійскаго и Іерусалимскаго; еще особое посланіе къ патриціямъ и тімъ изъ духовныхъ, кои подъ предводительствомъ митрополитовъ-Стиліана и Митрофана не хотели входить въ общение съ Фотиемъ. Во всёхъ этихъ посланияхъ все однъ и тъже мысли и главная та, что онъ, папа, возстановляеть Фотія по снисхожденію къ усерднымъ просьбамъ, съ коими къ нему обращались изъ Константинополя. Вмъсть съ вышеноименованными письмами кардинальному священнику Петру была вручена изъ Рима памятная записка, подписанная членами напскаго собора и долженствовавшая служить для всёхъ троихъ панскихъ легатовъ инструкцією, какъ имъ себя держать и чёмъ заниматься во время своего посольства въ Константинополъ. Инструкція разділена на 11 главъ. Перван глава предписываетъ, что по прибытін въ Константинополь священникъ Петръ долженъ от-

правиться въ пом'вщение, какое будеть назначено ему императоромъ, и прежде аудіенців у императора никому папскаго посланія не передавать. При аудіенціи уже у императора они должны передать оное съ такими словами: "Привътствуетъ ваше Богомъ превознесенное величество вашъ духовный отець апостольскій папа Іоаннь, который во все дни просить въ своихъ молитвахъ къ высочайшему Богу о вашемъ величествъ, чтобы Онъ, вселившій въ васъ сіе расположеніе къ дерковному миру, дароваль бы тебъ Свою благодать, утёшиль бы тебя Своею помощію и во всемъ исполниль бы твои благія желанія. По указанію 2-го пункта: легаты, ежели императоръ спросить ихъ объ ихъ назначении и полномочіяхъ, отвінали бы, что ежели-де угодно вашему величеству, то вы можете прочитать приносимыя здёсь письма, а ежели онъ дальше спросить, что въ этихъ письмахъ содержится, то они отвъчали бы, что здъсь содержатся привътствія, выраженія благоговънія и предложенія относительно возстановленія и утвержденія перковнаго мира. По опредъленію въ цункть 3-мъ легаты въ следующій день должны привътствовать Фотія, передать ему панское посланіе и при этомъ сказать: привътствуетъ тебя нашъ господинъ апостольскій напа Іоаннъ и желаетъ имъть тебя братомъ и соепископомъ. 4-й пунктъ инструкціи определяеть, что Фотій можеть быть признанъ въ достоинстве патріарха ради церковнаго мира; это объяснение о Фотіи должно быть опубликовано на соборъ, при чемъ Фотій долженъ предстать предъ панскими легатами, выразить, доставить удовлетвореніе, то есть просить прощенія и признать милосердіе римской церкви. 5-й пункть говорить о сторонникахъ патріарха Игнатія, что они должны быть приняты Фотіемъ и им'єють право на вроткое съ ними обхождение. 6-й пунктъ предписываеть, чтобы посланіе папы было прочитано на соборѣ и было бы имъ, то есть соборомъ, принято. 7-й пунктъ говорить о тъхъ, кои не соглашались вступать въ общение съ фотіемъ, инструкція, какъ мы и раньше читали, внушаетъ склонять такихъ мёрами кротости. 8-й пункть содержить требованіе, чтобы по смерти Фотія ни одинъ мірянинъ не быль возводимь въ санъ епископа прямо изъ мірянь, не прослуживши церкви на низшихъ степеняхъ. 9-й пунктъ требоваль, чтобы на соборе быль предложень вопрось о Болгаріи. 10-мъ пунктомъ отмінялись всі отлученія и запрещенія, изреченныя противъ Фотія прежними соборами, бывшими въ Константинополъ и въ Римъ. Въ 11-мъ пункть содержится увъщание посламъ, чтобы они не позволяли подкупать себя никакими подарками, ни обольщать себя словами лести, ни устрашаться угрозь, но чтобы старались идти царскимъ путемъ, постоянно сознавая свое достоинство, что они намъстники папы и чрезъ то обезопасили бы себъ благоволеніе паны и апостольскаго престола, равно какъ и общение съ нимъ.

По прибыти въ Константинополь пресвитера Истра, какъ бы сказать, добавочнаго легата папскаго, къ двумъ уже ранве еще къ патріарху Игнатію посланнымъ, и теперь здесь, т. е. въ Константинополе, бывшимъ римскимъ епископамъ Павлу и Евгенію, патріархъ Фотій приступиль къ распоряженіямъ объ открытіи собора. Соборъ сформировался въ грандіозныхъ размірахъ: были представители отъ всёхъ патріархатовъ; по титуламъ насчитывалось 80 митрополитовъ и архіепископовъ, епископовъ, всехъ вообще насчитывалось далеко болбе 300; представители со всёхъ мёсть, куда только считаль Фотій нужнымъ, явились послать распоряженія; были представители и изъ містностей болгарскихъ и вообще изъ округовъ, подлежавшихъ препирательству съ Римомъ: Иллирійскіе, Калабрійскіе и Сицилійскіе; словомъ сказать, соборь по количеству членовь быль таковь, что послъ Халкидонскаго собора еще не было ни одного подобнаго.

Председательство держаль самь натріархь Фотій, ближайшее за нимъ мъсто было предоставлено Илів, представителю патріарха Іерусалимскаго; уже послѣ Иліи, по предложенію Фотія, были допущены представители напы и прочихъ патріарховъ восточныхъ. Послъ того, какъ папскіе легаты были введены въ соборную залу, пресвитеръ Петръ привътствовалъ оть лица папы сначала патріарха Фотія, потомъ всёхъ членовъ собора изъясненіемъ того, какъ папа занять попеченіемъ о благоустроеній мира между церквами; эти заботы о мир'в церковномъ послужили для него, наны, и главнымъ побужденіемъ къ тому, чтобы прислать ихъ, легатовъ, въ Константинополь. На привътствіе пресвитера Петра членами собора Іоаннъ, митрополить Ираклійскій, тоже отъ лица собора отвіналь, что по святым в молитвамь папы единство церковное теперь уже возстановлено, всв они имъють одного истиннаго пастыря святаго и непорочнаго Фотія, своего всесвятьйшаго господина и вселенскаго патріарха. Затымь последовало красноречивое приветстве отъ Захаріи, архіепископа Халкидонскаго, божественному Фотію. Въ началъ рвчи Захарія восписуєть похвалы совершенству мира: "согершенства мира явствують изъ того уже одного, что самъ Богь благоволить называть Себя миромъ". Далъе Захарія изъясняется въ чувствахъ сожаленія, что миръ сей въ Византійской церкви въ продолженіе значительнаго времени быль въ разстройствъ благодаря простотъ управлявшаго (апхотути той хратойчтос \*). Захарія нам'вренъ выяснить причины этого разстройства; объяснение его можеть показаться невъроятнымъ, какъ предвидить самъ Захарія, и однако же оно истинно. "Причины достоплачевнаго разстройства мира спостед изк сторугова, подлежаннихъ препрательству съ

<sup>(\*)</sup> Обоюдность допущена, въроятно, затъмъ, чтобы не затронуть императора Василія. Можно же здъсь подразумъвать или Игнатія, или императора Михаила.

нужно полагать въ томъ, что высокія свойства и достославныя діянія Фотія, высокая ученость какъ въ священныхъ, такъ и въ житейскихъ предметахъ, чистота его расположеній, даже превосходящая природу человіческую, его высокая сообразительность, прирожденная ему мудрость, кротость, его сдержанность, всегда осторожная и уміренная, его воздержность, возвышающаяся надъ всякою прихотливою страстію и прихотью, его милосердіе ко всімь, его христоподражательное смиреніе, приличествующее всёмъ христіанамъ, наипаче же епископамъ, его ревность объ обращеніи грешниковъ, еретиковъ, неверныхъ, кратко сказать - высокія добродътели сего святаго мужа возбудили противъ него зависть и ненависть, какъ и противъ Божественнаго Спасителя, на Котораго возстала вся ярость іудеевь. Все это причинило страданія для Византійской церкви, которыя могутъ быть пройдены молчаніемъ; доброд'втельный императоръ уврачеваль это несчастіе и сдёлаль яснымь для всёхь, что лживыя измышленія актовъ восточныхъ не заключають въ себъ ничего здраваго; папа Іоаннъ даетъ теперь разумъть, что онъ не намфренъ стоять на томъ, что произвело разореніе и распаденіе для церкви и что все совершившееся вопреки канонамъ должно оставаться не имъющимъ значенія. Все, что было сделано противъ Фотія, есть ничто иное, какъ пустая болтовня и суетное, ничтожное порожденіе. Церкви возвращено то, что следуеть ей; она снова получила своего законнаго жениха; къ нему присоединились многіе тогда же, многіе послѣ; только немногіе, конхъ легко пересчитать, отчасти по нерасположению къ миру церковному, а отчасти по пристрастному самолюбію, остаются еще схизматиками. Ежели ихъ спросять о причинъ ихъ раскола и отдъленія отъ церкви, то они приводять въ свое извиненіе, что такъ угодно римской церкви. Но въдъ это значило бы тоже, какъ ежели бы грабитель храма или убійца вздумаль оправдываться тёмъ, что дёяніе свое онъ учиниль по порученію или позволенію римлянь. Изъ этого выходить, что римская церковь, которая доселё въ дому своемъ наслаждается миромъ и другимъ но возможности приносить миръ, теперь, хотя и несправедливо, но на основаніи подобныхъ изъясненій, представляется виновницею всякихъ безпокойствъ, вражды и соблазновъ, вообще всёхъ золъ, отъ коихъ страждетъ церковь Константинопольская. За этимъ-то императоръ и пригласилъ римскихъ пословъ, чтобы они выступили противъ обвиненій, взводимыхъ на римлянъ; изъ-за нихъ-то собственно и собирается соборъ, который нуженъ только для того, чтобы сдёлать безсильными порицанія схизматиковъ, оградить честь римской церкви и защитить отъ нападеній сепаратистовъ; помимо этой цёли все обстоитъ благополучно и никакихъ улучшеній не требуется".

На эту рѣчь Захаріи соборъ единогласно отозвался: "Мы никогда не позволимъ себъ отдъляться отъ своего всесвятьй шаго господина и вселенскаго патріарха, съ которымъ мы соединены отъ начала; мы готовы даже и кровь свою за него пролить, ежели это потребуется. Тъ изъ насъ, кои склонялись на отдаленіе отъ него, осуждають свой прежній образъ мыслей и отъ всего сердца и съ твердою волею признають его, какъ первосвященника, господина и пастыря; тъхъ же, кои на сіе несогласны, мы признаемъ за враговъ церкви и достойными осужденія. Сделавъ еще несколько замівчаній касательно сихъ противниковъ Фотія изъ-за страха передъ тъмъ, какъ бы не оскорбить папы. Захарія заключаеть свою речь следующимъ интереснымъ обращениемъ къ легатамъ папы: "Поспъшите же, возлюбленные, и возратуйте храбро, чтобы освободить святую дерковь римлянъ отъ варварскаго и неслыханнаго рабства, устраните досель тяготъющее на васъ безчестіе и обидную укоризну и обнаружьте честь и высокую славу при содъйствии всеобщаго

мира всёхъ церквей". Послё того, какъ легатъ пресвитеръ Петръ изъяснилъ свою благодарность за сказанное въ рѣчи Захаріи и свою надежду, что Богь осуществитъ все то, что имъ изречено, Іоаннъ, митрополитъ Ираклійскій во Фракіи, выразился: "Мы многократно возносили и постоянно возносимъ Богу благодареніе за то, что прежніе соблазны церкви устранены и достигнуть, какъ знаменіе побёды, глубокій миръ благодаря сему единодушію вашей святости, первосвященническихъ престоловъ востока, равно какъ и превосходному посредничеству нашего святёйшаго господина и патріарха".



HO. XOARTS ENLEYS ON MEAN APPROVED BY COOKSONS

### исторія

### Новочеркасскаго Духовнаго Училища Донской епархіи (\*).

Правильной постановкѣ воспитательной части въ училищѣ препятствовала господствовавшая въ это время система наблюденія за воспитанниками чрезъ старшихъ. Инспекторъ, а тѣмъ болѣе смотритель училища, рѣдко посѣщали ученическія квартиры, а обыкновенно полагались въ этомъ отношеніи на квартирныхъ старшихъ. Квартирные старшіе обыкновенно назначались изъ учениковъ высшаго отдѣленія, числомъ отъ 3 до 5, которымъ поручались по нѣсколько квартиръ. Квартиры дѣлились по приходамъ или же по улицамъ.

<sup>(\*)</sup> Продолжение. См. № 3 д. Е. В. за 1898 годъ.

### впархіяльным въдоност

Выходять два раза въ мъсяцъ.

Подписка принимается въ Редакціи "Донскихъ Епархіальныхъ домостей" съ доставкою и пере-Въдомостей въ Новочеркасскъ.

ј сылкою 5 руб. 50 коп.

Годг тридиатый.

апръля 1898 года.

# Н ЦЕРКВИ ОТ Х ВОСТОЧИ

Продолжение (\*).

Послъ того, какъ Илія, представитель патріарха Іерусалимскаго, высказалъ заявленіе, что Іерусалимская церковь никогда не переставала имъть общение съ патріархомъ Фотіемъ и послѣ того, какъ Даніилъ, митрополитъ Анкирскій,

dia, moretr ora orakanores ora Coria, a ka alengua cobe-

<sup>(\*)</sup> См. № 5 "Д. Е. В." за 1898 годъ.

выразился, что благостный митрополить Фотій, подражая Господу Христу, всёхъ пріемлеть въ единеніе мира, даже и тъхъ, кои пришли въ 11-й часъ (включая сюда и римлянъ). Римскій легать, пресвитерь Петрь, опять выступиль съ заявленіемъ, что и онъ, и другіе сущіе съ нимъ посланы паною затьмъ, чтобы устранить соблазны, облежащие церковь Византійскую; напа Іоаннъ съ святвищимъ патріархомъ Фотіемъ составляють едино тіло и единь духь и въ знакъ общенія и признанія въ архіепископскомъ достоинств'в прислалъ ему первосвященническія инсигнія: stolam (длинное верхнее платье, настоящая мантія), pallium (όμοφόριον) стихаріонъ, фелоніонъ и сандаліи. Подарки эти въ удовлетвореніе любопытства присутствующихъ были принесены на показъ и Фотій произнесъ молитвенное благодареніе: "Да Христосъ Інсусъ, Богъ нашъ, покрывани небо облаки и облекшійся въ наше естество, чтобы искупить и очистить оное, да защитить нашего собрата и духовнаго отца въ жизни настоящей Своею помощію, а на томъ світь да облачить его въ высокобрачныя одежды, чтобы ему содълаться способнымъ войти въ чертогъ небеснаго Жениха". По окончаніи Фотіємъ сего молитвеннаго славословія папскій легать Петрь объявилъ собору, что съ нимъ присланы отъ папы три письма: къ Фотію, къ собору и къ схизматикамъ; письма, адресованнаго къ собору, онъ на сей разъ не захватилъ съ собою, потому что зналъ, что не всв епископы будуть въ сборв. Прокопій Кесарійскій предъявиль было желаніе знать, когда будеть следующее заседаніе; Фотій заметиль, что папскіе легаты иміноть нужду въ отдыхів оть безпокойнаго путешествія и предложиль закончить настоящее засъданіе. Но еще предъ заключеніемъ засъданія пресвитеръ Петръ предъявилъ требованіе къ схизматикамъ, чтобы они представили основанія, почему они отділяются отъ Фотія, а къ членамъ собора о томъ, чтобы они располагали несогласныхъ къ примиренію, иначе они подвергнутся наказанію. Послѣ сего объясненія Петрова держаль краткую річь Илія, представитель патріарха Іерусалимскаго; річь Иліи клонилась, замітно, къ ослабленію запосчивости и притязательности, начинавшей обнаруживаться со стороны папскихъ дегатовъ; ежели не допустить этого предположенія, то есть предположенія о томъ, что именно эта мысль была въ душт у Иліп, когда онъ говорилъ свою ръчь, то неудобно будетъ понять начальныя слова этой рвчи, именно: "кого прославляеть Богь, -- говориль, между прочимь, Илія, --тому никакой человікь не причинить вреда, кто бы ни опорочиваль его; но тому, кто не имфетъ чести отъ Бога, нисколько не поможетъ честь отъ людей (\*). Богъ прославилъ святвищаго патріарха Фотія и другіе патріархи признають его, какъ превознесеннаго божественнымъ изволеніемъ; поэтому имя его будеть прославлено на небъ и на землъ отъ рода въ родъ, противниковъ же его постигнеть на землё уничижение, а въ той жизничасть съ осужденными". Единодушнымъ одобреніемъ ръчи Илінной, молитвеннымъ обращеніемъ къ Богу о благословенів и возглашеніемъ многолітія императору, сыновьямъ, супругв его и папв Іоанну съ Фотіемъ засвданіе на сей разъ было окончено.

Следующее второе по счету заседаніе было 17 ноября 879 года въ церкви св. Софіи, на томъ самомъ месте, где 10 леть тому назадъ совершилось осужденіе и низложеніе патріарха фотія. Председательство держаль самъ фотій, а о представителяхъ папы замечено, что они занимали место въ такъ называемомъ сопрестоліи: προκαθεσθέντος Φωτίου καί συγκα ταθεσθέντων ἀυτῶ ἐυγενίου καί Παύλου ἀγιωτάτων τοποτηρη τῶν. Занятія собора открыль патріархъ фотій славословіемъ:

TABLE TERROR OF THE SECOND CONTROL OF THE

<sup>(\*)</sup> Кто здъсь разумъется подъ именемъ терпящаго уничиженіе—это ясно, что патріархъ Фотій: но кто разумъется подъ причиняющими ему уничиженіе? По всей въроятности, папа и его соборъ.

"Святой, Единосущной и Животворящей Троицъ нынъ и присно и во въки въковъ". Соборъ отвътилъ возгласомъ: "аминь". Папскіе дегаты вознесли славословіе на латинскомъ языкъ (ἐψάλλον τίνα τῆ Ῥωμαίων γλώσση). Затъмъ кардиналъ пресвитеръ Петръ держалъ къ собору рвчь на латинскомъ языкъ, а императорскій протоснаварій и толмачь Левъ переводиль слова Петра на греческій языкъ. Пресвитеръ Петръ въ рѣчи своей говорилъ, что императоръ Василій и его царственные сыновья, ради церковнаго мира въ Византіи, два раза посылали къ матери церквей въ Римъ, равно и изъ Александріи, Іерусалима и Антіохіи, просили святвишаго папу Іоанна признать и утвердить согласно установленный миръ. Папа, движимый какъ вышесказанными, такъ и присутствующихъ легатовъ просъбами, назначилъ ихъ апокрисіаріями и съ ними прислаль письма къ вмператору, Фотію в собору. На сей разъ они, дегаты, предлагають, чтобы прочтено было посланіе папы Іоанна къ императору. О содержаніи сего посланія мы говорили уже прежде. По прочтеніи посланія папскаго Прокопій, архіепископъ Кесарійскій, объяснился такъ: "Уже нъсколько разъ было говорено, что мы и ранве сего, еще до прибытія вашего (т. е. легатовъ) и до полученія ув'вщанія, содержащагося въ высокопочитаемомъ посланіи, признали нашего святвишаго патріарха и пастыря Фотія, какъ и тенерь признаемъ. Мы теспейше соединены съ нимъ, какъ съ нашимъ истиннымъ пастыремъ и господиномъ, и онъ отъ всего сердца объемлеть насъ своею отеческою любовію. Тоже совершенно хорошо и правильно со стороны святвитаго папы Іоанна и вполнъ достойно его благочестія, что онъ исполняеть благочестивое желаніе нашего высочайшаго и могущественнъйшаго императора, равно какъ и нашего смиренія, и послалъ вашу святость, кои пребываете съ нами въ согласіи. Мы благодаримъ Бога и молимъ о спасеніи, будучи исполнены глубокаго почитанія къ

нашимъ богобоязненнымъ поведителямъ и къ святвишему папв Іоанну, почитаемъ и васъ, какъ его представителей и служителей, замвщающихъ престолъкнязя апостоловъ Петра".

Но изъясняя свою радость о пребывающихъ въ общеніи мира, Проконій не преминуль упомянуть и о техь, кои подъ вліяніемъ разныхъ обстоятельствъ еще не присоединились къ этому общению. "Такъ какъ нъкоторые, хотя и немногіе по числу, все еще пребывають внѣ церкви, то ваше благочестие (обращение сие относилось къ папскимъ посламъ) благоволить увъщевать ихъ и возбуждать; они нуждаются во врачеваніи и подкрупленіи, такъ какъ они еще слабы въ дёлахъ истины. Ежели бы эти, стоящіе въ отдаленіи, не находили повода и предлога къ отделенію въ своихъ прежнихъ подписяхъ, то никто ни изъ большихъ, ни изъ малыхъ не остался бы внъ единенія со святьйшимъ Фотіемъ. Но лукавый врагь такъ устроиль дело, что кресть, этотъ сумволъ мира и всеобщаго спасенія, въ настоящее время содълался для менъе дальновидныхъ поводомъ къ соблазну". Річь о кресті привошла въ настоящемъ случай въ составъ объясненія по той причинъ, что при начертаніи подписей подъ актами собора было въ обычав изображать крестъ. Нъкоторые изъ членовъ собора, бывшаго въ 869 году и осудившаго Фотія, посылали тогда при своихъ подписяхъ изображение креста. Это-то изображение креста, положенное при подписяхъ на актахъ собора 869 года, теперь служило поводомъ къ препирательству и задержкъ общаго ръшенія. На это заявленіе Прокопія папскій кардинальный пресвитеръ Петръ отвътствоваль, что и самъ онъ, и оба сотоварища его постараются, насколько то будеть въ ихъ силахъ, въ соединении съ епископами патріархатовъ, подать руку помощи заблуждающимъ и, следуя наставленію, изложенному въ евангеліи отъ Матоея (XVIII, 15, 17), спачала ихъ убъждать и наставлять вмъсть съ сочленами собора; въ случав, ежели они не послушають, то вступить по отношенію къ нимъ на путь строгости, въ надежд'в, что можеть быть страхомъ достигнуто будеть то, что не достигается кротостію; ежели и после того не будеть зам'єтно переміны въ чувствахъ, то они, слідуя предписанію святійшаго папы Іоанна, изрекуть противъ нихъ наказанія. Прокопій на это отозвался: "онъ надвется, что цвль будеть достигнута терпъливостію и кротостію, потому что оные, еще не пришедшіе къ примиренію, не иміють никакихъ другихъ основаній и предлоговъ къ отделенію, кром'в только того, что они дали свои подписи, что сдёлано было худымъ способомъ" (χαχῶς γενόμενα). Прочіе епископы присоединились къ этому сужденію Прокопія; нікоторые изъ сихъ послідняго класса епископовъ сказали, что некогда и они были въ отделеніи отъ Фотія, но и они не имели никакихъ другихъ побужденій къ сему, кром'в только того, что ими даны были (οὐχ ἐυαγῶς) не подобающимъ способомъ подписи, но теперь и они по благодати Божіей всв соединились съ Фотіемъ.

Послѣ того, какъ папскіе легаты и всѣ епископы, присутствовавшіе на соборѣ, вознесли къ Богу благодареніе и другь друга привѣтствовали съ такимъ благопріятнымъ начинаніемъ, папскіе легаты обратились къ членамъ собора съ вопросомъ: принимаетъ ли и во всемъ ли принимаетъ соборъ папское посланіе къ императору? Члены собора отвѣчали: "все, что касается признанія и воспрославленія церкви и нашего святѣйшаго патріарха Фотія, мы принимаемъ; что же касается императора и управленія государствомъ, вродѣ того, какъ, напримѣръ, юрисдикціи въ Болгаріи, это мы предоставляемъ авторитету императорскому". Послѣ сего члены собора потребовали, чтобы прочитано было на соборѣ папское посланіе къ Фотію. Когда и это посланіе было прочитано, то кардинальный пресвитеръ Петръ обратился въ патріарху Фотію съ вопросомъ: принимаеть ли онъ это посланіе во всемъ его содержаніи? Фотій отвічаль, что онъ принимаеть все правое, законосообразное, относящееся до его смиренной личности, принимаеть все, что достойно того, чтобы быть принятымъ и сохраняемымъ. Папскій легать напомнилъ въ частности относительно опредёленія о епископахъ, пребывающихъ въ отдъленіи отъ Фотія, и именно потребоваль, чтобы епископамь, ранве посвященнымь, были возвращены ихъ каоедры; тв, кои замъстили ихъ мъсто, были бы отчислены на время на покой и однако же получали бы себв содержание отъ тъхъ же церквей, доколв не откроется возможности снова опредвлить ихъ на тъже или на какія другія каоедры; тѣ, кои сосланы въ ссылку, должны быть возвращены и должны быть увъщаемы къ единенію съ церковію. Относительно епископовъ сего последняго класса Фотій снова повториль объясненіе, еще ранве данное имъ панскимъ легатамъ, что самъ императоръ заточилъ только двухъ епископовъ и притомъ по причинамъ не церковнаго свойства, а именно потому, что одинъ былъ начиныщикомъ, а другой участникомъ въ гражданскихъ возмущеніяхъ; ежели легатамъ угодно, то онъ, Фотій, будеть просить императора о помиловании ихъ. На перемя бескдать X допина (въ хугорь Великано-

отть, но по отзыву Донекого окружного зносіопера В. И. Ходостова, на долго которыго выпако перкому поминкомиться на бытк, аха ек Худониныму, — посьздній быть очень дейзова Дрома присущих» «Доминическим» инчеттикаму примова защиты расколь, Худонина часто обращолом

овы, Чергововой ставица) иль по привилось присутство

ступать миссіонеровь, така кикь они служать послю уб-

учились отражать нападенія раскольниковь, что на другой день по окончаніи бесъдъ просили приходскаго священника о. Сумеона Александрова отслужить Господу Богу молебень. Слава Богу, благоизволившему тако!

## HODRIES SAREPATORY ACT HAROLIN, SCHIERE IN TOLIS, OHE SO-CAMES

unryonourra-Hoggonin Recapiterill, a Ppuropia Alpecenin

# западной церкен отх восточной.

протива общаго наст. (\*) энэжловодИ было невозможно, то

Оставивъ вопросъ о замъщени канедри, Петръ перешелъ въ ръчи относительно Болгаріи. Следуя инструкціи, данной паною, Петръ предъявиль требованіе, чтобы Фотій не посылаль болье pallium (опофором) вы эту страну и чтобы не совершаль болбе посвященій для той страны. на сей разъ принялъ положение прв высшей степени искуснаго дипломата. Онъ увбрялъ папскихъ легатовъ, что онъ выше всего денить мирь, что любовь для него дороже всего, что ежели что касается его персоны, то онъ все готовъ пораздарить и поотдать; хотя онъ уже довольно значительное время занимаеть архіепископскую каоедру, но онъ ни разу еще ни палліума не посылаль, ни посвященій не совершаль для той страны, хотя и считаеть себя вправв на это на основанию прим'вровъ предшествующихъ (тус трос έταίρους μημήσεως πάντα ήμῖν εἰς κράτος έγχειριζούσης); Βοοδще говоря онъ готовъ для друзей и свое отдать, ежели EUROROUM OTBERANC CA COURCES TRANS DETENSOR

по (\*) см. № 6 "Д. Е. в. за 1898 годь.

только это не поведеть къ нарушенію древнихъ правиль; всякое разширеніе предёловь, ежели только оно не требуется закономъ, ведеть только къ умноженію заботь и трудовъ.

Для того, чтобы выдти изъ неловкаго, неопределеннаго положенія, въ какое быль поставлень вопрось о Болгаріи, митрополиты-Прокопій Кесарійскій и Григорій Ефесскій предложили было подождать того времени, когда Богь покорить императору всё народы земные и тогда онь по своему благоусмотрѣнію безпрекословнымъ способомъ устроить границы всёхъ округовъ; но прочіе члены собора на это зам'втили, что они собрались не зат'вмъ, чтобы заниматься разграниченіемъ патріарховъ, что этотъ вопросъ долженъ быть отложень до другого времени. Такъ какъ возражать противъ общаго настроенія на соборѣ было невозможно, то кардиналъ Петръ перешелъ къ другому предмету, о которомъ ему тоже дано было изъ Рима поручение. Этотъ новый вопросъ состояль въ следующемь: "Святейшій вселенскій папа Іоаннъ спрашиваеть вась при посредствъ нашемъ, его слугь, какимъ образомъ святьйшій патріархъ и господинъ Фотій снова заняль свой престоль; мы должны зам'втить, что онъ быль неправъ, занимая свой престоль прежде наmero прибытія сюда". Илія, представитель патріарха Іерусалимскаго, на это отвътиль, что Фотій постоянно быль признаваемъ тремя восточными патріархатами въ достоинств'в патріарха; епископы и пресвитеры Константинополя, всѣ безъ исключенія, его тоже признали, поэтому ему ничто не препятствовало снова занять свой престоль. Не довольствуясь заявленіемъ Иліи относительно епископовъ Константинопольскаго округа, панскіе легаты сами обратились въ еписконамъ Константинопольскаго округа съ вопросомъ: "скажите, братіе, какимъ образомъ онъ снова заняль свой престоль". Епископы отв'ячали: "съ согласія трехъ патріаршихъ престоловъ, какъ уже и сказалъ святьйшій Илія, притомъ же, по убъждению и сильнымъ внушениямъ, правильнъе же сказать, при крыпкомъ принуждении со стороны нашего высочайшаго, всехристіанскаго императора и еще прежде этого принужденія при согласіи и просьбахъ всей церкви Константинопольской. Петръ снова спросиль: «не захватиль ли онъ престолъ насильственнымъ, тиранскимъ способомъ». Епископы отвічали: «большое различіе между насиліем». убъжденіемъ; мы уже прежде сказали, что это совершилось по нашей просьбъ, убъждению и при согласи трехъ патріаршихъ престоловъ; поэтому вопросъ о насильственныхъ поступкахъ здёсь не у мёста; гдё насиліе, тамь нёть любви. и единеніе церковное о немъ ничего не знаеть». Посл'в такого отевта со стороны Константинопольскихъ епископовъ папскимъ легатамъ не о чемъ было уже заводить рвчь въ этомъ родъ и они признали потребнымъ вознести благодареніе Богу за то, что они п въ д'вйствительности увид'вли то, о чемъ было писано отъ Константинопольскихъ епископовъ къ папъ Іоанну, что согласіе соединяеть епископовъ съ господиномъ Фотіемъ. Соборъ съ своей стороны отозвался: "по благодати Христовой и при содействии нашего высокомогущественнаго императора, равно какъ и по молитвамъ нашего святвишаго патріарха Фотія, у насъ все обстоить благополучно; мы составляемъ едино стадо, у насъ единъ пастырь, едино общение во Христъ, всъ мы составляемъ единое тъло, во Христъ нашемъ истинномъ Богъ связанное, объединенное и пасомое святьйшимъ и вселенскимъ патріархомъ Фотіемъ и имъ руководимое къ исполненію заповъдей Господнихъ".

По окончаніи вышеприведенной деклараціи собора предложиль оть себя собору рѣчь самъ патріархъ Фотій. "Хотя на вопросы вашей святости о родѣ и способѣ моего возстановленія уже дали отвѣтъ мои братіе и соепископы, но я желаю и самъ сказать вамъ о Господѣ и никто не можетъ отказать въ върѣ моимъ словамъ. Судіею о моей истинѣ я избираю не свои мысли, но волю другихъ. Я никогда не домогался этого престола. Это знають ежели не всв. то, несомнівню, очень многіє изъ присутствующихъ здісь собратій и сослужителей и вы, святьйше легаты, недолжны имъть объ этомъ ни мальйшаго сомнънія. Еще и въ первый разъ я взощель на этоть архіепископскій престоль при многихъ слезахъ, послѣ продолжительныхъ упрашиваній и только по вниманію къ неустранимому насилію, такъ какъ тогдашній императоръ возложилъ на меня это неотложное бремя, а за нимъ и тъ, кои имъли высшую власть, въ тоже время всъ епископы и пресвитеры совершенно безъ моего въдома общимъ единодушіемъ подтвердили и укрѣпили своими подписями то припужденіе, какое воздагаль на меня императорь. Меня даже тщательно стерегли и окружили и совершенно противъ моей воли и къ моему глубокому огорченію возвели на этотъ престолъ». Здёсь епископы прервали речь Фотія громкимъ заявленіемъ: «это многіе изъ насъ виділи своими глазами; тъже изъ насъ, кои хотя сего и невидъли сами, знають это отъ очевидцевъ и по слуху, повсюду распространенному и доседъ остающемуся неизмъннымъ; мы до точности знаемъ, что все это было именно такъ». Затъмъ Фотій продолжаль: «неизслёдимымъ Божіимъ попущеніемъ н былъ своего престола лишенъ. Я не возбуждалъ ни противъ кого жалобъ; я не предпринималъ заботъ къ тому, чтобы исходатайствовать себ'в возвращеніе; не поставляль я предметомъ заботъ своихъ и того, чтобы снова получить сей престолъ. Я пребываль въ спокойствіи благодари Бога, весь предавшись Его суду и определеніямь; не возбуждаль безпокойчтобы не отягощать слуха императорскаго; никакихъ прошеній къ престолу я не возбуждаль, хотя и не разъ представлялась надежда, ежели бы только я самъ пожелаль того; но Онъ, Господь великаго и чудеснаго, Царь милосердія, противъ всякаго ожиданія исполняющій неим'вющихъ надежды благами, коснулся сердца нашего высокомогущественнаго императора, такъ что онъ снова проникся любовію и милосердіемъ ежели и не ради меня, то ради многочисленнаго, даже безчисленнаго народа Христова. Въ то время, какъ всв мои надежды уничтожились, когда у меня не было никакого утвшенія отъ друзей, никакого ни откуда облегченія, ни откуда попеченія, ему стало благоугодно вызвать меня изъ заточенія и противъ всякаго человіческаго ожиданія дать позволеніе по высочайшей милости и кротости придти въ царствующій градъ Доколь быль въ живыхъ блаженный Игнатій (мы называемъ его блаженнымъ, потому что мы и при жизни его оказывали ему дружбу и дружбы этой мы не можемъ отрицаться), доколь, говорю, быль въ живыхъ блаженный Игнатій, я не принималь на себя усилій снова занять свой престоль, хотя и были люди, кои мени не только увіщевали въ этому, но и готовы были принуждать, и хотя этого требовали плиненіе, преслидованіе и заключение въ узы моихъ братій и соепископовъ, но все-таки я не рашался на это, какъ это знають всв присутствующіе здісь». Здісь опять послідоваль перерывь, подтверждавшій истинность того, что заявиль церковноначальствующій ораторъ. Фотій продолжаль пов'єствованіемь о томь, какъ старался онъ установить узы тесной дружбы ст Игнатіемъ, какъ она была заключена въ императорскомъ двордъ, какъ Фотій посъщаль и утьшаль Игнатія въ его бользни и какъ получаль отъ него ясныя выраженія его полнаго благоволенія. Далье Фотій подробно повъствоваль о томь, какъ начались его переговоры съ императоромъ о его вторичномъ вступленіи на престоль, на что онь опять согласился только посл'в продолжительных в настояній, чтобы только не противоборствовать вол'в Божіей, согласился, будучи одушевленъ къ сему единодушіемъ всёхъ, соборными посланіями трехъ восточныхъ патріарховъ, равно какъ и прежнимъ посланіемъ пацы къ императору. Такъ, онъ снова занять свой престоль, взирая на Божію благость и Его милосердіе, къ тому же будучи приведень въ безпокойство неожиданнымъ перепутаннымъ положеніемъ дёль и вмістіє со всёмъ этимъ имізя въ виду дружественное человіколюбіе и правдолюбіе святійшаго папы Іоанна. Послів сей різчи фотієвой епископы произнесли: "все было такъ, какъ сказалъ первосвященникъ Божій и нашъ пастырь; много скорбей онъ перенесъ, но Богъ все разсівять и чуднымъ образомъ возвратиль намъ нашего верховнаго пастыря".

Послъ непродолжительнаго обмъна еще нъсколькими объясненіями между членами собора и напскими легатами. последніе, т. е. легаты, пожелали слышать содержаніе посланій, присланныхъ отъ восточныхъ патріарховъ патріарху Фотію; доставлены были и прочитаны посланія отъ патріарховъ: Александрійскаго, Герусалимскаго и Антіохійскаго и сверхъ того посланіе Аврамія, епископа Амидскаго и Самосадскаго; содержаніе всёхъ сихъ посланій оказалось тождественнымъ, именно изъ всёхъ нихъ ясно было видно, что восточные престолы никогда не отступали отъ общенія съ патріархомъ Фотіємъ. Тогда апокрисіарія восточныхъ возгласили: «язвы церкви уврачеваны спасительнымъ искусствомъ великаго патріарха Фотія»; папскіе послы восхваляли императора и вселенскаго пану Іоанна; епископы возгласили: "всв мы должны благодарить Бога за сіе великое и совершенное согласіе; всё мы Его прославляемъ; да сохранить Богъ этотъ миръ нерушимымъ, да сохранить его на всв въка". Затъмъ многолътіемъ императору засъданіе въ настоящій разь было закончено.

(До слъдущаго номера).

### OTHAMENTE BORE OF

# западной церкви отх босточной.

Продолжение (\*).

засъдание открылось предложениемъ скихъ легатовъ прочитать на соборѣ папское посланіе къ епископамъ; о содержаніи сего посланія мы говорили уже прежде, что въ немъ главное мъсто занимали два пункта: 1) чтобы въ Константинопол'в установилось соглашение межи епископами и 2) чтобы восточные епископы не прикасались своею юрисдикцією до Болгаріи. Когда пап-ское посланіе было прочитано и когда папскіе послы послъ спросили, признають ли епископы это посланіе, то относивыразились, тельно перваго пункта епископы поступленія высокоуважаемаго папскаго посланія они уже соединились съ Фотіемъ и что въ разсужденіи ихъ мыслей относительно сего вопроса теперь не можеть быть никакого сомнѣнія, что они пребудуть въ неразрывномъ общеніи съ Фотіемъ; твхъ, кои противятся сему единенію, они признають за нечестивцевь и противниковъ церковнымъ канонамъ. Всв они, епископы, очень благодарны и папв Іоанну за то, что онъ смотритъ согласно съ ними, епископами, на вопросъ о миръ перковномъ, что онъ вмъсть съ ними трудится для установленія сего мира и что онъ во всемъ согласенъ съ Фотіемъ. Что же касается второго изъ главныхъ вопросовъ, то есть вопроса о Болгаріи, то епископы и теперь могутъ повторить только тоже, что уже и раньше сего выражали, вменно, что въ этомъ вопросъ не все зависить отъ ихъ во-

ereneman. Eurerit on to appunit

ли, но иное принадлежить имъ, а иное касается власти императорской. "Что относится къ славъ церкви Божіей, то мы и сдълали, и приняли, и будемъ принимать; того же, что иного свойства, что не принадлежить къ нашему въдънію, но относится къ области и суду великаго и высокаго нашего царя, мы не касаемся и все такое относимъ благо-усмотрънію его.

усмотрѣнію его.

Припоминая все, что намъ съ разныхъ сторонъ, при разныхъ обстоятельствахъ приходилось встрѣчать относительно приключеній Фотіевыхъ, мы могли бы признать дальнѣйшія занятія этого засѣданія незначительными и какъ такія обойти бы ихъ молчаніемъ; но это опущеніе въ настоящемъ случаѣ можетъ поставить насъ въ затрудненіе при обстоятельствахъ дальнѣйшихъ; послѣ окажется, что папа Іоанъ подвергнетъ очень строгой критикѣ занятія этого собора, обвинить и легатовъ своихъ и постановленіе собора отвергнетъ и на самого Фотія прогнѣвается; а потому, чтобы намъ быть въ состояніи имѣть правдивое сужденіе о тѣхъ распоряженіяхъ папскихъ, намъ нужно теперь въ полнотѣ и спокойно разсматривать, что и какъ было на самомъ дѣлѣ\*.

Принявъ спокойно отъ восточныхъ епископовъ непріятный отвѣтъ по вопросу о Болгаріи, папскіе послы остановили вниманіе на пунктѣ о быстромъ возвышеніи на епископство изъ мірского званія, конечно, имѣя въ виду обстоятельства избранія Фотіева. Отвѣчать на этотъ пунктъ взялся Прокопій, архіепископъ Кесарійскій. Прокопій отвѣчалъ: "ему хорошо извѣстно, что Сардикійскій соборъ запрещаетъ быстрое возвышеніе на епископство изъ мірского званія; но это запрещеніе относится не ко всѣмъ классамъ мірянъ, а только къ богатымъ и законовѣдамъ съ площади, какового сорта персоны неудобоподходящи къ духовнымъ высокимъ степенямъ. Ежели бы то правило и всѣхъ мірянъ исключало и ежели бы оно принадлежало не къ помѣстному собору, з

вселенскому, то и въ такомъ случав сила его могда бы быть ослаблена противоположною практикою восточной церкви; такъ какъ право практики нервдко ослабляеть церковныя установленія, то отселв и явствуеть, что для Византіи нвть писколько стыда въ томъ, что тамъ не держатся этого канона".

Захарія Халкидонскій обращаєть вниманіе собора на то, почему соборъ Сардикійскій запрещаеть быстрое возвышеніе на еписконство изъ мірянъ. Соборъ исключаетъ только такихъ мірянъ, кои не представляють достаточныхъ доказательствъ своей добродътельной жизни, коихъ нравы еще не подвергнуты испытанію. Въ такихъ же случаяхъ, гдв это требованіе исполнено, правило не имфетъ приложенія. Свидътелемъ сего является второй вселенскій соборъ, возведшій на престолъ Константинопольскій только незадолго принявшаго крещеніе Нектарія. Далье такіе же примъры представляють Амвросій Медіоланскій, Ефремь Антіохійскій, Евсевій Кесарійскій и многіе другіе, перечислять кои въ подробности взяло бы много времени. Св. Василій писаль къ Амфилохію Иконійскому, что и "недавно крещеныхъ можно возводить на высшія церковныя степени, ежели они въ состояній оглашенія представять доказательства своего благочестія. Тъ святые, кои изъ мірского званія были возводимы на еписконство, могутъ совершенно достаточно отвратить укоризну и нечестіе отъ Византійской церкви. Римская церковь сама признаеть сихъ св. мужей; да и въ ней самой міряне возводимы бывали на епископство; имена ихъ лучше извъстны самимъ легатамъ. Къ этому следуеть присовокупить, что обычай бываеть въ состояніи вытёснить правило; въ самой Римской церкви это также бываеть; бываеть и то, что одинъ обычай вытёсняется другимъ; такъ, напримёръ: на востокъ ни одинъ изъ бритыхъ не бываетъ епископомъ, ни патріархомъ; между тімь какъ на западі это водится. На

западъ дълають клириками такихъ, кои поступили въ монахи; въ Византіи сего обычая не знають. Надобно и то еще имъть въ виду, какъ и замътилъ архіепископъ Кесаріи, что правило Сардинійскаго собора говорить объ ораторахъ съ плошади: такого перковь Константинопольская не возводила. Что касается святвишаго патріарха Фотія, то онъ настолько далекъ быль отъ многошумныхъ занятій площади, что народъ никогда его и не видалъ тамъ, хотя бы и внимательно напригаль взоръ свой на то, чтобы усмотръть его. За доблести свои онъ былъ принять въ число знаменитыхъ сочленовъ сената, хотя онъ и презиралъ человъческія почести и по желанію высшихь благь настолько убъгаль безпокойства площади, что анахореты, живущіе въ горахъ, могуть быть считаемы за ничто въ сравнении съ нимъ. Я и еще присоединю одно. Вивств съ Фотіемъ были предлагаемы къ выбору многіе клирики и міряне, но онъ тогда былъ предпочтенъ всёмъ. Итакъ, не было ли бы безразсуднымъ и неприличнымъ, ежели бы тв, кои прежде были последними п стояли на второмъ ряду, теперь снова были бы признаны первыми; тв, которые занимали последнее место по добродътели, восходили на епископскій престоль, а онь, который но всёмъ голосамъ имёлъ преимущество, считался бы принадлежащимъ къ последнему мёсту, понапрасну сощель бы со знатныхъ ступеней, когда добродетелями своими онъ давно и далеко все уже превозшель и перелеталь"! Въ заключеніе всего Захарія упоминаеть о Тарасіи, къ которому мотло бы относиться все сказанное, но который ознаменоваль себя ревностію по въръ и обратиль столь многихъ еретиковъ; тоже должно быть приложено и къ Фотію, родители коего пожертвовали своею жизнію ради віры, который самъ отъ юности возревновалъ ихъ благородному примъру, который на патріаршемъ престол'є произвель столько великаго обнаружиль столь достойную удивленія далеко простершуюся за предвлы его округа двятельность, что ежели бы поставлять кого-нибудь съ нимъ въ сравнение, то преимущество, несомивню, окажется на его сторонв. Среди этихъ изліяній въ сердечныхъ сочувствованіяхъ кардиналу Петру пришло на мысль справиться, достовърны ли тъ лица, кои себя за представителей патріарховъ восточныхъ. Потребность въ этой справкъ возникла оттого, между прочимъ, что выдавшіе себя за представителей патріаршихъ на соборъ 869 года, осудившіе Фотія, оказались самозванцами; они присланы были въ Константинополь только затъмъ, чтобы хлопотать о выкуп'в сарадынь, взятыхъ Константинопольскими греками въ плънъ. Здъсь, разузнавъ, какъ можно подладить подъ расположение императора, приняли на себя роль лицъ, компетентныхъ въ деле, подлежавшемъ тогда занятіямъ соборнымъ; и такъ какъ они знали, что для императора нужно было, чтобы Фотій быль низложень, то и сумвли составить подложныя грамоты отъ лица патріарховъ восточныхъ въ смыслъ, желательномъ для императора. Теперь, когда кардиналъ Петръ выразилъ опасеніе, не повторился бы и теперь подобный обмань, то и сотоварищи его же, Петра, епископы римскіе - Павелъ и Евгеній и прочіе члены собора признали подлинность апокрисіаріевъ оть патріарховъ восточныхъ не подлежащею сомнънію; тъхъ же самозвандевъ, бывшихъ на соборъ 869 года, обозвали слугами сарацынскими, прибывшими съ сарадынскими мыслями и отверженными отъ **истинной церквил лип оказай - липпинной жилови ніпо** 

Это воспоминаніе о тяжкомъ для Фотія времени послужило для него поводомъ къ изліянію его глубоко-сердечныхъ чувствованій, возникавшихъ и теперь возникшихъ въ немъ по поводу всего бывшаго. "То, что произошло тогда, да предастъ Богъ глубокому забвенію; намъ же да даруетъ силы совершенно все забыть и отнюдь ни за что не воздавать. Молчаніе принесеть гораздо больше пользы, чёмъ хотя бы

кратчайшее, но все же угнетающее восноминание. Въ то время, какъ я быль низвергнуть съ престола, когда множество епископовъ и священниковъ Божіихъ, по лишеніи ихъ были угрожаемы тяжкими страданіями, я говориль мъстъ. къ присутствовавшимъ: ежели вы направляете гиввъ свой противъ меня, то оставьте хотя сихъ въ поков; противъ меня вы можете возбуждать обвиненія, столь многія и столь важныя, сколько сами хотите; ради того, чтобы дарована была свобода имъ всёмъ, и готовъ признать всё жалобы, возбуждаемыя противъ меня, лишь бы только не оказалось безбожіемъ или нечестіемъ исполнять всю вашу волю. Я отдаю вамъ себя самого, уступаю вашимъ обвиненіямъ и вы можете поступить со мною по своему желанію. Только не давайте усиливаться этому достоплачевному и жалкому зрівлищу въ церкви Божіей; что вы присуждаете на смерть, на голодъ, на ссылку и на всевозможныя бъдствія столь многочисленный и столь способный народъ, отъ начала преданный правой вірів и посвященный Богу, така кака она единомыслень со мною, и содълываете священныя таинства христіанъ предметомъ посм'янія для всіхъ изычниковъ и варваровъ, равно и для христіанъ, когда такому посм'ванію предаются законы и установленія христіанскаго міра! Я взываль тогда громкимъ голосомъ, я заклиналь враговъ и готовъ быль исполнить свое объщание-искупить своею погибелью или пусть употребляють слово, какое хотять, искупить спасеніе многихъ невинныхъ. Начало ихъ дикаго возбужденія было направлено противъ меня, но въ своемъ продолжении ихъ гибвъ простерся не только на тъхъ, коихъ священное рукоположение поставило въ избранное число епископовъ, но и даже на всёхъ тёхъ безъ исключенія, кои носиди на себѣ вакую бы то ни было печать духовнаго посвященія и принадлежности Богу. Но все это я желаю покрыть, какъ я и сказаль уже, молчаніемь; но Богь, непостижимый Судья

и благой Помощникъ безнадежныхъ, Который одинъ призрълъ на наше тогдашнее положеніе, чуднымъ образомъ и вопреки всякой человъческой надеждъ праведнымъ способомъ уничтожилъ всъ тъ произвольныя дъянія, коснулся содержимаго Имъ въ рукахъ Его и управляемаго Имъ сердца возвышеннаго и великаго императора, направилъ оное къ состраданію въ отношеніи насъ и что Онъ предопредълилъ, то сверхъестественнымъ образомъ, какъ вы и видите, довелъ до конца".

адиненту отваждожного провед 1 вестату одназоваж възгувоп (До слъдущаго номера).

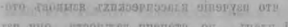
училища писколько не изм'янился.

согласно съ древними обычалым,

и посяв преобразова-Хирастерною и пап-

икоростепенения,

nocranonal yaconaro alam



### ИСТОРІЯ

# Новочернасскаго Духовнаго Училища

### Донской епархіи (\*).

въ преобразованномъ училищъ осталось по предметамъ они делились на пять раз-Въ годъ преобразованія таковъ быль составъ учите-Смотритель училища іеромонахъ Иннокентій препокатихизись и латинскій при 12 недъльныхъ языкъ кандидать Яковъ Соколовъ-2) инспекторъ исторію, греческій языкъ и русскую исторію учитель Андрей Троицкій—славянскую грамматику, ариеметику и географію при 11 урокахъ; церковный и краткое ксандръ Герасимовъ-уставъ ъ книгахъ, церковное пѣніе и

<sup>(\*)</sup> Окончаніе. См. **№** 8—9 "Д. Е. В." за 1898 годъ.

Выходять два раза въ мъсяцъ. at authinomie apertons - Authoridania at

Въдомостей" въ Новочеркасскъ. Е

Подписка принимается въ Ре-дакціи "Донскихъ Епархіальныхъ домостей" съ доставкою и пересылкою 5 руб. 50 кон.

Годг тридцатый.

-го іюня 1898 года.

Продолжение (\*).

занятія какъ сего, такъ и последовавшихъ цъли ничего особенно за симъ трехъ засъданій для нашей ежели мы будемъ интереснаго не представляютъ, замъчено было раньше. чествик патопаркова из первосвищения

и сохранию съ никъ общение согласко п

<sup>(\*)</sup> См. № 10 "Д. Е. В." за 1898 годъ.

развѣ для совершеннъйшей правдивости и. такъ сказать. доскональности въ знакомствъ съ дъломъ интересно будетъ замътить, что представитель натріарха Антіохійскаго митро-Мартиропольскій, прибывшій въ Константинополь уже во время занятій сего собора, свидътельствоваль на сочто патріаршіе престолы-Антіохійскій и Іерусалимскій никогда не были противъ признанія Фотія патріархомъ; что на соборъ, осудившемъ Фотія, представителями сихъ патріаршихъ престоловъ явились лица самозванные. Другимъ интереснымъ пунктомъ можно считать то обстоятельство, что во время этихъ занятій собора папскіе послы до трехъ разъ пытались ставить на очередь вопросъ о Болгаріи, чтобы добиться ръшенія по сему вопросу въ извъстныхъ уже намъ интересахъ папства; но прочіе члены собора во всё тё три раза отклоняли отъ разсмотрвнія вопрось о Болгаріи, считая его не подлежащимъ компетенціи лицъ духовныхъ, а его до юрисдикціи императорской. Интересна также, ножалуй, заключительная подпись, скрвплявшая постановленія по окончаніи предпосл'єдняго зас'єданія собора; подпись эта была формулирована такъ: "Я, Павелъ, малъйтій епископъ святьйшей церкви Анконской и посоль свяпрестола апостольского и господина моего Іоанна, треблаженнаго и высочайшаго епископа святой каоодической и апостольской церкви римлянъ, признаю на семъ святомъ и вселенскомъ соборѣ по повелѣнію, указанію и согласію нашего святвишаго апостольского и вселенского папы Іоанна и съ согласія св. церкви Константинопольской, равно какъ съ согласія представителей трехъ другихъ патріаршихъ престоловъ и съ опредъленія сего святаго и вселенскаго собора, признаю высоко-достойнаго Фотія законнымъ ческимъ патріархомъ въ первосвященническомъ достоинствъ и сохраняю съ нимъ общеніе согласно съ повелівніемъ, содержащимся въ папскомъ посланіи и инструкціи. Я отвергаю и анавематствую бывшій противъ него соборъ въ Константинополь, равно какъ и все, что противъ него учинено во время блаженной памяти папы Адріана, объявляю ничтожнымъ, отвергаю и анаоематствую; оное собраніе я не причисляю къ числу соборовъ. Вей тв, кои отделяются отъ святой церкви Божіей и отвращаются отъ своего перваго пастыря и вселенскаго патріарха священнаго Фотія, да будуть отлучены оть св. деркви Божіей и да пребудуть внів общенія, докол'в не возвратятся къ церкви и не будуть имъть общенія со святьйшимъ вселенскимъ патріархомъ и не придуть въ соглашение во всемъ съ апостольскимъ престоломъ". Далъе слъдовало опредъление о томъ, что сей соборъ согласенъ причислить второй Никейскій соборъ къ числу вселенскихъ. Последняя изъ приведенныхъ здесь особенностей замівчательна для насъ потому, между прочимъ, что это же опредъленіе, положенное и подписанное папскими легатами, посл'ь, какъ увидимъ, зл'ейшимъ образомъ будеть кассировано римскимъ папою. Но мы, не поспъщая пока къ тому, что было много после сего, займемся обстоятельствами, соприкосновенными съ тъми, кои изложены нами незадолго передъ симъ.

Послѣ того, какъ Фотію удалось вторично обосновать и со всѣхъ видимыхъ сторонъ нообстановить свое положеніе на патріаршемъ престоль, онъ пришелъ къ мысли возобновить и повести далѣе свои счеты съ римскимъ престоломъ. Ближайшій открытый шагъ къ этому начинанію Фотій предпринялъ, прикрывшись благовиднымъ желаніемъ, чтобы всѣ опредѣленія настоящаго собора были скрѣплены согласіемъ императорской власти; такъ какъ низведеніе его было совершено при участіи императора, то таковое же участіе представлялось потребнымъ и къ вторичному возведенію. Въ виду сего Фотій назначилъ еще одно засѣданіе, расположивъ къ участію въ немъ и самого императора. Императоръ от-

крыль заседание краткою рёчью, гдё сказаль, что онь нарочито воздерживался отъ личнаго появленія въ засёданіяхъ собора, чтобы не стёснять свободы членовъ. Теперь, когда уже всв разсужденія приведены къ концу, для него нёть болье побужденій удерживаться; онь явился, чтобы теперь скрвинть своею подписью опредвленія, установленныя на соборъ. Только теперь, какъ бы въ дополнение ко всему установленному, императоръ предлагаетъ разсудить о догматическомъ основоположении для въры. Всъ члены были, конечно, убъждены, что главнымъ основоположениемъ долженъ быть Никео-Цареградскій сумволь віры. Этоть сумволь візры быль прочитань на соборь, но вмъсть съ пимъ прочитано и хранившееся въ практикъ церковной постановленіе, воспрещавшее что-либо въ этомъ сумволв измвнять, прилагать или убавлять, однимъ словомъ нарушать неприкосновенность. Посл'в того, какъ всв члены высказалясь за неприкосновенность сумвода, Фотій предложиль, чтобы все это было скрвилено подписью императора, его сыновей и всёхъ членовъ собора. Когда все это было исполнено, то при громогласныхъ восхваленіяхъ Фотія занятія собора были совершенно окончены.

По окончаніи всёхъ занятій въ Константинопол'в папскіе легаты начали помышлять о возвращеніи во свояси. Патріархъ Фотій употребиль съ своей стороны все возможное усердіе къ тому, чтобы обезопасить папскимъ посламъ обратное путешествіе въ Римъ. Сдёлавъ все, что было нужно съ этой стороны, Фотій вручилъ посламъ для передачи пап'в отъ себя посланіе, гді, изложивъ кратко посл'єднее положеніе обстоятельствъ церковныхъ и соборныхъ, просиль извиненія у папы, что на собор'є не все было сдёлано такъ, какъ требовали папскія инструкціи легатамъ, а особенно относительно Болгаріи. Этотъ вопросъ найдено нужнымъ предоставить усмотр'єнію императора, а императоръ не согласенъ войти по сему пункту въ соглашение съ папою. Самъ Фотій, какъ увъряль онь напу, проникнуть чувствомъ глубочайшаго почитанія къ пап' и всегда готовъ исполнять распоряженія папы; но онъ не можеть противиться власти императорской тамъ, гдв рвчь идеть о предметахъ, относящихся къ управленію государственному. Отъ императора къ пан' было также письмо послано съ легатами; оба вышесказанныя письма, то есть Фотіево и императорское, и вм'ьств акты собора панскіе послы доставили пацв благополучно въ августъ 880 года. Первымъ дъломъ по получени актовъ собора папа отдалъ приказаніе перевести ихъ на латинскій языкъ. Но еще раньше, чемъ они были переведены, папа поторопился отвётомъ своимъ къ императору и патріарху Фотію, гдв изъявляеть свою радость о томъ, что въ Константинополв все устроилось такъ благополучно; здесь же есть благодарность и за благопріятное ріменіе болгарскаго вопроса; отпока здёсь произотла оттого, что папа не довольно осторожно отнесся къ витісватости греческаго языка гдъ ему, папъ, написано было много въжливостей и почета на словахъ, но на самомъ дълъ было сдълано вовсе не такъ, какъ предполагалъ папа, судя по деликатнымъ изысканностямъ, вставленнымъ въ посланіяхъ императора и Фотія. Впрочемъ, и при поспъшности въ отвътъ папа былъ довольно остороженъ; въ письмъ къ императору онъ, между прочимъ, выражается: "постановленія собора Константинопольскаго онъ, папа, вообще принимаетъ; но ежели окажется, что легаты его въ чемъ-нибудь поступили вопреки его указаніямъ, то онъ этого не утвердить и признаеть все такое не имъющимъ значенія nec recipimus, nec judicamus alicujus existere firmitatis".

Въ отвътномъ письмъ къ патріарху Фотію папа изъясняетъ свою заботливость о миръ и благосостояніи церквей вообще и въ частности Константинопольской; онъ проник-

нуть сожальніемъ о томъ, когда церковь мятется, и всегда заботится установлять мирь такъ, чтобы возвышение и выгоды одного не причиняли убытка для многихъ, но чтобы помощь его достигла до всёхъ. Далее папа благодарить Бога за устраненіе разділенія и за возстановленіе единства, но и здъсь же выражаеть удивленіе, почему на Византійскомъ соборъ столь многое допущено вопреки его указаніямъ столь многое передёлано, измёнено и выражаеть укоризну гордости Фотія, обнаружившейся въ томъ, что Фотій уклонвлся отъ того требованія папскаго, чтобы Фотій на собор'в просиль прощенія, въ чемъ папа усматриваеть ни бол'ве, ни менъе, какъ оскорбление себъ. Папа снова повторяетъ выраженіе, что онъ призналь Фотія патріархомъ только по снисхожденію, по милосердію, осуждаеть замізчаемое имъ въ Фотіи самовозвышеніе и фарисейское самооправданіе, ув'ящеваетъ его къ смиренію, такъ какъ это смиреніе потребно для того, чтобы быть возвышеннымъ, располагаетъ Фотія къ тому, чтобы онъ оказаль братскую любовь въ отношении къ тому, кто къ нему самому оказываеть снисхождение, то есть къ папъ, и замъчаетъ, что онъ согласенъ признавать Фотія братомъ, но не иначе, какъ только подъ тъмъ условіемъ, ежели Фотій самъ озаботится обнаруживать надлежащую преданность римской церкви. Въ заключение письма папа выражается такъ же, какъ и въ письмъ къ императору, что онъ согласенъ признать все то, что по милосердію сдёлано для возстановленія Фотія, но отвергаеть и объявляеть, какъ не имъющее никакого значенія, все то, что могли учинить легаты вопреки его указаніямъ. Для того, чтобы сдёлать извъстными Фотію свои воззрънія, а главнымъ образомъ въ тъхъ видахъ, чтобы улучить отъ императора воинскую помощь противъ нападеній варварскихъ и вм'єсть со всімь этимъ чтобы улучить по своему жеданію решеніе болгарскаго вопроса, папа ръшился снова снарядить посольство въ

Византію, этому же посольству даны были и порученія къ болгарскому князю. Во главъ посольства поставленъ епископъ Маринъ, върный слуга еще папы Николая еще на соборъ 869 года, сильно ратовавшій противъ Фотія и теперь избранный, какъ лицо, корошо знакомое съ обстоятельствами дела. Маринъ вступилъ было въ свою роль съ одушевленіемъ, достойнымъ истаго папскаго легата; но результатовъ не достигь никакихъ: Фотій и думать не хотёлъ ни о какихъ уступкахъ папъ; императоръ же отдалъ приказатрактовать Марина, какъ состоящаго въ заключение. ніе такъ продолжалось 30 дней и папъ едва-едва удалось возвратить своего посла во свояси. О возвращении Болгаріи не могло быть и ръчи. Получивъ по возвращении Марина увъдомленіе о томъ, что всв претензіи его оказываются несбыточными, папа съ амвона въ церкви апостола Петра съ евангеліемъ въ рукахъ, при большой торжественности, прогрембль на Фотія анавему; анавемой обложены и всё тё, кто не будеть признавать Фотія отлученнымъ по божескимъ законамъ, какъ присудили его предшественники Іоанна папы: Николай и Адріанъ. Такъ и еще совершился разрывь между восточной и западной церквами и на сей разъ гораздо болье рызкій, чымь какь это бывало нысколько разь и раньше. И на сей разъ, какъ это и прежде бывало, причиною разстройства въ концъ концовъ было не иное что, какъ неудержимое безграничное властолюбіе и самолюбіе папы; пана прогибвался на Фотія главнымъ образомъ за то, что Фотій не просиль на собор'в прощенія въ томъ, что возшель на патріаршій престоль вторично безь разр'вшенія папы! А ежели бы онъ, Фотій, исполниль этоть капризь панскій, то что же и существо дёла чрезъ это измёнилось бы! Другая причина тивва-вопрось о Болгарія тоже немного говорить въ пользу римскаго папы; но распространяться объ этомъ послъ всего того, что мы читали раньше, было бы, какъ мив кажется, излишнимъ. Считая свое двло съ Константинополемъ послв того, какъ произнесъ анасему въ церкви св. апостола Петра на Фотія, оконченнымъ, папа для большаго самоуспокоенія нашель нотребнымъ снова просмотрвть, проверить то, что было сделано по отношенію къ Болгаріи, чтобы иметь более отчетливое убъжденіе о настоящемъ по ложеніи вопроса.

на тыбтох ви атак (До следующаго номера), атигоод ва влотат - акажили стадто ок впоталении ублан акажиттоу акажа



# Пятидесятильтній юбилей.

21 марта текущаго 1898 года въ станицѣ Усть Медвѣдицкой праздновался 50-лѣтній юбилей священнослуженія протоіерея Александро-Невской церкви Іоанна Тихоновича Попова.

По окончаніи курса (въ 1847 г.) въ Воронежской Духовной Семинаріи со степенью студента Иванъ Тихоновичь пожелаль послужить церкви въ своей родной епархіи въ священномъ санъ и быль рукоположень во священника къ Воскресенской церкви станицы Усть-Медвъдицкой области войска Донского (21 марта 1848 года), при которой священствовалъ до 1889 года, когда переведенъ былъ къ Александро-Невской церкви той же станицы, гдъ служитъ и до сихъ поръ.

Съ перваго же года священнослуженія въ станицъ Усть-Медвъдицкой о. Іоаннъ сталь "первымъ въ трудъ и подвигъ". Ревнун о духовномъ просвъщеніи ввъренной ему паствы, онъ съ любовію отдаль свои силы на дъло законоучительства въ мъстныхъ учебныхъ заведеніяхъ: съ 1848 года со-

## KINTHEK

## впярхіяльным въдожости.

Выходять два раза въ мѣсяцъ.

Подписка принимается въ Редакціи "Донскихъ Епархіальныхъ Въдомостей" въ Новочеркасскъ.

Цѣна годовому изданію "Вѣдомостей" съ доставкою и пересылкою 5 руб. 50 коп.

Годг тридцатый.

15-го іюня 1898 года.

JW 12.

OTABUT HEOGNULANDHUM.

### OTHABEHIE

## западной церкки отх восточной.

Продолжение (\*).

Пользуясь оказіею посылать своего пресвитера по имени Іоанна къ Далматинскимъ епископамъ, папа вручилъ тому же пресвитеру и письмо къ болгарскому князю.

Въ этомъ письмъ папа напоминаетъ князю о томъ, что

<sup>(\*)</sup> См. № 11 "Д. Е. В." за 1898 годъ.

оть него, князя, еще къ предшественнику папы Іоанна къ напъ Николаю присылаемо было посольство и о томъ, что тогла было саблано для Болгаріи со стороны римской церкви, увъряетъ князя въ своей ревности о духовномъ благосостояній князя и ув'ящеваеть къ возвращенію въ н'вдра римской церкви. Онъ, папа, готовъ бы былъ и посольство снарядить къ князю, но не знаетъ, какъ приметъ князь это посольство. Какъ только папа узнаеть, что болгарскій князь охотно приметь посольство отъ папы, то немедленно исполнить это свое предположение; итакъ, папа проситъ, чтобы князь присладъ къ нему отзывъ объ этомъ предметв. Богъ, показавшій князю путь истины и удостоившій просв'єтить сердце его свътомъ Своей чистоты, да сохранить его отнывъ и навсегда во всякомъ благопоспътеніи. Тъмъ же льтомъ изъ Болгаріи явился въ Римъ посланный по имени Фунтикъ съ подарками, но безъ полномочія на то, чтобы объяснять въ Римъ формальное присоединение Болгарии къ римскому престолу. Папа опять благодариль за посланнаго и за подарки, изъясняль свою радость о томъ, что болгарскій князь, какъ стало извъстнымъ папъ, во всемъ благополученъ, снова повторяетъ прежнія наставленія относительно присоединенія къ римскому престолу, а при этомъ заводить рвчь и о скорби своей о томъ, что князь оставилъ престолъ св. Петра, которому онъ такъ много обязанъ, и не хочетъ больше слушать голоса матери, такъ много о немъ заботящейся. Здёсь же напа очень рёзко выражается о грекахъ, кои несправедливо присвояють себь округь, принадлежащій къ римской церкви, и говоритъ князю, что онъ, папа, уже давно бы отдаль по силв апостольского авторитета повелвніе очистить эту страну, только его сдерживаеть любовь къ внязю. Per apostolicam sententiam compilleremus exire (Graecos) si pro tuo nobis non esset amore. Папа готовъ все привести въ движение для того, чтобы снова пріобръсти Болгарію:

побужденія любви и справедливости, увѣщанія, ободренія и, между прочимъ, выражается: "ежели вы будете принимать чтолибовъ значеніи таинствъ отъ тѣхъ, коихъ мы отлучили, то это будетъ означать, что вы оставили идолослуженіе не для того, чтобы сдѣлаться католиками, а чтобы стать схизматиками".

Не правда ли, мъсто очень интересное для того, чтобы судить и о положении болгарскаго вопроса во времена споровъ Фотін съ папами, и вообще о той махинаціи, какая состроена была въ тв времена въ Римъ, затъявшемъ столь отважную борьбу съ Константинополемъ. Увъщанія отъ папы Іоанна къ болгарскому князю Михаиду о томъ, чтобы онъ обратился въ доно церкви римской, повторяемы были нёсколько разъ и въ 880, и 881 годахъ; но результаты были неблагопріятны для Рима: устройство церковное по уставамъ восточнымъ продолжало укръпляться въ Болгаріи. Вскор'в мы видимъ даже и монашество въ Болгаріи, устроенное подъ руководствомъ монаховъ Византійскихъ; при Cvмеонъ, преемникъ Михаила, греческое церковное устройство въ Болгаріи было въ цвѣтущемъ состояніи, какъ это вид= но изъ писемъ патріарха Николая мистика; наконецъ, мы знаемъ, что болгаре помышляли объ учреждении у себя особаго патріархата, по подобію патріархатовъ греческихъ, каковое ихъ желаніе уже въ первой половинѣ XII вѣка было осуществлено. Итакъ, гдъ же доказательства объ изначальной, исконной зависимости Болгаріи отъ Рима? Иначе сказать, на чемъ же основывается это одно изъ коренныхъ побужденій, послужившихъ во времена папы Іоанна къ разрыву между церквами.

Не видя никакой пользы въ мирныхъ объясненіяхъ съ напою, оставивъ папу въ его враждебномъ настроеніи противъ Константинополя, Фотій, въ виду надлежащаго служенія дёлу истины и правды, почель нужнымъ углубиться въ область научныхъ изысканій догматическихъ, въ особенности

относительно догматическихъ предметовъ, входившихъ соприкосновение съ догматикой церкви римской, и прежде всего по вопросу объ исхождении Святаго Духа. Не затрогивая самого папу, Фотій направляеть общирное посланіе къ архіепископу Аквилейскому отчасти потому, что Аквилея была въ частыхъ сношеніяхъ съ Константинополемъ по дёламъ торговымъ, а отчасти потому, что архіепископъ Аквилеи по рангу своему быль ближайшею персоною къ папъ римскому. Въ посланіи къ Вальперту (имя архіепископа Аквилеи) Фотій опровергаеть ті основанія, на коихъ латиняне утверждають свое ученіе объ исхожденіи Святаго Духа и отъ Сына: текстамъ изъ священнаго писанія даетъ надлежащее толкованіе; изреченія изъ достоуважаемыхъ латинянами отцевъ (Амвросія, Августина и Іеронима) ослабляетъ приведеніемъ обширнѣйшихъ изреченій изъ отцевъ восточныхъ, но главнымъ образомъ упираетъ на то, что исхождение Духа Святаго отъ единаго Отда было исповедуемо и въ римской церкви, какъ видно изъ писаній папъ: Льва I. Льва III, Адріана I и, наконецъ, изъ того, что римскіе же послы, присланные въ Константинополь папою Іоанномъ VIII, признали въ Константинополъ со всъми патріархами восточными ученіе, содержимое въ церкви греческой. По изложеній всёхъ сихъ аргументовъ, Фотій умоляеть Вальперта одушевиться священною ревностію къ истинъ, положить конецъ распространенію лжеученія, направить заблуждающихся на путь истины и темъ исхитить ихъ изъ челюстей сатаны, угрожающаго пожрать всёхъ ихъ.

Не довольствуясь симъ посланіемъ на западъ, Фотій въ это же время издалъ у себя на востокъ обширное сочиненіе о Святомъ Духъ, гдъ сосредоточено все, что только могла собрать такая образцовая эрудиція, каковою была эрудиція Фотіева. Плоды трудовъ Фотіевыхъ дошли и до насъ и теперь съ обиліемъ приводятся въ системахъ догматиче-

скаго богословія, особенно украшенныхъ цитатами изъ отеческихъ писаній. Подробное разсмотрѣніе этого сочиненія погрузило бы насъ въ излишне серьезную спеціальность, отъ какового труда мы вполнъ можемъ освободить себя, въ томъ убъжденіи, что трудами Фотія вполнъ воспользовались въ свое время представители греческаго богословскаго ученія и чрезъ нихъ труды тѣ дошли и до насъ. При преемникахъ патріарха Фотія и папы Іоанна начинались было похожія на миръ сношенія Византійской церкви съ Римскою. но этоть мирь оказался куже всякаго раздора. Для того, чтобы по возможности ясние представить себи сущность этого вопроса, мы должны вставить еще одно раньше повстрвчавшееся происшествіе, именно, что патріархъ Фотій по неудовольствіямъ на него со стороны императора Льва, сына и преемника Василіева, опять быль низведень съ патріаршаго престола и сосланъ въ монастырь.

У императора Льва, сына Василіева, были большія непріятности съ отцемъ. Какъ скоро Василій умеръ, то Левъ началь подыскивать случая, чтобы вым'естить свою ненависть на Фотіи, действовавшемъ согласно съ Василіемъ. Въ случаяхъ къ раздраженію недостатка не было, особенно ежели мы примемъ во вниманіе, что въ Константинопол'в все еще живы были приверженцы патріарха Игнатія или что тоже недоброжелатели Фотія. Однимъ изъ видныхъ пунктовъ, къ которому оказалась возможность для Льва придраться къ Фотію, быль тоть, что Фотій не привяль никакихъ мъръ карательныхъ противъ Өеодора Сантаберена, бывшаго архіепископа Евхантскаго, подпавшаго подозрівнію въ томъ, что будто бы онъ давалъ совъть императору Василію Македонянину ослібнить сына Льва, когда тоть навлекь на себя подозрѣніе въ покушеніи на убіеніе отца. Все это осталось дёломъ темнымъ, документально не обслёдованнымъ. Впрочемъ, намъ и не эта сторона дела нужна для нашей

цъли. Императоръ Левъ, увъдомляя о низложении Фотія папу Стефана V, употребиль выраженіе, что Фотій отъ престола отказался. Это выражение показалось пап'в не подходящими къ дёлу въ томъ смыслё, что отказаться можеть и тоть, кто владбеть своимь положениемь законно, а къ Фотію это не идеть, потому что рямская церковь не признаеть его законнымъ патріархомъ. Папа Стефанъ требовалъ на этотъ пунктъ объясненій отъ Византіи и именно требоваль, чтобы изъ Византіи были присланы въ Римъ епископы, которые бы объяснили сущность дёла. Нёсколько епископовъ изъ числа недовольныхъ Фотіемъ составили изъ себя депутацію въ Римъ и составили посланіе къ пап'в, гд'в объяснили, что фраза, относящаяся къ низложенію Фотія, взялась съ того, что бумагу ту составляль чиновникь, принадлежащій къ сторонникамъ Фотія, сами же они, то есть подписавшіеся подъ посланіемъ епископы, никогда не признавали и теперь не признають Фотія законнымъ патріархомъ. Главнымъ предметомъ посланія было прошеніе къ пап'я, чтобы папа издаль отъ себя посланіе ко всёмъ патріархамъ востока съ повеленіемъ не считать Фотія патріархомъ. Ходило ли это посланіе въ Римъ, какъ оно ходило, по документамъ не видно, между прочимъ, потому, что у самихъ папъ въ это время были страшно запутаны дёла отчасти изъ-за споровъ съ нъмецкими князьями, а отчасти по причинъ сарацынскихъ нападеній на владінія римской церкви.

Преемникъ Стефана V папа Формозъ посылалъ пословъ въ Константинополь, но тамъ въ это время умеръ патріархъ Стефанъ, поставленный вмѣсто Фотія; дѣло объ избраніи преемника Стефану остановилось и папскіе послы ни съ чѣмъ должны были возвратиться во свояси. До какой степени простиралось разстройство церковныхъ дѣлъ въ Римѣ въ данное время, объ этомъ можно судить по тому, что тамъ въ продолженіе 8 лѣтъ (896—904 г.) смѣнилось 9 папъ.

При такомъ разстройстве дёль въ самой римской церкви и сношенія съ востокомъ не могли ни происходить въ правильномъ порядке, ни оканчиваться сколько-нибудь благо-пріятными результатами. Говори строгую правду, нельзи умолчать, что и на востоке, въ частности въ Константино-поле, въ это время то и дёло происходили пертурбаціи въ положеніи патріарховъ: то и дёло одни изъ нихъ сменялись другими. Это смена папь на западе и патріарховъ на востоке не могла не отзываться и на вопросе о сношенінхъ между церквами съ цёлію установленія мира церковнаго; то, что начиналось при папе или патріархе одномъ, разрушалось при его преемнике, и намъ, ежели бы стать повествовать обо всемъ въ подробности, пришлось бы набрать нёсколько лоскутовъ или перерванныхъ страницъ, на которыхъ невозможно было бы прочитать ничего полнаго, цёльнаго.

Минуя эти явленія частичныя и мимолетныя, мы остановимся на обстоятельств'в наибол'ве другихъ выдающемся, новстр'вчавшемся при патріарх в Константинопольскомъ Михаил в Керулларіи и римскомъ пап'в Льв IX.

(До слъдующаго номера).



## О сектантствъ, по даннымъ третьяго всероссійскаго миссіонерскаго съъзда въ гор. Казани (\*).

Подъ вліяніемъ пропаганды толстовства произошла невообразимая ломка въ воззрѣніяхъ стараго духоборче-

<sup>(\*)</sup> Продолжение. См. № 11 "Д. Е. В." за 1898 годъ.

### OTHAMENTO.

## зяпядной церкви отх восточной.

Продолжение (\*).

Великіе мастера въ мутной водѣ рыбу ловить, авантюристы западной церкви, пользуясь смутными отношеніями между восточными патріархами и императоромъ, изловчились завести въ разныхъ мѣстахъ, составлявшихъ область правленія восточнаго, и въ частности даже въ самомъ Константинополѣ церкви и монастыри съ своимъ устройствомъ, со всѣми характеристическими чертами церковно-богослужебнаго типа западнаго. Эти церкви и монастыри, стоявшія въ областяхъ, посвященныхъ православію восточному, и носившіе на себѣ черты типа западнаго въ разныхъ случаяхъ обнаруживали тонъ горделивости и причиняли досажденіе патріархамъ Константинопольскимъ. Все это, конечно, понятно при смутныхъ отношеніяхъ восточныхъ правителей церкви и государства между собою и между папами римскими.

Когда на Константинопольскій престоль возведень быль Михаиль Керулларій, человѣкь, какь видно, съ особенно прямымь, твердымь и рѣшительнымь характеромь, то онь и именно при началѣ патріаршествованія своего вторичнаго (послѣ перваго возведенія онь быль низведень) императоромь Михаиломь IV (какь и многіе другіе изъ его предшественниковь), рѣшился открыто возстать противь злоупотребленій, какія начинали возволять себѣ западники на востокѣ. Прежде всего Михаиль Керулларій отдаль приказаніе—всѣ церкви латинскія въ Константинополѣ заперѣть, а

<sup>(\*)</sup> См. № 12 "Д. Е. В." за 1898 годъ.

въ монастыряхъ латинскихъ настоятелей посменить. Далее, такъ какъ латинскіе миссіонеры дозволяли себ' много вольностей въ Болгаріи, то Михаилъ Керулларій сдёлаль внушеніе болгарскому пименно Ахридскому архіепископу Льву, стороны озаботился ограждениемь вочтобы онъ съ своей сточнаго православія въ Болгаріи противъ нашествія и опустошенія западниковъ. Левъ, архіепископъ Ахридскій, последуя внушенію Михаила Керулларія, составиль и адресовалъ на имя Іоанна, епископа Транійскаго въ Апуліи, посланіе съ предложеніемъ распространить по всёмъ тёмъ мізстамъ, кои были подчинены правительству греческому, но гдъ усиъли позавестись епископы римскаго церковнаго въломства. Въ этомъ посланіи латиняне обличались въ четырехъ пунктахъ дерковно-злоупотребительныхъ: 1) они употребляють опръснови при евхаристіи совершенно по-іудейски и вопреки указаніямъ евангелія, гдв говорится, что Христосъ по окончаніи пасхи законной праздноваль новую пасху на квасномъ хлёбъ, который именно называется артосоть агрю. Хльбъ опрысночный-не квасный есть хльбъ, выражающій безсиліе, безжизненность сумволь печали и скорбей; онъ не можеть выражать собою пасхальную радость христіанъ, ни возносить къ небу, -- онъ не свойственъ новому священству христіанской церкви; второй пункть своеволія латинянъ составляли распоряженія относительно поста въ субботу. Латиняне измышляли свои правила, не согласныя съ восточными: въ иныя субботы назначали постъ, когда его не следовало держать; въ иныя отменяли, когда его следовало соблюдать; такія отношенія къ субботамь свойственны только іудеямъ, точнье же сказать, въ этомъ своеволіи не узнаешь, къ іудеямъ или къ христіанамъ слѣдуеть причислять тёхъ, кои такъ располагаются въ разсужденіи субботы; 3-й пункть — употребленіе удавленины; вдёсь въ плоти кровь, а въ крови душа животнаго, и законъ запрещаеть вкушать мясо въ крови (Лев. XVII, 14); 4-й пункть опущение півнія "алдилуіа" въ такь называемую quadragesima (этимъ терминомъ обозначается и все время поста 40 дней и въ частности первый день этого поста (quadragesimus—quadraginta—40).

Петра и Павла, которые не могли учить объ этихъ предметахъ". Въ заключении посланія высказано предположеніе написать еще больше и пространнъйше къ полнъйшему доказательству истиннаго христіанскаго віроученія, но это будеть сдёдано послё того, какъ устранены будуть злочнотребленія, выше пом'яченныя, Письмо Льва Ахридскаго, адресованное къ Іоанну, епископу Транійскому, было показано въ Трани Гумберту, кардиналу енископу Сильвы Кандиды; Гумбертъ перевелъ его на латинскій языкъ и препроводилъ къ панъ Льву IV. Левъ составиль на это письмо отвъть изъ 41 пункта и издалъ свой отвътъ на имя Керулларія и Льва, архіепископа Ахридскаго. Въ отвътъ своемъ папа Левъ прославляетъ миръ, дарованный церкви Христомъ, и жалуется, что сатана производить раздёленіе; выражаеть изумленіе той отважности, съ какою Левъ Ахридскій и Михаиль Керулдарій возстають противь римской церкви, возстають, не выслушавь ее и не разследовавь дела; противопоставляеть авторитеть Римской церкви, уполномоченной первенствомъ Петра, притязаніямъ ея дочери Византійской (то есть церкви), матери и покровительницъ столь многихъ лжеучителей, имъвшей у себя столь многихъ верховныхъ пастырей, лишенныхъ достоинства, только благодаря папамъ снасшейся отъ погибели; въ доказательство авторитета римской церкви приводить указаніе на дарственную запись Константина, которая, какъ теперь извъстно всемъ, разоблачена въ своей подложности; выражаетъ негодование на то, что Константинопольскіе патріархи все еще продол-

жають употреблять гордое титло "патріархъ вселенскій"; въ частности на Михаила Керулларія гиввается за то, что онъ непосредственно изъ мірского званія безъ каноническихъ промежутковъ быль возведень на епископство, что онь отняль у латинянъ ихъ церкви и монастыри въ Византіи, чтобы ихъ принудить къ принятію учрежденій греческой церкви, между тъмъ, какъ римскан церковь и внутри, и внъ Рима оставляеть греческія церкви и монастыри въ нерушимомъ спокойствіи, предоставляєть грекамъ оставаться съ ихъ обычаями и преданіями, поддерживаеть ихъ, даже еще убъждаеть держаться оныхъ. Папа увъщеваеть своихъ греческихъ противниковъ къ смиренію и миролюбію, къ уваженію привилегій римской церкви и къ лучшимъ отношеніямь въ разсужденіи латинскихъ христіань на востокв. Въ историческихъ документахъ, относящихся къ этому времени и къ этому предмету, есть замътки о томъ, что папа собраль несколько месть изъ отеческихъ писаній, кои годились къ тому, чтобы ослабить направленныя противъ латинянъ нападенія со стороны грековъ; но на діль собранія этихъ документовъ не сохранилось. Есть также въ намятникахъ указаніе на то, что папа нам'вренъ быль изучать греческій языкъ, чтобы чувствовать себя наиболее компетентнымъ въ борьбъ съ греками. Выло ли посылаемо въ Константинополь это посланіе папы, невидно; но въ тогдашней письменности сохранились указанія на другіе переговоры между востокомъ и западомъ, относящіяся именно къ скопь Петръ ввъ Амальфи. Когда они прибилцинямерачумоте

Въ январъ 1054 года императоръ Константинъ и самъ писалъ къ папъ очень любезное письмо, и патріарха Константинопольскаго располагалъ къ тому, чтобы онъ обратился къ папъ въ тонъ мира и согласія. Папа въ отвътномъ посланіи къ Константину восхваляеть его за его религіозность и преданность апостольскому престолу, но жалуется

на притязательность патріарха Михаила Керулларія и предъ увъдомляеть, что его послы, то есть напскіе, сообщать императору въ подробностяхъ о злоупотребленіяхъ Керулларія. Папа не поставиль для себя въ трудъ написать и къ Керулларію, при чемъ называеть его архіепископомъ, желаеть ему успъха въ его мирномъ настроеніи и въ его стремленіи къ возстановлению полнаго согласія, но и сожальсть, что ему, папъ, приходится слышать много худого относительно такъ что иное кажется и невъроятнымъ. Осо-Керулларія, бенно папа укоряеть Керулларія за то, что онъ быстро изъ мірского званія вступиль въ достоинство епископства, что онъ замышляеть объ уничтожении привилегіи Александрійскаго и Антіохійскаго патріарховъ и о подчиненіи ихъ своей власти; святотатственно присволеть себъ титло "вселенскаго патріарха", какового не присвояеть себѣ даже и преемникъ Иетра; это злоупотребленіе порицали уже прежде папы— Пелагій II и Григорій I. Онъ, Керулларій, возбудилъ преслѣдованіе противъ латинянь за то, что они употребляють при евхаристіи не квасный хлібот и за то изрект на нихт анаөему, между твиъ какъ Христосъ самъ праздновалъ вечерю съ пръсными хлъбами, а цасху назвалъ новою не по причинъ новаго матеріала, но потому, что она должна была напоминать не изшествіе израильтянь изъ египта, какъ прежняя, а страданія Господни. писачет во водоб ви

Послами отъ папы въ Константинополь были избраны: канцлеръ Фридрихъ принцъ Лотарингскій (внослѣдствій патп па Стефанъ Х), кардиналъ, епископъ Гумбертъ и архіепита скопъ Петръ изъ Амальфи. Когда они прибыли въ Константинополь, то императоръ принядъ ихъ съ надлежащимъ почетомъ; но натріархъ принядъ ихъ холодно и послѣ первато визита, который быль проведенъ только какъ пустой актъ вѣжливости, избѣгалъ съ ними всякихъ сношеній и перегот воровъ; отношенія приняли характеръ напряженности; въ

опо ли от долимская буказания от от дено по от дено

Константинополь сложилось о латинянахъ въ смысле укоризненномъ выражение: "азимиты", хотя и латиняне съ своей стороны не оставались съ этой стороны въ долгу у грековъ и съ своей стороны сочинили о грекахъ выражение: "ферментацен" (квасники). Особенно сильно было непріязненное расположение къ латинянамъ въ знаменитомъ Константинопольскомы монастыр' Студійскомы, гді вы частности особеннымъ нерасположениемъ къ латинянамъ отличался монахъ Никита Стифатъ, ученикъ св. настоятеля Сумеона, названнаго новымъ богословомъ. Никита Стифать издаль противъ датининъ особое сочинение, гдв обличалъ латининъ за употребление опръсноковъ, неправильныя отношения къ субботамъ и за безбрачіе духовенства. Въ употребленіи латинянами опреснововъ Никита Стифатъ усматриваетъ ихъ привязанность къ іудейству, пренебреженіе къ установленію Христову; пеквасный хльбъ не заслуживаеть и имени хльба: онъ не имветь ни силы, ни жизни. Въ истинномъ хлвбъ, то есть въ тълъ Христовомъ, по учению евангелиста Іоанна, духъ, вода и кровь: плоть Христа, когда въ ней былъ духъ, была живая, Его кровь теплая; но кто употребляетъ опрасноки, тоть ничего такого не выражаеть; три элемента. изъ коихъ латиняне изготовляють свою евхаристію, вода, отонь и мука не обозначають тёла Христова, такъ какъ Іоаннъ именуетъ духъ, воду и кровь, кои едино въ тълъ Христовомъ. Ежели въ новомъ завътъ употреблять опръсноки, то нужно будеть подвергаться и образанію, и законамъ объ очищеніяхъ, кратко, всёмъ іудейскимъ предписаніямъ. то заменаніе латинянь, что апостоль (Кор. V, 6-8) преотъ закваски (малъ квасъ все смъщение квасить), замъчаніе, приводимое даже и такими авторитетами, какъ папа Левъ ІХ, Никита Стифать отвінаеть, что апостоль говорить о закваскъ гръха и о безквасіи чистой жизни и въры; смыслъ ръчи апостола, очевидно, метафорическій; что же касается до смысла буквальнаго, то онъ ясно выражается въ словахъ другого апостола, который подъ угрозою страшнаго церковнаго наказанія запрещаеть употребленіе іудейскихъ опресноковъ (приводится указаніе изъ апост. прав. 70). Когда говорять, что мы приняли опръсноки не отъ іудеевъ, а отъ своего давнишняго преданія, то этимъ нисколько не пріобретають оправданія для себя, опресноки все-таки суть опресноки, ежели бы даже и согласиться, что они не отъ јудеевъ заимствованы въ церкви римской; во всякомъ случав употребленіемъ ихъ оказывается пренебрежение къ заповеди Христа и апостоловъ. Въ писаніи нигді не говорится объ опрівсновахь въ смыслі повелінія ихъ употреблять. Іудеи праздновали пасху въ пятницу, въ которую Христосъ умеръ; Христосъ предупредиль сіе празднование и преподаль Своимъ ученикамъ новую пасхальную вечерю въ такое время, когда еще опръсноковъ не было въ домахъ для употребленія. Праздникъ опресноковъ должень быль начинаться уже въ субботу, когда Христось почиваль во гробъ. Наконедъ, римскій же напа Агасонъ и св. Григорій Агрегентинскій не противились тому, когда на VI вселенскомъ соборѣ при императорѣ Константинъ Погонать было запрещено употребленіе опрысноковь (разумыется 11-е прав. Трульскаго собора). Въ разсуждении субботы Никита Стефать укоряеть латинянь не за то, какъ Левь Ахридскій, что они празднують субботы, но за то, что держать въ этоть день посты, въ обличение чего указывается на апостольское правило 64 и Трульскаго собора правило-55. Апостольскія постановленія также, предписывая пость въ среду и пятокъ, посты въ субботу запрещають (киля V, т 15, 20; VII, 23) a reas read madeshes are arrangement

Съ обличениемъ постовъ въ субботы связано у Никиты обличение латинянъ въ томъ, что они во время постовъ пра-вять полную литургію, а не прежде освященныхъ даровъ, а

чрезъ это нарушають опредёленія о постахъ, установленныя въ правилахъ: апост. 69; Гангрск. соб. 19; Лаодик. 51, 49 и Трульск. 52. Въ заключеніе всего приводится обличеніе на требованіе безбрачія отъ духовенства, въ чемъ по справедливости усматривается нарушеніе апост. прав. 40 и Трульскаго соб. прав. 13. "Вообще говоря, заключаетъ Стифатъ, у латинянъ христіанство повреждено іудейскими и еретическими вліяніями и поэтому они послів настоящаго вразумленія обявуются къ устраненію своей худой практики.

пославной церкии. .(пославной открать образования и принять и приняти и пославной приняти и пославной пос

огоринла"). Въ началь кижлане спина обозначается та овсин, на мотият которой его слудуеть исть. Эти многолюдила модитиенным собранія "ieroвистовь" оканчиваются общею

О сектантствъ, по даннымъ третьяго всероссійскаго миссіонерскаго съъзда въ гор. Казани (\*).

О секть "ісговистовь" докладываль Екатеринбургскій епархіальный миссіонерь Романовскій. Секта эта, извъстная болье подъ именемъ "Сіонской въсти", ноявилась въ пяти-десятыхъ годахъ настоящаго стольтія среди рабочихъ нъкоторыхъ Прикамскихъ и Пріуральскихъ горныхъ заводовъ. Основателемъ ея быль пріемщикъ артиллерійскихъ снарядовъ на Баранчинскомъ заводь штабсъ капитанъ Ильинъ, сослантный въ 1856 году въ Соловецкій монастырь. "Ісговисты" отвергають всь основные догматы христіанства: ученіе о Св. Троицъ, о духовности существа Божія, о воплощеніи Сына Божія, о почитаніи св. иконъ, не признаютъ постовь и во-

"leговисти" работають, какь къ будия: напр. въ переий

адона продолжение. См. № 12 дД. Е. В. за 1898 годъ.
Дину ви закад иминавизокоп въдин инотринотой. - два

#### DIMAMBUTO

## западной церкви от х восточной.

он амувец жившомым Продолжение (\*): Пілозавьотан

roro, ero Xpacroca nocat roro, anea conop-Отвъчать на сочинение Никиты Стифата взялся нутый нами выше кардинальный епископъ Гумбертъ, бывшій въ числѣ пословъ отъ папы Льва IX въ Константинополь. Такъ какъ сочинение Стифата въ некоторыхъ чертахъ сходно было съ сочинениемъ Льва, архиепископа Ахридскаго, и отвътъ Гумберта, какъ видно, имъетъ въ виду и то, и другое изъ сочиненій ревнителей восточнаго в'троиспов'танія. Въ отвътъ своемъ Гумбертъ сначала выражаетъ свое негодованіе тому, что вышепомянутые Левъ и Никита дерзновенно отваживаются произносить укоризны на западную церковь: "еще досель не бывало случаевъ, чтобы кто-нибудь осмѣлился укорять римскій престолъ въ лжеученіи и предписывать сему престолу, чтобы онъ подъ угрозою анаоемы за несогласіе принималь чьи бы то ни было мивнія. тивники величаютъ папу достопочтеннъйшимъ; ежели такъ, то они должны его почитать, а не уничижать". Переходя въ частности къ пункту объ опреснокахъ, Гумбертъ довольно долго разсуждаеть, какъ говорится, кругомъ да около; выписываеть цитаты объ опреснокахъ изъ книгъ: Исх. (XII, 15-20), Лев. (XXIII, 5-8), Числъ (XXVIII, 16-22) и Второзак. (XVI, 1-4) и потомъ изъясняется, что латиняне употребляють въ пищу пресный хлебъ даже въ Пасхальную недълю (что было запрещено іудеямь), что они не соблюдають и многихъ другихъ постановленій ветхозав'ятныхъ въ

AUGE, U OLYMPIACHEM E APPROE

<sup>(\*)</sup> См. № 13 "Д. Е. В." за 1898 годъ.

отношеніи пасхальнаго агнца, его избранія и проч., ни ожертвахъ, ни о козлѣ отпущенія, и слѣдовательно къ нимъне можетъ быть приложимо обличеніе въ іудействѣ. «Вы говорите,—пишетъ Гумбертъ,—Христосъ есть наша пасха», но и мы говоримъ тоже самое и тоже говоритъ ивесь католическій міръ. Никто изъ имѣющихъ разумъ неотвергнетъ и того, что Христосъ послѣ того, какъ совершилъ ветхозавѣтную пасху, установилъ новую». Видно, какъ все это напряженно и какъ слабо отвѣчаетъ тѣмъ пунктамъ, кои выставлены противъ латинянъ Львомъ и Стифатомъ.

У Льва Ахридскаго есть, между прочимъ, выражение, что Христосъ подчинилъ Себя обръзанію и пасхальному закону, чтобы не оказаться по закону противникомъ Богу. Гумберть съ какимъ-то ожесточеннымъ ослеплениемъ привязывается къ этому выраженію и объявляеть грековъ еретичествующими, приплътаетъ сюда ученіе маркіанитовъ и манихеевъ, по которому Богъ новаго завъта отличенъ отъ Бога ветхаго завъта; есть Богъ добрый и Богъ злой и что-Христосъ для того, чтобы избъжать гнъва отъ послъдняго, притворяется исполнителемъ его закона. Аргументація Гумберта, какъ изволите видеть, совершенно нескладная и нисколько къ делу не относящаяся. Такъ же недобросовестно Гумбертъ поступаетъ при критикъ тъхъ мъстъ у представителей православія восточнаго, гдв они разсуждають о разницъ между вскисшимъ хлъбомъ и опръснокомъ. «Смъшно было бы спорить о томъ, -выражается, между прочимъ, Гумбертъ, - что и опръснокъ есть хлъбъ и полагать различіе между пръснымъ и кислымъ хлъбомъ по самому существу, такъ, чтобы одинъ, то есть вскистій былъ самъ посебъ безотносительно къ таинству и полнымъ духа, и живымъ, и одушевленнымъ, а другой и мертвымъ, и безсильнымъ, и бездушнымъ; такое мивніе живо напоминаеть о манихействъ». Видно опять, какого достоинства полемика западнаго богослова съ восточными!

Минуя пункты, болбе выражающіе словопрвніе, чвив разъяснение вопроса (какъ, напримъръ, ръчь о словопроизволствъ слова фотос и объ употреблении сего слова въ текств библейскомъ, словопрвніе, зам'втимъ, нисколько двла не разъясниющее), не излишнимъ находимъ привести, между прочимъ, разсуждение Гумберта о последней пасхальной вечери Христовой. «Христосъ, - разсуждаетъ Гумберть, - при последней насхальной вечери имель предъ Собою только пръсные хлъбы и таковые раздёляль ученикамъ, потому что хавбы такіе предписаны были закономъ; Христосъ же пришелъ не нарушить законъ, а исполнить, и Онъ самъ исполниль тоть законь съ точностію, чтобы ученикамъ Своимъ не подать никакого соблазна, чтобы для іудеевъ не было повода къ жалобамъ, а они такъ внимательно подыскивались противъ Него, чтобы отыскать преступление, за которое виновный повиненъ смерти; по всему этому несомнънно, что невозможно допустить, чтобы Онъ отступаль отъ постановленій закона. Іуда, которому Онъ подаль омочивъ хльбъ въ блюдь, могь бы оправдывать свое дъяніе на основаніи закона (Второз XIII, 6, 8, 17) и его нельзя бы было считать грѣшникомъ и предателемъ на не повинную кровь «Когда грековъ спрашиваютъ, - замъчаетъ, между прочимъ, Гумбертъ, - откуда Христосъ могъ получить тогда квасные хлёбы, то греки имеють обыкновение притекать къ Его всемогуществу, говоря, что Онъ могъ или тогда же создать вновь или превратить безквасные хлебы въ квасные». Здёсь мы должны замътить, что Гумберть непростительно злоупотребляеть пріемами полемики. Слыхаль ли онъ отъ кого такія разсужденія, отъ кого именно слыхаль; во всякомъ случав это относится къ разговорамъ устнымъ, можетъ быть, къ разговорамъ отъ лицъ, не вполнъ компетентныхъ въ богословскихъ преніяхъ; что касается до сочиненій Льва Ахридскаго и Никиты Стифата, то Гумберту не было нужды примѣшивать въ этомъ пунктѣ разсужденія и отвѣты людей постороннихъ; изъ сочиненій Льва Ахридскаго и Никиты Стифата ясно видно, откуда Христосъ могъ взять хлібы квасные. Время пасхи іудейской еще не вполн'в наступило, значить квасные хльбы были еще въ употреблении. Пасху іудейскую Онъ праздноваль раньше другихь, а потому и могь хлёбы квасные. 2) По обличенію за практику по субботамъ Гумбертъ защищаеть практику церкви римской и старается, наобороть, укорять церковь греческую. Латиняне въ разсужденіи поста приравнивають субботу къ пятницѣ ьотому, что воспоминають и то, что Христосъ быль преданъ на страданія, и то, что Онъ лежаль во гробъ. Греки же оказываются ближе сходными съ іудеями, когда нехотять отличать субботы въ разсужденіи носта, когда празднують ее, какъ іуден. Непоследовательность въ обличеніи, ясно зам'ятная: христіане не такъ празднують субботу, какъ евреи. Что касается воспоминанія пребыванія Христа во гробъ, то восточные христіане посвящають сему воспоминанію одинъ день въ году, именно великую суббогу, когда заповъданъ въ этотъ день пость. Но Гумбертъ и на этотъ пункъ находится что отвътить, именно онъ поставляеть въ укоризну восточнымъ, что мало однимъ днемъ ограничивать воспоминаніе погребенія Христова: «Ежели они въ продолжение всего года посвящають пятницу и восвресенье воспоминанію о Спаситель, то не должны исключать изъ сихъ нарочитыхъ дней и субботы". Но здъсь предметь переходить въ очевидное словопрвніе. Ссылка Гумберта на папъ-Сильвестра и Иннокентія І (\*), запов'ядавшихъ

BERTHARD CHEER OF BUILD AND STATE

<sup>(\*)</sup> У папы Иннокентія есть разсужденіе, что суббота занимаєть среднее м'всто между печалію пятницы и радостію воскресенія и воспоминаєть о печали и сокровенности апостоловь.

пость по суббатамь, конечно, не можеть имъть такого авторитета, какъ ссылка восточныхъ на правила святыхъ апостоловъ. 3) Отвътъ Гумберта по 3-му пункту обвиненій отъ восточныхъ къ западнымъ относительно употребленія въ пищу крови и удавленныхъ животныхъ также представляется и безсильнымъ, и безцвътнымъ. Защищение свое Гумбертъ начинаеть укоризною восточнымъ, почему они теперь заимствують основанія къ обличенію на западныхъ изъ ветхаго завъта, между тъмъ какъ сами же въ другомъ мъстъ объявляють законь ветхій и безсильнымь, и не обязательнымь. Пріемъ, конечно, безсильный, такъ какъ сущность вопроса нисколько не изм'вняется отъ того, оттуда или оттуда заимствуются основанія къ утвержденію или нисироверженію того или другого пункта. Не сильнее у Гумберта и аргументы последующіе: я приведу въ полности его тираду на сей пункть: "Заповёдь въ книге Левить (XVII, 11) дана плотскому народу для плотской чистоты или праведности, не для исцъленія душевнаго и притомъ только на время; апостолъ съ полнымъ правомъ поставляетъ себя выше законовъ о пищѣ (Кол. II, 16; Римл. XV, 2, 14, 33), кои сами по себъ суть нѣчто безразличное и заслуживають вниманія развѣ лишь ради изб'вжанія соблазна ближнему. Хотя мы получили отъ Господа и отъ апостоловъ позволение все всть, одизбътаемъ иногда того или другого, не смонако же мы тря даже на то, что это то или другое не вредать здравію нашему или нашего ближняго, удерживаемся отъ нъкогорыхъ привычекъ мъстныхъ, отъ обычаевъ, идущихъ отъ предковъ; не употребляемъ въ пищу нъкоторыхъ предметовъ не потому, чтобы они были нравственно непозволительны или нечисты, но потому, что они для насъ въ томъ или другомъ отношении не полезны для здоровья или потому, что внушають къ себъ отвращение. Каждый народъ имъетъ свои правы и обычаи; иногда нужда заставляеть употреблять нвчто такое, чего безъ оной нужды и касаться не захотять (Іова XI, 7). Римляне незадолго до Константина Великаго, при Авреліан'в, начали употреблять свиное мясо; греки до сего времени не употребляють медв'є жатины и спрашивають челов'є ка не о томъ, им'є етъ ли онъ любовь, а о томъ, не бль ли медв'є жьяго мяса; сами могутъ удаляться отъ употребленія медв'є жьяго мяса, но вм'є нять употребленіе его другому въ преступленіе права не им'є втъ. Все это, впрочемъ, говорится не затімъ, чтобы защищать употребленіе въ пищу крови и удавленныхъ животныхъ.

Не остановиться ли намъ здёсь на извлечении рады Гумбертовой; самъ же онъ договорился, что ръчь свою ведеть не затъмъ, чтобы запрещать употребление въ пищу крови и удавленины. Онъ не настаиваетъ на томъ, что пункть этоть следуеть защищать и что его можно защищать; а ежели такъ, то нътъ для него, а съ нимъ и для всъхъ западныхъ достаточныхъ основаній къ тому, чтобы укорять восточныхъ, кои поставляють имъ на видъ этоть пункть; поставляють на видь потому, что пункть этоть подаеть поводъ къ соблазну для ближняго, важности чего не отрицають и сами западные. 4) Въ препирательствъ изъ-за употребленія "аллилуіа" на сторонъ западныхъ тоже не видно правдивости безусловной. Сущность првнія, какъ мы замічали выше, состояла въ томъ, что Левъ Ахридскій укорялъ западныхъ въ томъ, что они не поють аллилуја во время постовъ и поютъ будто бы только однажды въ Пасху. Слово аллилуја Левъ переводитъ: "Господъ явился и хвалите и превозносите Его". ве потому, чтобы они были правственно педоколодуськой

Прежде чёмъ приступать къ подробному разбору сего прёнія, мы должны обратить вниманіе на ту несправедливость Гумберта, что онъ приписываеть Льву то, чего тотъ не говорить: Левъ Ахридскій истолковаль такъ слово аллилуіа

— "Господь пришель", или "Благословенъ Пришедшій" (\*\*) Такое толкование приписываетъ Гумбертъ Льву отъ себя и приписываеть или потому, что не вчитался, какъ говорится, въ писаніе Льва Ахридскаго, или отъ излишней горячности въ првніи. Впрочемъ, не въ этомъ толкованіи сущность дівла, а въ следующемъ: латиняне не поютъ аллилуја въ продолженіе неділь, предшествующихъ Пасхі, и не поють, какъ принято говорить, по указанію отцевъ въ знакъ покаянія и печали. Левъ Ахридскій, имін въ виду это именно разногласіе латинянъ съ восточными, въ замічаніи своемъ присоединилъ упоминание и о пъснопъниять, соприкосновенныхъ съ аллилуја, именно: «вы не поете, говорить, и "Богъ Господь и явися намъ", и "Благословенъ Гридый». Гумберть въ отпоръ этому замічанію отвічаеть, что они поють аллидуіа въ продолжение всего года кромъ дъйствительно 9 недъль поста, но затъмъ, сбившись съ прямой дороги, установленной для разбирательства, начинаеть разъяснять, продолжение тъхъ 9-ти недъль поются гимны, какъ "Благословенъ Грядый"; исключается только "Слава въ вышнихъ Богу" съ аллилујей по причинъ показнія и печали. Опять видно, какъ хромлетъ полемика: они поютъ, только опускають "аллилуіа".

Интересно зам'втить, что Гумберть наводить мистическое сопоставление 9 недъль съ 9-ю чинами ангеловъ и здъсь вставляеть рычь о церковномъ значени латинскаго языка, который удостоился чести быть употребленнымъ на надписи при креств въ числв трехъ; только тамъ, въ надписи на креств, онъ былъ послъднимъ (еврейск., греч. и рим.), теперь же содълался первымъ. Въ дальнъйшей полемикъ своей со Львомъ Ахридскимъ и Никитою Сгифатомъ Гум-

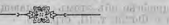
(SIDMON OTSMOTERATIO OL)

<sup>(\*\*)</sup> Подробные объ этомъ желающіе могуть читать въ книгъ Гергенретера о Фотіи, т. III, стр. 748.

бертъ не столько занять спокойнымъ разсмотрвніемъ и изложеніемъ спорныхъ пунктовъ, сколько изверженіемъ своей
желчной брани на греческую церковь. Приведу для примвракотя двв выдержки. Когда Гумбертъ разбираетъ то положеніе Льва и Стифата, что употребленіе латинянами опрвсноковъ и распоряженіе ихъ съ субботствованіемъ обличаютъ
въ нихъ признаки тяготвнія къ жидовству, то онъ, Гумбертъ, между прочимъ, выражается: «ежели по канонамъ
греческимъ не следуетъ ничего заимствовать отъ іудеевъ, то
это значитъ и великаго Василія обличат: въ погрешеніи за
то, что онъ отъ еврея-врача принималъ лекарство.

При раземотрвній пункта о безбрачій латинскаго духовенства, Гумберть, между прочимь, вставляеть такую декларапію о грекахь: «Церковь, которую Арій повредиль, которую Македоній опозориль, которая произвела, породила изъ своихъ внутренностей зманный ядъ Несторія, Евтихія, моноеелитовъ, теопасхитовъ и другихъ еретисовъ, которая еще не хочеть отказаться оть объятій ересіарха Николая (это. изволите ли видъть, указаніе на чувственность, какую будто бы дозволяють себ'в брачные священники; эта церковь принуждаетъ кандидатовъ священства предъ посвящениемъ вступать въ бракъ, разръшаетъ имъ нечистыми руками преподавать пріобщеніе и держить, такими образомь, и священниковъ, и народъ въ худости нечистотъ"! Изливъ вышесказаннымъ способомъ свою желчь на грековъ, Гумберть приглашаеть всёхъ грековъ къ исправленію, въ особенности же-Никиту Стифата, котораго до техъ поръ, пока онъ не обнаружить исправленія. Гумберть объявляеть подъ анаоемою со всеми его приверженцами и которому онъ преподаетъ совътъ научиться молчать, такъ какъ онъ не научился говорить.

(До слъдующаго номера).



#### **THALENTO**

## западной церкви отх восточной.

Продолжение (\*).

MAPL O SCHEMETOOLS THROUGHSONING GROUPS на грековъ, Опроверженія составленныя Гумбертомъ. были переведены на греческій языкъ и доставлены императору Константину Мономаху. Императоръ, занятый не столько делами богословскими, сколько соображеніями политическими, призналъ полезнымъ оказать угодливость папскимъпосламъ; онъ потребовалъ, чтобы Никита Стифатъ въ присутствін его, императора, и папскихъ пословъ анаоематствоваль и сжегь свои возраженія противь латинянь. повиновался, но только, какъ видно, подъ вліяніемъ испуга, потому что чрезъ нъсколько же времени снова началъ издавать одно за другимъ сочиненія противъ латинянъ. меньше были въ состояніи папскіе легаты подъйствовать на патріарха Михаила Керулларія. Михаилъ Керулларій не хотълъ не только входить ни въ какія прънія легатами, но даже избъгалъ съ ними совершенно общенія, говоря (и, надо зам'втить, совершенно правду), что разсмотрение догматическихъ разностей между латинянами и греками должно подлежать совмёстному участію всёхъ восточныхъ патріарховъ. Не задумываясь долго, Керулларій издаль распоряжение по своему патріархату, что въ предълахъ его совершение литургии папскимъ легатамъ запрещает-Тогда-то папскіе легаты, узнавъ объ этомъ запрещенім отъ Керулларія, прибыли въ храмъ св. Софіи во время богослуженія (16 ноября 1054 года), при большомъ стеченім

<sup>(\*)</sup> См. № 14 "Д. Е. В." за 1898 годъ.

клира и народа возложили на главный алтарь грамоту отлученія отъ церкви на всёхъ грековъ и съ словами: "прахъ вашъ отрясаемъ отъ ногъ нашихъ" (Мате. X, 14) оставили храмъ св. Софіи, присоединивъ еще слова: "Богъ увидитъ и будетъ судитъ"!

Въ актъ отлучения, оставленномъ напскими легатами на алтаръ св. Софіи, содержалось слъдующее: "Апостольскій престоль, которому, какъ главъ, принадлежить въ въкоторомъ особенномъ смыслѣ попеченіе о всѣхъ церквахъ, въ видахъ церковнаго мира и церковныхъ нуждъ, послалъ трехъ апокрисіаріевъ въ царствующій градъ, чтобы уб'вдиться, въ какой степени справедливъ слухъ о тамошнихъ обстоятельствахъ, доходящій до него, то есть до апостольскаго престола. Что касается императора, сената, клира и народа въ семъ городъ, то, насколько они, послы, могли замътить, здёсь много хорошаго, о чемъ можно порадоваться о Господъ; но есть и очень много худого, изъ чего приготовляется тягчайшее затрудненіе. Столпы государства и достопочтенные граждане правовбрны и христіанскаго настроенія; но злоупотребительно называющійся патріархомъ Михаиль и потворщики его глупости-вотъ кто ежедневно разсъеваютъ въ своей средъ непотребные плевелы лжеученій. Лжеученія ихъ состоятъ въ следующемъ: 1) они, какъ симоніане, продають даръ Божій; 2) какъ валезіане, оскопляють своихъ адептовъ и возводять ихъ не тодько вообще въ духовное званіе, но и въ епископское достоинство; 3) подобно аріанамъ, они снова перекрещивають тъхъ, кои уже крещены во имя Пресвятой Троицы и именно латинянь; 4) подобно донатистамъ, они утверждають, что церковь Христоваистинная жертва, истинное крещеніе -со всего міра исчезли, кром'в только какъ осталось все это у однихъ грековъ; 5) какъ николанты, они дозволяють служителямъ алтаря плотской бракъ и защищають оный; 6) какъ северіане, они называють законъ Моусеевъ проклятымъ; 7) по подобію духоборцевъ или богоборцевъ, они исключили изъ сумвола исхожденіе Святаго Духа и отъ Сына; 8) какъ манихеи, они
утверждаютъ, что всякая закваска (даже и не въ освященномъ квасномъ хлѣбѣ) одушевлена; 9) какъ назареи, они до
такой степени наблюдаютъ іудейскія предписанія объ очищеніяхъ, что не позволяютъ ранѣе 7 дней отъ рожденія
крестить дитя, хотя бы оно и при смерти было; не дозволяютъ причащать женщинъ, хотя бы онѣ и при смерти были отъ болѣзней чадорожденія или въ мѣсячномъ очищеніи;
ежели онѣ язычницы, то не позволяють имъ преподавать
крещеніе. Волосы на головѣ и бородѣ опи охраняютъ, а
тѣхъ, кои оные брѣютъ или стригутъ, отвергаютъ отъ церковнаго общенія.

Михаилъ, не смотря на увъщанія папы Льва, писколько не исправляется; легатовь его не хочеть слушать; избъгаетъ съ ними всякаго общенія и даже не даетъ имъ ни одной церкви для богослуженія; всѣ церкви латинянъ онъ заперъ; латинянъ называеть азимитами άζημος — опрѣснокъ), преслъдуетъ ихъ и словомъ, и дъломъ; онъ проклинаеть апостольскій престоль (въ лица его сыновъ) и себя титулуетъ вселенскимъ натріархомъ. Для того, чтобы этоть соблазнъ и это непотребство отомстить и въру поддержать, послы папы решили, что онъ властію Святыя неразделимыя Троицы, апостольскаго престола, всёхъ отцевъ, равно какъ и всей канолической церкви, долженъ подвернуться изрекаемой на него анаоемъ. Итакъ, Михаилъ, злоупотребительно именуемый патріархомъ, Неофить, то есть новопосвященный, который только по человъческому страху приняль монашество и теперь подлежить обвинению въ тяжкихъ преступленіяхъ, далье Левъ, епископъ Ахридскій, Михаиловъ сакелларій Константинъ, который попиралъ ногами евхаристическую жертву латинанъ, и всф ихъ сторонники въ выше исчисленныхъ погръщеніяхъ и притязаніяхъ должны быть анаоема, анаоема, анаоема—маран-афа—вмъстъ съ симоніанами, валезіанами, аріанами, донатистами, николаитами, северіанами, духоборцами, манихемии, назоремми и всъми сретиками, даже съ самимъ діаволомъ и ангелами его, доколъ они не придутъ къ лучшему образу мыслей.

На третій день посл'в вышеописаннаго происшествія въ храм'в св. Софіи римскіе послы оставили Константинополь. Уже они прибыли въ Селимврію, какъ императоръ пригласиль ихъ возвратиться въ Константинополь, говоря, что Михаиль Керулларій выражаеть желапіе войта въ общеніе съ послами и даже самъ просить ихъ возвратиться. Далве въ изложеніи происшествій есть в'єкоторая разница между свидетельствами, идущими отъ римскихъ пословъ, и между выраженіями, какія употребляль послів самъ патріархъ Михаиль Керулларій. Римскіе послы свид'втельствують, что на самомъ дълъ у Михаила Керулларія было намъреніе не уступку какую сделать папскимъ легатамъ, а сколько можно пристыдить ихъ въ присутствіи народа греческаго. Съ этою цвлію онъ сдвлаль переводъ легатскаго отлученія на грековъ, написаннаго вначалъ на латинскомъ языкъ, на языкъ греческій и въ этомъ переводь изложиль дьло такъ, что всь прещенія и угрозы, коими поридали легаты Керулларія, могли относиться ко всей греческой церкви вообщее. Слухъ объ этомъ екоро распространился по городу; совъщание съ легатами назначено было на 21 йоля въ храмъ св. Софіи. Императоръ, узнавъ о томъ, что въ народъ волненіе и спльное раздраженіе противъ латинянь, нашель нужнымъ снова уговаривать папскихъ пословъ, чтобы они втихомолку отправились опять въ путь изъ Константинополя. Такъ по показаніямъ папскихъ легатовъ. Между тімь патріархъ Михаиль Керулларій послів на соборів объ этомъ проистествіи говориль только, что посламъ показалось, что Керулларій хотълъ привлечь ихъ къ суду, по отдать себя на судъ патріарха они не захотъли и потому сами отправились обратно. То ли, другое ли показаніе принять за истину, во всякомъ случав сущность дела остается неизменною. Совещанія къ соглашенію не состоялись и разрывъ остался не устраненнымъ. Папскіе послы съ обратной дороги изъ Константинополя прислали было точную копію того отлучевія, какое они положили въ храмъ св. Софіи, въ намъреніи обличить Керулларія въ извращеній его смысла; но результатовъ отъ сей копін никакихъ не произошло, такъ какъ и д'виствительно нельзя было ничего особеннаго ожидать отъ того, ежели народъ и обстоятельно узнаетъ-на верховнаго ли пастыря ихъ сыплются не заслуженныя укоризны или на всю его церковь и на весь народъ. Вскоръ же послъ удаленія папскихъ пословъ изъ Константинополя Михаилъ Керулларій собраль у себя церковный соборь, на которомъ оказалось присутствовавшими 12 митрополитовъ, 2 архіепископа и 7 епископовъ. Собравшимся сочленамъ собора Керулларій объясниль, что и какъ произошло.

Ко всему, что мы уже объ этомъ происшествіи знаемъ изъ вышеизложеннаго, Керулларій говорилъ на соборѣ, что онъ выражалъ предъ императоромъ желаніе, чтобы императоръ арестовалъ и наказалъ папскихъ пословъ за дерзость; но императоръ стѣсняется оскорблять легатовъ по вниманію къ ихъ высокому положенію. Изъ дальнѣйшихъ объясненій оказалось, что при переводѣ означенной грамоты съ латинскаго языка на греческій дѣйствительно оказались какія то неточности благодаря или незнанію, или недосмотру переводчика, который за сіе даже подвергнутъ былъ отъ императора бичеванію, но главные виновники соблазна ушли изъ Константинополя не наказанными, только писаніе ихъ патріархомъ и соборомъ его было взаимно анафематствовано и хотя и присуждено было быть считаемымъ достойнымъ пут

бличнаго сожженія, но сложено въ архивъ на въчную укоризну и на постоянное осужденіе богохульниковъ.



инив Хиаконъ поставиль себъ задочею быть

#### О сектантствъ, по даннымъ третьяго всероссійскаго миссіонерскаго съъзда въ гор. Казани (\*).

Ученіе г. Л. Н. Толстого, успѣшно распространяемое среди нашей русской интеллигенціи, въ концѣ восьмидесятыхъ годовъ настоящаго столѣтія проникло и въ среду простого народа, гдѣ и приняло характеръ особой секты. На третьемъ всероссійскомъ миссіонерскомъ съѣздѣ о толстовщинѣ, какъ новомъ сектантскомъ движеніи въ русскомъ народѣ, сдѣланы были обстоятельные доклады профессоромъ богословія въ Харьковскомъ университетѣ протоіереемъ Т. В. Буткевичемъ, В. М. Скворцовымъ и Воронежскимъ епархіальнымъ миссіонеромъ Рождественскимъ, имѣвшими случаи лично сталкиваться съ послѣдователями толстовщины и изучить этотъ новый видъ сектантства въ мѣстахъ его первоначальнаго распространенія—въ Харьковской губерніи, въ Воронежской и на Кавказѣ.

Первымъ распространителемъ толстовства въ Харьковской губерніи явился м'єстный землевладівлецъ молодой подполковникъ гвардіи князь Димитрій Александровичъ Хилковъ, вышедшій въ 1885 году въ отставку и поселившійся въ имініи своей матери—въ слободів Павловкахъ, Сумскаго уїз-

AND SECTION HEROMSTRIBUS.

<sup>(\*)</sup> Продолженіе. См. № 13 "Д. Е. В." за 1898 годъ.

ры на это?... Но да не возглаголять болье въ эти священныя минуты уста моя дъль человъческихъ. Этихъ постыдныхъ дъль намъ не пересказать, этихъ предателей Христа—сотрудниковъ беззаконнаго Іуды намъ не перечислить. Сохрани лишь Господи встрътить кого-либо изъ васъ, готовящихся приступить сейчасъ ко причащенію св. таинъ, единомышленнымъ съ Іудою! Страшно лобзаніе Іудино: оно привело его сперва къ погибельному древу (шедъ удавися), а потомъ въ адъ. Тамъ мъсто и тъмъ причастникамъ, которые причащаются тъла и крови Христовыхъ не для исцъленія души и тъла, не во оставленіе гръховъ и въ жизнь въчную, а съ какими-либо беззаконными намъреніями и цълями. Имъ-яй унив слышати да слышитъ.

Протогерей М. Наумовъ.

OTHAMERIE

тожей это и издольно Тульно! По водушайте, други мои, от прадуманы; н

### западной церкви от х восточной.

утоно Х он атипутон Продолжение (\*).

Пе довольствуясь такимъ выраженіемъ своего негодованія на выходку папскихъ легатовъ, какъ мы изложили это только что сейчасъ, Михаилъ Керулларій нашелъ потребнымъ заручиться сочувствіемъ себъ и другихъ властей церковныхъ виъ своего округа, сочувствіемъ прочихъ патріар-

собенно характер-

<sup>-</sup>фин(#) Сми-Ми 59 дН. Е.ТВ: 4 жар 1898: годъ.

ховъ восточныхъ. Съ этою цёлію онъ разослаль по восточнымъ патріархамъ отъ себи посланіе, гдв излагаетъ церковныя происшествія посл'ядняго времени, повстр'ячавшіяся въ Константинополь, при чемъ въ частности въ посланіи къ патріарху Антіохійскому Петру III приводить свыше 20 обвиненій на латинянъ за ихъ отступленіе отъ правилъ церковныхъ. Укоризны Михаила Керулларія на латинянъ, исчисленныя въ его посланіи къ патріарху Антіохійскому, правла, отзываются н'якоторою придирчивостію, но, припоминая пословицу: "противъ жару и камень лопнетъ", мы поймемъ, что взрывъ этотъ былъ какъ нельзя болъе естественнымъ изъ подъ пера Михаила Керулларія, такъ жестоко оскорбленнаго датинскими проходимцами. Укоризны датинянамъ, исчисленныя Михаиломъ Керулларіемъ въ посланіи къ Петру III, патріарху Антіохійскому, состояли въ следующемъ: 1) они употребляють опресноки, какъ іудеи; 2) Едять удавленину; 3) брібють бороду; 4) назначають пость въ субботы; 5) вдять нечистую, оскверненную пищу; 6) монахи у нихъ вдять мясо, свиное сало и даже кожу по то мъсто, гдъ она переходить въ мясо; 7) въ первую недълю поста **Вдять** сырь; 8) по средамъ **Вдять** мясо; 9) по пятницамъ вдять сырь и яйца; 10) въ субботу постятся цвлый день; 11) сдёлали прибавленіе въ сумвол'в в'вры filioque; 12) въ литургін читають, а не поють: Единь Свять, единь Господь Інсусъ Христосъ во славу Бога Отца, чрезъ Святаго Духа; 13) запрещають бракъ священникамъ, то есть никого изъ женатыхъ не посвящають и требують, чтобы тв, кои хотять быть священниками, оставались безбрачными; 14) позволяють двумь братьямь жениться на двухь сестрахь; 15) въ литургіи во время причащенія принимають опреснови и обнимають другь друга (въроятно, тоже, что у насъ такъ называемое лобзаніе мира); 16) епископы у нихъ носять кольцо на нальць, какъ знакъ того, что ихъ церковь имъ обру-

чена, и видять въ кольцѣ залогъ обрученія епископа съ. перковію; 17) епископы ихъ ходять на войну, опорочивають руки свои повинностію въ крови, а еще болье души свои (то есть опорочивають) убивають и бывають убиваемы; 18). какъ насъ увъряють нъкоторые, они, латиняне, при совершеніи крещенія производять только одно погруженіе и въ продолжение сего погружения усивають произнести именабожественныхъ лицъ; 19) наполняють уста крещаемаго солію; 20) извращають слово апостола о закваскъ (апостолъговорить: "малъ квасъ все смъщеніе квасить", а они читають: "маль квась все смъщеніе повреждаеть". Далье сльдують укоризны, по правдё сказать, латинянами незаслуженныя, что они 21) не почитають святых мощей; въ объясненіе сего пункта надобно допустить весьма в'вроятное предположеніе, что Михаилъ Керулларій, не напраслину желалъ. возводить на латинянъ, а допустилъ недосмотрь въ выраженіи, онъ опустиль слово: "ніжоторые", каковое слово онь и вставляеть въ обвиненіи дальнійшемь, гді говорить, что нівкоторые не почитають святыхъ иконъ; 22) дале опять следуеть или неточность въ выраженіи, или обвиненіе сомнительной основательности, вменно, будто бы латиняне не причисляють къ лику святыхъ великихъ церковныхъ учителей: Григорія Богослова, Василія и Златоуста и не принимають. ихъ ученія. "Кром'в всего этого латиняне допускають, - выражается Михаилъ Керулларій, -- многое такое, что приводить по частностямъ было бы очень продолжительно. Все этомы оповъщаемъ только поверхностно, чтобы твое совершенство объ этомъ знало, а не думало, что они погръщаютътолько въ разсуждении однихь опресноковь, какъ объ этомъи мы думали было первоначально. Всего же невыносимъе и всего бол'ве обнаруживается ихъ безразсудство въ томъ, что они утверждають, что они пришли сюда не за тъмъ, чтобы научиться или войги вь разсуждение о чемъ-нибудь, но чтобы научить насъ и насъ обратить къ своимъ догматамъ и все это совершается съ большимъ властолюбіемъ и чрезм'ър нымъ безстыдствомъ. Богь да сохранитъ твою святость на многія л'ъта и въ тоже время она да молится о насъ".

Патріархъ Антіохійскій Петръ въ отвѣтномъ своемъ посланіи къ патріарху Михаилу Керулларію придерживается больше спокойствія, чѣмъ сколько имѣлъ Михаилъ Керулларій, съ нѣкоторыми пунктами въ обвиненіяхъ на латинянъ, исчисленныхъ Михаиломъ, и онъ, Петръ согласенъ; но относительно нѣкоторыхъ замѣчаетъ, что на нихъ можно бы и не обращать вниманія. "Отъ этого грубаго народа, то есть латинянъ, нельзи требовать того, чтобы они все исполняли, что установлено, иначе есть опасность, что вмѣсто мира еще больше возникнетъ раздѣленіе".

Какое дъйствіе возымѣло посланіе Керулларія на другихъ патріарховъ - сл'єдовъ, оть сего зам'ятныхъ, не осталось. Восточные патріархаты подавлены были владычествомъ сарацынъ и пути сообщенія были до крайности неудобны. Самъ же Михаилъ Керулларій не имълъ возможности отъ себя переслать свое посланіе патріархамъ-Іерусалимскому Александрійскому и просиль объ этомъ Петра, патріарха Антіохійскаго; Петръ объщался переслать, но переслаль ли и что было затемъ, неизвестно. Надъ самимъ же Керулларіемъ стряслась, какъ выражаются, бъда въ Константинополъ, что онъ по неудовольствію съ императоромъ Исаакомъ Комнинымъ долженъ былъ уволиться съ патріаршества, такъ что только скоран кончина его положила конецъ грозившимъ нестроеніямъ. У дальн'яйшихъ патріарховъ, преемниковъ Керулларія, не было возможности обстоятельно заниматься вопросами объ отношеніяхъ между церквами, потому что и патріархи восточные то и діло смінялись, а на западі паны были очень много заняты по дёламъ съ разными мелкими и крупными князьями и князьками намецкими. Отъ

всего этого нить отношеній между восточною и западною церквами, порвавшаяся въ 1054 году при Михаилъ Керулларіи, осталась, какъ и до сихъ поръ остается, разорванною-

Со времени окончательнаго раздѣленія церквей при Михаилѣ Керулларіи и даже до нашихъ дней много было предпринимаемо попытокъ къ соединенію церквей. И греческіе императоры, и римскіе папы, и духовенство какъ востока, такъ и запада много разъ начинали сношенія и переписку по сему предмету; составляли комиссіи, предпринимали путешествія изъ Константинополя въ Римъ, изъ Рима въ Константинополь, но всѣ тѣ попытки оставались въ результатѣ безуспѣшными. Главною и единственною причиною безуспѣшности всѣхъ попытокъ къ единенію оказывалось то, что римская церковь не можетъ отказаться отъ своего ученія о главенствѣ папы и отъ своей вставки въ сумволѣ вѣры слова filioque, а восточные не могутъ, какъ и слѣдуетътого ожидать, не могутъ допустить ни того, ни другого.

(Продолженіе следуеть).



negociarte dioc, nocamite marpiapxagua-

# Замътка цензора проповъдей.

Въ каждомъ благочиніи нашей Донской епархіи есть цензоръ тѣхъ проповѣдей, которыя назначаются благочинными для собственнаго составленія священникамъ и другимъ членамъ причта, получившимъ богословское образованіе. Насколько намъ извѣстно, для цензоровъ нѣтъ никакой инструкціи и правилъ, которыми онъ руководился бы при прочитываніи представляемыхъ ему проповѣдей. Поэтому, причитываніи представляемыхъ ему проповѣдей.

#### <u> DIHAMBHIE</u>

### западной церкви отх босточной.

Продолжение (\*).

При окончаніи своего сочиненія объ отпаденіи западной церкви отъ восточной я зам'єтилъ, между прочимъ, что посл'є событій, происшедшихъ при патріархіє Михаил'є Керулларіи, много разь и греки, и латиняне начинали сношенія о взаимномъ примиреніи и о соединеніи церквей. Сношеній такихъ было довольно много, такъ что предметъ этотъ можетъ составить изъ себя благодарную тему для особаго сочиненія; но такъ какъ сочиненія объ этомъ предметіє есть и сочиненія вполніє удовлетворительныя во всіхть отношеніяхъ, то я останавливаться на семъ предметіє не намітренть; для того же, чтобы сообщить понятіє о томъ, каковы были всіє тіє сношенія о соединеніи церквей, я намітрень подробно изложить для образца одинъ пунктъ изъ тіхъ занятій по вопросу о соединеніи церквей, кои были предприняты на Флорентійскомъ соборіє (\*).

Говоря о Флорентійскомъ соборѣ, никакъ нельзя миновать рѣчи о соборѣ Базельскомъ, потому что, какъ увидимъ по изложенію, начало тѣмъ занятіямъ, кои оборвались во Флоренціи, положено было въ Базелѣ. Начало Флорентійскихъ переговоровъ о соединеніи церквей надобно относить еще къ продолженію Базельскаго собора, именно къ 1433 году. Въ январѣ 1433 года было

ич. Кинскаптинополь. Собранием са пута вторично, оти пу-

<sup>(\*)</sup> См. № 16 "Д. Е. В." за 1898 годъ.

<sup>(\*)</sup> Ограничиваюсь однимъ пунктомъ потому, что всъ прочіе пункты въ занятіяхъ того собора не представляють достаточнаго интереса ни въ историческомъ, ни въ каноническомъ, ни даже въ догматическомъ отношеніи.

снаражено въ Константинополь изъ Базеля посольство во главъ съ Антоніемъ, епископомъ Сузскимъ. Такъ какъ Базельскій соборь пребываль въ непріязненныхъ отношеніяхъ къ паив, то и посольство къ грекамъ отъ Базельскаго собозадачею склонить на свою сторону грековъ; ра занялось привлеченія грековъ на сторону членовъ RLL Базельскаго собора (повторяемъ, собора, составлявшаго оппозицію панѣ) со стороны базельцевъ быль избранъ пункть объ отношеніяхъ панскаго авторитета къ авторитету соборовъ. Члены Базельской депутаціи усиленно старались возбудить къ себъ расположение грековъ главнымъ образомъ раскрытіемъ той мысли, что, по убъжденію членовъ Базельскаго собора, соборъ имъетъ больше власти, чъмъ напа. и что партія, противная пап'в, можеть доставить грекамъ выгодъ больше, чёмъ сколько могуть греки получить отъ папы.

Треческій императоръ Іоаннъ VII Палеологь и патріархъ Іосифъ приняли Базельскихъ депутатовъ радушно, выразили съ своей стороны готовность заняться разсужденіями, потребными для соединенія церковнаго, и въ отвѣтъ на приглашеніе членовъ собора Базельскаго, не обмолвившись ни словомъ о взаимныхъ раздѣленіяхъ между членами собора Базельскаго (\*\*), послади отъ себя Базельскому собору увѣдомленіе, что со стороны греческой церкви отправляются депутатами въ Базель протовестіарій Димитрій Палеологь (родственникъ императора), Исидоръ, настоятель монастыря св. Димитрія въ Константинополѣ (послѣ митрополитъ Кіевскій и всея Россіи) и Іоаннъ Дисхипать. Снабдивъ означенныхъ лицъ полномочіями, императоръ и патріархъ отправили ихъ въ Базель вмѣстѣ съ тѣми лицами, кои прибыли изъ Базеля въ Константинополь. Собравшись въ путь вторично, эти пу-

(\*) CM, At III "A. E. E." BB 158

<sup>(\*\*)</sup> Говоря сіе, я разумъю то, что между самими членами Базельскаго собора было раздъленіе: одни склонялись на сторону папы, другіе шли противъ.

тетественники (за исключениемъ епископа Антонія, отправившагося несколько раньше) подверглись крушенію въ Черномъ моръ, должны были продолжать путь сушею чрезъ Валахію и Венгрію; въ Венгріи подверглись ограбленію отъ шайки грабителей, но получили подкрвиление отъ короля Сигизмунда въ Ульмъ и въ началъ августа 1434 года прибыли, наконецъ, въ Базель, гдъ были встръчены съ большою торжественностію. Когда посланные изъ Константинополи были представлены членамь Базельскаго собора, то кардиналъ Юліанъ Цезарини обратился къ нимъ съ річью, гді выражаль ревность членовь собора о церковномъ единеніи, старался внушить Константинопольскимъ посламъ убъжденіе, что предметы разногласія между церквами незначительны, распространялся о несчастныхъ обстоятельствахъ Византійской имперіи и выражаль опасеніе, что ежели между восточной и западной церквами не установится единеніе, то христіанство сод'влается предметомъ глумленія для іудеевъ и язычниковъ. Для того, чтобы дать вопросу о соединении церквей болве прочное и быстрое движение, сочлены Базельскаго собора пришли было къ мысли образовать комиссію для разработки соприкосновенныхъ къ дълу вопросовъ; въ члены комиссіи предполагались: кардиналь Цезарини, латинскій патріархъ Антіохіи, несколько предатовъ и докторовъ богословія. Остановочнымъ м'встомъ для сов'вщаній Базельскіе сочлены рекомендовали Вазель. Греческіе члены посольства, по всей въроятности, по той причинъ, что усмотръли ненормальность въ дёлопроизводстве Базельскихъ совещаній (дъйствовавшихъ въ оппозицію папъ), не вдаваясь въ изысканія и разсужденія теоретическія и догматическія, признали болве потребнымъ заняться разработкою стороны болве практической: они предложили разсудить о дёлё со стороны финансовой-кто долженъ нести расходы по содержанію членовъ, назначенныхъ на соборъ. Ежели бы совъщание было

въ Константинополъ, то греки приняли бы на себя расходы по содержанію; но ежели соборь будеть на западъ, то всъ издержки должны принять па себя латиняне. Что касается остановочнаго пункта, то депутаты Константинопольскіе предъявили, что признать Базель, какъ мъсто совъщаній соборныхъ, они не имъють полномочія ни отъ императора, ни отъ патріарха; инструкція, данная имъ, упоминаетъ о нъсколькихъ городахъ: Анконъ, Болоньи, Медіоланъ, Офенъ, Вънъ и одинъ городъ въ Савойи, но о Базелъ ничего не говоритъ-

Члены собора Базельскаго пришли къ ръшенію снова снарядить посольство въ Константинополь въ нам'вреніи добиться того, чтобы містомъ сов'ящаній соборныхъ оставался Базель; въ случав какихъ-либо затрудненій, которыя пом'ьшають остаться въ Базелѣ, склонить на избраніе мъстомъ собранія или Калабрію, или Анкону, или Болонью, или Медіолань, или еще какой-либо изъ Италійскихъ городовъ, или Офенъ въ Венгріи, или Въну, или Савойю. Кромъ изложенных разсужденій о м'вст'в для сов'вщаній соборных по общему соглашенію сочленовъ и Константинопольскихъ, и Базельскихъ были установлены следующие 7 пунктовъ: 1) Греческіе посланные поручились, что императорь, патріархъ Константинопольскій, три прочіе патріарха восточные, архіепископы, епископы и прочіе духовные, кому будеть возможно, равно какъ и уполномоченные отъ другихъ странъ, принадлежащихъ греческой церкви, прибудуть на соборъ, назначенный для совъщаній о соединеніи. 2) Прежде открытія общихъ совъщаній, гдъ бы ни было указано мъсто для сихъ совъщаній обстоятельствами, высшія власти церкви греческой соберутся на греческій соборь въ Константинополѣ; для покрытія расходовъ по собранію сего собора греческаго Базельскіе члены собора взносять 8000 дукатовь (\*\*\*).

финансовой - ито должень песса по

<sup>(\*\*\*)</sup> Дукать-золотая монета цънностію около 3 рублей.

3) Издержки по содержанію греческаго императора и 700 человъкъ сочленовъ собора, гдъ соборъ будеть открыть, латиняне принимають на свой счеть; для сего они отчисляють 15000 дукатовъ на такъ называемый подъемъ и 4 большихъ галеры для перевозки императора, патріарха и прочихъ членовъ собора. 4) 10000 дукатовъ латиняне объщаются взнести въ помощь Константивополю на случай нападенія со стороны турокъ въ отсутствие императора. 5) Греческие посланные объщались всёми мёрами заботиться въ Константинополь о томъ, чтобы Базель быль признанъ мъстомъ совъщаній для предстоящаго собора, но въ тоже время они и обезонасили себя оговоркою, что въ случав ежели императоръ не согласится признать местомъ собора Базель, то чтобы для греческой стороны предоставленъ быль двухмъсячный срокъ, начиная съ того времени, какъ объ этомъ будетъ переговорено съ императоромъ, срокъ, потребный для дальнъйшихъ совъщаній о выборь мъста для собора. 6) Непремъннымъ условіемъ для силы настоящихъ своихъ совъщаній въ Базел'в греки требовали, чтобы ихъ настоящій договоръ съ базельцами былъ доложенъ папъ на благоусмотръніе, и что они объщаются только такой соборь признавать, какъ мъсто совъщаній о церковномъ единеніи, мъсто для котораго будеть одобрено папою и на которомъ будуть патріархи востока лично ли или въ лицъ ихъ представителей. 7) Наконецъ, греческіе посланные требовали, чтобы на соборъ, который будеть собрань для сов'вщаній о церковномъ единеніи, греческимъ церковнымъ властямъ предоставлена была свобода безпрепятственно выражать свои сужденія и чтобы греческому императору и греческимъ епископамъ были оказываемы подобающіе знаки уваженія, какъ это бывало въ періодъ времени до церковнаго разділенія. Всй сін пункты соглашенія были препровождены на благоусмотрівніе папы при посредствъ магистера Симона Фрерона.

Папа Евгеній IV им'влъ тогда свое м'встопребываніе во Флоренціи. Когда пап'в доложено было Симономъ Фрерономъ о предначертаніяхъ составленныхъ въ совъщаніи базельцевъ, то папа въ своемъ отвътъ сочленамъ совъщанія Базельскаго увъдомиль ихъ буллою отъ 15 ноября 1434 г., что онъ, папа, уже имъль сношение съ греками по вопросу о соединении, что имъ уже отправленъ въ Константинополь секретарь Гаратони и что теперь, вфроятно, тамъ уже совъщанія пришли къ окончанію. «Можно опасаться, зам'вчаль, между прочимъ, папа, что грекамъ покажется смъщною навязчивость латинянь, ежели теперь еще посыдать туда посольства, что депутація двукратнаго посольства можеть пеблагопріятно отозваться на усп'єх в діла: съ однимъ посольствомъ можетъ быть законченъ договоръ одинъ, а съ другимъ посольствомъ другой. Предначертанія сочленовъ Базельскихъ сопряжены съ тяжелыми расходами финансовыми». Не преминулъ папа сдълать замъчание Базельскимъ сочленамъ на тотъ предметъ, какъ это Базельскимъ сочленамъ не пришло въ голову сообразить, что они напрасно допустили торопливость въ такомъ важномъ дёлё и уже успёли состапредначертанія, не доложивь о семь пап'в предварительно. Впрочемъ, не смотря на предусматриваемыя неудобства и затрудненія, папа не желаль раздражать сочленовь Базельскаго собора, и безъ того уже действовавшихъ немиролюбиво въ отношеніи къ цап'я и утвердилъ предположенія Базельскихъ сочленовъ собора. И сочлены собранія Базельскаго, и папа Евгеній признали полезнымъ отправить Базельскія предначертанія на благоусмотрівніе німецкаго короля Сигизмунда. Король Сигизмундъ выразилъ полное одобреніе начертаніямъ Базельскимъ и съ своей стороны предприняль заботу о томъ, чтобы склонить греческого императора на соглашение по планамъ, начертаннымъ Базельскими сочленами. Но уже въ то время, какъ происходила эта корреспонденція съ Сигизмундомъ, панскій посоль Гаратони увъдомиль папу, что у него состоялось соглашение въ Константинополѣ съ греческими јерархами и по силѣ сего соглашенія сов'єщаніе о соединеніи должно быть произведено въ Константинополъ; это увъдомленіе, адресованное отъ Гаратони папъ, было передано имъ, папою, сочленамъ совъщаній Базельскихъ. Греческій императоръ ув'ядомиль отъ себя сочленовъ Базельскаго собора въ томъ же смыслв.

Для того, чтобы яснве понять причину, почему вопросъ о совъщания принялъ такое направление, не излишне будеть принять въ соображение, что папская расчетливость скорве могла склоняться на то, чтобы совъщанія были устроены въ Константинополъ, чъмъ на то, чтобы расходовать денежныя суммы на продовольствіе многочисленной корпораціи властей греческихь, им'вишихь прецожаловать на соборъ. одна (До слъдующаго номера).

поступновы, которые указываеть тому его "собственны оповеть. Можно неизине от этогосиную соваеть, но тольsavmenicus Tars, naup, nollwammil sopa na where npe-

#### по должень импать сму упецти украдение, пр **0 сектантствъ, по даннымъ третьяго все**россійскаго миссіонерскаго събзда въ гор. эв Казани ч т. выдчовая итопникатица

скаемы". Мыстине престыне скоро понали польку этого уче-Въ Воронежской епархіи, по сообщенію епархіальнаго миссіонера г. Рождественскаго, главнымъ очагомъ толстовства является им'вніе богатаго пом'вщика Влад. Гр. Черткова Россоша. Воронежскіе толстовцы изъ народа въ общемъ ничемъ не отличаются въ своихъ религіозно-соціальныхъ воззрвніяхъ и практическихъ отношеніяхъ своихъ къ церкви

чиебпостей. Случались вногда-

<sup>(\*)</sup> Продолженіе. См. № 15 "Д. Е. В. ва 1898 годъ.

не учащієся усердно молиться ко Пресвятой Владычиц'в нашей Богородиц'в, непрестанно взывая: о, Госпоже, Царице и Владычице, Мати Господа Вышняго, покрый насъ отъ всякаго зла честнымъ Твоимъ омофоромъ. Аминь.

Смотритель Усть-Медвъдицкаго Духовнаго Училища священникъ Григорій Максимовъ.

6th capara, no casepra no apazogura ar mays. Olena, capana



#### виоре и веротов и какон вини веротов и веротов и прости и поставания видет в поставания в поста

### BANAZHOЙ USPKEH OTZ BOCTOTHOЙ.

Продолжение (\*).

подать отраду и утьменіе дунаму памиму. Она Гаратони, привезшій въ Базель секретарь что въ силу мъръ, папы увъдомленіе, предпринятыхъ папою, совъщание съ греками должно состояться въ Констансъ большою ревностію и одушевленіемъ началь излагать въ Базелъ планъ единенія съ греками; но сочлены совъщанія Базельскаго охладили пылкую ревность Гаратони: отказались принять распоряжение папы, базельцы вали одобренный папою планъ единенія съ греками и 5 мая года препроводили папъ отъ себя посланіе, настойчивостію требовали. чтобы опредъленіе, принятое на Базельскомъ собраніи и недавно предъ симъ утвержденное сего требуеть какъ честь собора, было исполнено: паною. такъ и собственная честь папы. Греки держатся того убъж-

BY LOLISCLUAR SERVICE

<sup>1 10 (\*)</sup> См. № 17 "Д. Е. В." за 1898 годъ.

денія, что единеніе только тогда будеть им'єть силу, когда оно будеть установлено на вселенскомъ собор'є; но ежели сов'єщаніе будеть происходить въ Константинополів, то соборъ тоть развів только одними греками можеть быть признань за вселенскій; сего, конечно, не достаточно для успівка дівлу. Еще хуже было бы новое яблоко къ раздору, ежели новый соборъ греками будеть почитаемъ за вселенскій, а латинянами за пом'єтный. Да и то невозможно было бы признать согласнымъ съ существомъ дівла, что о вітроученіи, каковое должно быть опредівлено наипрочнійшимъ способомъ, будуть разсуждать виїстів съ греками два человіть депутатовъ съ запада, кои будуть командированы, какъ рівшители дівла. Наконець, неблаговидно составлять соборъ въ Константинополів, такъ сказать, предъ глазами у турокъ.

Съ этимъ протестомъ Базельскіе сочлены послали къ пап'в во Флоренцію баккалавра Меснажа (въ другомъ документь онъ названъ Нервацъ) и доктора Іоанна Бахенштейна. Въ тоже время они послали отъ себя и посольство въ Константинополь; въ составъ сего посольства вошли: доминиканецъ Іоаннъ Рагузскій, Генрихъ Менжеръ изъ Констанца и Симонъ Фреронъ изъ Орлеана. 23 сентября 1435 года эта депутація прибыла въ Константивополь. Когда насталь день представляться императору, послы представили ему данное имъ полномочіе отъ сочленовъ Базельскаго собора и при этомъ держали ръчь о цели возложенной на нихъ миссіи. Въ этой річи, между прочимъ, развивали ту мысль, что выгодное для грековь единеніе церковное до сихъ поръ не осуществилось главнымъ образомъ потому, что все это дъло брали на себя папы самолично, не прилагая попеченія о созваніи вселенскаго собора; не съ меньшимъ напряженіемъ Базельскіе депутаты усиливались уб'йдить императора, что Базель есть наилучшее мъсто во всемъ міръ для открытія совъщаній соборныхъ. Императоръ выслушаль ръчь депутатовъ милостиво и назначилъ комиссію, которая занялась бы вмъсть съ ними составлениемъ проекта для приведения предполагаемаго начинанія въ исполненіе. Занятія конференціи открылись 30 октября въ храм'в Воспресенія и продолжались въ теченіе всего ноября; но успаха въ занятіяхъ видно не было и, между прочимъ, потому, что депутація со стороны папы очень внятно внушала грекамъ, что у базельцевъ денегъ не имбется. 30 ноября было сообщено конференціи рѣшеніе императора и патріарха, которые оповѣщали, что они отказываются отъ своего желанія, чтобы совъщание происходило въ Константинополь; они находять наилучшимъ, чтобы совъщание происходило не въ Базелъ, а въ какомъ-либо изъ приморскихъ городовъ; этимъ ръщеніемъ исключаются изъ счета всё тё изъ выше предположенныхъ мъстностей, кои не находятся при моръ. Патріархъ въ частности полагалъ, что на соборъ долженъ присутствовать папа лично и онъ долженъ указать мъсто, гдв бы всего приличнъе быть собранію собора. Іоаннъ Рагузскій и Симонъ Френ ронь доджны были остаться въ Константинополь, чтобы заняться приглашениемь на соборь прочихь патріарховь и ецископовъ востока; сотоварищъ ихъ Генрихъ Менжеръ долженъ былъ отправиться въ Базель, чтобы сообщить объ этомъ рѣшеніи греческаго императора и патріарха. Но въ Венеціи этоть Менжеръ забольль и потому въ Базель узнали о Константинопольскомъ ръшении не такъ скоро, какъ можно было того ожидать. Паца Евгеній, получивъ означенное решение греческого императора относительно места для совъщаній соборныхъ, опять послаль отъ себя 17 февраля 1436 года кардиналовъ - Адбергати и Сервантеса въ Базель, чтобы установить последнее соглашение о месте совещаний съ греками о соедилении церквей, мактупод eurs Baseascule

Сочлены Вазельскаго собранія, не желая отказаться отъ излюбленныхъ своихъ плановъ, не вступая пока въ совъща-

нія съ легатами наискими, опять послали отъ себя докладъ королю Сигизмунду и просили его содействія къ тому, чтобы онъ расположилъ грековъ избрать мёстомъ совещаній Базель, не смотря на то, что греки открыто и формально выразились и противъ Базеля, и противъ Констанца, и противъ Страсбурга. Въ это время изъ среды депутацій, прибывшихъ съ разныхъ мъстъ въ Базель, выступило предложение о назначеніи містомъ собранія Флоренціи или Павіи. Въ пользу Павін сильно настанваль извістный въ исторіи Эней Сильвій. Но сочлены Базельскаго собранія не внимали никакимъ заявленіямъ и продолжали съ упорствомъ настаивать на томъ, чтобы мъстомъ собора былъ избранъ Базель. Въ раздраженій отъ такого упорства базельцевъ адъюнкть кардинала Албергати Оома Сарцано (впоследстви папа Николай V) выразился: "въ Базел'в не церковь Божія, а синагога сатаны". Кардиналу Албергати стоило чрезвычайно много усилій къ тому, чтобы утишить волненіе, возникшее отъ такой несдержанной выходки со стороны Оомы Сарцано. Много времени проведено было въ совъщаніяхъ и препирательствахъ о выборъ мъста для совъщаній о соединеніи церквей. Повъствование о сихъ препирательствахъ начинаетъ быть утомительнымъ; чтобы миновать этого безплоднаго утомленія, мы пройдемь молчаніемь стадіи, посредствующія между тёмъ временемъ, на которомъ остановились мы теперь, и подойдемъ прямо къ тому времени, когда этотъ вопросъ быль порещень безповоротно.

Взвъсивъ выгоды въ комбинаціяхъ, составленныхъ раз ными партіями относительно избранія мъста для вселенскаго собора, папа буллою отъ 29 мая 1437 года утвердилъ опредёленіе о назначеніи мъстомъ для собора Флоренціи. Въ іюлъ снаряжены были Венеціанскіе корабли, управленіе ими вътрено Антону Кондолмери, илемяннику папы, и депутація въ Константинополь была отправлена съ приглашеніемъ гре-

ковъ на соборъ во Флоренцію; въ сентябрь 1437 года депутація прибыла въ Константинополь. Декретомъ отъ 2 янгода папа Евгеній назначиль кардинала Албергати отправиться изъ Рима въ Феррару (\*) и тамъ открыть засъданія вселенскаго собора; временемъ открытія назначалось 8 япваря. Папа самъ пребываль пока въ Болоньи; онъ не двигался въ Феррару потому, что не приведены были къ окончанію переговоры съ маркграфомъ Феррары о пом'вщеній для папы, кардиналовь, греческаго императора и духовныхъ властей Константинопольскихъ; 24 января все потребное было изготовлено, папа прибыль въ Феррару и тогда же было получено увъдомленіе, что корабли съ греческимъ императоромъ и церковными властями вступили уже въ предълы Италійскіе. Императоръ Византійскій еще въ 1431 году разослаль къ сочленамъ греческой церкви, жившимъ внъ предвловъ греческой имперіи, приглашеніе принять участіе въ предстоящемъ совъщани съ латининами о соединени церквей. Православные патріархи востока отв'ятили императору увъдомленіемъ, что являться на соборъ самолично для нихъ было бы не по силамъ затруднительно, поэтому они согласны признать своими замъстителями наиболье знатныхъ епископовъ и священниковъ Византійской имперіи и въ этомъ смыслѣ прислали даже полномочіе. По силѣ этого полномочія епископы и священники, назначенные быть замъстителями восточныхъ патріарховъ, могли соглашаться на все то, что будетъ постановлено на основании священнаго писанія и вселенскихъ соборовъ, ничего не прибавляя и ничего не изм'вняя. Затімь императорь пригласиль большое число епископовъ, сановниковъ и ученыхъ на соборъ въ Константинополь, чтобы заручиться совътомъ сего собора на предстоящій соборъ въ Феррарь; собраны были потребныя

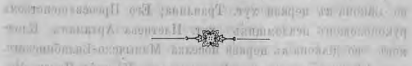
<sup>(\*)</sup> Феррара—древній городъ провинціи того же имени, недалеко отъ Флоренціи.

на предстоящій случай книги, сдівланы надлежащія приготовленія и выбраны лица, кои должны были отправиться на соборь въ Феррару. Послъ того, какъ все сборы были окончены, императоръ предоставилъ управление империею брату своему Константину, другой брать его Димитрій должень быль отправлаться въ Феррару вивств съ императоромъ, патріархомъ, епископами, священниками, сановниками и учеными всего въ количествъ 700 лицъ. Они отправились въ концъ ноября 1437 года и въ февралъ 1438 года пристали къ Венеціи, гдъ были встръчены съ великамъ почетомъ Венеціанскимъ дожемъ, сенатомъ и гражданами. Папа прислалъ отъ себя въ Венецію депутатомъ генерала Командулійскаго ордена Траверсари привътствовать грековъ съ прибытіемъ. Нѣсколько дней спустя послѣ этого посольства папа препроводилъ императору и патріарху весьма почтенную сумму золота на покрытіе ихъ издержекъ на время ихъ пребыванія въ Венеціи и на перевздъ до Феррары. Императоръ со своею свитою двинулся изъ Венеціи въ Феррару 28 февраля 1438 года; патріархъ съ епископами-нъсколько позднъе, потому что для одновременнаго отплытія оказался недостатокъ въ присланныхъ корабляхъ. Въ Феррару императоръ прибылъ 4 марта и первымъ долгомъ отправился во дворецъ паны, гдё быль торжественно приветствовань папою, кардиналами и сановниками; после посещения папы императоръ отправился въ отведенный для него дворецъ. Патріархъ прибыль въ Феррару 7 марта. Много заботы причинила патріарху мысль о томъ, какъ ему устроить встрвчу съ вапою; еще во время пребыванія своего въ Венеціи патріархъ будто бы высказываль тамъ соображенія: ежели папа окажется старве его, патріарха, годами, то патріархь окажеть ему почитаніе какъ отцу, ежели будеть равенъ годами, то патріархъ будеть относиться къ нему какъ къ брату, а ежели оважется моложе, то патріархъ будеть относиться въ нему

папъ, какъ къ сыну. При самомъ вступлении въ городъ натріархъ протестоваль противь обычнаго для всёхъ цёлованія папской ноги; онъ готовъ быль лучше сейчасъ же отправиться назадъ въ Константинополь, чемъ решиться на самоуничижение предъ папою. Папа согласился отъ принятаго обычая отступить: онъ принялъ патріарха, стоя на ногахъ, и патріархъ поцеловаль напу въ щеку, а епископы и сановники греческіе цізловали в руку, и щеку напскую. При первомъ же посъщения папы епископы греческіе получили отъ него разръшение совершать какое пожелають и гдъ пожелають богослужение по греческому обряду; дня чрезъ четыре послъ прибытія греческих сочленовъ папа сділаль было предложение-не начинать ли занятій для разсужденія по соединеніи церквей, но патріархъ отказался, сославшись на нездоровье. Греческіе сочлены требовали, чтобы на соборъ приняли участіе не одни только епископы, но и князья, и сановники свътскіе; папа возражаль, что въ виду взаимныхъ педобрыхъ отношеній между князьями сомнительно было бы ожидать отъ нихъ пользы для дёла церковнаго; но греки продолжали настаивать на своемъ и папа долженъ былъ разослать къ князьямъ западнымъ нунціевъ съ приглашениемъ на соборъ. Наступало время начинать занятія по сов'єщанію о соединеніи церквей. Возникали въ значительной степени затруднения и недоразумбния, кои нужно было улаживать, устранять. Грекамъ хотелось, чтобы греческій императоръ занималъ первенствующее положеніе въ соборныхъ совъщаніяхъ; латиняне ватруднялись принять сіе требованіе бевъ возраженій. Посл'в продолжительныхъ переговоровъ установленъ порядокъ такой: въ каоедральной церкви Феррарской устроены были пом'ященія въ два протяженія: одинъ рядъ шелъ по той сторонь, на коей обыкновенно читалось евангеліе, другой рядъ шелъ по той сторонь, гдъ читались апостольскія посланія. Во главъ того ряда, ко-

быль устроень на сторонь чтеній евангельскихь, торый быль устроень тронъ для папы, значительно возвышавшійся надъ всеми прочими седалищами; несколько ниже трона панскаго устроено было почетное съдалище для нъмецко-римского императора Сигизмунда, не смотря на то, что Сигизмундъ уже мъсяцъ тому назадъ скончался и преемникъ ему еще не былъ избранъ, тъмъ не менъе съдалище для него было устроено, какъ знакъ тъхъ правъ, кои принадлежать императору нъмецкому; еще нъсколько ниже за съдалищемъ императора устроены были съдалища для латинскихъ кардиналовъ, епископовъ и прелатовъ. Въ томъ же порядкъ устроени были съдалища и на противоположной сторонъ, на той, гдъ читались апостольскія посланія, съ тъмъ только различіемъ, что на этой сторонъ не было ничего соотвътствующаго трону папскому; тронъ для греческаго императора быль устроень точно такъ же, какъ на противоположной сторонъ быль устроенъ тронъ для римскаго императора. Тронъ для патріарха былъ устроенъ и украшенъ такъ же, какъ тронъ для папы, только поставленъ быль позади трона императорскаго и приходился нісколько ниже по положенію, чімь на какомь быль возведень тронь папы; за трономъ, назначеннымъ для патріарха, следовали седалища для греческихъ митрополитовъ, архіепископовъ и епископовъ и болбе упрощеннаго устройства сидбнія для свътскихъ чиновъ. (До слъдующаго номера).

gott, a then consigned Handbrickon er: Aberganden Profitsons



someone commonde appropriate l'éconéme l'approprie de тополидан из печапациона бубити на дидисти нелирован equotour takkounts baresparanolis general Reconsequencia виль Іоакима и Анну; да благословить васъ Господь Богь нашь, какъ благословиль Захарію и Елисавету". Аминь (последование венчания, молитва 2-я), ден ит и издели добос

со сторони патріарки Константинопольскаго была прочитала us codoph nancean byans, coropore naus Eurenili onorhugara

Послф симванняго заявленія

дон втого стот дазвичения в Споления от дазвид eniro.

мірь о премети гредова ва Феррару и объ открыти тама заподаній соборника. Пои самона откры-

### тін засъданій соборныхъ признано было потребнымъ соста-ROMICCIO, ROY HIMANAMYO BROBATEME PAROвъ вброучени перваей востока в запяда,

## вскорь оть своего возраженія

-ото од мірониом отпа Продолженіе (\*), правтор и врименять

апръля 1438 года открылось въ канедраль-Девятаго апръля Феррарской первое заседание собора для совъной перкви щаній по вопросу о соединеніи церквей. Представителями греческой церкви, кром'в императора и патріарха Констанприсутствовали уполномоченные вмёсто протинопольскаго, чихъ православныхъ патріарховъ востока: Антоній, митрополить Ираклійскій, и протосинкелль Григорій Мамма, какъ патріарха Александрійскаго, архіепископъ представители Маркъ Евгеникъ Ефесскій, какъ представитель патріарха Антіохійскаго, Исидоръ, митрополить Кіевскій, и Діонисій, епископъ Сардійскій, какъ представители патріарха Іерусалимскаго; а такъ какъ сей Діонисій скоро скончался, то м'ьсто его заняль Досиеей Монемвасійскій. Патріархь Константинопольскій Іосифъ по своему нездоровью на первое засъ-

Ганіе прибыть не могь (\*), но онь прислаль оть себя заявленіе, коимъ выражаль потребность, чтобы на Феррарскій соборъ прибыли и тъ церковные дъятели, кои засъдали въ Базелъ: кто сего заявленія не послушаеть, тоть будеть подлежать церковному отлученію. Посл'є сказаннаго заявленія со стороны патріарха Константинопольскаго была прочитана на собор'в напская булла, которою папа Евгеній опов'вщаль весь христіанскій мірь о прибытіи грековь въ Феррару и объ открытіи тамъ засёданій соборныхъ. При самомъ открытіп зас'єданій соборныхъ признано было потребнымъ составить комиссію, которая занялась бы разслёдованіемъ разностей въ въроучении церквей востока и запада. Греки вначалъ были противъ сего предложенія, говорили, что лучше бы было повременить, пока на соборь въ Феррару прибудуть сочлены собора Базельскаго, но вскоръ отъ своего возраженія отказались и согласились на сформирование комиссии. Со стороны греческой въ комиссію были назначены: Маркъ Евгеникъ, архіепископъ Ефесскій, Виссаріонъ, архіепископъ Никейскій, епископы: Монемвасійскій, Лакедемонскій, Анхіальскій, великій хартофилаксъ Вальсамонь и великій экклезіархъ Сиропулъ, два настоятеля монастырей, одинъ монахъ и трое изъ сановниковъ свътскихъ. Вести устныя собесъдованія уполномочены были только первые два-Маркъ и Виссаріонь, прочіе должны были составлять собою совъть, требный для соображеній подготовительныхъ предъ сов'ящаніями публичными. Со стороны латинянь въ комиссію вошли: два кардинала-Юліанъ Цезарини и Фирманъ Албергати, архіепископъ Андрей Родосскій, доминиканецъ и магистеръ Іоаннъ Туррекремата и шестеро другихъ, кромъ сего особыя

завоновьей годору по соему везорожения первое чиск-

<sup>(\*)</sup> Здѣсь замѣтить слѣдуеть, что Константинопольскій патріархъ Іосифъ во все время Феррарскихъ совѣщаній былъ боленъ и къ концу всѣхъ занятій во Флоренціи скончался.

лица были назначены на должность нотаріевъ и переводчиковъ; главнымъ переводчикомъ былъ извъстный изыковъдъніемъ Николай Секундинъ изъ Черногоріи. Конференціи происходили въ Феррарской церкви францискановъ. Перван изъ конференцій открыта была кардиналомъ Цезарини, который въ рѣчи своей восхваляль достоинство церковнаго единства и располагалъ всёхъ потрудиться сколько возможно къ установленію церковнаго единенія. При первомъ же начинаніи дальнъйшее движение начатаго дъла затормозилось. Главный представитель стороны греческой архіенископъ Маркъ Евгеникъ объявилъ, что греческій императоръ не находить удобнымъ заниматься разсмотреніемъ важнейшихъ вопросовъ, докол'в не соберутся на соборъ все депутаціи изо всехъ м'встностей, откуда кто будеть назначень. Напрасно кардиналь Цезарини возражаль противъ сужденія, высказаннаго Маркомъ Евгеникомъ; решились спросить сужденія другого изъ важнъйшихъ представителей стороны греческой-Виссаріона, архіепископа Никейскаго; но и тоть держался сужденія Евгеникова. Къ концу первой конференціи оказалось, что никакихъ результатовъ на первой конференціи достигнуто не было; не богаче была по результатамъ и конференція вторан. Къ началу третьей конференціи Цезарини выступиль съ своимъ сужденіемъ, что, по его мевнію, главнъйшими пунктами, раздёляющими грековъ отъ латинянъ, служатъ слъдующіе четыре: 1) ученіе объ исхожденіи Святаго Духа, 2) вопрось объ опресновахь, 3) учение объ очистилище и 4) о главенствъ папы. По выслушании сего заявления Маркъ Евгеникъ отвътилъ, что по вопросу объ исхождении Святаго Духа императоръ ръшительно запретилъ вступать въ какоелибо преніе; что касается прочихъ изъ сихъ пунктовъ, то онъ почитаетъ долгомъ своимъ спросить указаній императора-позволить ли онъ вступать въ розысканія о нихъ. Императоръ разрѣшилъ войти въ разсмотрѣніе относительно 3 и 4 пунктовъ), то есть объ очистилище и о главенстве папы.

Такимъ образомъ, въ четвертой конференціи быль предложенъ на разсмотръніе вопрось объ очистилищь. Разсужденія объ огив чистилищномъ происходили въ продолженіе двухъ мъсяцевъ-іюня и іюля; выраженія словесныя были сопровождаемы выписками изъ сочиненій святоотеческихъ; но такъ какъ предметь изследованія не получиль строго формальнаго выраженія, то и розысканія о немъ не привели ни къ какимъ решительнымъ результатамъ. Изследованія объ огив чистилищномъ началъ кардиналъ Цезарини, который въ началь всего изложиль латинское учение о семь предметь; пространные объ этомъ говорилъ помянутый выше Туррекремата, которому пришлось вступить въ жаркія пренія съ Виссаріономъ Никейскимъ, главнымъ выразителемъ восточной церкви. На положение латинянъ, какъ они исповъдують ученіе объ огив чистилищномъ, Виссаріонъ отвътиль, что восточная церковь никакого иного огня не признаеть, кром' только в'ячнаго геенскаго огня, о которомъ говорится въ евангеліи: "идите отъ Мене во огнь вічный". До всеобщаго воскресенія осужденные на мученіе еще не полное мученіе; полное наказаніе наступить съ воскресеніемъ тёла, когда и тёло осуждено будеть принять участіе въ мученіяхъ. И блаженство праведныхъ до всеобщаго воскресенія не есть еще полное блаженство; полное блаженство наступить тогда, когда и твло человвка по воскресении будеть въ состояніи принять соучастіе въ наслажденіи души радостями неба. Латиняне утверждали, что и наказаніе гръшнымъ, и блаженство праведнымъ воздается полное непосредственно после смерти телесной. Такъ какъ латиняне выражали желаніе видіть по возможности полное изложеніе ученія восточной церкви о семъ предметь, то императоръ приказаль Марку Евгенику и Виссаріону составить трактаты по сему предмету; трактаты были составлены: одинъ Маркомъ, другой Виссаріономъ. Императоръ приказалъ соединить матеріалы, содержащіеся въ томъ и другомъ трактатахъ, въ одно и въ такомъ видъ предложить латинянамъ. Требованіе императора было исполнено, но и этимъ трактатомъ датиняне не удовлетворились; они настоятельно требовали, чтобы греки ясно выразили, въ чемъ состоить учение восточной церкви по сказанному вопросу. Императорь устрояль у себя нъсколько разъ собранія греческихъ церковныхь властей для разсужденія о семъ предметь и, наконецъ, посль долгихъ совъщаній греки препроводили лагинянамь слідующую формулу: что касается состоянія душь, то души праведныхь уже непосредственно послѣ смерти (слѣдовательно еще до воскресенія тіла) наслаждаются полнымь блаженствомь, какимь только способна душа наслаждаться; по воскресенія же къ сему прилагается нъчто болье, именно прославление тъла, которое будеть сіять какъ солнце. При дальнейшихъ разсужденіяхь сего пункта болье не касались. Императорь греческій, какъ зам'ьтили мы выше, желалъ, чтобы на соборъ въ Ферраръ прибыли и сочлены собора Базельскаго и еще наибольшее количество западныхъ князей, кои могли быть прикосновенные къ собору. До прибытія большаго количества сочленовъ онъ не желалъ разръшать, чтобы производимы были богословскія публичныя разсужденія въ Ферраръ. Члены греческаго духовенства, прибывшіе въ Феррару, такимъ положеніемъ обстоятельствъ до крайности затруднялись; неръдко они чувствовали и въ продовольственномъ отношени свою зависимость отъ латинянъ. Не задумываясь долго, Маркъ Евгеникъ и съ нимъ архіеписконъ Ираклійскій отправились было изъ Феррары въ Константинополь Императоръ, узнавъ о семъ, послалъ за ними въ погоню морское судно и приказаль, чтобы самоуправные путники пемедленно возвратились въ Феррару. Требование императора было исполнено. Папа отчасти и потому, что узналь о происшедшемъ отплытіи и возвращеніи Марка Евгеника, а отчасти и по вниманію къ существенной сторонѣ дѣла не приминулъ доложить императору, что онъ напрасно откладываеть время отъ времени занятія собора, что въ дальнѣйшемъ ожиданіи князей и епископовъ западныхъ надобности нѣтъ, что изъ его, т. е. императорскихъ епископовъ, епископовъ папы, самого императора и представителей восточныхъ патріарховъ можетъ составиться полный соборъ, достаточный къ тому, чтобы имѣть характеръ вселенскаго. Уступая сколько настояніямъ папы, столько же требованію современныхъ обстоятельствъ, греческій императоръ далъ свое согласіе на открытіе публичныхъ совѣщаній о важнѣйшихъ вопросахъ догматическихъ.

Предъ наступленіемъ времена для сов'вщаній публич ныхъ императоръ созвалъ у себя сочленовъ собора греческихъ для предварительнаго совъщанія о томъ, съ чего начать предстоящія сов'вщанія публичныя: начать ли прямою постановкою вопроса о томъ, правильно или неправильно допущено въ сумволъ filioque, или прямой постановкъ сего вопроса предпослать еще предварительное разсуждение о томъ, позволительно ли или непозволительно дёлать какія бы то ни было прибавленія къ сумволу вѣры? Въ отвѣтѣ на предложение императора сочлены конференціи разд'ялились: Виссаріонъ, Георгій Схоларій, Сиропулъ и съ ними нісколько еще лицъ держались мнвнія, что следуеть прямо приступить къ доказательствамъ того, что filioque неправильно догматически; Маркъ Ефесскій и съ нимъ большинство сочленовъ выразились за мнёніе о необходимости предварительно обосновать этотъ пунктъ разсужденіемъ о томъ, что вообще непозволительно производить изм'вненія въ сумвол'в въры. Затъмъ избрана была комиссія изъ шести членовъ для состязанія съ латинянами; въ составъ сей комиссіи вошли; Виссаріонъ Никейскій, Маркъ Евгеникъ, Исидоръ, матрополитъ Кіевскій, Гемистій Флето, библіотекарь Вальсамонъ и Сиропулъ, а такъ какъ последній пожелаль быть изъ сей комиссіи исключеннымъ, то вмёсто его назначили великаго скевофилакса церкви Константинопольской Өеодора Ксанфонула. Право говорить было предоставлено преимущественно Марку Евгенику и Виссаріону. Латиняне съ своей стороны составили комиссію изъ кардиналовъ: Юліана Цезарини, Николая Албергати, архіенископа Андрея Родосскаго, епископа изъ Форли и нёсколькихъ другихъ богослововъ, между конми пріобрёлъ особенную извёстность доминиканецъ Іоаннъ Рагуза.

зую Кирсаловку. ("Карэмон отвимувать од) в зоросовия пристаго свищенния о жизна прихоля, Иладика произвест.

опущом каное и зам'яза<u>чению посл'я</u> стоис. Вы нем'я Архиплетира парвида ту опсль, что опа пита певита вильта такого илохого идойн для храна и убъедала пе

# Освященіе мѣста подъ новосооружаемую церковь въ слободѣ Малой-Кирсановкѣ, Таганрогскаго округа, Донской епархіи.

23-е августа сего 1898 года — великій день въ жизни Мало-Кирсановскаго прихода: въ этотъ день совершено освященіе мъста подъ новую церковь. Обстоятельство это тъмъ болье достопримъчательно, что съ этого момента фактически приступлено къ совершенію поистинъ святого дѣла. Собственно мысль о замъпъ существующаго ветхаго храма новымъ была высказана, по словамъ прихожанъ, девятнадцать лътъ тому назадъ, но, къ сожальнію, до послѣдняго времени не суждено было ей перейти въ дѣло: такова, видимо, участь всѣхъ добрыхъ желаній и дѣлъ, что для осуществленія ихъ требуется обыкновенно много времени. Сколько недоразумѣній, сколько шума и пустыхъ разглагольствованій, сколько ропота и порой недовольства выпадало на долю

Выходять три раза въ мёсяць (1, 11 и 21 ч.). уже сумерки и засъдение пужно было закошть. Въ этоть же

Подписка принимается въ Редакціи "Донскихъ Епархіальныхъ Въдомостей" въ Новочеркасскъ.

aoxienaciona Pogoccian,

домостей съ доставкою и пере-

ся коспра. Однивадитого октября происко ило второе жиск-L'ods mpuduambiu.

> Populouil teo eropous aurunaus): pays oraоктября 1898 года.

aban, ero notara sea vate

-вистоп - адологи продолжение (\*).

На восьмое октября 1438 года было назначено открытое торжественное собраніе собора Феррарскаго. Греки выражали желаніе, чтобы сов'ящаніе происходило въ каоедральной церкви; но такъ какъ папа Евгеній страдалъ силь-

(\*) Menatonio dominara no quodineron Morgan arrara any pres-

<sup>(\*)</sup> См. № 19 "Д. Е. В." за 1898 годъ.

ною подагрою, то для облегченія себя онъ назначиль собравіе въ своей придворной пом'встительной капеллів. Соборное засъдание открылъ Виссаріонъ Никейскій ръчью въ честь собора и въ похвалу церковнаго единенія. Річь эта пространна (\*), что когда она была окончена, наступили уже сумерки и засъданіе нужно было закрыть. Въ этоть же день, то есть восьмого октября, папа Евгеній издаль буллу, которою возвѣщаль отпущеніе грѣховъ всѣмъ тѣмъ вѣрующимъ, кои принесутъ пожертвованія на нужды открывшагося собора. Одиннадцатаго октября происходило второе засъданіе собора; на этомъ засъданіи держаль ръчь архіепископъ Родосскій (со стороны латинянь); річь эта, по отзыву лаписателя (\*\*), до такой степени полно излагала сущность діла, что послів нея уже не о чемъ было и говорить. Но это свидътельство писателя латинскаго сильно колеблется отъ рѣчи Марка Евгеника, которую держалъ онъ въ следующее третье заседание. Маркъ Евгеникъ въ речи своей не обинуясь выражаль, что причина раздёленія церковнаго кроется въ церкви латинской. Церковь латинская вопреки св. писанію и древнимъ вселенскимъ соборамъ сдівлала прибавление къ сумволу и до сихъ поръ обнаруживаетъ недостатокъ любви въ отношеніи къ своей сестр'в восточной. "Прибавленіе къ сумволу, -- говорилъ Маркъ, -- должно быть отмінено, такъ какъ оно служить причиною разділенія". Отвічать Евгенику взялся Андрей, архіепископъ Родосскій, при чемъ поставилъ на видъ, что римская церковь постоянно сохраняеть расположение дружеское по отношению къ церкви восточной, помогаеть ей въ ен несчастныхъ обстонтельствахъ и вотъ теперь же пригласила восточныхъ

CHECK STATE WHEN

<sup>(\*)</sup> Желающіе большихь подробностей могуть читать эту рѣчь у Гардуина, т. IX, стр. 28—36, или у Манси, т. XXXI, стр. 495—501. (\*\*) Можно читать у Гардуина, т. IX, стр. 36, или Манси, томъ XXXI, стр. 501.

боръ для совъщаній о соединеніи. Что касается до filioque, то это прибавление съ догматической точки зрвнія совершенно правильно. Евгеникъ отвъчаль, что ежели бы и правильно было это прибавленіе, во всякомъ случав непозволительно дёлать прибавленія къ сумволу, составленному вселенскимь соборомъ. Архіенископъ Родосскій возражаль, говоря, что соборы позднайшие распространили та сумволы, кои составлены были на соборахъ болье раннихъ. Въ такомъ же дух'в продолжались пренія и въ следующее зас'вданіе собора четвертое. Въ преніяхъ принимали участіе: Виссаріонъ, Цезарини, Андрей Родосскій, Исидоръ, митрополитъ Кіевскій; пренія приняли характеръ недружелюбный. Латинянамъ ненравилась настойчивость грековъ, съ которою они требовали, чтобы латиняне привели опровержение на то положеніе, которое отстаиваль еще въ предшествующее засъданіе Маркъ Евгеникъ, именно, что прибавленіе къ сумволу, составленному на вселенскомъ соборъ, есть дъло незаконное.

По указанію писателя латинскаго, это засъданіе было пріостановлено по распоряженію папы; но Симонъ, епископъ Суздальскій, бывшій на семъ собор'в въ качеств'в спутника митрополиту Исидору, записаль, что латиняне съ гивномъ оставили засъдание въ раздражения на Марка Евгеника, неотступавшаго ни на іоту отъ своего прежде высказаннаго и теперь защищаемаго положенія, то есть о непозволительности вставлять въ сумволъ вѣры слово filioque. Пятое засѣданіе, бывшее шестнадцатаго октября, открылось тімь, что Маркъ Евгеникъ прочиталъ Никео-Цареградскій сумволь візры и потомъ привель опредъление Ефесскаго собора, коимъ возбранялось вводить иную вфру. Маркъ держался убъжденія, что соборь, запрещая έτέραν πίςιν προσφέρειν, тімь самымь и возбраняль и всякое прибавленіе къ сумволу. "Положимъ, -говорилъ Маркъ, -что соборъ Константинопольскій распространиль тоть сумволь вёры, какой быль составлень на

соборѣ въ Никев; но тогда, то есть во время собора Константинопольскаго, еще не было того запрешенія относительно изминеній въ вири, каковое положено было соборомъ Ефессиямъ: еретики начали производить во многомъ измѣненія въ сумволѣ, оттого Ефесскій соборъ и наложилъ сказанное запрещеніе". Такой же смыслъ усматриваль Маркъ и въ разсуждения халкидонскаго собора отпосительно сего предмета и даже въ опредвленіи последняго вселенскаго собора и въ письмъ папы Аганона. "Много у меня и другихъ доназательствь, - говориль Маркь, - но я довольствуюсь приведенными теперь, предоставивъ вамъ отвъчать на предложенное". При этомъ Маркъ просиль латинянъ, чтобы они отвъты давали связно, ясно и безъ софистическихъ выспренностей. "Греки, - замътилъ Маркъ, - неонытны въ софистическомъ искусствъ". Выставляя аргументы противъ положеній Марковыхъ, латиняне принесли списокъ дъяній собора Никейскаго второго, то есть седьмого вселенскаго, гдф въ члень о Святомъ Духь читается и filioque; указывая это filioque, латиняне съ чувствомъ самодовольства утверждали, что отцы VII вселенскаго собора внесли это слово въ сумволь върм. Понятно, что греческимъ защитникамъ православія ничего не оставалось, какъ съ негодованіемъ отвергнуть приведенный аргументь. Греческая церковь въ своихъ кодексахъ этого слова не читаетъ въ сумволъ VII вселенскаго собора; появление сего слова въ кодексахъ латинскихъ объясняется не инымъ чимъ, какъ вставкою позднвишаго времени; ежели бы не такъ, ежели бы слово ftlioque читалось въ актахъ VII вселенскаго собора, то ученые богословы латинскіе, наприм'єръ Оома Аквинать, сділали бы указаніе на этоть вселенскій соборь, а не изливали бы цівлаго океана словъ затёмъ, чтобы обставить основаніями столь препираемое слово filioque. Эту зам'ятку вставиль Гемистій Плето, одинъ изъ защитниковъ восточнаго православія. Шестое засѣданіе открылось жалобнымъ изъявленіемъ неудовольствія на грековъ со стороны Юліана Цезарини зато, что греки не усвояютъ такого значенія, какое хотѣлось бы имъ, латинянамъ, латинскимъ основаніямъ, получаемымъ отъ VIII вселенскаго собора. На это жалобное неудовольствіе со стороны Цезарини Маркъ Евгеникъ отвѣчалъ, что греческая церковь не признаетъ за VIII соборомъ достоинства вселенскаго собора.

Не имъя подъ руками несомивнимхъ основаній въ письменности какъ библейской, такъ и святоотеческой, латиняне прибъгади къ хитросплетенію въ тодкованіи того, что написано. Главнымъ образомъ ихъ аргументація выражена въ такой формъ: filioque не есть прибавление въ собственномъ смыслъ, но есть только объяснение того, что уже содержится въ сумволъ. Прибавленіемъ называется то, что привходить вновь извив; но ежели привходящее уже содержится въ текстъ, то прибавление можетъ быть считаемо только объясненіемъ. И отцы второго вселенскаго собора смотръли на то, что они прибавили къ Никейскому сумволу не какъ на прибавление, а только какъ на ближайшее объясненіе. "И на самомъ д'влъ, - разсуждалъ Андрей, архіепископъ Родосскій, -слово filioque есть только объясненіе, поелику оно содержится уже въ словахъ: иже отъ Отца всходить. Кто учить, что Духъ Святый исходить оть Огца, тотъ необходимо исповъдуетъ исхождение и отъ Сына. Объ этомъ говорять даже и греческіе отцы, наприм'єръ Кириллъ Александрійскій въ своей бесёдё на 14, 16 Іоанна, гдё объясняеть, что Сынь имветь участие во всёхь существенных в преимуществахъ Отца и такимъ же образомъ имветъ Святаго Духа; поэтому Онъ и дуновеніе преподаваль многимь людямь (Іоанна 20), чтобы показать, что какъ человъческій духъ посредствомъ дыханія переходить изъ усть, такъ и изъ божественной субстанціи Сына исходить Духь Святый".

Не слышимъ мы теперь, какъ могли внимать такому разглагольствію греческіе отцы, присутствовавшіе на Феррарскомъ соборѣ; но можемъ представить, что терпѣніе ихъ не могло не возмущаться отъ подобныхъ хитросплетеній; читая такія хитросплетенія, можно понять причину, почему соборныя совъщанія оканчивались иногда раздраженіемъ и расходились безъ всякихъ результатовъ. Приведемъ еще образчикъ изъ объясненій архіепископа Родосскаго. Въ подобномъ смыслъ, то есть какъ приведенный примъръ изъ Кирилла Александрійскаго, выражался и св. Василій Великій, когда училь, что Отецъ не можетъ быть мыслимъ безъ Сына и Святаго Луха: три лица божества постоянно должны быть мыслимы совмъстно. "Когда мы мыслимъ о Сынъ, то въ тоже время мыслимъ съ одной стороны объ Отцѣ, съ другой-о Святомъ Духѣ; поэтому и исхожденіе Духа отъ Сына слѣдуетъ признавать". Тотъ же св. Василій говорить далье: "все, что имъетъ Отецъ, имъетъ и Сынъ, за исключениемъ одного, именно того, что Сынъ не есть Отецъ; поэтому все, что говорится объ Отцв, можеть быть приложено и къ Сыну, за исключеніемъ сего единаго. Христосъ самъ говорить: все, что им'ветъ Отецъ, есть Мое".

Поистинъ много потребно было терпънія для отцевъ греко-восточной церкви выслушивать подобныя аргументаціи; тягость тъмъ болье досадительная, что латиняне прибъгали къ такой аргументаціи не разь и не два; но не опускали ни одного случая, гдъ только говорилось о filioque, что бы склонить рычь къ тому же и къ тому же толкованію, настаивая на своемъ убъжденіи, что filioque не есть прибавленіе, а есть только объясненіе къ сумволу. Андрей, архіепископъ Родосскій, не менье того распространялся и о томъ, что подобныхъ объясненій древніе соборы и не могли запрещать и не запрещали. Самъ Някейскій сумволь, по выраженію архіепископа Родосскаго, былъ ни что иное,

какъ только объяснение сумвола апостольскаго. Сумволъ Никес-Константинопольский былъ разъяснениемъ Сумвола Никейскаго, Ефесский — былъ разъяснениемъ Никео-Константинопольскаго и т. д. Запрещать подобныя объяснения — значило бы, какъ выражается архиепископъ, требовать, чтобы довольствовались одною буквою и сей буквѣ придавать больше значения, чѣмъ духу. Но такое служение буквѣ сами греческие отцы признавали въ высшей степени достойнымъ осуждения. Новыя ереси постоянно открывали необходимость въ новыхъ объясненияхъ древнихъ сумволовъ; отгергать это можетъ только тотъ, кто не вѣруетъ въ обѣтование Господа, что Овъ пребудетъ со Своими до скончания вѣка.

(До слъдующаго номера).



### Библіографическія замътки.

Письмо предсъдателя Русскаго Общества Пчеловодства, состоящаго подъ Августъйшимъ покровительствомъ Его Императорскаго Высочества Великаго Князя Георгія Михайловича, на имя Высокопреосвященнъйшаго Аванасія, Архіепископа Донского и Новочеркасскаго.

Во спеціальною цёлью развитія раціональнаго пчеловодства въ Россіи основано Русское Общество Пчеловодства, заботящееся, по мёр'є силь и разумёнія, всёми способами содействовать развитію этой чрезвычайно важной отрасли сельскаго хозяйства.

Для достиженія этой цёли Общество издаеть книги, брошюры, карты по пчеловожденію, а равно и журналь

## RINGHBE

## **СПАРХІНАННА ВЪДОНОСТИ.**

Выходять три раза въ мъсяцъ (1, 11 и 21 ч.).

Подписка принимается въ Редакцін "Донскихъ Епархіальныхъ Въдомостей" въ Новочеркасскъ. Цѣна годовому изданію "Вѣдомостей" съ доставкою и пересылкою 5 руб. 50 коп.

Годг тридцатый.

1-го ноября 1898 года.

M 22.

OTABAR HEOGHHIAIRHUM.

### HIMANAMIO

## западной церкви от х восточной.

Продолжение (\*).

Въ седьмомъ засъданіи, бывшемъ 25 октября, на поддержку архіепископу Родосскому выступилъ кардиналъ Цезарини съ развитіемъ той же мысли, какую обдерживалъ и архіепископъ Родосскій, то есть что слово filioque не есть

<sup>(\*)</sup> См. № 21 "Д. Е. В." за 1898 годъ.

приложеніе въ сумволу, а только изъясненіе сумвола. Цезарини утверждаль, что именно такъ смотрѣль на это дѣло и Ефесскій соборь; подтвержденіе той же мысли Цезарини усматриваеть и въ практикѣ VI вселенскаго собора, именно въ томъ, что сей соборь авторизоваль многіе декреты, объяснявшіе прежде составленный сумволь; слѣдовательно онъ признаваль объясненія дозволительными. Замѣтить слѣдуеть здѣсь, что такая аргументація для самихъ латинскихъ корифеевъ показалась недостаточною, такъ что въ одно изъ послѣднихъ засѣданій кардиналъ Цезарини почель нужнымъ эту оплошность исправить, хотя и это его исправленіе было не болѣе убѣдительнымъ.

Въ дальнъйшемъ изложении своей ръчи архіепископъ Родосскій, оправдывая римскую церковь въ ея ръшимости сдёлать прибавленіе, ссылался на то, что римская церковь въ данномъ случав повторила только то, чему учили прежніе вселенскіе отцы церкви. Блаженный Августинъ, по ув'ьренію архіенископа, во многихъ мъстахъ учить объ исхожденіи Святаго Духа и отъ Сына; такое же ученіе есть у Амвросія, Иларія и даже у греческихъ отцовъ: Василія Ведикаго, Аванасія, Григорія Нисскаго и другихъ. Аванасій писаль: "какъ относится Отецъ къ Сыну τῆ φύσει και τῆ τάξει, такъ же и Духъ Святый относится къ Сыну". Здёсь мы позволимъ себъ на нъкоторое время прервать нить историческаго повъствованія, чтобы приглядьться къ тому, какого сорта доказательства были приводимы на Феррарскомъ соборъ западниками. Мъста изъ отцевъ церкви, особенно гречеизъ ихъ контекста, скихъ, были приводимы въ отрывкахъ отчего смысль тёхъ мёсть значительно измёнялся; изложеніи они очень мало соже и въ ихъ отрывочномъ держать въ себъ поддержки догмату латинскому. силія Великаго приведено сл'вдующее м'всто: "какъ Отецъ по существу и естеству имбеть Духа, такъ и Сынъ имбеть

того же Духа"; пзъ сочиненій св. Златоуста приводили слѣдующее выраженіе: «все, что имѣетъ Отецъ, имѣетъ и Сынъ за единственнымъ исключеніемъ, тѣмъ, что одинъ есть рождающій, а другой—рожденный».

Приводить въ подробности дальнъйшія мъста было бы для насъ напраснымъ отягощениемъ, а потому мы, минуя подробности, ограничимся однимъ общимъ замвчаніемъ о тёхъ выдержкахъ, что выдержки тё ничего прямого въ нользу латинянъ не содержали, а потому и восточные защитники православнаго ученія не признавали съ своей стороны ничего болье потребнымъ, какъ твердить и твердить, что filioque есть прибавленіе къ сумволу и что прибавленіе сіе сдівлано самовольно. Кром в того, что мівста изъ отцевъ, приведенныя латинянами, не имъли ясности и ръшительности, нельзя пройти модчаніемъ той вольности, съ какою относились латинскіе богословы къ цитатамъ, приводимымъ изъ отцовъ. Вотъ одинъ изъ многихъ примъръ. Архіспископъ Родосскій приводиль місто изъ Сумеона Метафраста, гдъ тотъ въ свою очередь приводилъ выдержку изъ св. Діонисія (ежели даже и принимать, что м'всто это д'вйствительно принадлежить св. Діонисію) читалось - мой на небеса вознестійся Христосъ посылаєть то ехтореноремом дитоб πνεύμα. Архіепископъ Родосскій къ слову άυτού прибавляеть оть себя слово ато и читаеть, будто св. Діонисій возв'ящаль ученіе, что Духъ Святый исходить отъ Христа: посылаеть мой Христосъ отъ Него исходящаго Духа. Конечно, въ данномъ случав приходилось вдаваться въ тонкости; но въ случаяхъ, не имъющихъ ръшительной ясности, даже одна малая частица вродъ предлога сто можетъ составлять значительный въсь въ ходъ аргументаціи.

Защитники православія восточнаго, не вдаваясь въ словопренія изъ-за части річи, старались выяснить, какое разъясненіе можеть быть допущено и какое ніть. "Разъясненіе вродъ filioque, - говорилъ, между прочимъ, Виссаріонъ Никейскій. -- не есть объясненіе текста такъ называемаго intrinsecus (такое изъясненіе, которое берется изъ существа текста), а есть изъяснение extrinsecus, то есть прибавление къ тексту отвив и следовательно оно есть прибавленіе, а потому и непозволительно. До второго вселенскаго собора такія объясненія были позволительны; но съ этого времени запрещены, потому что начали обнаруживаться большія злоупотребленія такими разъясненіями. Даже вселенскіе соборы, бывшіе посл'в Константинопольскаго, не производили такихъ дополненій къ сумволу, такъ какъ они были уб'вждены, что это непозволительно; объясненія, какія были нужны, они излагали въ дополнительныхъ документахъ; но въ сумволъ въры такихъ объясненій они не вносили". "Какъ въ разсужденій св. писанія, - твердо говориль архіспископь Виссаріонь, непозволительно ничего ни прибавлять, ни убавлять, невозможно ничего прибавлять и къ сумволу въры".

Осьмое засъданіе, бывшее 4 ноября, прошло почти въ буквальномъ повтореніи тъхъ же положеній, какія защищали западные богословы съ своей стороны, восточные съ своей.

Въ девятомъ засъданіи, бывшемъ чрезъ 4 дня послѣ засъданія восьмого, выстунилъ съ своею рѣчью одинъ изъ защитниковъ западнаго ученія—епископъ Іоаннъ изъ Форли. Этоть епископъ тоже старался опровергнуть положеніе, защищаемое Виссаріономъ Никейскимъ, что прибавленіе къ сумволу ненозволительно. "Собственно говоря,—разсуждаль епископъ изъ Форли,—filioque такъ же не есть прибавленіе къ сумволу, какъ новый завѣтъ въ священномъ писаніи не есть прибавленіе къ ветхому, а есть только разъясь ніе того, что положено въ ветхомъ. Слово filioque не новый какой-либо догматъ вводитъ въ сумволъ, но только разъясняетъ то, что содержится въ текстѣ, уже выраженномъ раньше. А такое разъясненіе не есть что нибудь непозволительное; непозволительнымъ было бы то, что вводило бы какой-либо новый догматъ, противный уже проповъданнымъ догматамъ, или которымъ бы вносилось что-либо новое, необычное".

mante ours amount

RECEIVED A TOOPING TOYSCOURANT

Орлово-Ольховская женская церковно-приходская школа, Новопавловскаго благочинія.

BE SERON, TELEMENTAL BUT HOUSENESSE COOK SENERAL SENERAL TERMESTAL TERMESTAL TERMESTAL TO SENERAL TERMESTAL TERMESTAL TO SENERAL TERMESTAL TER

Въ воскресенье, 3 мая сего года, Орловская женская церковно-приходская школа скромно отпраздновала первую годовщину своего существованія. Поводомъ къ этому послужило главнымъ образомъ то обстоятельство, что школа эта, не смотря на свою юность, успъла сдълать выпускъ четырехъ дъвочекъ, при чемъ 3 изъ нихъ за весьма хорошіе отвъты по всъмъ предметамъ школьнаго курса признаны комиссіей достойными получить сверхъ выпускныхъ свидътельствъ и похвальные листы.

Прошло празднество это слѣдующимъ порядкомъ. Послѣ божественной литургіи завѣдующій названной школой
священникъ Платонъ Евеимьевъ пригласилъ въ помѣщеніе
церковной школы родителей учащихся дѣвочекъ и всѣхъ
желающихъ и здѣсь при довольно большомъ стеченіи народа: отслужилъ благодарственный Господу Богу молебенъ,
за которымъ всѣ пѣснопѣнія исполнены были школьнымъ
хоромъ дѣвочекъ подъ управленіемъ учителя пѣнія псаломщика М. Куреннова. Послѣ молебна, когда дѣвочки заняли
свои мѣста, присутствовавшая цублика ознакомлена была съ
тѣми успѣхами, которые сдѣлала школа за минувшій

нужно забывать, что каждый изъ насъ, вполнѣ сознавая за собой грѣховные поступки, продолжаетъ повторять ихъ изо-дня въ день. А если намъ трудно отстать отъ своихъ грѣховныхъ привычекъ, то тѣмъ болѣе человѣку, проведшему всю свою лучшую жизнь въ расколѣ, связанному съ нимъ родственными, матеріальными и др. узами, трудно порвать эту годами окрѣпшую связь. Поэтому намъ и слѣдуетъ больше молиться о нихъ Господу, чтобы Онъ соединилъ ихъ святой Своей соборной и апостольской церкви.

С. Шалкинскій.



TOURSE THE CORNES OF STREET, AND STREET, SOME STREET, STREET,

### OTHAMEHIE OTHER

memorana merensara apare mais Mapas Euronna. Ansi-

## западной церкки отх косточной.

Продолжение (\*).

Новую, довольно отважную выходку предъявилъ на одиннадцатомъ засъданіи кардиналъ Цезарини къ защитъ своего положенія. Цезарини утверждалъ, что Ефесскій соборъ не имълъ намъренія закръплять неприкосновенность буквы сумвола Никео-Цареградскаго, какъ того хотятъ теперь греки. Соборъ запрещалъ только перемъну Никео-Цареградской въры, а не какія-либо прикосновенія къ буквъ. Къ усиленію сего своего положенія Цезарини присоединилъ слъдующее разсужденіе: «На разбойничьемъ соборъ Флавіанъ, патріархъ

SHIREHALD DESIRED OF STREET, S

<sup>(\*)</sup> См. № 22 "Д. Е. В." за 1898 годъ.

Константинопольскій, и Евсевій, епископъ Дорилейскій, были низложены Діоскоромъ и его сторонниками за то, что они вопреки Ефесскому определенію сделали некоторыя прибавденія (относительно двухъ естествъ); Діоскоръ разсуждаль тогда такъ же, какъ теперь разсуждають греки. Но на четвертомъ вселенскомъ соборъ распоражение Діоскора отмънено, онъ самъ подвегнутъ анаоемѣ и, напротивъ, Флавіанъ и Евсевій признаны за правов'трныхъ епископовъ. Такимъ образомъ, вселенскій соборъ Халкидонскій смотр'влъ на Ефесскіе декреты вовсе не такъ, какъ смотрятъ теперешніе греки. Надобно спорить не о томъ, позволительно или непозволительно прибавленіе, а о томъ, правильно или неправильно прибавленіе, составляющее предметь разсмотрівнія». Разглагольствіе Цезарини истощило до конца теривніе передового защитника восточнаго православія Марка Евгеника. Архіепископъ Ефесскій на двінадцатомъ засіданіи, бывшемъ 15 ноября, спокойно и рушительно высказаль Юліану Цезарини, что вев его разсужденія, предъявленныя на предшествующемъ засъданіи, произвольны, что приводимыя изъ исторіи соборовъ - Ефесскаго вселенскаго, разбойничьяго и вселенскаго Халкидонскаго обстоятельства ученія латинянь не оправдывають, что filioque есть прибавленіе къ сумволу непозволительное. Отъ этихь мыслей своихъ Маркъ Евгеникъ отступать не объщался или, точнъе сказать, объщался не отступать и болбе разсуждать по вопросу объ исхождения Святаго Духа не желалъ (\*).

Многіе изъ грековъ начинали уже соображать, что дальнъйшія совъщанія мало объщають пользы и начинали по-

tions cancers any account Heavy and appending an extracounce

<sup>(\*)</sup> У одного изъ сочленовъ восточной церкви, принимавшихъ участіе въ занятіяхъ сего собора, есть замътка. что латинскіе монахи выражали свое согласіе съ сужденіями Марка Евгеника, но что папа сдълалъ имъ за это строгое замъчаніе (Сиропулъ) Геф. 2, 693.

мышлять о возвращении въ Константинополь. Императоръ не теряль еще надежды на то, что единеніе, можеть быть, установится; все еще ожидали, что больной патріархъ Константинопольскій оправится оть болівни; лишь бы онь оставиль одръ болъзни, то предполагали составить еще многочисленное собраніе и при посредств' комиссін, которан бы состояла изъ 12 членовъ съ одной стороны и изъ 12 съ другой, снова войти въ разсмотрвние вопроса объ исхожденіи Святаго Духа. Но въ то время, какъ питаемы были такія надежды и составлялись такія предположенія, греческій императоръ объявилъ своимъ грекамъ, что папа намівренъ перенести соборъ во Флоренцію. Доходы латинской церкви сокращались, содержать грековъ, прибывшихъ на соборъ, было дорого; между тъмъ жители Флоренціи высказывали объщание оказать пап'в съ своей стороны денежное пособие въ пользу грековъ. Папа же, кстати сказать, быль особенно расположенъ къ флорентиндамъ по той причинъ, что они дали ему успокоительный пріють въ скорбное для папы время принудительнаго удаленія изъ Рима. Въ Феррарѣ начали обнаруживаться признаки губительной язвы; оть этой язвы скончался митрополить Сардійскій, бывшій представителемъ Герусалимскаго патріарха, и умерли почти всв члены свиты Кіевскаго митрополита Исидора. Къ довершенію тревожныхъ обстоятельствъ начали усиливаться слухи о томъ, что на Феррару готовъ быль сдёлать нападеніе злівітій врагъ папы Николо Пикцинино. Греки сначала не соглашались на перемъну мъста для совъщаній соборныхъ, но когда имъ, по поручению папы, разъяснили финансовыя затрудненія латинской церкви и главное, когда ихъ увірили, что флорентинцы согласны взять на себя всё тё условія, кои были установлены предъ прибытіемъ въ Феррару, то они на предложение папы согласились. Въ началъ января 1439 года состоялось последнее заседание въ каоедральной церкви Феррарской. На датинскомъ и греческомъ языкахъ была прочитана папская булла о перемѣнѣ мѣста для соборныхъ совѣщаній, грекамъ вручена обѣщанная сумма денегъ и сверхъ того послана тоже значительная сумма въ Константинополь на помощь грекамъ въ ихъ противодѣйствіи нападенію со стороны турокъ.

16 января 1439 года пана оставиль Феррару и переселился во Флоренцію; отсель онъ увъдомиль всъхъ западныхъ князей о перемънъ мъста для соборныхъ совъщаній и предлагалъ имъ прислать депутатовъ на соборъ во Флоренцію; не много времени спустя прибыли и греки и скоро же начались совъщанія соборныя. Предъ самымъ началомъ засъданій соборныхъ греческій императоръ выразиль свое мнівніе, что все доселъ предложенное объими сторонами по вопросу объ исхожденіи Св. Духа онъ желаль бы отложить въ сторону и начать разсмотрвніе вопроса вновь такъ, какъ бы его еще и не касались. Опять начались изложенія того же, что было прежде, хотя и съ некоторыми весьма незначительными варіаціями. Императоръ и Константинопольскій патріархъ по нездоровью на первомъ Флорентинскомъ засъданіи не были; въ преніяхъ принимали участіе Іоаннъ Рагузскій и Маркъ Евгеникъ, исполняя изъ-подъ неволи требование Императора. Іоаннъ Рагузскій началь разсужденія указаніемь на мёсто изъ Анкората св. Епифанія: "никто не знаетъ Святаго Духа, какъ только Отецъ и Сынъ, отъ Котораго исходить и отъ Котораго пріемлеть": εί μὴ ὁ πατήρ καὶ ὁ ὁιὸς παὸ οδ ἐκπορεύεται και παρ οδ λαμβάνει. Αρχίσημοκουτ Εφεсскій οτεβчаль, что мъсто это ученія латинскаго не подтверждаеть. Когда Епифаній употребляеть слова: ἐνπορέυεται и λαμβάνει, то словомъ ехтореоста: указываеть на то, что Духъ Святый отъ Отда исходить, а словомъ λαμβάνει указываеть на то, что Духъ отъ Сына пріемлеть то, что потребно къ продолженію діла Христова, какт о семъ изрекъ Спаситель въ

Своей первосвященнической молитвъ. Іоаннъ Рагузскій приводиль мъста изъ Василія противъ Евномія 5, 13 и изъ 3-й книги противъ Евномія; но при разбор'є техъ м'єсть возникли взаимныя съ той и другой стороны обвинения въ интерполяціи. Маркъ Ефесскій укоряль латинянь въ томъ, что они произведи интерполяцію; ихъ текстъ писаній св. Василія не согласенъ съ темъ, какъ онъ читается въ церкви греческой. Латиняне отстаивали неповрежденность фоліантовъ своихъ и укоряли грековъ въ томъ, что они извращають тексть писаній отеческихь. Ежели при этомъ принять во внимание неясность самаго чтения и утонченность въ истолкованіи и безъ того неяснаго текста, то вполн'я будеть понятно, почему подобныя засъданія оставались иногда совершенно безрезультатными. Не соглашаясь придавать большое значение тъмъ мъстамъ изъ писаний святоотеческихъ, которые не имьють въ себь безпрекословной ясности и кои допускають и такое, и иное толкованія, Маркъ Ефесскій предлагаль обратить наибольшее внимание на тв мъста св. писания, кои содержать ясное указаніе на то, что Духъ Святый исходить отъ единаго Отца, къ каковымъ мъстамъ первъе всего относится мъсто въ евангеліи отъ Іоанна 15, 26: Егда же пріидеть Утешитель и т. д. Духъ Святый, иже отъ Отца исходить. Это м'ясто какъ нельзя ясн'яе говорить, что Духъ Святый отъ Сына и Отца посылается, но исходить только отъ Отца. Апостолъ Павелъ въ посланіи къ коринеянамъ 2. 12 говорить: мы пріяли Духа, Который отъ Бога, и разумфеть здёсь одного Отца. После сихъ мёсть библейскихъ Маркъ Евгеникъ приводить мъсто изъ Діонисія Ареопагита, изъ св. Аванасія и изъ дѣяній Никейскаго собора выраженія Леонтія Кесарійскаго. Дошедши до собора Константинопольскаго, Маркъ, когда приводилъ слова сумвола: "иже отъ Отца исходитъ" съ напряжениемъ добавилъ: "ясно, что Духъ Святый исходить оть одного Отца; ежели бы исходиль

и отъ Сына, то такъ бы и было сказано: отъ Отца и Сына". Кириллъ Александрійскій, когда Оеодоритъ начиналъ было укорять его, будто онъ учитъ, что Духъ Святый исходитъ и отъ Сына, объявилъ это обвиненіе хулою на себя; и Оеодоритъ ясно выражался, что Духъ Святый имъетъ Свое бытіе не отъ Сына.

Приведши м'вста, на коихъ утверждается учение восточной церкви, Маркъ Евгеникъ требовалъ отъ латинянъ, чтобы они исключили изъ своего сумвола слово filioque. Іоаннъ Рагузскій въ отв'ять на это требованіе Евгеника приглашаль его снова къ разсмотр'янію спорныхъ м'встъ изъ Василія Великаго. Такъ какъ предметь этотъ исчерпанъ быль уже и раньше, то на повтореніе одного и того же Маркъ, какъ и сл'ядовало ожидать, не согласился.

(До слъдующаго номера).

are a rance, warms rousomain, Mapar Electric apequatary

coleporare notice years in Tit, our first decired account

TO PASSE SERVICE TRAFFIC RECEDED FOR

### ДОБРОЕ Д-5ЛО.

Въ одной изъ школъ Вятской губерніи учительницѣ пришла въ голову мысль воспользоваться имѣющимся въ училищѣ чугуннымъ котломъ и устраивать дѣтямъ горячіе обѣды, что давно уже практикуется въ школахъ Западной Европы.

На первый разъ наставница пожертвовала отъ себя 4 ф. крупы и 2 ф. гороху, изъ которыхъ и быль приготовленъ прекрасный постный сунъ. Велика была радость и благодарность дътей, когда имъ предложенъ быль этотъ объдъ въ придатокъ къ ихъ прежнему обычному школьному объду—куску сухого хлъба, и любо было смотръть на ребятишекъ,

## AUHUKIK

Выходять три раза въ мъсяцъ (1, 11 и 21 ч.).

Подписка принимается въ Редакціи "Донскихъ Епархіальныхъ Въдомостей" въ Новочеркасскъ.

AMERICAN II COME MUNICIPAL UNOUSHOLETE

TAYL THEOREMOUNT THAT

Цъна годовому изданію "Въдомостей" съ доставкою и пересылкою 5 руб. 50 коп.

диу повраму диприда вын

### Годг тридцатый.

1-го декабря 1898 года.

ion aroll giognyris, cocrangemon loadeous Parvicenus,

M 25.

### OTABLE HEOGNHIANEHLIN.

### **THAMENIE**

## западной церкви отх босточной.

Продолжение (\*).

Телая предложить наиболье удобную стезю къ единенію, Іоаннъ Рагузскій высказаль такую формулу: «датинская церковь признаеть единый принципь и единую первопричину исхожденія Святаго Духа: spirant Pater et Filius Spiritum

дилъ множество въсть въ подъсъе

<sup>(\*)</sup> См. № 24 "Д. Е. В." за 1898 годъ.

una spirativa seu productiva potentia. Haec potentia ist originaliter Patris, a quo illam et Filius habet; et hoc sensu dicimns Patrem et Filium unum esse principium et unam causam Spiritus Sancti. Filius producit Spiritum non ex se ipsosed ex illo, a Quo et Jpse suum esse habet. Отепъ и Сынъ дышать единымъ дыханіемъ и симъ дыханіемъ производятъ Луха. Потенція сія первоначально принадлежить Огду, а отъ Отца имъетъ ее и Сынъ, и въ этомъ смыслъ мы учимъ, что Отецъ и Сынъ суть единый принцицъ и единая причина Святаго Духа. Сынъ производить Духа не самъ отъ Себя, но изъ Того, отъ Кого и самъ имветь бытіе». Къ этой формуль, составленной Іоанномъ Рагузскимъ, присоединили выдержку изъ письма преподобнаго Максима, гдв онъ о датинянахъ говорить: «хотя они и учатъ, что Духъ исходить и отъ Сына, однако же они не утверждають того, что Сынъ есть причина бытія для Духа; они признають, что едина причина бытія Сына и Духа-Богъ Отець». Императоръ ухватился за эти объясненія, предложенныя со стороны датинянь, чтобы при посредстві этихь объясненій установить единеніе церквей, столь необходимое, какъ казалось ему, при тогдашнихъ политическихъ обстоятельствахъ имперіи; а такъ какъ онъ опасался, что Маркъ Евгеникъ и этими объясненіями не удовлетворится и не поступится въ принятой имъ неуклонной приверженности къ православію, то и объявиль распоряженіе, чтобы ни Маркъ Ефесскій, ни архіепископъ Ираклійскій не являлись следующее заседаніе, на которомъ предполагалось заключить соглашение съ латинянами. Двадцать четвертаго марта состоялось последнее, по счету 25, заседание и происходило безъ участія Марка Евгеника и архіенископа Ираклійскаго. Іоаннъ Рагузскій, по ув'вренію латинскаго писателя, приводиль множество мёсть въ подтверждение учения латинской церкви; бестда его длилась до вечера и возражателей ему

не было, только одинъ Исидоръ, митронолитъ Кіевскій, какъто неопредёленно, темновато выразился: "когда на борьбу выступаеть одинъ, то естественно, что онъ оказывается и побъжденнымъ". Греки многое имъли бы сказать, но это приходится отложить до слъдующаго засъданія. Теперь же однако греки пожелали видъть кодексы, въ коихъ заключались мъста, приведенныя Іоанномъ Рагузскимъ. Это желаніе ихъ было исполнено два дня спустя при малочисленномъ собраніи въ церкви св. Франциска.

Много прошло времени, а отъ публичныхъ совъщаній результатовъ ясныхъ не было; греки приходили къ мысли пріостановить сов'єщанія публичныя и придумать какой-либо иной способъ къ соглашенію. Тринадцатаго марта, въ понедъльникъ на страстной недълъ, патріархъ собраль въ своихъ кельяхъ своихъ греческихъ духовныхъ и предложилъ имъ на разсмотрвніе диллему: или изобрвсти какой-либо другой способъ къ единенію, или собираться въ обратный путь на родину. Сь этого времени начинаеть заявляться своимъ такъ сказать латинофильствомъ Исидоръ, митрополитъ Кіевскій, досель державшійся вдали отъ публичныхъ разсужденій. Когда Досиоей Монемвасійскій среди разговоровъ съ патріархомъ выразился, что онь готовь скорбе умереть, чбмъ олатиниться, то Исидоръ возразиль: "и мы не желаемъ олатиниться; но учение объ исхождении Святаго Духа и отъ Сына встръчается и у отцевъ восточной церкви; поэтому следуеть въ этомъ пунктв согласиться съ латининами". Противъ Исидора съ жаромъ возражали Антоній Ираклійскій и Маркъ Евгеникъ. Маркъ Евгеникъ обозвалъ латинянъ еретиками, съ которыми не следуеть входить въ общение, пока они не исвлючать изъ своего сумвола слова filioque. Въ отстранение же того аргумента, что учение обы исхождении Святаго Духа и отъ Сына встрвчается у отцевъ восточной церкви, Маркъ не обинуясь отвічаль, что ті писанія, въ коихъ

встрвчаются такія міста, перепорчены латинянами.

Во вторникъ на страстной прибыль къ патріарху греческій императоръ съ нам'вреніемъ расположить греческихъ духовныхъ владыкъ къ единенію съ латинянами; но и на сей разъ соглашенія никакого не установилось; предполагали было собрать и пересмотръть всв тъ мъста изъ греческихъ отцевъ, гдъ говорится объ исхождении Святаго Духа отъ Отца чрезъ Сына; намфрены были разсмотръть сін мъста въ великую субботу; но патріархъ сділался до такой степени боленъ, что неотложно было нужно совершить надъ нимъ таинство елеосвященія. Нікоторые изъ духовныхъ, не сочувствовавшіе видамъ императора установить при существовавшихъ тогда условіяхъ и обстоятельствахъ единеніе, собирались тайно уйти изъ Флоренціи и отправиться въ Константинополь, но греческій императорь, узнавъ о семъ, распорядился, чтобы никому изъ грековъ не позволено было вывзжать на лошади никуда за черту города.

Въ пятницу после Пасхи, 10 апреля, греческие духовные собрались на совъщание между собою безъ латинянъ и порвшили объяснить панв следующее: "публичныя разсужденія не приводять ни къ чему; есть другой путь къ единенію и мы желаемъ держаться сего пути: мы имвемъ на своей сторонъ семь вселенскихъ соборовъ и сего для насъ довольно". Постановленіе это было доложено пап'в чрезъ депутацію, во главь которой были Виссаріонь, архіепископь Никейскій, и Исидоръ, митрополить Кіевскій. Папа укоряль грековъ, что такъ медленно ведуть дело и за то, что не желають болве участвовать въ публичныхъ собесвдованіяхъ. Въ заключение своего объяснения съ сею депутациею папа предложиль грекамъ следующее 4 пункта: 1) вамъ доказано ученіе объ исхожденіи Святаго Духа и отъ Сына; ежели вы съ этимъ согласны - хорошо, ежели не согласны, то объясните, въ чемъ заключаются ваши недоумвнія, и мы представимь вамь обстоятельныя доказательства; 2) ежели вы можете изъ священнаго писанія опровергнуть ученіе нашей деркви, то сдёлайте это; 3) ежели вы им'вете несомивнныя мъста писанія въ доказательство того, что ваше ученіе лучше и благочестивъе, чъмъ наше, то приведите сіи мъста: 4) ежели вы сдълать сего не хотите, то мы соберемся еще и каждому предложимъ съ клятвою выразить, какъ онъ въруеть; на что согласится большинство, то мы и примемь. Когда означенные пункты папскаго предложенія были объявлены грекамъ, то при разсмотръніи ихъ обнаружилось рызкое разногласіе между греками: нівкоторые подавали голоса о склоненіи на сторону датинянь, но нікоторые, и таковыхъ было большинство, на предложенія папы не склонялись. Такъ какъ изъ такого разногласія ничего опредвленнаго составить было невозможно, то императоръ нашелъ нужнымъ послать пап'я такой отв'ять: посветь разсужденія не приводять ни къ чему; вы не желаете произвести въ сумволѣ измѣненіе посредствомъ исключенія одного слова; мы не можемъ допустить въ сумволь сего прибавленія. Подумайте о другомъ способъ къ единенію; а ежели вы ничего не придумаете, то отпустите нась съ миромъ во свояси». Папа отвіналь, что онь еще пришлеть къ грекамь кардиналовъ. 15 апръля прибыли въ помъщение, занимаемаго патріархомъ, Кондолмери Цезарини и Албергати. У папскіе кардиналы: патріарха на сей разъ быль и императоръ. Цезарини по уполномочію отъ своихъ сотоварищей обратился въ собранію съ рѣчью, гдѣ съ великимъ огорченіемъ поставилъ на видъ, что вотъ уже 14 мъсяцевъ прошло, а дъло не подвинулось нисколько. Главную причину такой бозуспешности совещаній Цезарини усматриваль въ томъ, что греки не обращаютъ вниманія на тѣ доказательства, какія латиняне приводять въ подтверждение своего ученія. Маркъ Евгеникъ, архіенископъ Ефесскій, до сихъ поръ не отвътилъ на вопросы, потребуется, помимо знаній и такта, пособенно много труда и самоотверженія. Три единовърческихъ прихода въ юрть Пятіизбянской станицы съ ихъ причтами, имфющими по преимуществу миссіонерское назначеніе, для православія являются какъ бы оазисами среди сплошного раскола, и каждый изъ мфстныхъ раскольниковъ при первомъ возникновении мысли о присоединения къ прав. перкви устремляетъ свой взоръ къ этимъ свътящимся искрамъ прав., почему присоединение ихъ по преимуществу совершается при единовърческихъ храмахъ гдъ оставляющие расколь видять привычный имъ старый обрядъ при богосл., слышать знакомое имъ пъніе, почему и чувствують себя какъ бы въ родственной обстановкъ, оставаясь въ союзъ съ св. пр. церковью. Въ виду такого значенія единовърія въ двав борьбы съ расколомъ каждый, заботящійся объ успвхахъ православной миссіи, сестественно долженъ всембрно поддерживать и развивать ед иноверіе въ центрахъ раскола, а вмасть покровительственно относиться къ единоварческимъ причтамъ, которые при крайне скудномъ матеріальномъ обезпеченіи, помимо отправленія богослуженіи и требъ, должны на своихъ плечахь нести еще весьма тяжелый и постоянный трудъ миссіонерства. Этими-то соображеніями объясняется и то, что въ большинствъ случаевъ миссіонеры православные противъ раскола принимають самое дъятельное, живое и непосрественное участіе въ діль построенія единовърческихъ церквей и изысканія денежныхъ средствъ къ ихъ устройству, въ ходатайствахъ при ихъ построении предъ епархіальнымъ и другими начальствами, когда встрівчается въ томъннужда, ави изориотдот узгориумиоди он инвиживанди

Юртъ Кобылянской станицы, сосёдней съ Чирскими станицы, сравнительно въ меньшемъ количестве населенъ раскольниками: тамъ имется три православныхъ храма. Но и въ этомъ юрте расколъ силенъ; есть хутора тоже почти поголовно съ чисто раскольническимъ населениемъ. Къ числу

такихъ хуторовъ относятся и хутора, находящіеся на правой сторовъ р. Есауловскаго Аксая: Жутовъ, Ромашкинъ, Антоновъ и Шестаковъ. Благодарение Богу, при проповъди православной миссіи, здёсь уже болёе 5 л. тому назадъ нёкоторые изъ безпристрастныхъ и благоразумныхъ раскольниковъ начали обнаруживать тяготвніе къ правосл. церкви и образовалась община единовърцевъ, пожелавшая построить сей храмъ. Епархіальное начальство, по просьб'є единов'єрцевъ, разр'єшило имъ устроить этотъ храмъ. Къ осени настоящаго года храмъ былъ вполив законченъ постройкой и снабженъ иконостасомъ. Извъстный благотворитель на церковныя нужды въ Донской епархіи купецъ Никаноръ Максимовичъ Ванниковъ пожертвоваль Шестаковскому храму колоколь въсомъ свыше десяти пудовъ. Въ сентябръ настоящаго года Высокопреосвященнъйшій Аванасій благословилъ освятить Шестаковскій храмъ во имя Вознесенія Христова. Самое освященіе совершено было 27 октября. Въ этомъ священнодъйствіи, кромъ епархіальнаго о. миссіонера, принимали участіє: Потемкинскій благочинный свящ. Александръ Милютинъ, окружной миссіонеръ свящ. Леонтій Колышкинъ, хутора Верхне-Кибиревскаго единовърческій священникъ Аванасій Гурбевъ, Атаманской станицы единовърческій священникъ Вонифатій Кукои православный священникъ хутора Моисеева Митрофанъ Ковалевъ. Всв вышепоименованныя лида, за исключеніемъ послідняго, служили литургію въ новоосвященномъ храмъ съ молебномъ. На многольти діаконъ Зеленскій, сверхъ положеннаго по правиламъ, возгласилъ имена боляръ-Константина и Владимира, покровителей и защитниковъ славной миссіи. За литургіей епархіальный миссіонеръ сказаль слово о въчности и неодолимости церкви Христовой на земдв отъ врать адовыхъ до второго Христова пришествія <sup>в</sup>емлю, разъяснивши при этомъ, что ни одна изъ старообрядческихъ секть не имъеть признаковъ истинной Христовой

церкви на землъ. Послъ молебна о. благочинный благословилъ общественную хуторскую трапезу на столахъ около новоосвященнаго храма для многочисленнаго собранія народа, изъ окрестныхъ весей собравшагося для участія въ модитвенномъ торжествъ освященія храма. Затьмъ за трапезой въ дом' одного изъ попечителей по построенію храма Алексъя Князева тотъ же о. благочинный, вообще къ сердцу принимающій интересы православной миссіи, пожертвоваль на устройство жельзныхъ рышетокъ для пятьдесять рублей оконъ новоосвященнаго храма исто рублей пожертвоваль на единов врческаго молитвеннаго дома въ хуторъ Нагольномъ, Верхне Курмоярской станицы, въ районъ единовърческаго прихода ст. Атаманской. И одинъ изъ миссіонеучаствовавшихъ въ освящении Шестаковскаго храма, пожертвоваль на тоть же предметь сто рублей. Эти двъсти рублей были переданы единовърческому священнику станицы Атаманской, дабы онъ положилъ ихъ въ ссудо-сберегательную кассу для храненія.

Утёшительно было видёть и усердіе попечителей и прихожанъ новоосвященнаго храма, изъ коихъ одинь—Алексей Князевъ для пополненія средствъ къ окончанію постройки храма продаль даже всю свою лавку съ бакалейнымъ и мануфактурнымъ товаромъ. Вечеромъ слёдующаго дня было устроено собесёдованіе со старообрядцами въ хуторё Шестаковомъ, на которомъ въ качестве защитника раскола присутствоваль лжесвященникъ австрійскаго поставленія противоокружницкаго толка казакъ Миронъ Лёскинъ.

тивоокружницкаго толка казакъ Миронъ Лъскинъ.

5-го октября Потемкинскимъ о благочиннымъ свящ.
А. Милютинымъ, въ сослужени съ единовърческими и православными священниками, былъ освященъ единовърческий храмъ въ станицъ Атаманской, устроенный главнымъ образомъ стараніями и заботами приходскаго священника Вони фатія Куколева. Эготъ храмъ во имя Покрова Пресвятой

Богородицы устроенъ вмѣсто сгорѣвшаго стараго храма въ той же станицѣ.

тои же станиць. Въ настоящее время, для успъха православной миссіи среди раскола, настоить неотложная нужда въ открытіи единовърческаго прихода въ юртъ Верхне-Чирской къ которому принадлежитъ 27 хуторовъ и имвется одна только православная церковь въ самой станицъ. желательно было бы открытіе единов врческаго прихода и въ юрть Усть-Бълокалитвенской станицы, Донецкаго округа. Нъкоторые хутора этой станицы, какъ, напримъръ, Дубовой, Ка-Черновъ и Титовъ сплоть населены расколомъ, во всемъ юртъ насчитывается свыше шести тысячъ душъ рас-При отсутстви же единовърческого храма, съ привычными для раскольниковъ обрядами, присоединенія изъ къ православію идуть очень тупо, въ большинствъ раскола случаевъ выражаясь лишь отдёльными единицами.



того, као не покарлется чтом, мучетсью. Покоом октрумрал

## CEKTA CTPANNIKOBЪ

### въ Нагавской станицѣ Донской епархіи (\*).

Относительно формы своего ученія странники блюдуть тайну, но и эта тайна достаточно уже обнаружена. Ученіе странниковъ— это громаднійшій архивь страшнійшихь богохульствь и наруганій православной святыни и священства; оно отрицаеть всі таинства, совершаемыя въ православной церкви, и до неузнаваемости извращаеть все божественное

<sup>(\*)</sup> Продолженіе. См. № 23 "Д. Е. В." за 1898 годъ.

Выходять три раза въ мёсяць (1, 11 и 21 ч.). было и причоне пеполичеми, что существо Боксесиенных

Подписка принимается въ Ре- Данціи "Донскихъ Епархіальныхъ домостей" съ доставкою и пере-Въдомостей" въ Новочеркасскъ.

сылкою 5 руб. 50 коп.

### Годг тридиатый.

MINDIAN CONTRACTOR OF THE OTHER OF THE OTHER OF

THOROTH ALL

Окончание (\*).

На первомъ засъданіи греки потребовали, св. Максима, гдъ, было принято письмо между прочимъ, «Латинскіе отцы не признають того, Св. Духа. Депутаты

придумать пилого не находи и проведии значительно вре-

VIII. (\*) См. № 25 "Д. Е. В." за 1898 годъ. пред соответ и

разились: мы признаемъ Сына не первостепенною причиною (προκαταρκτικήν αίτίαν), и признаемъ, что Отецъ есть едина причина Сына и Духа, рождающая одного и изводящая другого. Но для того, чтобы изъяснить единство и тождество сущности, мы говоримъ, что Духъ Святый исходитъ чрезъ Сына и притомъ исповъдуемъ, что существо Божественныхъ Упостасей нераздълимо. Сынъ есть субстанціально Сынъ Отца и Духъ Святый есть субстанціально Духъ Отца и Сына. Такъ какъ субстанція не можеть быть отделяема отъ Упостаси, то отселъ слъдуетъ, что Духъ, поелику Онъ есть изъ субстанціи Сына, есть и изъ Его Упостаси. Тъже самые латинскіе отцы, на которыхъ ссылается Максимъ, именно: Августинъ, Іеронимъ, Амвросій, и ясно учатъ, что Духъ Святый исходить отъ Отца и Сына». Этимъ первое засъданіе окончилось. Во второмъ засъдании греки предложили на разсмотрвніе выраженіе Тарасія, патріарха Константинопольскаго: «Духъ исходить оть Отца чрезъ Сына». При толкованіи этихъ словъ греки съ полнымъ основаніемъ указывали, что здёсь содержится подтверждение спорнаго учения более въ смыслъ восточнаго въроисповъданія и нъть ничего поддержку ученія латинянь; но латиняне усиливались ослабить значение сего выражения св. отца, усматривали въ немъ недостатокъ достодолжной возвышенности въ приложени въ столь высокому предмету, упирали на то, что Сынъ представляется каналомъ и иструментомъ: что съ этимъ выраженіемъ возникаетъ мысль о двухъ действіяхъ: действіи Отца и дъйствіи Сына; всего приличнъе слъдовало бы ложенію латинянь) выразиться такъ: «Духъ исходить Отца и Сына изъ единаго принципа и въ единомъ дъйствіи».

Предложение латинянъ по сердцу грекамъ не приходилось, принять его они, греки, не ръшались; но и новаго придумать ничего не находили. Проведши значительно времени въ разнообразной постановкъ ръчи, въ прилаживания

одной и той же ръчи то нодъ такую форму, то подъ другую, въ концв концовъ опять ни къ чему решительному не пришли и такъ должно было засъдание окончиться. Къ слъдующему засёданію латиняне приготовили для разсмотрёнія слёдующую формулу: «Такъ какъ греки имъють подозръніе, будто бы мы признаемъ два начала - друді и дві причины аітіан въ Пресвятой Троицъ, то мы изрекаемъ анавему на тъхъ, кои признаютъ два начала или двъ причины. Мы исповъдуемъ единое начало, энергію и производительную силу Отца и Сына и мы не говоримъ, что Духъ исходить и отъ Сына, какъ изъ другого начала или изъ другой причины; или что Сынъ въ Себв самомъ имветъ силу давать быτίε Духу ὅπαρξιν ἔχων ὁ ὑιὸς τοῦ Πνεύματος. Μει исповъдуемъ, что есть только едина причина, корень и источникъ Божества-Отецъ. Но признавая единое дъйствіе Отца и Сына, мы не утверждаемъ съ темъ вместе, что Отецъ и Сынъ суть единое лице; напротивъ, мы учимъ, что двъ суть Упостаси и единое дъйствіе, единан производительная сила и единое производимое ём троваллофиемом — изъ субстанців и Упостаси Отца и Сына. Въ св. сумволь сдълано прибавленіе для того, чтобы устранить заблужденіе тіхъ, кои вводять между Отцемъ и Сыномъ различіе по времени. Кто отрицаеть, что Духъ Святый исходить и отъ Сына, а утверждаеть, что Духъ исходить отъ одного Отца, тоть темъ даеть знать неопровержимо, что было такое время, когда Сына не было. Ежели они говорять, что Духъ Святый исходить только изъ Упостаси Отца, то они раздёляють лице отъ существа, что нелъпо». Чрезъ два дня послъ того, какъ приведенное выше объяснение было изложено въ письмени, латиняне препроводили къ грекамъ еще новую формулу, именно следующую: "Веруемъ во единаго Вога Отца и въ единаго Сына Единороднаго, отъ Отца рожденнаго, и во единаго Духа Святаго, имъющаго отъ Огца Свое бытіе

(sub sistentiam), какъ и Сынъ, но и отъ Сына исходящаго. Утверждаемъ, что едина есть причина Сына и Духа, именно -Отепъ, одинъ чрезъ рожденіе, другой чрезъ исхожденіе (per processionem). Но для того, чтобы не раздёлять тождества и единства субстанціи и чтобы выразить, что субстанція не дійствительностію отличается отъ Упостаси, но только мысленно въ актъ пониманія, и чтобы не оставалось никакого недоумьнія въ томъ, что Духъ Святый есть отъ единаго Отца и чтобы субстанція трехъ, которан есть едина, не показалась кому-либо разсвченною на три части, мы провозглашаемъ въ сумволѣ оное слово: filioque и потому говоримъ, что Духъ Святый исходить отъ Отца и Сына, какъ отъ единаго начала" (ut ab unico principio). Греки въ продолжение двухъ дней совъщались и препирались въ разъясненіи словъ: ex filio u per filium. Въ результать совъщаній греческихъ оказалось, что они ни той, ни другой изъ латинскихъ формулъ, то есть тфхъ, кои приводили латиняне предъ симъ, принять не рѣшались. Но они, то есть греки (хотя не всв единогласно; противился Маркъ Евгеникъ) предложили латинянамъ свою формулу следующую: "Поелику латиняне исповъдують, что единое есть начало Сына и Духа-Отецъ и просять насъ, чтобы и мы признали тоже, то мы также объявляемъ, что мы исповедуемъ, что источникъ и корень Сына и Святаго Духа есть Отецъ; цвъты же и божественныя леторосли Отца суть Сынъ и Духъ, согласно со св. Кирилломъ, первымъ соборомъ и Василіемъ Великимъ; и мы говоримъ, что Сынъ изводить - ауавлост, источаеть — πηγάζει, изливаеть — προχεί Духа и что Духъ Святый исходить и оть Сына, посылается— густа: и изливается — прохеттаце препроводили ва гревиль тапо моную формация

Латиняне греческою формулою не удовлетворились; они поняли, что всё тё выраженія—и латинскія scaturire, profluere emittere, effundere, и греческія ἀναβλόζει, πηγάζει, προχεί

означають не въчное исхождение Святаго Духа отъ Сына, но относятся къ временному исхожденію Святаго Духа отъ Сына, къ посланію. Греки принять еще какія-либо выраженія не соглашались; они выражали неудовольствіе, говоря, что, предлагая вышеизложенную формулу, они исполнили все, что могли; и на эти выраженія не подавали своего согласія архіепископъ Ефесскій и два зам'встителя патріарховъ -епископы Ираклійскій и Анхіальскій и еще два высті лица въ јерархіи церковной; дальше идти они, греки, не могуть. Они уже ръшительно намъреваются возвращаться домой; докладывали объ этомъ патріарху и императору; но императоръ когда просъбами, а когда и угрозами побуждаеть ихъ еще повременить отъбздомъ. Императоръ много разъ вступалъ въ совъщанія съ Виссаріономъ Никейскимъ, Исидоромъ Кіевскимъ и протосинкелломъ Григоріемъ; почувствовавь облегчение отъ болъзни, императорь отправился къ папъ и склонялъ папу не требовать болъе никакихъ объясненій оть грековъ. Необыкновенно важень для исторіи всего дела разговоръ императора у папы съ кардиналомъ Цезарини. Цезарини говорилъ: "Мы желали публичныхъ разсужденій, чтобы яснье раскрыть истину; вы сего не пожелали. Мы послали вамъ свое письменное изъяснение своей въры; вы остались этимъ недовольны. Теперь вы прислали намъ изъяснение вашей въры виъстъ съ изъяснениями отцевъ; мы просили дать дальнъйше объяснение; вы сего объясненія давать не желаете и мы теперь не знаемъ, что остается намъ сказать". Императоръ говорилъ: "я не глава собора; формула, которую мы послали, достаточна и не требуеть никакого объясненія. Выраженія scaturire, effundi, profluere усвояють Сыну причинность, но наши не признають сего достаточно яснымь, да и народъ не владветь правильнымъ пониманіемъ сего. Чего вы хотите? Вы исповъдуете, что Сынъ есть причина адта Духа, и мы сему не противорѣчимъ и соединяемся съ вами въ этомъ выраженія, и ежели вы соединитесь съ нами, то мы не противорѣчимъ. Цезарини: "ваши относятъ выраженія profluere и проч. ко временному исхожденію, а мы желаемъ, чтобы эти выраженія понимаемы были въ смыслѣ тѣхъ св. отцовъ, кои приписывали Сыну единую со Отцемъ причинность субстанцій для Святаго Духа и выражаются какъ Кириллъ: такъ полно изливается effunditur отъ Сына какъ и отъ Отца". Императоръ передалъ замѣчаніе кардинала на разсмотрѣніе архіепископовъ греческихъ, но отселѣ, послѣ тщательнаго разсмотрѣнія тѣхъ замѣчаній, никакихъ результатовъ не послѣдовало. Восточные не отвѣчали, конечно, потому, что разсужденія католическихъ кардиналовъ ничего не прибавляли къ тому, что уже сказано было ими раньше и раньше были даны имъ отвѣты отъ восточныхъ.

Въ одномъ изъ последнихъ совещаній, когда некоторые изъ грековъ колебались предъ внушеніями со стороны датинянъ, Маркъ Евгеникъ прямо и ръшительно выразился: "онъ не признаетъ того, что Сынъ есть вина Духа и что Духъ происходить отъ Отца и Сына, какъ изъ единаго начала". Объясненіями вышеприведенными вопросъ объ исхожденіи Святаго Духа быль исчерпань окончательно. Ежели въ разсужденіяхъ Флорентійскаго собора могли какія нибудь разсужденія им'ять хотя какое-либо каноническое значеніе, такъ это можно сказать о разсужденіяхъ, досель нами приведенныхъ. Дальнъйшія разсужденія, имъвшія мъсто въ соборъ Флорентійскомъ, по нашему мнънію, не могутъ быть приняты къ надлежащему вниманію, потому что скоро тамъ же во Флоренціи скончался Константинопольскій патріархъ Іосифъ, а постановленія, принятыя безъ патріарха, каковы бы они ни были, никакого каноническаго значенія имъть не могуть. Интересно и характеристично одно изъ обстоятельствъ, имъвшихъ мъсто при последнихъ объясненияхъ грековъ съ

латинянами: когда латиняне собирали подписи подъ установленными пунктами соглашенія и когда папа замѣтилъ, что между подписавшими нѣтъ имени Марка Евгеника, то съ сожалѣніемъ выразился: "мы ничего не сдѣлали" (то есть ничего не достигли). Выраженіе сколько съ одной стороны естественное, столько же съ другой безусловно справедливое.

писков Аксайскій.



## CERTA CTPANNIMKOBЪ

себа елишения постатично знаноприме насежным, на свим ду-

## же въ Нагавской станице Донской епархіи (\*).

Нельзя пройти молчаніемь, что Кирѣевскіе странники въ лѣтосчисленіи разнятся какъ съ православными, такъ и сами между собой.

По ученію Растегаева, въ настоящемъ 1898 году должно считать годъ отъ Рождества Христова 1906. Къ такому заключенію Растегаевъ пришелъ потому, что будто бы православная церковь при исправленіи богослужебныхъ книгъ въ 1666—7 году убавила восемь лѣтъ Христовыхъ. Столь глупая выдумка какъ нельзя лучше говоритъ за то, насколько опытенъ и свъдущъ въ писаніи Растегаевъ со своими сотрудниками. Напротивъ, Кибиревскіе странники (Кобылянской стан.) утверждаютъ, что православная церковь годовъ Христовыхъ не коснулась и текущій 1898 годъ отъ Рождества Христова числитъ правильно; но будто бы прибавила (а не

странняка Кабиревских порициота сущими

<sup>(\*)</sup> Продолженіе. См. № 25 "Д. Е. В." за 1898 годъ.