## псковскія

# ENAPXIAJI6H618 BEAOMOCTA.

Виходять два раза въ мѣсяцъ—1-го и 15-го чиселъ. Цѣна годовому изданію 5 руб. съ пересылкою. Отдѣльный № 25 коп.

1 іюня 1903 г.

№ XI-#

Подписка принимается въ Редакціи «Псковскихъ Епархіальныхъ Въдомостей», въ Духовной Семинаріи, въ гор. Псковъ.

годъ десятый.

#### ЧАСТЬ ОФФИЦІАЛЬНАЯ.

Содержанію части оффиціальной: Височайшій приказь. — Опреділеніе Святійшаго Сунода. — Епархіальныя извіщенія. — Объявденія.

#### Высочайшій приказъ.

Высочайшимь приказомь по гражданскому вѣдомству, оть 2 мая 1903 года за № 35, по вѣдомству Православнаго Исновѣданія произведены за выслугу лѣть: изъ коллежскихъ въ статскіе совътники—преподаватель Псковской духовной семинаріи Николай Грушевскій со старшинствомъ съ 11 января 1902 г.; изъ титулярныхъ совътниковъ въ коллежскіе ассесоры — учитель Торопецкаго духовнаго училища Алексѣй Щукинъ со старшинствомъ съ 10 октября 1900 г.

#### Опредъленіе Святьйшаго Сунода.

По опредълению Святьйшаго Сунода, отъ 4-11 марта 1903 года, назначено единовременное пособіе сл'ядующимъ лицамъ: заштатнымъ діаконамъ: погоста Данькова, Холмскаго увада, Өеодору Холмскому—50 р.; погоста Исна, Порховскаго убзда, Іоанну Знаменскому—50 р.; священническимъ вдовамъ: погоста Качевицъ, Торопецкаго увзда, Олимпіадв Меньшиховой—60 р.; погоста Кусвы, Псковскаго убзда, Наталіи Сырковской — 50 р.; погоста Зачеренья, Псковскаго увзда, Александръ Ильинской – 60 р.; погоста Синей Николы, Опочецкаго увзда, Александрв Сырковской—70 р.; погоста Рвовъ, Порховскаго увада, Въръ Уберской — 70 р.; погоста Верхоустья, Исковскаго увзда, Надеждв Покровекой — 50 р.; погоста Новой Уситвы, Островскаго увзда, Олыть Рождественской — 70 р.; погоста Старыхъ Овсицъ, Островскаго увзда, Олыгв Введенской—60 р.; погоста Надбина, Великолуцкаго уёзда, Екатеринѣ Фасановой — 40 р.; погоста Бѣльскаго Устья, Порховскаго уёзда, Аннѣ Дубровской—65 р.; діаконскимъ вдовамъ: 2-го Богоявленскаго собора, города Великихъ Лукъ, Аннъ Вълявской 40 р.; селенія Святыхъ Горъ, Опочецкаго убзда, Анастасіи Скоропостижной — 40 р.; погоста Столбушина, Новоржевскаго увзда, Александръ Заклинской—50 р.; проживающей въ г. Пскова, Анна Колюковской — 50 р.; псаломщическимъ вдовамъ: погоста Славковичъ, Псковскаго убяда, Анастасіи Грязновой—30 р.; погоста Воронцова, Островскаго увзда, Маріи Пукиной—25 р.; сиротамъ -- священническимъ дътямъ: Холмской Николаевской церкви Александръ Печерской-50 р.; погоста Высокаго, Порховскаго увзда. Адександръ, Евлампіи и Анн'в Яхонтовымъ — 60 р.; погоста Жадрицъ, Новоржевскаго убзда, Александръ Знаменской—40 р.; села Посадникова, Новоржевскаго увзда, Евдокіи и Наталіи Виделибскимъ – 70 р.; погоста Зуева, Холмскаго увзда, Николаю и Еленъ Успенскимъ-70 р.: погоста Шкнятина, Порховскаго увзда, Надеждв Поновой — 50 р.; дочери протоіерея, г. Пскова, Никитской церкви Екатеринъ Дегожской -70 р.; дочери діакона погоста Рюхи, Псковскаго утзда, Евгеніи Смиречанской—40 р.; заштатному псаломщику погоста Ваулина, Опочецкаго увада, Григорію Никольскому-30 р.:

дочери псаломщика Спасо-Преображенской деркви, города Торонца, Аннъ Мельхиседековой—20 р.; дочери дьячка, погоста Гривъ, Островскаго увзда, Анастасіи Гривской—20 р.; дьяческой вдов'в погоста Морхова, Холмскаго увада, Даріи Чистовской—20 р.; вдов'в священника, погоста Матюшкина, Опочецкаго увзда, Ольгв Кудрявцевой—60 р.; заштатнымъ псаломщикамъ, погоста Купуя, Великолуцкаго увада, Осодору Цвиневу—20 р. и погоста Аванасьевой Слободы, Опочецкаго убада, Михаилу Горностаеву — 20 р.; вдовамъ псаломщиковъ – погоста Дна, Порховскаго убзда, Екатеринъ Крыловой-20 р. и погоста Острія, Опочецкаго увзда, Маріи Бартеневей—20 р.; дочери причетника погоста Дубровны, Порховскаго увзда, Анн Дубровской - 20 р.; вдовъ псаломщика погоста Дубровны, Порховскаго увзда, Маріи Похиленко - 20 р.; дочери пономаря погоста Горы, Порховскаго увада, Татьянв Нзицкой — 20 р.; заштатному исаломщику погоста Сѣнна. Псковскаго увзда, Ісанну Полонскому — 30 р.; дочери псаломщика погоста Кусвы, Псковскаго увзда, Нараскевъ Колыванцевой - 20 р.; вдовъ священника погоста Устыя, Пековскаго увзда, Александръ Королевой — 60 р.; дочери священника погоста Локни, Холмскаго увада, Александръ Макаровской -60 р.; дочери дьячка погоста Цевла, Холискаго увзда, Анив Азелицкой—20 р.; дочери пономаря ногоста Макарова, Холискаго увада, Маріи Сергіевской — 20 р; дочерямъ псаломщика Ильинской церкви, города Торонца, Александръ и Антонинъ Паршинымъ – 20 р.; вдовъ псаломщика Предтеченской церкви, города Торопца, Александр'в Предтеченской —20 р.; дочерямь священника погоета Кудина, Торопецкаго увзда, Едисаветь и Аннъ Беллавинымъ-60 р.; вдов'в неаломщика погоста Жижца, Торопецкаго увада, Аннъ Соколовой — 20 р.; вдовъ псаломщика погоста Ровнаго, Холмскаго увада, Екатеринъ Овчинниковой — 20 р.; дочери протојерея соборной Богоявленской церкви, города Холма, Екатерин'в Заклинской-60 р.; вдов'в неаломщика погоста Рюхи, Псковскаго увада, Маріи Колюковской — 20 р.; заштатному неаломицику погоста Ломовъ, Торопедкаго убяда, Косм'в Звиреву--20 р.; заштатному псаломицику погоста Старины, Торопецкаго увада, Ивану Суворову-20 р. 

#### Епархіальныя извѣщенія.

Выбытіе Преосвященнаго изъ Пскова. Его Преосвященство, Преосвященнай Сергій, Епископъ Псковскій и Порховскій, 27 мая утромъ выбылъ изъ Пскова для обозранія церквей спархіи. Возвращеніе Владыки въ Псковъ

предположено 12 ионя.

Преподано архинастырское благословеніе, съ выдачею свидътельствъ: крестьянину, Пековскаго увзда, Заборовской волости, деревни Рожницкаго Заръчья Василію Кузьмину за устройство близъ погоста Рожницъ часовни, съ употребленіемъ на это изъ собственныхъ средствъ 161 р. 4 к.; купеческой вдовъ Евдокіи Ивановой Крестьяновой за пожертвованіе 600 р. на ремонтъ крыши на храмъ Островской Казанской общины; Островской купеческой вдовъ Аннъ Ивановой Посистевой за пожертвованіе 100 р. на нужды Святогорскаго монастыря.

Исключены изъ списковъ за смертію: священникъ погоста Понизовья, Торопецкаго увзда, Василій Алмазовъ († 28 апръля); и. д. псаломщика погоста Пажеревицъ, Порховскаго увзда, Александръ Кудрявцевъ († 21 апръля) и заштатный священникъ погоста Баранова, Новоржевскаго

увада, Іоаннъ Шукинъ († 18 апръля).

Уволенъ за штать псаломщикъ-діаконъ погоста Рож-

дества, Опочецкаго удзда, Өеодоръ Елецкій (13 мая).

Перемъщенъ на священническую вакансю въ погость Зряковичи, Псковскаго уъзда, священникъ погоста Надбина, Великолуцкаго уъзда, Михаиль Звъревъ (13 мая).

Уволенъ отъ должности благочиннаго 3-го округа, Великолуцкаго увзда, священникъ погоста Плай Тимооей

Алфеевъ (13 мая).

Назначенъ и. д. благочиннаго въ тотъ же округъ свя-

щенникъ погоста Загарья Петръ Чернозерскій (13 мая).

Вакантны мѣста: священническія: въ погостахъ: Карачуницахъ,—при Лопухинскомъ домѣ, Дегжѣ и Сорокинѣ,—при единовърческой церкви, Порховскаго уѣзда; Серебренидахъ, Великолуцкаго уѣзда; Даньковѣ, Холмскаго уѣзда; Николаевскихъ Любугахъ, Торопецкаго уѣзда; Надбинѣ, Великолуцкаго уѣзда; Бальтинѣ, Опочецкаго уѣзда; діаконскія въ погостахъ: Мелетовъ, Прощаникъ, Псковскаго уъзда; Молочковъ, Дубровнъ. Порховскаго уъзда; псиломическия: при
Вогоявленскомъ соборъ, г. Холма (2 вакансіи); въ г. Торопцъ при церквахъ — Михаило-Архангельской и СпасоПреображенской; при Сорокинской единовърческой церкви;
въ погостахъ—Дубровнъ, Вышгородъ и Пажеревицахъ, Порховскаго уъзда; Мелетовъ, Съннъ и Александровскомъ посадъ, Псковскаго уъзда; въ погостахъ: Ладинъ и Въхнъ, Новоржевскаго уъзда; Всхоновъ, Вогородицкомъ (Холмъ) и
Клинъ, Торопецкаго уъзда; Рождествъ, Опочецкаго уъзда;
пономарская при Сорокинской единовърческой церкви, Порховскаго уъзда.

Утверждены въ должности церковныхъ старость къ церквамъ: Орвтенской, села Ильинскаго, Великолуцкаго увзда, крестьянинъ, Максимовской волости, села Карцева, Василій Петровъ; Воскресенской, погоста Старожни, Новоржевскаго увзда, старшій запасный писарь, крестьянинъ, Новоржевскаго увзда, Посадниковской волости, деревни Стехова, проживающій въ сель Старожни, Антонъ Петровъ Мо-

жаевъ.

Разръщенъ ремонтъ церквей: Михаило-Архангельской, погоста Березы, Порховскаго увзда, на 580 руб. изъ церковныхъ суммъ; Успенской, погоста Копылка, Опочецкаго увзда, на 70 р. изъ суммъ церковно-приходскаго попечительства и на 80 р., пожертвованныхъ прихожанами, всего на 150 р.; Покровской, погоста Единъ, Островскаго увзда, на 525 р. изъ церковныхъ суммъ и Рождество-Богородицкой, пригорода Изборска, на 700 р., пожертвованныхъ прихожанами.

Вибогослужебныя чтенія. Въ погость Озерць. Въ Троицкой церкви, погоста Озерца, Торопецкаго убзда, въ воскресные и праздничные дни послъ литургіи священниковь Михаиловь Мухинымь предложены были слушателямь - прихожанамь слъдующія чтенія: 2-го апръля предь испов'ядію — о томь, что много мы согрѣшили предъ Господомь Богомъ: нужно покаяться и удаляться отъ грѣховь (прот. І. Поспълова); 3-го апръля - "радость ангеловь объ обращеніи грѣшниковъ; мало приготовившійся къ пріобщенію можеть готовиться предъ самымъ пріоб-

щеніемъ" (его же); 4-го апръли предъ плащаницею — о томъ, что намъ нужно помнить о благодфяніяхъ, какія Вогъ оказадъ и оказываеть намъ, и не оскорблять Его (его же); 5-го апръля—о томъ, какъ мы должны встрътить воскресшаго Госнода (прот. Р. Путатина); 6-го апръля о томъ, что едълаль для насъ воскресшій Христосъ (прот. І. Поспълова); 13-го апръля—о томъ, что одна истинная въра можеть доставить намъ объщанное Спасителемъ блаженетво (прот. С-ва); 20-го апръля на текстъ: кто отвалить намъ камень отъ дверій гроба (Марк. 14, 3) (о томъ, что есть камень и у нашего сердца: камень ожесточенія и безпечности, кто отвалить этотъ камень).

#### OBBSBJEHIS

Отъ Правленія Псковской духовной семинаріи. Правленіе семинаріи честь имбетъ объявить къ свъдинію духовенства епархіи, что пріемныя испытанія для поступленія въ І-й классъ семинаріи въ семъ году будуть произведены по русскому языку—устный и письменный и по географіи—устный. О времени производства испытаній будеть объявлено въ Епархіальныхъ Вѣдомостяхъ особо.

Отъ Правленія Порховскаго духовнаго училища. Правленіе училища честь имбеть объявить ка світдінію духовенства училищнаго округа слідующую программу пріемныхъ испытаній для поступленія въ І-й классъ Пор-

ховскаго духовнаго училища.

І. По Закону Божію. а) Разсказы о важивищихъ событіяхъ св. исторіи Ветхаго и Новаго Завіта. Сотвореніє міра и человіка. Гріжонаденіе первыхъ людей, обітованіе о Спасителії и наказаніе за гріжъ. Всемірный потопъ. Столпотвореніе вавилонское и разсілніе народовъ. Призваніе Авраама и жертвоприношеніе Исаака. Исторія Іосифа. Рожденіе и призваніе Монсея. Неходъ Евреевъ изъ Египта. Синайское законодательство. Вступленіе Израплытань из землю обітованную. Побіта Давида надъ Галіафомъ. Бла-

говъщение Пресвятой Дъвъ. Рождество Іисуса Христа. Поклоненіе волхвовь. Крещеніе Інсуса Христа. Избраніе апостоловъ. Притча о милосердномъ Самарянинъ. О чудесахъ Христовыхъ. Укрощение бури. Чудесное насыщение пятью хльбами. Преображение Господне. Воскрешение Лазаря. Входъ Господень въ Герусалимъ. Предательство Гуды. Тайная вечеря. Страданіе и смерть Іисуса Христа. Воскресеніе и Вознесеніе Его на небо. Сошествіе Святаго Духа на апостоловъ. б) Краткое объяснение выученныхъ наизусть молитвъ: "Во ими Отца и Сына и Св. Духа"; "Господи помилуй"; "Боже, милостивъ буди мнв грвшному"; Господи Іисусе Христе"; "Слава Тебъ, Воже"; "Царю Небесный"; Святый Воже"; "Слава Отцу и Сыну и Святому Духу"; Пресвятал Троице"; "Отче нашъ"; "Къ Тебъ, Владыко человъколюбче, отъ сна воставъ, прибъгаю"; "Достойно есть"; "Господи, Боже нашъ, еже согръшихъ во дни семъ"; "Богородице, Даво, радуйся"; "Символь вары и десять заповъдей".

- П. По церковно-славянскому чтенію. Умѣнье читать церковно-славянскій тексть по Псалтири и Евангелію, съ правильнымъ произношеніемъ буквъ, съ соблюденіемъ удареній и обращеніемъ вниманія на знаки припинанія.
- III. По Русскому языку. а) Уменье читать любую статью. доступную пониманію дітей, бітло (т.-е. не разділяя словъ на слоги, не делая остановокъ на какой-либо части слова), выразительно и ясно; умінье передать прочитанную статью по наводящимъ вопросамъ учителя; б) умънье писать подъ диктовку, съ соблюдениемъ простъйщихъ и наиболье употребительныхъ правилъ правописанія, какъ-то: употребленіе твердаго и мигкаго знака (ъ и ь) въ концъ и срединъ словъ; буквы і-десятиричнаго и и -осьмиричнаго; сомнительныхъ согласныхъ (б-п, в-ф, г-к, д-т, з-с, ж-ш и др.) и гласныхь (а-о, е-л); употребление буквы "е", а не "в" въ словахъ, смягчающихъ эту букву (напр., тесовый - тесь) и теряющихъ ее при измънении слова (напр., отецъ-отца, братецъ-братца); в) знаніе наизусть небольшихъ стихотвореній, доступныхъ дітскому пониманію, и таковыхъ же басенъ, съ соблюдениемъ выразительности въ произношении ихъ.

IV. По артометикъ. а) Изображение чиселъ цифрами до 1000 и умѣнье выговаривать ихъ; дѣйствія сложенія и вычитанія надъ числами до 1000 (знаки сложенія и вычитанія, наименованіе чисель, входящихъ въ составъ этихъ двухъ дѣйствій, способъ написанія и производства того и другого дѣйствія); знаніе таблицы умноженія; б) всестороннее знакомство съ числами до 100 на практическихъ задачахъ (умѣнье въ умѣ складывать ихъ, вычитать, умножать и дѣлить).

Оть Псковскаго комитета пчеловодства. Комитеть ичеловодства, при Псковскомь обществ сельскаго хозяйства, объявляеть, что 6-го йоня сего 1903 года откроются при Исковской учительской семинаріи, въ 12-ть часовъ дня, безплатные, общедоступные курсы раціональнаго пчеловодства и продолжатся 10 дней (по 16 йоня).

Отъ Тверской ученой архивной коммиссіи. Съвздъ изследователей исторіи и древностей Новгородской и Ростово-Суздальской областей и представителей архивныхъ комиссій имперіи состоится въ г. Твери съ 10 по 20 августа сего 1903 года. Тверская архивная комиссія покорнъйше просить всъхъ, желающихъ принять участіе въ сътздъ, сообщить ей не позднъе 1-го поля темы докладовъ, которые изготовляются для прочтенія на събзді, самые же доклады или конспекты ихъ прислать не поздиве 5-го августа. При съвздв будеть открыта археологическая выставка, на которую желательно было бы собрать: древнія иконы, рукописи, грамоты, картины, письма, портреты и фотографіи замічательных в містных уроженцевь и общественныхъ деятелей, карты, гравюры, планы, старопечатныя книги, предметы домашней одежды и утвари. Тверская ученая архивная комиссія покорнъйше просить всьхъ любителей старины и коллекціонеровъ принять участіе въ выставк' доставленіемъ предметовъ изъ своихъ коллекцій. Предметы для выставки архивная комиссія просить прислать въ Тверь на ея имя вивств съ ихъ описаніемъ къ 15 поля. Предметы эти во все время выставки будуть находиться въ шкафахъ и витринахъ подъ запоромъ и постоянною охраною. Упаковка

и пересылка предметовъ въ Тверь должна быть на счетъ отправителя; обратно предметы будуть отправлены архивною комиссіею по предоставленному ей Министерствомъ Путей Сообщенія льготному тарифу. Для всёхъ членовъ съёзда въ г. Твери будетъ приготовлено отъ архивной комиссіи безплатное пом'єщеніе.

Такъ какъ исторія Пскова тѣсно свазана съ исторіей Новгорода и нѣкоторыми областями, входившими въ составъ Тверского книжества, то участіє въ Тверскомъ съѣздѣ изслѣдователей исторіи и древностей Новгородской и Ростово-Суздальской областей со стороны представителей отъ

Пскова и Исковской области весьма желательно.

ПРОГРАММА второго областного Тверского археологическаго събзда изследователей исторіи и древностей Новгородской и Ростово-Суздальской областей въ 1903 году

съ 10 по 20 августа следующая.

І. Первобытныя древности. Каменный въкъ. Курганная эпоха. И. Областная исторія. ИІ. Живая старина. Особенности языка. Обряды. Обычаи. Пов'врыя. П'всни. Преданія и сказки. IV. Памятники церковной и гражданской старины. Памятники церковнаго и гражданскаго водчества. Надгробные и другіе наземные памятники. Иконопись, домашняя утварь и одежда. V. Областная этнографія. Изследованіе современнаго этнографическаго состава населенія области и его прошлаго. VI. Вопросы архивовъдънія. Положеніе архивнаго дела въ губернии. Устройство мъстныхъ архивовъ. Поридокъ поступленія архивныхъ дёль изъ містныхъ правительственныхъ и общественныхъ учрежденій въ губерискіе архивы. Что необходимо сдълать для правильной постановки губернскихъ архивовъ. VII. Архивныя комиссіи и ихъ современное положение. Вопросы, связанные съ дъятельностью архивныхъ комиссій по охраненію м'єтныхъ древностей, устройству музеевъ, изданио историческихъ документовъ и по археологическимъ изследованіямъ кран.

Отъ Совъта Свято - Владимірской женской церковно-учительской школы. Въ ныньшнемъ, 1903, году имъеть быть произведенъ пріемъ воспитанницъ, окончившихъ курсъ церковно-приходскихъ школь, въ составъ

перваго класса Свято-Владимірской женской церковно-учи-

тельской школы, въ гор. С.-Петербургъ.

1) Въ Свято-Владимірскую церковную учительскую школу принимаются дъвочки православнаго исповъданія, въ возрасть отъ 11—13 льтъ, посль конкурснаго пріемнаго испытанія въ основательномъ знаніи курса одноклассной церковно-приходской школы, при чемъ особенное вниманіе обращается на способность къ пънію.

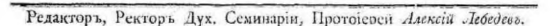
2) Прошенія о прієм'є дітей въ церковную учительскую школу подаются на имя попечительницы школы, безъ оплаты гербовымъ сборомъ; при прошеніяхъ представляется метрическое свидітельство, или, при неимініи таковаго, выписка изъ метрическихъ книгъ и особая рекомендація о способностяхъ и религіозно-нравственномъ настроеніи желающей поступить въ школу отъ містнаго приходскаго священника.

3) Всв воспитанницы Свято-Владимірской школы живуть обязательно въ школьномъ общежитіи на полномъ казенномъ содержаніи. Свободныхъ нынв вакансій для казенно-коштныхъ воспитанницъ имвется 25. Кромв казенно-коштныхъ воспитанницъ, могутъ быть принимаемы въ общежитіс, по усмотрвнію Совета школы, и своекоштныя воспитанницы за установленную Советомъ плату.

4) Казеннокоштныя воспитанницы школы обязываются, по окончании въ ней курса, прослужить въ качествъ учительницы въ церковныхъ школахъ не менье пяти лътъ. Въ случаъ выхода въ замужество, отъ такого обязательства во-

спитанницы освобождаются.

 Пріемный конкурсный экзаменъ имветъ быть произведенъ 25-го августа сего года.



## ПСКОВСКІЯ

# ENAPXIAJIBHBIA BEJONOCTI.

1 іюня № ХІ-й 1903 года.

годъ десятый.

#### ЧАСТЬ НЕОФФИЦІАЛЬНАЯ.

## P # 4 b,

произнесенная при встрѣчѣ въ Псковскомъ Каоедральномъ соборѣ Благовърнаго Государя Великаго Князя Владиміра Александровича, Командующаго войсками С.-Петербургскаго военнаго округа, Преосвященнымъ Сергіемъ, Епископомъ Псковскимъ и Порховскимъ.

#### Благовърный Государь!

Древній русскій градъ Псковъ, въ который Ты нынѣ прибыть, земля свята есть, ибо она въ каждой своей пяди обагрена кровію христолюбивыхъ русскихъ людей, древнихъ насельниковъ Псковскихъ концовъ.

Храмъ Божій, въ которомъ мы Тебя срѣтаемъ, есть Домъ Пресвятыя Троицы, хранящій въ себѣ останки Святыхъ Благовѣрныхъ Князей Исковскихъ Всеволода-Гавріила и Довмонта-Тимоося, —бывшихъ восначальниками храбрыхъ,

беззавътно преданныхъ Святой Православной Церкви и своей

родинъ, благочестивыхъ Псковскихъ ратныхъ людей.

И святые военачальники и христолюбивая Псковская рать крѣнко любили этоть свой Домъ Пресвятыя Троицы: за него и души свои они полагали и въ немъ же почер-пали неизсякаемый источникъ благодатной помощи въ сво-

ихъ ратныхъ подвигахъ.

Ты, Благовърный Государь, какъ архистратигъ воинствъ нашего округа, прибылъ въ нашъ древній градъ осмотрѣть Твоимъ властнымъ окомъ ввъренные Тебѣ и наши полки, но, прежде чѣмъ приступить къ исполнению Твоего служебнаго долга, Ты входишь въ нашъ Домъ Пресвитыя Троицы поклониться останкамъ Св. Благовърныхъ Князей Исковскихъ.

Да будеть благословенно вхожденіе Твое, а наши, ввіренные Тебі, полки, осіняемые благодатною помощью Святыхъ Влаговірныхъ Князей, да утішать Твой, Благовірный Государь, ратный духъ своею храбростью и своимъ строемъ, своею любовію къ этому Дому Пресвятыя Троицы и ко Св. Православной Церкви и вірностью Престолу и Отечеству!

Буди, буди!

### Слово

вя день торжественнаго воронованы и свыценнаго инрополизаным

Благочестивъйшаго Государя Императора

### николая александровича \*).

Воздадите кесарева кесареви и Божія Боюви (Мв. 22, 21).

Сегодня, благочестивые слушатели, мы празднуемъ церковно-государственное торжество—коронованіе и священное мірономазаніе Благочестивъйшаго Государя нашего Императора НИКОЛАЯ АЛЕКСАНДРОВИЧА Одушевляемые этимъ великимъ торжествомъ, радуяся о царьь своемъ (Пс. 149, 3),

<sup>\*)</sup> Произнесено 14-го мая 1903 г. въ Псковскомъ Благовъщенскомъ канедральномъ соборъ.

мы пришли въ этотъ св. храмъ возблагодарить Царя царей за ниспосланныя намъ милости въ прошедшій годъ царствованія нашего Самодержца и испросить Его благодатной помощи и покровительства на будущее время какъ Царю, такъ и всему нашему Отечеству. И воть, св. Церковь внушаетъ намъ премудрую заповъдь Верховнаго Міроправителя: воздадите кесарева кесареви и Божія Богови. Это значить: Бога бойтеся, царя чтите (1 Петр. 2, 17), держитесь ввъреннаго вамъ Вогомъ Православія и основаннаго на немъ Самодержавія,— въ единсній этихъ двухъ основъ и церковной и государственной жизни лежить все ваше могущество и сила ч всъ ваши блага.

И кто же изъ истинныхъ сыновъ св. Руси, близко и правильно ознакомленныхъ съ исторією своего Отечества, ръшится оспаривать эту святую и близкую его сердцу истину? На протяжении всей многовъковой нашей исторіи, оть дней просв'втителя нашего, св. равноапостольнаго князя Владиміра, до настоящихъ дней благополучнаго царствованія Вогомъ вънчаннаго Государи нашего, св Православнал Церковь наша является темъ яркимъ светочемъ, отъ котораго наша государственная самодержавная власть почерпаеть и свою несокрушимую силу и свое, единственное въ міръ, безпредъльное обаяніе на подданныхъ. Это тотъ, Богомъ данный намъ, какъ древнему Израилю, огненный столпъ (Числ. 14, 14), который и въ мрачныя годины тяжкихъ испытаній, и въ свътлые дни всенародной радости, мира и довольства, одинаково свътить намъ немерцающимъ свътомъ, предостерегаеть и ограждаеть нась оть силь вражихъ, вселяеть въ насъ силу и мужество противоборствовать имъ и выполнять данное намъ Міроправящимъ Промысломъ назначеніе. Лишь только зачиналась и разгоралась у насъ заря государственной и православно-церковной жизни, —наша св. Церковь уже имъла въ числъ преданныхъ и върныхъ чадъ своихъ ратныхъ вождей и заботливыхъ хозяевъ земли Русской-первыхъ князей христіанъ - Владиміра, Ярослава, Изяслава, Мономаха, а потомъ Андрея Боголюбскаго, Всеволода, Александра Невскаго и другихъ. А первые представители св. Церкви были не только ея добрыми служителями, но и мудрыми и сильными пособниками власти, печальниками о нуждахъ народ-

ныхъ и строителями земли Русской. Св. Церковь ната, по молитвенному ходатайству великаго подвижника своего, преподобнаго Сергія, спасла насъ отъ тяжкаго гнета Монгольскаго ига, по богомудрому вліянію, главнымъ образомъ, святителей своихъ-Петра, Алексія, Іоны и другихъ, объединила около сердца Россіи-Москвы всю землю Русскую, а потомъ образовала изъ нея и единое и нераздъльное государство. Она въ ужасныя смутныя времена самозванщины и междуцарствія на съверо-востокъ, преимущественно по гласу своего святителя и единственнаго несокрушимаго, какъ адаманть, представителя народнаго, патріарха Гермогена, воздвигла всю землю Русскую, какъ одного человъка, на защиту родной страны и на отміценіе за поруганную народную святыню. Въ то же время она вывела на борьбу съ иноземнымъ и иновърнымъ насиліемъ въ юго-западной Руси ученыхъ богослововъ и народно церковныхъ братьевъ, изъ которыхъ многіе запечатлівли эту борьбу своею кровію. Она благословила на царство славнаго прародителя и нынъ благополучно парствующаго и возлюбленнаго всъмъ русскимъ народомъ Сммодержца нашего, такъ явственно и поучительно для насъ, въ единении съ Своимъ народомъ, особенно въ сердцъ Россіи, являющаго Свою преданность и любовь къ св. Церкви нашей. Подъ ел благодатнымъ осъненіемъ, пе смотря на непрерывающияся вражеския козни, самодержавная власть Вънценоснаго Вождя земли Русской возросла въ великое благоплодное древо и стоить теперь, на удивление міру, какъ всемірная политическая сила и твордый и несокрушимый оплоть славы и величія Руси. Св. Православная въра наша, какъ начало смиренія, терпънія, покорности, мира и любви, глубоко напечатлъла эти добрыя качества христіанина въ сердцъ нашего трудолюбца и царелюбца -- народа. Она, наконецъ, прославила насъ во всемъ міръ цълымъ сонмомъ великихъ угодниковъ Божінхъ, которые просіяли въ ней на Руси святой и светять намъ, какъ светильники, съ неба.

Но, сознавая такое важное значеніе Православія, хравимъ ли мы, возлюбленные о Христь братіс и сестры, эту, Вогомъ преданную намъ, святыню въ чистоть, какъ хранили ее наши предки?

Влагодареніе благод'єющему намъ Всевышнему Промыслителю вселенной: еще глубока въра св. Руси въ Вога отцевъ нашихъ; кръпка и несокрушима ся любовь къ св. Православной Церкви; достохвальна смиренная, полная безропотно, съ надеждою на Вога, переносимыхъ, неръдко тяжелыхъ трудовъ, лишеній и скорбей, полная дълъ милосердія и любви, добродътельная жизнь истинныхъ сыновъ ея. Но не станемъ скрывать, братіе, - этой исконной и животворной святынь нашей нынь грозить великая вражеская сила. Этоть врагь не отвив откуда либо идеть къ намъ, не отъ инославныхъ и иновърныхъ только нашихъ сосъдей, которые своими лжеученіями отъ дней древнихъ такъ любятъ вредить намъ. Нъть, къ глубочайшему нашему прискорбію, онъ нашель себь радущный пріють уже въ средь заблуждшихъ чадъ св. Церкви нашей. Онъ коренится и, по слову св. апостола, какъ злокачественная бользнь - ракъ, находитъ себъ обильную пищу (2 Тим. 2, 17) въ умахъ и сердцахъ нашего общества, именующаго себя «интеллигенціей». Значительная часть этого общества, по собственному признанію, нынъ уже открыто высказываемому и въ семейныхъ и въ общественныхъ собраніяхъ, и въ нечати \*), забыла Вога отцевъ своихъ, не хочеть слышать открытыхъ намъ Самимъ Господомъ Богомъ въчныхъ и животворныхъ истинъ воплощенія Сына Вожія, Его крестной смерти и славнаго воскресенія ради нашего спасенія, нашего всеобщаго воскресенія и в'яной блаженной жизни; см'єстся надъ Вогоучрежденною св. Церковію нашею и ся спасительными таинствами и другими установленіями и процов'тдуеть какое-то новое христіанство безъ Христа, любовь къ ближнему безъ въры и любви къ Вогу, и пытается своими земными средствами, безъ помощи Вожіей, устроить здісь, на землі, а не на небі, свое особое царство, въ которомъ бы все люди могли блаженствовать. Эти лжебратіс, именующіе себя христіанами, въря лишь въ измышленія своего гордаго и сустнаго ума, хотять, чтобы наше св. Православная Церковь, эта, дарованная намъ Самимъ Владыкою неба, путеводная звъзда, ведущая насъ отъ земли на небо, забыла небо, остановилась

<sup>\*)</sup> См., наприм., журналъ «Новый Путь».

вивств съ ними на земль и освятила всв ихъ измышленія, клонящіяся только къ устроенію земного благобытія человъка и служащія очень часто удовлетворенію лишь страстей и похотей его. Оторвавшись въ душт своей отъ св. Православной Церкви, по своему, по началамъ оплотенъвшаго разума, перетолковывая ея богооткровенное ученіе, они и учителей себъ избирають невърующихъ въ Церковь, которыхъ, посему, не знаеть Господь въ числе верныхъ своихъ (2 Тим. 2, 19). И, при всемъ томъ, сни открыто высказывають настойчивое желаніе, чтобы св. Церковь и ихъ самихъ, и учителей ихъ считала въ числъ върныхъ чадъ своихъ. А чтобы найти хотя нъкоторое основание къ этому, среди еретическихъ измышленій своихъ учителей, стараются найти крупицы истины, взятыя ими изъ слова Божія, и говорять, что ихъ учители тоже проповъдують истину, какъ и Христосъ. О, Воже, какое великое неразуміе, какое грубое заблужденіе! Не повторяются ли на этихъ лжеучителяхъ и ихъ ученикахъ изръченія св. апостола, сказанныя относительно язычниковъ: они зампнили истину Божію ложью (Римл. 1, 25). И какт они не заботились имъть Вога ст разумъ; то предалг ихъ Богъ превратному уму, дълать непотребства (Римл. 1, 28)? Не сбываются ли на нихъ ветхозавътныя и новозавътныя пророчества: и царь тоть, говорить пророкъ Даніиль, вознесется и возвеличится выше всякаго божества и о Богъ боговъ станетъ говорить хульное и будеть имъть успъхъ (Дан. 11, 36)? Нъть ли, благочестивые слушатели, у нашихъ заблуждшихъ братій учителей, предшественниковъ этого даря, поработившихъ себъ ихъ умы и сердца и нерадящихъ о Богь отцевъ нашихъ? Мое учение не Мое, но пославшаго Меня (Гоан. 7, 16). Я пришель во имя Отца Моего, и не принимаете Меня, а если иной придеть во имя свое, его примете (Іоан. 5, 43), сказаль Спаситель. Не извъстенъ ли намъ, братіе, нын'в одинъ изъ предшественниковъ этого иного, проповедующій свою веру, свое евангеліе и увлектій за собою многихъ овецъ словеснаго стада Христова? Духъ ясно говорить, что въ послыдиім времени отступять ныкоторые ото впры (1 Тим. 4, 1). Будето время, когда здраваго ученія принимать не будуть, но по своимь прихотямь будуть избирать себь учителей, которые бы льстили слуху (2 Тим. 4, 3),

говорить св. апостоль Павель. О, какъ близко подходить это пророчество боговдохновеннаго апостола къ нашимъ заблужд-

шимъ братіямъ!.

Гдъ же источникъ этого гибельнаго заблужденія? Это явленіе не новое. Корень его лежить въ началь въковъ, тамъ, гав человьку было сказано: будите, како боги (Выт. 3, 5), и онъ повърилъ сему. Оно погубило первобытный міръ; оно угнетало іудея и язычника и предъ пришествіемъ Спасителя ясно выразилось въ отчаянномъ всемірномъ воздів ихъ изнемогшаго духа-«спасите, погибаемъ»; оно преследовало Спасителя, начиная отъ его рожденія, —въ козняхъ Ирода, и кончая дикимъ воплемъ обезумъвшей іудейской толпы: распии, распни Его (Лук. 23, 21); кровь Его на насъ и на дътяхъ наших (Мв. 27, 25); оно гнало юную церковь Христову чрезъ іудеевъ и язычниковъ; оно непрерывно съ того времени и досель силится убить духовно сыновъ св. Церкви словесными произведеними плотского ума сыновъ въка сего; а особенно оно разовьется и охватить всю вселенную предъ пришествіемь на землю небеснаго Судіи, ибо тогда будеть такое оскудение веры, такое отступление оть Христа (2 Сол. 2, 3), что Сынг человическій, пришедши, какь Самъ онь говорить о Себъ, найдеть ли въру на земль (Лук. 18, 8). Братіе! Это исчадіе древняго змія, называємаго діаволомо и сатаною (Апок. 12, 9), обольщающаго, какъ говорить тайновидець, всю вселенную, въ настоящее время есть преддверіе царства антихриста. Духа Божія и духа заблужденія, говорить св. апостоль любви, узнавайте такт: всякт духъ, который исповыдуеть Іисуса Христа, пришедшаго во плоти, есть от Бога. А всякій духг, который не исповидуеть Іисуса Христа, пришедтаго во плоти, не есть ото Бога, но это духь антихриста (1 Іоан. 4, 2-3). А наши, благочестивые слушатели, современные лжеучители нынъ открыто, на весь міръ, отрицають Сына Божія, во плоти пришедшаго.

Откуда же почернаеть свою силу эта ересь погибели (2 Петр. 2, 1)? Ее возгрѣваеть всѣмъ существомъ своимъ и всѣми силами своими тотъ же древній змій, бого въка сего (1 Кор. 4, 4), въ бытіе котораго, къ великой радости и утѣ-шенію его, нынѣ не вѣрять ослѣпленныя имъ чада его; ее заботливо, до пресыщенія, питають и ласкають страсти и

похоти, гивздящіяся въ растлівной гріхомъ природі чело-😤 ка; ей придаеть особенную крыность и силу плотской умъ д ушевнаго человъка (1 Кор. 2, 14), горделиво возстающій противъ Самого Бога, надменно возносящійся надъ всьмъ міромъ и симодовольно услаждающійся своими современными великими изобретеніями. Вдумайтесь, въ самомъ деле, благочестивые слушатели, чёмъ особенно занять современный человъкъ? Всъ позднъйшія, поражающія міръ, изобрътенія ума человъка, которыми онъ весь поглощенъ, чему служать, если не міру сему, если не плотскому человіку, съ его страстями и похотями, если не устроению, упрочению и услаждению, въ духѣ міра сего, его земного лишь бытія? Къ чему же такое, почти исключительно плотское, направление человъка, безъ мысли о Богь, безъ заботы о своемъ внутреннемъ усовершенствованіи, въ дух'в ученія Христова, и должно привести его, если не къ отчужденію отъ Бога и Христа? Вотъ, два человъка подошли къ картинъ, -- дивному произведению величайшаго въ мірѣ художника. Одинъ изъ нихъ благоговъетъ предъ этимъ чудомъ міра, весь поглощенъ созерцаніемъ его, услаждается имъ и не можеть отвлечь своего вниманія отъ него; а другой, окинувъ своимъ взоромъ это чудо искусства, сейчась же отошель и въ недоумании удивляется, чамъ люди любуются въ немъ. Что же это значить? То, несомнънно, что первый зритель самъ художникъ въ душъ, или даже и на самомъ дълъ, много положилъ онъ силъ и трудовъ на развитие въ себъ чувства красоты, полюбилъ искусство всею силою своей души и поэтому планяется имъ, какъ вполна понятнымъ, яснымъ для него, во всъхъ его частяхъ, и близкимъ, роднымъ его чуткому сердцу; а второй зритель никогда не занимался никакимъ искусствомъ, нфсколько только, быть можеть, слышаль о немъ, видъль только ремесленныя картины, не развиль въ себъ чувства красоты и поэтому ищеть въ картинъ совствъ не того, что составляетъ ея достоинство и красоту.

Такъ, братіе и въ дъль спасенія нашего: царство небесное силою берется, и употребляющіе усиліе восхищають его (Мв. 11, I2), говорить Спаситель. А современные намъ сыны міра сего, рожденные въ оградъ св. Церкви Православной, но воспитанные во внутреннемъ разобщеніи съ нею, на на-

чалахъ чуждой ей западно европейской образованности или, такъ называемой, культуры, привязываются всемъ существомъ своимъ къ этой культуръ, пересозидаются во всемъ складъ души своей подъ неотразимымъ давленіемъ этого чудовища въка сего, переносять на него всю любовь свою, дълаются чуждыми св. Церкви и отпадають отъ нея; ибо она, какъ истинная мать, не благославляеть того, что похищаеть у нея рожденныхъ ею чадъ ся. Это не значить, что св. Церковь наша, какъ проповъдують современные лжеучители, осуждаеть развитие и просвъщение человъка и всъ сто современныя чудныя изобратенія; что она отводить въ удаль ему въ этомъ мірѣ однѣ лишь скорби, страданія; что она отридаеть всь радости и утъхи этого міра. Нъть, она, какъ мудрьйшая и любвеобильнайшая мать, предостерегая чадъ своихъ, осуждаеть только увлеченіе, крайность; она учить, что намъ позволительно все то, что потребно, полезно, пріятно намъ въ этой жизни и улучшаеть ее во внашнемъ отношении, но въ тоже время не вредить нашему спасенію, не вызываеть излишней привязанности къ этому міру, словомъ, не отвлекаеть и не отдаляеть насъ отъ прямого нашего назначеніяотечества небеснаго. Все мни позволительно, говорить св. апостоль, но не все полезно; все мню позволительно, но ничто не должно обладать мною (1 Кор. 6, 12).

Представимъ себъ узкій путь, постепенно и непрерывно возвышающійся и ведущій на весьма высокую гору, на вершинъ которой стоять, неизъяснимой красоты, царскіе чертоги; по сторонамъ пути красуются деревья, съ ласкающими взоръ человъка и манящими его къ себъ чудными плодами, а далве, по сторонамъ его, направо и налвво, открываются иные пути, широкіе, ровные, покатые, усвянные всеми благами міра сего. Св. Церковь ведеть своихъ чадъ узкимъ путемъ, и на всемъ протяжении этого пути непреставно раздается ея нъжный, материнскій призывь не къ скорби, не къ плачу, не къ стонамъ, а къ духовной радости и веселію: съ великою радостію принимайте, братіе мон, когда впадаете въ различныя искушенія (Іак. 1, 2); радуйтесь всегда о Господы, и еще говорю радуйтесь (Филип. 4, 4); всегда радуйтеся (1 Сол. 5, 17), непреставно внушаеть св. Церковь чадамъ своимъ устами св. апостоловъ. Въ тоже время она позволяетъ имъ

пользоваться встречающимися на пути полезными для нихе благами, необходимыми имъ для подкрепленія и возбужденія своихъ силь, чтобы успешно совершать путь къ царскимъ чертогамъ, где ихъ ждетъ уже Самъ Царь съ Своими присными и уже прибывшими къ Нему гостами. Но она не позволяеть имъ срывать плодовъ, ослабляющихъ ихъ силы, причиняющихъ имъ болезни; запрещаетъ отягощать себя и добрыми плодами и имъть излишнюю для сына неба привязанность къ нимъ; вообще, не позволяетъ всего того, что препятствуетъ имъ почему либо безостановочно совершать дальнейшій, назначенный для нихъ, путь; темъ более она воспрещаеть имъ уклоняться на широкіе пути, ибо идущіе по нимъ, пленившись красотами міра сего, задерживаются на этихъ путяхъ, изнеживаются, теряютъ способность идти

узкимъ путемъ и даже совсемъ забывають о немъ.

Таковы именно страждущіе вын'в невъріемъ братіе наши. Они всемъ сердцемъ привязаны къ этому міру, со всеми его прелестями; отъ этого заглохли и изсохли въ нихъ живительные струи воды живой, напаявшіе ихъ въ детстве оть источника Церкви святой. Это, по слову св. апостола, безводные источники, облака и мглы, гонимыя бурею (2 Петр. 2, 17), которыя только смущають върующія и простыя сердца и затемняють для нихъ свъть нашего Солнца,-Источника истины (10ан. 14, 6) и всякаго даянія добраго и всякаго дара совершеннаго (Іак. 1, 17), - Воскрестаго Христа Спасителя, Который, по слову св. апостола, съдить одесную Бога и ходатайствуеть за нась (Римл. 8, 34). Но вдохнутый въ нихъ Господомъ при твореніи духъ, та искра Божія, не довольствуется ничемъ тварнымъ, и они, чувствуя въ душ'в своей отсутстве благодатной воды живой и томящую ихъ сердце пустоту, съ бользненною стремительностию изобрътають одно за другимъ земныя удовольствія и думають въ нихъ однихъ найти усладу, забвеніе и утъху. Чуть не ежедневно, напримъръ, съ захватывающимъ все существо ихъ увлеченіемъ, они наслаждаются сценическимъ искусствомъ, съ его живыми изображеніями человъка, со всёми достоинствами и пороками его, и проводять въ этомъ удовольствіи, при торжественной обстановкъ, при искусственномъ и яркомъ, какъ дневной, свътъ, при всеобщемъ лико-

ваніи и одушевленіи, подрядъ несколько часовъ ночи. Но воть, скоръе по обычаю, а не по влеченію сердца, заходять они иногда въ св. храмъ Вожій, и туть, по собственному сознанию, чувствують себя такъ же одиноко, неуютно, равнодушно, какъ они чувствують себя въ чуждой имъ толив, когда ходять, напримвръ, въ многолюдномъ городв опустить письмо на почту. Это вполнъ и естественно и понятно; душевный, т. е, плотской, страстный, привязанный къ землъ, человикъ, говорить св. апостолъ, не принимаетъ того, что отъ Духа Божія, потому что онъ почитаеть сіе безуміємь, и не можеть разумьть, потому что о семь надобно судить духовно (Кор. 2, 14). Когда св. апостоль Павель проповедывать благовестие Христово въ авинскомъ ареопаге, среди бывшихъ тамъ философовъ, то, услышает о воскресеніи мертвыхъ, одни насмъхались, а другів говорили: объ этомъ послушаемъ тебя въ другое время (Двен. 17, 32). Такъ невмъстима была ихъ уму мудрость небесная! Такъ же невиъстима она, братіе, и современнымъ намъ мудрецамъ міра сего.

А воть, благочестивые слушатели, предъ нами человъкъ иного духа. Не довольствуясь ежедневною келейною и церковною молитвою, совершаемою по уставу св. Церкви въ храмъ Божіемъ, и обычными, свойственными иноку, трудами во славу Божно, не довольствуясь тишиною и безмолвіемъ обители святой, преподобный Серафимъ Саровскій, съ наступленіемъ ночи, вибсто отдохновенія, идеть въ дремучій льсь и здъсь, въ тиши и тьмъ ночной, въ присутствии однихъ звърей земныхъ, стоя на камив на колънахъ, съ воздатыми гора руками, цалыя тысячи ночей горить молитвою предъ Богомъ и святыми.... Чемъ же живеть этотъ дивный старець? Пусть заблуждшія чада нашей св. Церкви почитають житіе его, но не съ предубѣжденною критикою, а съ искреннимъ желаніемъ извлечь пользу для себя, и пусть съ мольбою къ Господу о благодатной помощи подумають о томъ, какою духовною пищею, какою утьхою живуть эти старцы; пусть поучатся у нихъ, какъ можно и нынь стать на этоть вождельный и спасительный путь истины святой.

Мы не говоримъ этимъ, что и всѣ должны стоять ва камнѣ, а только именемъ Христовымъ, подобно св. апостолу,

умоляемъ, чтобы заблуждшіе братіе наши, живущіе по плоти, которыхъ помышленія плотскія суть смерть и вражда противъ Бога (Римл. 8, 5-7), примирились съ Богомъ (2 Кор. 5, 20); чтобы всь чада св. Церкви нашей жили и, по мъръ силь, приготовлялись къ въчной блаженной жизни, исполняя заповеди Господни, при помощи Вожіей, какъ учить св. Церковь наша, подражая, насколько возможно, примъру Спасителя, Вожіей Матери и св. угодниковъ Божінхъ. А быть можеть, ставь на этоть спасительный путь, начавь съ малаго, нъкоторые, при содъйствіи всемощной благодати Божіей, дойдуть и до камня. А каковы, братіе, плоды жизни свна ввка сего и жизни старца не отъ міра сего? «Спасите, погибаемъ», уже и теперь раздается отчанный воиль перваго, имъющій перейти въ въчный водль страждущей души его; а откликъ конца жизни преподобнаго старца скоро скажется всему міру въ предстоящемъ открытіи его святыхъ нетленныхъ мощей, источающихъ въ поучение намъ безчисленныя знаменія и чудеса: а съ концемъ міра сего онъ будетъ въ неувядаемомъ вънци славы (І Петр. 5, 4) въчно ликовать въ общении съ Господомъ Богомъ, Пречистою Магерію Вожією и угодниками Божінми.

Возлюбленные о Христь братіе и сестры! Міръ языческій, потерявъ данное первому человъку божественноо откровеніе, около пятидесяти пяти въковъ искаль Вога и дошель лишь до того, что въ лиць лучшихъ даже умовъ своихъ потеряль всякую въру въ силы свои, и предъ пришествіемъ Спасителя открыто, на весь міръ, раздавался изъ наболъвшей, изъ изстрадавшейся души его безнадежный вопль горькаго отчаннія: бидный я человикв! Кто избавить меня оть сего тыла смерти (Римл. 7, 24)? А ната святая, Вогомъ данная намъ, Церковь Православная, не смотря на всь козни вражескія, не смотря на то, что ее и простые и сильные міра сего старались утопить въ водів, сжечь на огнів, растерзать въ пасти звърей, залить кровію мучениковъ, - уже около двухъ тысячельтій незыблемо стоить, болье и болье украшается здъсь, —на землъ, и тамъ, —на небъ, славными чадами своими, и будеть стоять до скончанія віка, ибо она есть столят и утверждение истины, говорить св. апостоль (І Тим. 3, 15), и врата адова не одольють ея (Мв. 16, 18) по слову Спа-

сителя. Наша св. Церковь и нынъ, на нашихъ глазахъ, чрезъ върныхъ служителей и чадъ своихъ, по въръ и молитвъ ихъ, силою живущаго въ ней Духа святаго, совершаеть благодатныя знаменія и чудеса и такъ приближаеть человъка къ Вогу, къ послъдней цъли его бытія, что онъ еще завсь, на земль, съ плотію возносится оть нея, и на воздухв, въ дивномъ благодатномъ свъть, бесъдуеть съ небожителями. Таковъ извъстный нынъ всъмъ намъ преподобный старецъ Серафимъ! Не омрачимъ, братіе, невъріемъ и нечестіемъ, не закроемъ духовныхъ очей своихъ, что бы но видъть этихъ очевидныхъ свидътельствъ истины Церкви нашей. Будемъ съ усердіемъ, отъ всего сердца, молить Владыку нашей Церкви, Спасителя нашего, подобно св. апостоламъ, да умножите Оне наме въру (Лук. 17, 5); да наполнить Онъ умы и сердца наши твердымъ и непоколебимымъ убъждениемъ въ истинъ св. Церкви нашей и дътскою готовностію следовать по освящаемому ею пути Божію, подъ мощнымъ покровомъ нашего возлюбленнаго, Вогомъ дарованнаго намъ, Самодержца; да обратить Онъ, премудрый и всеблагій, на путь истины и заблуждшихъ собратій нашихъ, и да исполнится ва всёхъ насъ, искупленных драгоцънною кровію Христа, како непорочнаго и чистаго агнца, Его молитва къ Богу Отцу: да будуть вси едино: какь Ты, Отче, во Мин и я въ Тебн, такъ и они да будуть въ Насъ едино, да въруетъ міръ, что Ты послаль Меня (Іоан. 17, 21). Аминь.

> Ректоръ Псковской духовной семинаріи, Протоіерей Алексій Лебедевъ.

#### Значеніе религіи для правственной жизни человъка.

(окончание) \*).

Указывають, далъе, на то, что въ исторіи именно христіанскихъ народовъ можно находить наглядные примъры того, какъ подъ знаменемъ религіи очень часто совершались обиды, притъсненія и даже лишенія жизни. Съ особеннымъ подчеркиваніемъ указывають на средневъковый судъ надъ еретиками, колдуньями, въдьмами и вообще на

 <sup>\*)</sup> См. № X "Пековек. Епарх. Вѣдом, " за 1903 годъ.

религіозныя преслідованія разныхъ людей, совершавшіяся, будто-бы, in majorem Dei gloriam. Вольтерь не полвнился вычислить, что подъ предлогомъ и по поручению якобы Церкви за все время было убито около 10-ти милліоновъ жертвъ, и это вычисление заканчиваетъ онъ фдкимъ сарказмомъ: "христіанство, воть твои дела"!! Приводятся историческія справки и относительно того, какія гнусныя діла совершались церковною іерархіей отъ имени религіи!.. Что сказать по поводу этихъ выставляемыхъ обвиненій на религію? Въ приводимыхъ прим'врахъ, къ великому прискорбио, нельзя не признать накоторой доли справедливости; но суть дела въ томъ: въ правъ-ли мы на основани указываемыхъ фактовъ возводить обвинение на христіанскую религио? Повинна-ли она въ предосудительныхъ дълахъ и поступкахъ своихъ послъдователей? Кто решится не только утверждать, но даже въ душт помыслить, что христіанство одобряеть худые поступки людей и даже располагаеть къ нимъ?! Евангельское ученіе, прежде всего, имбеть въ видуотръшить человъка отъ привазанности къ земному и указать върный путь къ въчной жизни. "Ищите прежде царствія Божія, и сія вся приложатся вамъ" (Мв. 7, 33),—воть его главное наставленіе каждому последователю Христа; не стремленіе къ земнымъ благамъ, а самоотверженіе, самоотречение отъ пристрастія къ земному ставить оно въ непрем'внную обязанность каждому христіанину. Припомнимъ наставленія Христа апостоламь, при отправленіи ихъ на пропов'ядь, и ть правила жизни, которыя чрезъ нихъ внушались вообще всёмъ испов'єдникамъ Христа! "Когда не примуть вась въ какомъ-либо городъ, говорить Христосъ, исходя изъ него, вы отрясите прахъ отъ ногъ вашихъ" (Мв. 10, 14). Когда въ одномъ Самарянскомъ селеніи не приняли апостоловъ, и они просили Господа низвести огонь на жителей этого селенія, Христось отв'єтиль имъ: "не знаеме какого вы духа. Сынъ человъческій пришель не погублять, но спасать погибшихъ" (Лук. 9, 54). Уже изъ этихъ двухъ наставленій Спасителя всякій можеть понять, какимъ духомъ должны-быть проникнуты отношенія христіанина къ язычникамъ, еретикамъ и вообще къ нехристіанамъ. Что Христосъ не заповъдываль преслъдование еретиковъ, а только даль право отлучать ихъ оть христіанскаго общества (Мо.

18, 15 — 18), что религіозный фанатизмъ противоръчить основному духу христіанства, какъ религіи любви ко встмъ и даже ко врагамъ, какъ возвышенному ученію о Богь, Который "не хощеть смерти гръшника, но еже обратитися нечестивому и живу быти ему", это ясно и понятно каждому истинному христіанину. И Православная Церковь въ лицъ своихъ пастырей и представителей всегда была противъ употребленія насильственныхъ мірь въ діль привлеченія невтрующихъ ко Христу, или удержанія въ церкви отпавшихъ отъ нея членовъ. Чтобы ни говорили по адресу православія, какія бы хулы ни возводили на него, но церковь не запятнала себя преследованіями и гоненіями иноверцевъ. Противъ всякихъ мъръ насилія, какъ несогласныхъ съ духомъ ученія Христа, высказывались целые соборы и отдъльные настыри. Кареагенскій соборь обязываль епископовъ употреблять мъры кроткаго и любвеобильнаго убъжденія по отношенію къ донатистамъ и другимъ заблуждающимся. "Истинной религіи, говорить св. Аванасій Александрійскій, свойственно не принуждать, а убъждать, потому что Господь не принуждаль, но оставляль всякому свободу и обыкновенно говориль, обращаясь ко всемь: "если кто хочеть идти за Мною, последуйте, а обращаясь къ своимъ ученикамъ, когда некоторые изъ слушателей удалились отъ Него, спрашиваль: "не хотите ли и вы уйти"? Не оховами, не мечемъ и не вооруженною рукой проповъдуется истина, но убъждениемъ и совътомъ". Въ ІХ-мъ въкъ, съ котораго православные пастыри, будто бы, особенно стали практиковать преследование иноверцевъ, воть что писаль Өеодоръ Студить Ефесскому епископу Өеофилу: "намъ не позволительно не только убивать еретиковъ, но и желать имъ зла. Нужно молиться о нихъ, какъ показалъ Самъ Господь, вовремя страданій сказавъ Отцу Своему: Отче, отпусти имъ гръхв, ибо не энають, что дълають". Начальствующе надъ тълами, т. е. свътскія власти, имьють право наказывать виновныхъ въ преступленіяхъ, касающихся тела, а не техъ, которые виновны въ делахъ душевныхъ, ибо это принадлежить управляющимъ душами, т. е. пастырямъ церкви, которымъ свойственно наказывать отлученіями и другими эпитиміями". Блаженный Өеофилакть, жившій въ XI вікі, разсуждаеть такъ: "Вогу не угодно, чтобы еретики были истребляемы оружіемь, а то вмѣстѣ съ ними пострадали бы и были истреблены и праведные" \*). Вотъ истинный взглядъ на дѣло православнаго пастыря! Такимъ образомъ, ослѣпленіе ума, фанатически преслѣдующее кажущееся и явное религіозное заблужденіе безъ разбора мѣръ и средствъ, было результатомъ грубости и нравственнаго невѣжества; это было злоупотребленіе религіей, непониманіе ея духа, за что всещѣло должны быть отвѣтственны тѣ лица, которыя, дѣйствуя во имя Бога, на самомъ дѣлѣ злоупотребляли Его именемъ.

Если далье, на основании немногихъ фактовъ, заимствуемыхъ изъ исторіи церкви, считають справедливымъ обвинить саму религію, признать ся вредное вліяніе на человъческую жизнь, то съ одинаковымъ правомъ мы должны бы осуждать и отвергать всякое значение и за свободой человъка, ибо и подъ ея знаменемъ совершались и совершаются разныя гнусныя дёла, какія только можно себ'в вообразить. Вспомните о временахъ французской революціи, когда потокомъ лилась человъческая кровь во имя идеи всеобщаго братства, равенства и свободы! Всъмъ способенъ злоупотреблять человекь, но нельзя поэтому считать худымь то, чъмъ онъ злоупотребляеть, а поэтому и все предосудительное, совершавшееся и совершающееся подъ знаменемъ редигіи, въ существ'в дела является только каррикатурой редиги и ни въ какомъ случав не можеть служить опроверженіемь основного положенія объ органической зависимости чистой нравственности отъ истинной религи.

Какъ аргументь противъ благотворнаго, незамѣнимаго вліянія религіи на нравственность человѣка, выставляютъ еще тотъ наблюдаемый фактъ, что жизнь набожныхъ народовъ и отдѣльныхъ лицъ иногда не высоко стоить въ нравственномъ отношеніи, а потому, спрашиваютъ, въ чемъ же сказывается благотворность религіознаго воздѣйствія на поведеніе человѣка? Не будемъ отрицать справедливости указываемыхъ фактовъ, но, на основаніи ихъ, не будемъ въ тоже время отрицать и значенія религіи именно потому, что внѣшняя, кажущаяся набожность далеко не всегда совпадаеть съ внутреннимъ благочестіемъ въ истинномъ смыслѣ

<sup>\*)</sup> Гусевъ. Религіозность, какъ основа нравственности, стр. 77-78.

этого слова. Не нало людей, особенно строго исполняющихъ все, касающееся внашней стороны религи, но, при всемъ томъ, въ глубинъ своего сердца преисполненныхъ похотей, грѣха и порока; сердце ихъ далече отстоить оть Христа, и они "всуе чтуть Его". Кто быль ревностные фарисеевь въ исполнени вившнихъ дълъ закона, въ исполнени всего, касающагося внѣшней религіи? Но Сердцевѣдецъ Господь сравниль ихъ съ гробами, повапленными снаружи, а внутри полными смрада и костей... Тоже самое должно сказать и о современныхъ фарисеяхъ, если дела ихъ не согласны съученіемъ Христа-, от плодова иха познаете иха"... Но если жизнь и истинныхъ праведниковъ не протекаеть безъ нравственныхъ паденій, если и одушевленные чистымъ стремленіемъ къ добру падають иногда на своемъ пути, подчиняясь граховнымъ влеченіямъ своей природы, то этимъ нисколько не нужно смущаться; это совершенно понятно съ нравственной точки зрвнія. Не забудемъ того, что въ продолжение всей земной жизни въ каждомъ изъ насъ борются двъ природы, борются какъ бы два человъка съ противоположными характерами (ветхій человъкъ-гръховный и новый, возрожденный благодатію) изъ-за господства другь надъ другомъ. Эта двойственность влеченій природы, эта рознь не прекращается окончательно и въ душт истинно благочестивыхъ людей; и они постоянно должны бодрствовать надъ собою, ни на минуту не ослабъвая въ духовномъ трезвеніи и молитві, чтобы побороть въ себі "ветхаго человъка, тлыющаго въ похотъхъ прелестныхъ". И лишь только кто изъ этихъ духовныхъ борцовъ возмнить себя достигшимъ высшаго совершенства и ослабить подвигь трезвенія и молитвы, а между темъ "инг законг, противоююще закону ума", еще живеть въ его природь, тогда, само собою понятно, возможность нравственныхъ паденій станеть для него неизбъжной... Отсюда ясно, что причина паденія человъка не въ томъ, что онъ религіозенъ, а въ томъ, что ослабълъ на время въ духовномъ бодрствованіи надъ собою, забывъ наставление Спасителя, что "духъ нашъ бодръ, а плоть немощна".

Въ заключение обратимъ внимание еще на одинъ фактъ, также, повидимому, отвергающий взаимодъйствие между редигией и нравственностию. Въ жизни многихъ людей, гово-

рять, совершеніе нікоторыхь видовь добродітели является какъ бы естественною, прирожденною потребностію ихъ духа, не требующего отъ нихъ никакого усилія и подвига; отъ рожденія бывають возвышенные, благородные характеры, которые не следують никакимъ религознымъ ученіямъ и уже давно порвали всякую связь съ религіей, но въ дъйствительной жизни въ нравственномъ отношении выше и чище всякаго религіознаго человъка. Не станемъ отрицать дъйствительности приводимыхъ фактовъ, но не будемъ и смущаться ими. Въ объяснение ихъ сощлемся на глубокое соображение Мартенсена, допускающаго существование прирожденныхъ добродътелей при выполнении нами своихъ обязанностей въ томъ случав, когда требование долга и наши личныя склонности совпадають, сливаются другь съ другомъ. Но, ведь, кроме прирожденных добродетелей, существують и прирожденные пороки: вспыльчивость, скупость и др., которые становятся потомъ нравственными пороками, коль скоро ихъ сила не ослаблена разумнымъ воспитаніемъ подъ благотворнымъ вліяніемъ истинной религіи. О чемъ же говорять намъ эти наблюденія надъ жизнію людей? Они подтверждають лишь то положение, что о естественной вракственности можно говорить въ относительномъ и ограниченномъ смыслъ. Человъческая природа предрасположена бываеть какъ къ нѣкоторымъ отдѣльнымъ видамъ добродѣтели, такъ и къ некоторымъ порокамъ, и потому со стороны каждаго необходимо постоянное напряжение воли, чтобы, вопреки дурнымъ влеченіямъ и склонностимъ, всегда поступать нравственно. А для этого, какъ уже выше было сказано, необходимы человъку высшая опора и высшія побужденія, что и находить онъ въ христіанской религіи. Что же касается другого возраженія, что, будто, и безъ религи встръчаются въ жизни нравственно чистыя и благородныя личности, то возможность такихъ добродътельныхъ людей вообще сомнительна. Мы никогда не можемъ знать, действительно-ли у такихъ людей внутренняя жизнь, внутреннее настроеніе сердца всегда согласно съ ихъ внішними дъйствіями? Всегда ди ихъ добрыя дъла вытекають изъ безкорыстныхъ, благородныхъ побужденій, или, можетъ быть, ихъ образъ мыслей, ихъ поступки тамъ, гдв они сокрыты отъ гласности, отъ сужденій общества, предста-

вляются совершенно въ другомъ свътъ? Можеть быть, болъе глубокое разсмотрѣніе ихъ привело бы тогда къ другому заключению относительно нравственнаго достоинства ихъ поступковъ... Съ другой стороны, для разъяснения указываемаго недоуманія не сладуеть забывать того, что хорошіе люди, холодно относящиеся къ религи, можеть быть, въ раннемъ дътствъ находились подъ нравственнымъ воздъйствіемъ христіанской религіи, которая столь глубоко своимъ духомъ проникаеть нашу внутреннюю жизнь и наши отношения къ ближнимъ, что невозможно не подчиняться ел благотворному вліянію; очень можеть быть, первоначальное христіанское воспитаніе въ семь благочестивых родителей оставило неизгладимый следь на всей ихъ будущей жизни, на всемъ строт ихъ правственнаго міровоззртнія; а если такъ, то, несомивнио, религія была матерью, родившею въ нихъ правственную чистоту, хотя неблагодарное дити впоследствии отвергло свою родную мать... Характерно по этому вопросу разсуждаеть Навиль: "есть люди, говорить опъ, религіозныя убъжденія которыхъ вст рушились, между тъмъ какъ ихъ совъсть, какъ одинокая колонна среди развалинъ, стоить еще правильно. Такія явленія вызывають въ насъ благоговъние и изумление; строго говоря, оничудеса той божественной доброты, имени которой они не упоминають. Если есть такой человъкъ на земль, то на обоихъ коленахъ долженъ проливать онъ горячія слезы благодарности за то, что ему, отрицающему Бога, Провидение дало столь живое чувство къ благородному и чистому и столь сильное отвращение ко злу, что чувство долга безъ посторонней опоры остается у него твердымъ и правильнымъ. Но исключение-не правило; что дается нъкоторымъ, дается имъ не всегда и не дается всемъ" \*)...

Итакъ, на основаніи всёхъ вышеизложенныхъ соображеній, мы приходимъ къ тому несомнённому заключенію, что религія и нравственность органически связаны между собою, и что тоть или другой характеръ нравственнаго поведенія человёка въ тёсной зависимости стоить отъ чистоты и высоты исповедуемой имъ религіи. Что въ извёстномъ относительномъ смыслё можеть быть естественная прав-

<sup>\*)</sup> Die Abhängigkeit der Sittlichkeit von der Religion.

ственность, этого отрицать нельзя, такъ какъ въ душт человъка положенъ естественный нравственный законъ, и изычники, "не имуще закона, естеством законная творять"... Но эта нравственность темъ мене можетъ служить опреверженіемъ высказаннаго положенія, чемъ болье она ограничена и несовершенна въ сравнении съ жизнію истиннаго христіанина. Закончимъ свое разсужденіе следующими знаменательными строками изъ "Задачъ этики" Кавелина. "Переродило человъчество, говорить онъ, христіанское ученіе. Никогда, ни прежде, ни послъ, не было выражено съ такой ясностью, полнотою и убъдительностію, что во внутреннемъ душевномъ состояни весь смыслъ индивидуальнаго человъческаго существованія, что въ постоянной работь надъ самимъ собою, съ пълію очистить свои внутренніе помыслы и движенія, заключается задача, цёль и смысль личной жизни человъка отъ рожденія до гробовой доски, и что только этимъ путемъ-узкимъ и тернистымъ - онъ можеть достигнуть покол, мира и удовлетворенія, которыхъ жаждеть и къ которымъ въчно стремится. Къ принятио этихъ истинъ человъкъ быль подготовлень ученіями древнихъ, но христіанство, кром'в того, съ особеннымъ удареніемъ провозгласило, что такое удовлетворение доступно встмъ людямъ, кто бы они ни были, и достигается не однимъ погруженіемь человіка въ самого себя, а въ жизни съ людьми и между ними въ какомъ бы то ни было положении. Въ цъли, указанной христіанскимъ ученіемъ индивидуальному человъку, выраженъ полный законченный смыслъ личной жизни, выше, совершениве котораго ивть и нельзя себв представить. Все, что думалось и говорилось о томъ же предметь прежде, представляеть блёдные, отрывочные, разрозненные намеки на то, чему такъ свизно, ясно, точно и сильно учить христіанство. Попытки отыскать въ буддизм'є, у пивагорейцевъ, Сократа или Платона этическія ученія, напоминающія или превосходищія возвышенную правственную проповедь христіанства, оказались несостоятельными. Этическія системы и ученія, появившіяся даже у христіанскихъ народовъ, не создали ничего новаго, а либо истолковывали христіанскую этику, либо представляють болье или менье неудачныя усилія подыскать для ней теоретическія основанія. Она стоить неизмъримо выше всего, что о ней когда-либо

говорено, или писано. По своей поразительной глубинѣ и въ тоже время простоть она—образець совершенства, по-слъднее слово этической мудрости" \*). Я. С.

#### Извъстія и замътки.

Вразумленіе Божіе. Въ одной изъ деревень N-го прихода, Торопецкаго увзда, прошедшею зимою съ однимъ крестьяниномъ были воть какіе два случая, свидътельствующіе о быстромъ и явномъ наказаніи и вразумленіи Божіемъ за служение не Богу, а мамонъ. Крестьянинъ этоть-человъкъ малосемейный и въ тоже время самый богатый изъ всъхъ домохозяевъ не только своей деревни, но, пожалуй, и изъ всего N-го прихода. Въ прошедшемъ году, когда у насъ быль повсемъстный неурожай, ему, напротивъ, Господь послаль такое обиле илодовь земныхъ, что онъ не зналъ, куда дівать ихъ. И воть, вмісто того, чтобы, по слову св. апостола, избытками своими подълиться съ неимущими (Ефес. 4, 28), или же принесть часть добра въ храмъ Божій, въ благодарность Господу, даровавшему ему такое обиліе благъ, крестынинъ этоть не только не продаваль хльба по существующимъ въ то время цінамъ, но, подобно безумному евангельскому богачу, расширилъ свои амбары и сараи и собраль въ нихъ все свое добро, въ твердой надеждь, что къ будущему году хлъбъ подорожаеть, и онъ будеть настоящимъ богачемъ. Но воть, однажды уже поздно вечеромъ, мнимый богачъ пошелъ въ сарай и по неосторожности урониль въ съно пепель изъ курившейся папиросы,и сараи, и амбары, со встми собранными въ нихъ за нъсколько лътъ сокровищами, сгоръли. Затъмъ, въ скоромъ же времени послъ сего, тоть же крестьянинъ отправился въ О-скій убздъ, чтобы уплатить въ волостное правленіе, къ которому онъ приписанъ, причитающіяся съ него подати и купить себ'в кое-что для своего домашняго хозяйства, но дорогой вев деньги, взятыя имъ изъ дома, въ количествъ 114 рублей, онъ по неосторожности изъ кармана выронилъ. Печальный, со слезами на глазахъ и съ укоромъ совъсти,

<sup>\*)</sup> Проф. Гусевъ. Рел. какъ основа правственности. стр. 33-34.

возвратился онъ домой ни съ чёмъ. Такъ видимо наказалъ Господь Вогь купца, который не только не увеличиль своего богатства, но потеряль и то, что имълъ. Такъ и неръдко бываеть съ тъми, кто собираеть сокровища для себя, а не въ Бога богатъетъ (Лук. 12, 19—21).

Священникъ Михаилъ Мухинъ.

Священникъ И. А. Гіацинтовъ. (Некрологъ). Въ январъ мъсяцъ текущаго года въ Великолуцкой земской больниць посль непродолжительной бользни скончался, еще во цвътъ льть, священникъ погоста Марипчелокъ, Великолуцкаго убзда, Петръ Александровичъ Гіацинтовъ. Немного судиль ему Господь Богь послужить при Марипчелскомъ храмъ въ санъ свищенника, всего лъть пять; но и за это короткое время почившій снискаль себѣ общую любовь, уважение и преданность среди своихъ прихожанъ и окружнаго духовенства. 23-го января, въ день погребенія о. Петра духовенство и всв почти прихожане, отъ мала до велика, собрались въ Марипчелскій храмъ единёми усты и единъмъ сердцемъ помолиться объ упокоеніи его души и, по окончаніи обряда отп'єванія, съ горькими слезами провожали "любимаго своего собрата и батюшку" до последняго мъста упокоенія. Преданный своему великому пастырскому дълу, усопшій являль собою примърь неутомимаго трудолюбія, любвеобильной кротости, самоотверженнаго исполненія служебнаго долга. Служба церковная у почившаго всегда была истовая и благоленная, выраженія отчетливыя, голось проникаль въ душу верующаго, проповеди были просты и назидательны. Въ обращении съ прихожанами о. Петръ отличался доступностью, простотою и общительностію; онъ всегда быль благодушень, благожелателенъ и въ то же времи примъ и чистосердеченъ; а дворъ его часто быль переполнень перехожими калеками, людьми бездомными, пропитывающимися Христовымъ именемъ, всъмъ помогаль о. Петръ, бъдствуя и нуждаясь неръдко самъ лично, отказывая себъ даже въ насущныхъ потребностяхъ. Въчная же тебъ память и царство небесное, незабвенный батюшка! Земной тебъ поклонъ дюбви и благодарности оть бывшихъ твоихъ духовныхъ детей.

Священникъ Михаилъ Мухинъ.

#### ОБЪЯВЛЕНІЕ.

#### Отъ агента страховаго общества » РОССІЯ».

Предлагая Православному духовенству обезпечить себя и свои семьи заключеніемъ страхованія, представитель Страховаго Общества "РОССІЯ" Адольфъ Александровичь Гессе симъ честь имѣетъ обратить вниманіе духовенства, что богословскій журналь «Церковный Вѣстникъ», издаваемый при С.-Петербургской духовной академіи, въ № 30 отъ 25 йоля 1896 г. на стран. 971—972, ре-

комендуеть страхование жизни следующимъ образомъ.

«Въ виду того, что намъ уже неоднократно задавался этоть вопросъ, свидътельствующій о пробужденіи среди духовенства интереса къ данному предмету, мы считаемъ долгомъ дать болье или менье подробное разъяснение. - Идея страхованія жизни возникла еще въ прошломъ в'єк'ь, но особенное развитие получила въ настоящемъ, особенно заграницей, гдв она уже вошла въ сознание народныхъ массъ и породила громадныя общества, располагающія сотнями милліоновъ капитала. И это неудивительно, потому что въ дъйствительности страхование вообще есть одинъ изъ самыхъ надежныхъ способовъ обезпечения оть всевозможныхъ случайностей и несчастій, которыми такъ обильна наша земная жизнь. Теперь никто и у насъ не смущается уже мыслыю о страхованіи, напр., домовъ и церквей отъ огня; проекть введенія страхованія даже полей оть неурожая; и если страхованіе св. храма отъ пожара отнюдь не противно христіанской морали, то непротивно ей и страхованіе жизни, какъ высшаго сокровища на земль, особенно когда это сокявляется единственнымъ источникомъ ченія семейства. Когда сгораеть домъ, то жильцы его остаются безъ крова, и сознание этой бъдственности и побуждаетъ прибъгать къ страхованію, дающему возможность получить новый кровъ. Но когда умираеть отецъ семейства, то последнее нередко лишается после него не только крова, но и хлеба, такъ какъ онъ быль единственнымъ его кормиль--цемъ, и съ его жизнью для осиротълаго семейства исчезаеть самый источникь существованія. Поэтому стра-

хованіе этого величайшаго сокровища и часто единственнаго источника существованія семейства не только позволительно христіанину, но и даже въ извъстномъ смыслъ обязательно, если только представляется какая-нибудь возможность къ тому. И разъ есть возможность отделять ежегодный взнось въ страховое общество, то этимъ самымъ не только обезпечивается будущность семейства, но и достигается душевный миръ самимъ отцомъ семейства, который разъ навсегда избавляется оть ведичайшей душевной туги, заставляющей его постоянно тревожиться за будущность дорогихъ его сердцу существъ. Конечно, жизнь человъка въ рупъ Вожіей, — какъ и все существующее на земль. Но это нисколько не противоръчить идеъ страхованія. Мало того, само слово Божіе побуждаеть насъ заботиться объ обезпеченіи своего семейства въ виду именно возможности смерти. "Сія глаголеть Господь: устрой о дому твоемь, умираеши бо ты" (Ис. XXXVIII, 1). Страхованіе жизни, по нашему митнію, есть одинъ изъ лучшихъ способовъ "устроенія дома" въ виду возможности смерти, и намъ изв'естны изъ жизни духовенства случаи, какъ осиротелыя семейства избавлялись отъ крайней нищеты и бъдственности, благодаря только тому, что отцамъ ихъ пришла счастливая мысль застраховать свою жизнь.

Заявленія (лично или письменно) о желаніи заключить страхованіе жизни принимаются представителемъ Страховаго Общества "РОССІЯ" Адольфомъ Александровичемъ Гессе, въ гор. Псковъ, Сергіевская ул. домъ

Герасимова.

~~

Содержаніе части неоффиціальной: Рѣчь, произнесенная при встрѣчь въ Псвовскомъ каеедральномъ Тронцкомъ соборъ Благовърнаго Государя Великаго Князя Владаміра Александронича, командующаго войсками С.-Петербургскаго военнаго округа, Преосвященнямъ Сергіємъ, Еписковомъ Псковсяннъ и Порховскинъ.—Слово въ день торжествен заго коронованія и священнаго муропомазанія Благочестивъйшаго Государи Императора Николая Александровича. Ректора семинарія, Протоієрея А. І. Лебедева. — Значеніє религін для правственной жизпи человъка. (Окончаніе). Я. С.—Пзвѣстія и замѣтки.— Объявленіе.

Редакторъ, Ректоръ Дух. Семинаріи, Протої ерей Алексій Лебедевъ.

Печ. дозв.: Псковъ, 1 іюня 1903 г. Цензоръ, канедрал. протогерей М. Лавровскій.

Типографія Гуверискаго Земства.