# въдожости.

Подписная цвна съ пересылкою 5 рублей.

Отдъльные ММ Литовскихъ Епарх. Въд. за про-шедшіе годы по 5 кон., а за 1897, 1898, 1899 г. и 1900 г. по 10 к. (марками).

Подписка принимается въ г. Вильнъ, въ Редакціи Литовскихъ Епархіальныхъ Въдомостей.

При печатаніи объявленій, за каждую строку или мъсто строки взимается:

за одинъ разъ 10 коп.

раза 15 раза 20

### СОДЕРЖАНІЕ № 41.

Дъйствія Правительства. Высочайшіе приказы. Мъстныя распоряженія. Утвержденіе въ должности церковныхъ старостъ. Мъстныя извъстія. Архіерейскія служенія. Некрологъ. Вакансіи. Неоффиціальный от-дълъ. Слово, сказанное въ день Покрова Пресв. Богородицы въ Каролишской единовър. церкви. Нъсколько словъ объ уніи и трагическая кончина Іосафата Кунцевича. Восточ. или Западн. церкви были миссіонерами братья Кириллъ и Меоодій? Духовникъ іеромонахъ Өеофилъ (Некрологъ). Л. Г-му (стихотвореніе). Объявленія.

## Дъйствія Правительства.

— Высочайшими приказами назначаются: почетный опекунъ опекунскаго совъта учрежденій Императрицы Маріи, генералъ-лейтенантъ фонъ-Вальвиленскимъ губернаторомъ со 2-го октября, съ оставденіемъ его опекуномъ; виленскій губернаторъ, егермейстеръ Высочайшаго Двора, кн. Грузинскій-почетнымъ опекуномъ совъта учрежденій Императрицы Маріи по С.-Петербургскому онаго присутствію. съ 15-го сентября, съ оставлениемъ его егермейсте-

### Мъстныя распоряженія.

— 7 октября утверждены въ должности церковныхъ старостъ на три года выбранные къ церквамъ: 1) Никольской, Поневѣжскаго увзда, учитель Пушелатскаго народнаго училища Александръ Осип. Кравцевичь; 2) Ново-Погостской, Дисненскаго увзда, крестьянинъ м. Ново-Погоста Игнатій Вик. Цито-

понетіл и си. копрт - Вев эти вистанняци-патири.

вичъ; и 3) Спягельской, Свенцянскаго увзда, кр. дер. Балтаузъ Донатъ Мих. Жукъ.

— 10 октября утверждены въ должности церковныхъ старостъ на 3 года выбранные къ церквамъ: 1) Голдовской, Лидскаго увзда, кр. дер. Зиновичей Андрей Васильевъ Радюкъ; — 2) Бобровской, того же увзда, кр. дер. Лвсниковъ Петръ Семеновъ Малецъ; 3) Ситской, Вилейскаго увада, кр. дер. Грабучаго Николай Мироновъ Либозо.

### Мъстныя извъстія.

— Архіерейскія служенія. 7 октября, въ 20-ю недълю по Пятидесятницъ, Его Высокопреосвященство совершилъ Вожественную литургію въ Св.-Духовомъ монастыръ, въ сослужении братии монастыря. Проповедь сказалъ священникъ Новосветской Александровской церкви Владимиръ Василевскій.

— Некрологъ. 1 октября скончался священникъ Михаловщинской церкви, Ошиянскаго увзда, Ипполить Харсевичь, 35 льть, оставивь посль себя вдову и четверо малолетнихъ детей.

#### А) ВАКАНТНЫ МЪСТА СВЯЩЕННИКОВЪ

Вилейскаго — г. Вилейкъ при Маріинской ц. (4). Дисненскаго — м. Богинъ (4). Ошмянскиго — с. Михаловщинъ (1).

### Б) ВАКАНТНЫ МЪСТА ПСАЛОМЩИКОВЪ-

and the constraint to be a mercanist and the contraction of

Свенцянского — м. Засвири (4). Однижды при инпоратора Льва Философа, въ 903 г., на трековъ запали спавно прати Сирадини; истощов-

### Неоффиціальный отдълъ.

Слово, сказанное въ день Покрова Пресвятыя Богородицы въ Каролишской единовърческой церкви.

Пріидите ко Мню вси труж дающійся и обремененній и Азг упокою вы (Мато. гл. 12 ст. 28).

Кто же это зоветь къ себв насъ, благочестивые слушатели, объщая упокоеніе? Зоветь это самъ Господь нашъ Іисусъ Христосъ, такъ много возлюбившій насъ. Кто откажется, кто не нойдеть къ Нему? Идите же къ Нему, обремененные житейскими заботами, проводящіе дни и ночи въ трудахъ, "пекущіеся и молвящіе о мнозъ", забывая, что "едино же есть на потребу" (Лук. зач. 54); вспомните, какъ удаченъ былъ трудъ евангельскихъ рыбарей послъ Вожьяго благословенія (Лук. зач. 17.).

Дололь же вы будете надыяться на свои силы? Доколь умъ и сердце будете стдавать всемъ этимъ заботамъ? "Возверзи на Господа печаль твою и тойтя припитаетъ" (Цс. 54). Идите къ Нему изнуренныя печалями жизни, болъзнями: Онъ есть врачь душъ и твлесъ нашихъ. Идите къ Нему и вы, во грвхахъ провождающіе жизнь свою, угождая плоти, работая страстямъ, дълая злое предъ очима Его, живя на соблазнъ другимъ. Не смущайтес своею гръховностію: Онъ еходилъ къ мытарямъ и грътникамъ въ домъ Симона прокаженнаго, "изволитъ внити и въ домъ души прокаженныя и грешныя". Идите же къ Нему всв: дъти, юноши, дъвы, старцы и старицы. Онъ всехъ зоветъ къ себе и всехъ пріемлетъ. Двтей Онъ браль на Пречистыя руки свои, ючота Іоаннъ Богословъ возлежалъ на персяхъ Его, девицадочь Гаира воскрешена Имъ, старецъ Симеонъ бралъ Его на руки, старица Анна проповедовала о Немъ?

Какими же путями нужно идти къ Нему и гдъ можно найти селеніе Славы Его?

Посвщение дома молитвы-храма Божія, гдв особенно ясно обнаруживается присутствіе славы Вожіей, спасительныя таинства, чрезъ которыя вврующимъ сообщается благодатная сила Вожія—вотъ пути общенія съ Нимъ. Вотъ почему вврующіе въ радости и въ горф, въ бъдахъ и напастяхъ идутъ въ храмы Вожіи, "проливаютъ молитвы" и "возвъщаютъ печали" и получаютъ утьшеніе и милость отъ Бога.

Многочисленны примъры явленія знаменія милости Божіей къ страждущему роду человъческому. Одно изъ нихъ, совершившееся по молитвъ Причистой Дъвы и воспоминаетъ сегодня наша Св. Церковь. Однажды при императоръ Львъ Философъ, въ 903 г., на грековъ напали сильные враги Сарацины; истощенные въ средствахъ борьбы съ неравнымъ врагомъ,

греки обратились съ молитвою къ Вогу и усердно молились въ церкви; за всенощнымъ бдъніемъ Св. Андрей Христа ради Юродивый увидълъ Пречистую Дъву съ сонмомъ святыхъ, молящуюся за міръ христіанскій и осъняющую своимъ омофоромъ молящихся; заступленіемъ ея греки чудесно были спасены отъ грознаго врага.

Въ день Покрова Пресвятой Богородицы, которой посвященъ и ввъренъ храмъ нашъ, и мы, еще юныя чада св. Соборной и Апостольской церкви, вознесемъ къ Пречистой Дъвъ свои молитвы: да коснется слуха и сердца нашего Божественныя глаголы Сиссителя: "Пріидите ко Мав вси труждающінся и обремененній и Азъ упокою вы" и пойдемъ къ Нему безъ сомевнія и съ любовію во Святую Соборную и Апостольскую церковь, въ неизмышленную церковь, а церковь, которая держить "непоколебимую едину православную въру, пріемлетъ все евангельское ученіе въ цълости, а не части", върустъ, имъстъ и употребляетъ всв "святья и Божественныя тайны и находится подъ управленіемъ священныхъ лицъ, отъ Христа установленныхъ", короче говоря "всему тому върустъ и на все то уповаетъ, еже Господь Богъ предаде, и весь міръ соборне похвали и пріять" (Вел. Катех. л. 121, 122).

Истинное учение о Св. Церкви особенно нужно и спасительно вспоминать въ настоящее время, когда у насъ усиленно распространяются ложныя учения о св. Соборной и Апостольской церкви.

Сегодня у противниковъ св. церкви "именуемыхъ старообрядцевъ" въ г. Вильнъ имъетъ быть "освященіе" вновь созданнаго и богато укращеннаго молитвеннаго дома, который они называють "церковію"; домъ этотъ, какъ предназначенный для поддержанія и объединенія старообрядства цілаго здішняго края, имветь въ глазахъ ихъ весьма важное значение; вотъ ночему на торжество это собрались цълые десятки наставниковъ-раздороучителей изъ разныхъ мъстъ. Наставники собрадись "освящать свою церковь", но "молитвенный храмъ или монастырь безъ повелънія епископля не поставляется" (Кормч. гл. 13, л. 95 четвертаго вселенскаго собора, прав. 4). "Да полагаются мученикъ святыя мощи въ церквахъ; аще же (церковь) святить безъ мощей, да извержется, яко преступникъ церковныхъ преданій (Такъ же гл. 18, л. 212, прав. 7 седьмого всел. собора).

Созданныя церкви безъ молитвы епископа и положенія мощей св. мучениковъ должны быть разрушены (Тамъ же гл. 15, л. 152, помъстнаго собора въ Кареагент пр. 84). Изъ этого видно могутъ ли наставники, осмълившіеся присвоить себт недарованное "якоже сынове Кореови и Озіа Царь", освятить молитвенный домъ. Гдт же у нихъ молитвы епископскія и св. мощи? Вст эти наставники-пастыри,

"невошедшіе дверьми во дворъ овчій", "непризываваеми и самовольно вступившіе въ чинъ учительства", дъйствуютъ вопреки всякимъ каноническимъ правиламъ. О нихъ-то говорится въ Св. Писаніи: "Будетъ бо время, егда здраваго ученія не послушають, но по своихъ похотехъ изберутъ себъ учители, чешеми слухомъ: и отъ истины слухъ отвратятъ и къ баснемъ уклонятся" (2 Тим. гл. 4 ст. 3 и 4).

Всв эти наставники разрушають единство церковное, каковой гръхъ не омоется и мученическою кровію. "Сего гръха, еже съ церковію разділятися, и мученическая кровь не можеть загладити, аще и безчисленная будеть соділавши благая" (Бесівды Апестольскія въ 11 правоученіи на посл. къ Еф. стр. 1304). Вст они раздирають нешвенную ризу Спасову т. е. уничтожають св. писаніе и св. церковь въ ихъ полнотть и неприкосновенности (Толков. Дидимово на пс. 21).

Можетъ ли самочинное общество старообрядцевъ съ своими самозванными наставниками именоваться перковію? Не имън истинныхъ свойствъ св. церкви какъ-то: содержанія непоколебимой православной в'тры, существованія таинствъ и священноначалія (Вел. Кат. л. 121), общество это не можетъ именоваться церковію. Следовательно, члены этого самочиннаго общества не есть вътви лозы, которой уподобляетъ Спаситель основанную имъ церковь, они не суть вътви, которыя получають питіе жизни отъ этой лозы, не пвътуть и не укращають ее, а сухія безжизненныя вътви, потому что, и въсилу законовъ природы, вътвь растеть, цвететь, зеленеть и приносить плодъ, доколе находится на деревъ, а сломите эту вътвь и отдълите ее отъ дерева, она, не получая питанія, засохнетъ, а по слову Спасителя, изсохшую розгу выметають и во огнь влагають, и она сгораеть (Іоанн. гл. 15, зач. 50). Такъ, подобно отдълившейся отъ дерева вътви, погибаетъ для духовной жизни и человъкъ, порвавшій единеніе со св. церковію. "Ненавидящій Сіона (св. Церкви) посрамятся отъ Господа, яко трава огневи будутъ изсохшая" (Кн. о вър. л. 14 на обор.). (Тоже въ 1 утреннемъ антифонъ 4 гласа). Св. Апостолъ Павелъ уподобляетъ устройство церкви Христовой видимому устройству тъла человъческаго, въ которомъ есть голова, руки, ноги и прочіе члены. (1 Корине. гл. 12).

Голова—это епископы; руки—пресвитеры и діаконы (Въ толкованіи 55 Апостольскаго правила). Что же представляетъ согласно этому уподобленію "церковь старообрядцевъ"? Тъло человъческое, лишенное головы, представляетъ безжизненной, мертвый, разлагающійся, смердящій трупъ. Въ такомъ же состояніе, т. е. въ состояніи безжизненнаго, мертваго, разлагающагося трупа, нужно представлять и церковь, лишенную головы-епископа. Безжизненный трупъ раздъляютъ на части и разносятъ хищники, такъ раз-

носится и делится безжизненный, мертвый трупъ. неоживляющаяся благодатными источниками Св. Духа "именуемая старообрядческая церковь", ибо "чадъ ея Христосъ не слагаетъ и Духа Св. они не имъютъ" (Вел. Кат. л. 121). Приходитъ хищные волки-раздороучьтели и раздъляють безжизненный трупъ -эту "церковь" на меньшія многочисленныя, тоже лишенныя жизни части-толки или секты. Объ этомъ еще писалъ и св. Апосто ъ Павелъ: "Азъ бо вѣмъ сіе, яко по отшествій моемъ внидуть олцы тяжцы въ васъ, не щадящіе стада. И отъ васъ самъхъ возстанутъ мужіе, глаголющіе развращенная, еже отторгати ученики въ следъ себе (Делн. зач. 44). Въ самомъ дълъ, "не развращенная" ли говорять эти наставники, собравшиеся "освящать церковь", когда безъ епископа никто не можеть священнодъйствовать (Кормч. л. 10 наоб. правила св. Апост.). "Аще же кто безъ епископа и пресвитера и безъ діаконовъ что-либо творить, таковый оскверняется совъстію и невърнато горшій есть" (Св. Игнатія посл. къ Тралліанамъ). Священнод виствующій безь воли епископа сей служить и угождаеть діаволу (Макар. Минея, мъс. ноябрь 25 дня). Безъ епископа церковь не имъетъ свъта (Книг. о вър. л. 213). Безъ епископа нътъ христіанства, "Везъ епископа ниже христіане" (Блаж. Сим. гл. 73). Не настало ли время, о которомъ цишется въ Св. Писаніи: "Будеть бо время, егда здраваго ученія не послушають, но по своихъ похотехъ изберутъ себъ учители, чешеми слухомъ: и отъ истины слухъ отвратятъ и къ баснемъ уклонятся" (2 Тим. гл. 4, ст. 3 и 4.).

Представляя себѣ столь нечальное положеніе нашихъ братьевъ и безжизненной ихъ именуемой церкви, неоживляющейся благодатными источниками Св. Духа, будемъ возносить о нихъ къ Отцу всѣхъ свои молитвы, да просвѣтитъ Онъ ихъ свѣтомъ благоразумія, "открыетъ имъ Евангеліе правды, соединитъ ихъ святѣй своей соборнъй и апостольстѣй церкви".

Насъ же гръшнихъ да утвердитъ Господь Богъ "въ православіи и единомысліи", -- дабы сознали мы всю гнусность, пагубность и грахъ раздора, который такъ укоренился въ насъ въ последнее время, на почвъ церковно-общественной жизни нашей, оть чего происходитъ вражда между нами, къ стыду же нашему. Чтобы въ день сей, въ храмв этомъ, мы представили бы и сознали гръхъ соблазна, который такъ привился къ намъ при выборахъ у насъ должностныхъ лицъ для служенія св. храму сему, чтобы мерзость жизни нашей не направлена была бы въ унижение Св. Православія и Св. Церкви нашей. Христіане! Господь нашъ Інсусъ Христосъ говорилъ своимъ ученикамъ, а вивств съ твиъ и всвиъ пастырямъ церкви: "Вы соль земли, т. е. какъ соль предохраняетъ предметы, употребляемые въ пищу отъ порчи и услаждаетъ ихъ. такъ и

ученики Христовы ученіемъ должны услаждать жизнь человъческую и предохранять человъчество отъ порчи нравственной". "Вы свътъ міра, — пусть свътитъ свътъ вамъ предъ всъми людьми, чтобы они видъли ваши добрыя дъла и прославили Отца вашего Небеснаго". (Мате. гл. 5).

Завъты Божественнаго Учителя, высказанные своимъ ученикамъ, относятся не къ однимъ только пастырямъ и служителямъ церкви, но и ко всъмъ христіанамъ, составляющимъ церковь— "родъ избранъ, царское священіе, языкъ святъ (1 Петр. гл. 2, ст. 9.) и сами яко каменіе зиждитеся въ храмъ духовенъ, святительство свято" (Тамъ же гл. 2, ст. 5). Столь высокое званіе христіанина налагаетъ на насъ высокія обязанности быть свътильниками гръховному роду человъческому, примъромъ добродътели и истиннаго христіанскаго новеденія.

Да не будемъ же мы изсыпаны вонъ изъ церкви Христовой, подобно возсмердъвшей и обуялой соли, какъ сказалъ Спаситель (Мате. зач. 10), но "даждь намъ Господи Боже, во Святъй Троицъ Славимый всегда, и поклоняемый, при (Святъй Церкви до конца пребыти и животъ христіанскій во благочестіи совершити" (Книг. о вър. гл. 2, л. 30). Сподоби насъ Господи знать истинную святую Твою церковь и "не влаяться и не скитаться всякимъ вътромъ ученія во лжи человъчестъй" (Еф. 4 г. 14.).

Каролишской единовърческой церкви священникъ Іоаннъ Каштеляновъ.

# Нъсколько словъ объ уніи и трагическая кончина Іосафата Кунцевича.

9 октября 1896 г. исполнилось 300 л. со времени провозглашенія на Брестскомъ соборѣ уніи, т. е. соединенія вѣры греческей и римской. И, храни Богъ, не въ память о ней, но въ скорбномъ собользнованіи объ этомъ далекомъ прошломъ, о дерзкомъ насилованіи совъсти, о безчисленныхъ жертвахъ, мученически погибшихъ за правоту истинной вѣры, нельзя не порадоваться, (хотя этой радости идетъ уже 6-ой десятокъ лѣтъ), что такое гибельное дѣло латинской пропаганды—эта измышленная унія, порожденіе гордаго извращеннаго ума, —исчезло.

Эта унія вводилась въ жизнь литовско-русскаго народа еще со второй половины XIV въка, и съ послъдствіемъ этого нововведенія въ въръ связано достопамятное событіе въ Витеоскъ—убіеніе архіенископа Іосафата Кунцевича.

Іосафатъ Кунцевичъ—личность, фигурировавшая въ Бълоруссіи въ бачалъ XVII стол., и весьма многіе уроженцы этого края или вовсе не знаютъ о Кунцевичъ, или имъютъ о немъ, по ложнымъ даннымъ, превратное инѣніе. Между тѣмъ этотъ человѣкъ сдѣданъ замѣчательнымъ. Здѣсь намѣренно сказать: сдѣданъ, а не сдѣдался, или былъ, и каждый бѣлоруссъ долженъ знать о Кунцевичѣ и видѣть эту личность въ настоящемъ свѣтѣ. Онъ убитъ самымъ ужаснымъ образомъ: съ поруганіемъ, съ остервененіемъ, съ злорадствомъ.

Что за причина такого печальнаго явленія?

До сихъ поръ у всвхъ людей крвико держится присловіе: гласъ народа—гласъ Вожій. И надъ Іосафатомъ Кунцевичемъ воистину исполнился этотъ гласъ. Есть и другая, вполнів приложимая къ нему віжовая истина: какою мірою мірите, такою и возмірится вамъ. Въ какомъ же народномъ дійствій сказался Вожій гласъ?—Какою мірою міриль Іосафать Кунцевичъ т. е. какъ поступаль онъ съ ближними, занимая такое высокое місто—архипастыря? 4

Везпристрастная исторія много говорить о жизни этого человіка, объ обстоятельствахъ его времени и о трагической кончині его, бывшей 274 г. тому,—въ 1623 г.

Прежде чёмъ изложить этотъ крайне печальный фактъ, необходимо коснуться предшествовавшаго времени и обстоятельствъ.

Лътъ за 10 до смерти I. Кунцевича, учрежденный буллою (27 сент. 1540 г.) напы Павла III <sup>1</sup>) орденъ iезуитовъ <sup>2</sup>) появился какъ нельзя болве кстати: власть панская ограничивалась; чистота въры затмилась всюду во всемъ западно-католическомъ мір'в; любовь и усердіе къ ней смінились холодностію; духовенство отличалось порочною жизнію и нев вжествомъ, а о монастыряхъ и говорить нечего, особенно о ихъ цъломудрін; самый Римъ былъ болье языческій городъ, чемъ христіанскій; до того было утрачено уваженіе къ религіознымъ предметамъ, что въ нівкоторыхъ церквахъ держали ценную собаку, чтобы воры не разграбили священныхъ сосудовъ. Въ другихъ мъстахъ было еще хуже, чемъ въ Риме: Испанія и Италія задыхались въ невѣжествѣ и апатіи; Германію отторгнуль отъ римской церкви Лютеръ (въ 1527-29 гг.), Францію--Кальвинъ (въ 1541 г.), Швейдарію—Цвингли (въ 1530-хъ гг.), Англію король (1562 г.), и ересь съ каждымъ годомъ распространялась болве и болве. Безъ стыда, даже со сивхомъ и кощунствомъ совершались ужасныя святотатства. Никто не думалъ вступаться за церковь, упавшую такъ низко, а кто и покушался, то всегда безуспъшно. Съ появлениемъ ислучтовъ положение дълъ

1) Папа съ 1534 по 1549.

<sup>2)</sup> Основатель ордена Лайола (Иньиго) Игнатій, род. въ 1491 г., позже Лютера на 8 л.—Донъ-Иньиго-Лопесъ-де-Рикальде, испанецъ, названъ въ исторіи Лайолою по имени замка Лайола, въ которомъ жилъ его отецъ, рыцарь Бертрамъ-

перемънилось, и міръ съ изумленіемъ увидѣлъ, какъ много можетъ сдѣлать небольшое общество, если имъ руководитъ опредѣленная идея и желѣзная воля, ни передъ чѣмъ не отступающая для достиженія своей цѣли. Но это общество вступило на ложный путь: побѣда Римской церкви была единственная предметомъ всѣхъ его помышленій 1).

Въ 1592 г. уроженецъ Подляхіи, шляхтичъ Өедоръ Косинскій, избранъ былъ изъ генеральныхъ ессауловъ въ гетманы малороссійскаго войска. Въ его то время и разрослась унія. Со всею тяжестію полудикаго варварства среднихъ въковъ, со всею кровожадностью испанской инквизиціи она упала тогда на Польшу, Литву и Малороссію. Это изм'вненіе религіи принято было изъ выгодъ частныхъ: папы всегда хотвли уничтожить греко-россійскую ввру; имъ такъ пріятно было властвовать умами и совъстію всей Европы, владъть всъмъ богатствомъ ея, всъмъ ея оружіемъ, единственно по принцину панскаго самовольствія надъ всёмъ христіанскимъ міромъ, и Климентъ VIII 2) избралъ средство, не уничтожая въръ, соединить ихъ воедино - уніею, и это хитрое изобрівтеніе нравственнаго моста, это бъдствіе, сдълавшееся впоследствій стихійнымъ, рекомендованное Антоніємъ Поссевиномъ, вынесъ изъ Рима въ Польшу папскій прелать Михаиль Кунискій 3), а далве дело совращенія православныхъ въ латинство довершали іззунты, впервые появившеся въ Польшв въ 1565 г. 4). Іезуиты, умъли представить унію такъ, что для многихъ она уже не казалась изминою православію: съ принятіемъ уніи вполн'в сохранится, якобы, чистота ученія православной восточной церкви, и единственная разница будетъ лишь въ томъ, что православные вивсто подчиненія патріарху, зависящему отъ султана и безславному, изъявять покорность папв. который въ силахъ будто-бы защитить церковь и возстановить въ ней перидокъ 5).

Этихъ іезуитовъ окончательно ввелъ въ Польшу кардиналъ Станиславъ Гозій въ 1566 г.

Со времени сотворенія міра много было между людьми злоупотребленія самыми священными предметами, но ни одно изъ нихъ не можетъ сравниться съ тъмъ поруганіемъ божественнаго имени Господа І. Христа, какое сдълали и продолжали дълать люди,

дерзнувшіе называться ісзуптами <sup>1</sup>). Подъ видомъ христіанскихъ добродѣтелей и даже монашескихъ обѣтовъ ісзупты краеугольнымъ камнемъ своего учрежденія полагали неограниченное повиновеніе папѣ, и для достиженія этой цѣли употребляли всѣ средства <sup>2</sup>), которыя, конечно служили не торжеству христіанства, а завоевательной задачѣ папской политики.

Наступиль 1596 г. при полиоржеф Сиримичества

Наступилъ 1596 г.; при поддержив Сигизмунда III 3) созванъ былъ соборъ въ Бреств, и унія 6—9 октября была объявлена торжественно. Какъ скоро-Косинскій узналь объ этомъ происшествіи, то, какъ намъстникъ королевскій, и какъ гетманъ малороссійскій, онъ посладъ грамоты, одну къ королю Сигизмунду, а другую въ Брестское собраніе, возражая притомъ законность объявленной уніи. Не только королю, совершенно равнодушному въ дълъ совъсти. сколько Брестскимъ руководителямъ уніи не понравилась правда словъ гетмана Косинскаго, онъ показался имъ опаснымъ, - необходимо было избавиться отъ него. Какъ бы соглашаясь съ гетманомъ, правительство вызвало Косинскаго въ Брестъ, и лишь только онъ явился, его арестовали, объявили богоотступникомъ, судили и приговорили къ смертной казни: его поставили въ каменный столбъ, имъвшійся въ монастыръ, и заложили камнемъ. И погибъ гетманъ Косинскій 4) первою жертвою православія, первымъ крвикимъ стоятелемъ за него. Некоторые историки или не упоминають о Косинскомъ, или желають покрыть стыдомъ имя этого честнаго человъка за то только, что онъ, уроженецъ подляхіи, и вступаясь за въру и Малороссію, возсталь противъ поляковъ 5). Георгій Петровскій. (Продолжение следуеть).

(Продолженіе слъдуетъ).

## Восточной или Западной церкви были миссіонерами св. братья Кириллъ и Менодій?

Такъ какъ періодъ миссіонерской дѣятельности св. братьевъ среди славянъ совпадаетъ почти годъ въ годъ (разница только на одинъ годъ) съ началомъ несогласій между Восточною и Западною церквами, которое произошло съ избраніемъ въ патріархи

years and a principal contraction of the contractio

<sup>1)</sup> Полная исторія іезуитовъ Теодора Грезингера, т. І, стр. 48, 49.

<sup>2)</sup> Папа съ 1592 по 1605 г.

<sup>3)</sup> Исторія Малороссіи, Никол. Маркевича. 1842 г. т. I, стр. 76.

<sup>4)</sup> Кояловичъ. Чтенія по исторіи Запад. Россіи. 1864 г., стр. 187.

<sup>5)</sup> Бахматева. Разсказы изъ Рус. Церков. исторіи. 1894 г. Москва; ч. II, стр. 262, 368, 378.

<sup>1)</sup> Девизомъ своего ордена іезуиты избрали изреченіе "Іисуса имѣемъ своимъ товарищемъ (Iesum habemus socium). Это изреченіе подъ титлою ІНЅ іезуиты употребляють на печатяхъ вмѣсто герба и изображають на своихъ коллегіяхъ. (Авдій Востоковъ о Римск. церкви. 1864 г., ч. ІІ, стр. 147).

<sup>2)</sup> Въстникъ Запад. Россіи 1868 г., т. 3, кн. VIII,

отд. 3, стр. 27. 3) Король съ 1587 по 30 апр. 1632.

<sup>4)</sup> Маркевичъ. Ист. Малороссіи, т. 1, стр. 80-81.

<sup>5)</sup> Маркевичъ. Исторія Малороссін, т. 1, стр. 75.

знаменитаго Фотія въ 857 г., и продолжалось до вторичнаго его удаленія съ патріаршаго престола въ 886 г., то этимъ случайнымъ стеченіемъ обстоятельствъ не преминули воспользоваться нынфиніе католические писатели для проведения своихъ тенденцій среди славянъ. Они стараются убъдить ихъ, что уходъ св. братьевъ изъ Константинополя, переходъ ихъ на Западъ и сближение съ папою стоятъ въ тесной связи съ разногласіемъ между Римомъ и Константанополемъ, разногласіемъ, въ которомъ непремънно хотить видьть начало церковнаго раскола въ последнемъ. Этотъ-то церковный расколъ, по мненію католяковъ, заставилъ Кирилла и Мееодія прервать пальнъйшее общение свое съ Востокомъ, какъ виновникомъ церковнаго разногласія, и обратиться къ паив. какъ къ справедливому и законному судъв надъ Вселенскою церковію; а этимъ, слъд., стараются доказать, что католическое направление св. братьевъ обнаружилось въ самый первый моментъ измънившихся отношеній между Римомъ и Константинополемъ. Это повторяють въ одинъ голосъ почти всв западные ученые при всякомъ удобномъ случав, какъ только заходить рвчь о св. братьяхъ. Изъ западныхъ ученыхъ, преследующихъ эти тенденціи, особенно замечательны: Гинцель, Штульцъ, Рачкій и др., но не они одни только повторяють это, а самъ пана Левъ XIII въ 1881 г. издаль энциклику, \*) въ которой приглашаеть славянъ къ римскому престолу, ссылаясь на привязанность св. братьевъ къ Римской церкви, въ смысле въроученія, и на то, будто бы они были исключительно римскими западными миссіонерами; ссылается, между прочимъ, какъ на вещи, уже доказанныя, противъ которыхъ нельзя возразить и слова. Между темъ, доказательствъ нетъ ровно никакихъ, да ихъ и быть не можеть на томъ основании, что ни цапскія посланія, ни другія латинскія свидфтельства ничего не говорять въ пользу принадлежности Кирилла и Меоодія Западу, церкви Римской, въ смыслъ позднъйшемъ, сбразовавшемся по окончательномъ раздъленіи объихъ церквей; равно какъ ничъмъ не больше встръчаемъ и въ сказаніяхъ восточныхъ ясности и положительности, касательно иринадлежности ихъ въ смыслъ въроученія, единственно Востоку, потому что и тамъ и тутъ оба они являются правовърными. Но такъ какъ при однихъ такихъ только источникахъ воздержаться отъ пристрастія, которое бываетъ плодомъ воспитаннаго съ дътства убъжденія въ собственной правотъ, чтиъ особенно отличаются католики, весьма трудно, то католические ученые невольно делають заключение по личнымъ предложеніямъ и догадкамъ. - Такъ, опираясь на тотъ фактъ, что Кириллъ и Менодій отказались принять въ Констан-

тинопол'в епископскій сань, которымь хотели наградить ихъ и царь и патріархъ за подвиги въ землѣ хозарской, и предпочли уединение въ монастыръ, католические писатели утверждають, будто такимъ ръшениемъ они выразили недовольство свое на дъла церковныя, по случаю возведенія въ патріархи Фотія, и скрылись отъ всякаго въ нихъ участія. Основателенъ ли этотъ взглядъ, можно видъть изъ того, что смирение и любовь къ тихой и сосредоточенной жизни являются у Кирилла въ самыхъ юныхъ еще годахъ (достаточно вспомнить ту картину жизни, какую рисоваль ему императорскій логофеть и отъ которой онъ отказался), а у св. Менодія смиреніе и любовь къ тихой жизни обнаружились задолго еще до возвышенія Фотія. Вообще вся жизнь Кирилла, отъ самаго дътскаго возраста, и, сколько извъстно, Меоодія, отъ поступленія его въ монастырь, полна примврами кротости и смиренія, не только чуждыхъ всякаго искательства внёшнихъ отличій, но и прямо противоръчившихъ ему. Если же католические писатели позволяють себъ дълать выводь о не дружелюбныхъ отношеніяхъ между новымъ патріархомъ и св. братьями изъ за отказа ихъ въ Константинополъ принять епископскій санъ, то съ одинаковымъ правомъ могли бы они, на томъ же основании, дълать такой выводъ и объ отношении, по крайней мъръ, св. Кирилла къ папъ Адріану II. Что же касается того, почему св. Месодій приняль еписконскій санъ въ Римъ, отказавшись отъ него въ Константинополь, то это объясняется тыми цылями. какія преслідоваль Ростиславь, прося папу поставить однего изъ св. братьевъ въ епископа Моравіи, а эти цъли вполив раздълялъ и самъ св. Менодій, когда засталь моравскихъ славянъ въ самомъ грубомъ, невъжественномъ состоянім, въ чемъ главнымъ виновникомъ было нъмецкое духовенство. Напрасно далъе усиливаются доказать, что св. Кириллъ и Менодій. хотя и ввели у славянъ богослужение на славянскомъ языкъ, но будто бы по обрядамъ не Греческой, а Римской церкви. Это опровергается свидътельствами даже западныхъ документовъ. Въ 967 г. папа, утверждая въ Прагъ римско-католическое епископство, требоваль, чтобы божественная служба была отправляема не по обрядамъ болгарской или русской церкви, также не по обычаю славянскаго языка, но по уставамъ римско-католической въры. Діоклейскій священникъ говоритъ, что святвиший мужъ Константинъ ввелъ у славянъ совершение литургии по обычаю грековъ (more Graecornm). Вся римская обрядность, какую только могли допустить, если еще допускали св. братья, ограничивалась темъ, что на литургіи сначала читались Апостолъ в Евангеліе на латинскомъ языкъ, а потомъ на славянскомъ; этого одного только домогался отъ нихъ папа для большей какъ бы важности священнод вйствія.

<sup>\*)</sup> За неимъніемъ энциклики Льва XIII въ полномъ видъ приводимъ главныя ея мысли.

Далве Гинцель уввряеть, что св. Кириллъ всецвло сходился съ Римскою церковію относительно ученія объ исхожденіи Св. Духа и отъ Сына, потому иначе папа не ръшился бы посвятить епископа, причемъ обязательно требуется согласіе въ испов'яданія віры съ Римомъ; но какъ св. Кириллъ никогда епископомъ не былъ и какъ вопросъ объ этомъ ученім возникъ опредъленно уже послъ смерти Кирилла, то нечего объ этомъ и разсуждать. Точно также напрасно стараются доказать и другіе ученые, что и Меоодій признаваль ученіе о Filioque, и тъмъ хотятъ объяснить приговоръ папы Іоанна VIII въ пользу Меоодія; но одинъ изъ преемниковъ Іоанна VIII, папа Стефанъ VI, нашелъ себя вынужденнымъ подробно изложить въ письмъ къ Святополку ученіе объ исхожденіи Св. Духа, желая тъмъ уничтожить распостраненное Меводіемъ ученіе ложное, по понятіямъ папы. Если же Іоаннъ VIII говоритъ, что вопросивша Менодія, въ присутствіи другихъ епископовъ, - такъ ли онъ въруетъ символу въры и поетъ его на литургіи, какъ тому учить Римская церковь и какъ утверждено на шести вселенскихъ соборахъ-получиль отъ него отвътъ утвердительный, то несообразнаго здёсь нётъ ничего. потому что на вселенскихъ соборахъ символъ утвержденъ тотъ самый, какого до настоящаго времени держится Православная церковь, безъ прибавленія: Filioque-и это прибавление не было еще внесено тогда въ символъ самою Римскою церковію. Поэтомуто, въ глазахъ паны св. Менодій, естественно, долженъ былъ показаться правовърнымъ и истиннымъ. Наконецъ, самымъ осязательнымъ доказательствомъ, накъ православно вфровали и учили славянъ ихъ просвътители, служить сохранившееся въ одной рукописи "Написаніе о правъй въръ, изущенное Константиномъ блаженнымъ философомъ, учителемъ о Бозф словенскому языку. Замфчательные всего здысь то, что о Св. Духф намфренно сказано: вфрую и во Единаго Духа Святаго отъ Единаго Бога Отца исходящаго; - "отъ Единаго" - прибавленіе, котораго въ прежнихъ исповъданіяхъ восточныхъ не встръчается. -- Напротивъ, можно уже было замътить, что Менодій не только оставался чуждь тахъ отступленій Западной церкви, какими отделилась или еще отделялась последняя отъ единства вселенскаго, но и возставалъ противъ нихъ со всею силою истиннаго православія, обличая и порицая виновныхъ, не смущаясь, въ борьбъ за православіе, ни угрозами ни глеветами, ни судами въ Римъ. Со стороны ученія онъ вобще ни въ одномъ пунктв не допустилъ уступки въ пользу заблужденій Запада: слёдуя возвышенному направленію своей родины-передать истины в'тры Христовой на понятномъ, народномъ языкъ, св. Меюодій до конца жизни держался этого святаго чравила

и въ области римскаго епископа, ни мало не стъснялся и не поддавался распоряженіямъ и грознымъ повельніямъ папы-прекратить службу на славянскомъ языкъ. - Наконецъ, что касается того, были ли св. братья солунские исключительно римскими западными миссіонерами, то это предположеніе католическихъ ученыхъ, а со стороны папы Льва XIII-фактъ. далеко не оправдывается. Во 1-хъ, не только въ славянскихъ, но и въ римскихъ древнихъ сказаніяхъ (у Діоклейскаго священника, въ легендъ о перенесеніи мощей св. Климента папы римскаго Константиномъ философомъ, въ легендъ Блаубейернской), ясно говорится, что Ростиславъ, князъ моравскій присылаль посольство именно къ греческому императору Михаилу просить учителя, который бы научиль его народъ читать божественныя книги на народномъ языкъ, и что вслёдъ за этимъ действительно были отправлены въ Моравію изъ Константинополя св. братья; между твиъ какъ ни въ одномъ древнемъ актв ни въ латинскомъ, ни греческомъ не говорится ни слова чего либо подобнаго по отношенію къ Риму и папъ. Во 2-хъ, переводъ богослужебныхъ книгь на славянскій языкъ, самое отправление божественныхъ службъ на этомъ языкъ-все то свидътельствуетъ ясно, что такого рода дёло могло быть совершенно по благословенію Константинопольской церкви, по отнюдь не Римской, по обычаю которой не дозволялось совершеніе богослуженія на какомъ либо языкъ, кромъ извъстныхъ трехъ. Въ 3-хъ, что какъ не преданность св. братьевъ Греческой церкви, было главною причиною разныхъ волненій противъ нихъ со стороны нвиецкихъ еписконовъ Паннонік и Моравіи, которые старались оклеветать ихъ передъ народомъ и папою въ неправославіи !! Въ 4-хъ, если св. братья были дъйствительно римскими миссіонерами и въ своемъ въроучении всецъло сходились съ Римскою церковію, то за что же на мъстномъ Спалатрскомъ соборъ (925 г.) св. Меоодій быль названь еретикомь и это название было утверждено папою Іоанномъ Х, а спустя 500 лёть после своей смерти этоть же еритикъ съ своимъ братомъ, св. Кирилломъ, торжественно причисляется самою Римскою церковію въ лику святыхъ ?! (Благов. еп. въд.).

П. Верещагинг.

rania Manaparona, Hukona

### † Духовникъ і еромонахъ Өеофилъ (некрологъ).

18 августа, послъ непродолжительной бользни, пріобщенный Св. Таинъ, скончался духовникъ Виленскаго Свято-Духова монастыря іеромонахъ Өеофилъ, па 72 году жизни. 20 августа, послъ совершенной о. ректоромъ архимандритомъ Леонидомъ соборне Вожественной литургіи и послъдовавшаго за ней чина отпъванія въ

сослужения всего монашествующаго духовенства г. Вильны и др. священнослужителей и въ присутствіи множества богомольцевъ, по большей части духовныхъ его дътей, почившій погребень быль при монастырской церкви, съ восточной стороны, рядомъ съ могилой архимандрита Макарія. Уважаемый всёми іеромонахъ Өеофиль, въ мірь Өеодорь Исидоровичь Суперанскій, - вдовый, родился въ Куштозерскомъ приходъ, Олонецкой губерніи, Вытегорскаго увзда, и происходиль изъ среды духовной; онъ окончилъ курсъ Олонецкой духовной семинаріи съ званіемъ студента и опред'ьленъ учителемъ въ Людвинское сельское училище въ 1853 году. Въ 1853 году назначенъ священникомъ къ Олонецкой Градской церкви и за усившное служеніе въ 1863 году награжденъ набедренникомъ; въ 1866 г. опредъленъ исправляющимъ должность благочиннаго, а въ 1867 г. награжденъ скуфьею; въ 1869-1872 гг. онъ состояль уполномоченнымь по общимъ Епархіальнымъ събздамъ; въ 1870 г. утвержденъ въ должности благочиннаго; въ томъ же году назначенъ членомъ училищнаго совъта; въ 1871 г. определень настоятелемь Людвинской церкви; въ 1872 году награжденъ камилавкок; въ 1876-1877 гг. состояль законоучителемь Людвинскаго училища: уволившись въ 1879 г. отъ должности благочиннаго, онъ продолжалъ состоять законоучителемъ Людвинскаго женскаго училища. Послъ того онъ оставилъ міръ и поступилъ въ число братіи Александро-Свирскаго монастыря, гдв въ 1880 г. постриженъ въ монашество игуменомъ Иннокентіемъ. Послъ того онъ былъ назначенъ экономомъ при Архіерейскомъ домъ; въ 1881 году онъ поступиль въ число братіи Клеменецкаго монастыря, а въ 1887 г. перемъщенъ въ Кирилло-Новозерскій монастырь, и назначенъ духовникомъ онаго монастыря. Въ 1890 г. о. Өеофилъ переведенъ въ Виленскій Свято-Духовъ монастырь, гдв назначенъ исправляющимъ должность казначея монастыря; въ 1898 г. - духовиикомъ Св.-Духова монастыря. Почившій о. духовникъ награжденъ былъ наперстнымъ крестомъ, отъ Св. Синода выдаваемый, имълъ крестъ въ память войны 1853-1856 г., въ 1882 г. получилъ знакъ краснаго креста, въ 1896 г. получилъ серебр. медаль въ память царствованія императора Александра III, а въ 1898 г. таковую же медаль въ память царствованія Императора Николая 1-го.

Почившій о. духовникъ пользовался большимъ уваженіемъ здёшняго общества и кончина его была встрічена съ неподдільнымъ сожалівнемъ. Да упокоитъ Господь душу его въ селеніяхъ праведныхъ!

#### Harton Premara, I. T. My. Long Co. La

— Для всякаго режденнаго, часъ смертный не далекъ! Смиритесь-же сердца въ стремленьи кровожадномъ!

Смирись душой и ты, непризванный пророкъ, Принесшій въ міръ соблазнъ, въ ученьи безотрадномъ!!

Въ сердцахъ рабовъ Христа, надежды не губи, Не изгоняй ея великой благодати, О правотъ своей надменьо не труби, Не налагай на духъ антихриста печати! Опомнись, лже-пророкъ, твоей-ли чистотъ, Быть міру образцамъ, и символомъ духовнымъ? Безблагодатенъ ты! не простъ ты во Христъ, Искусенъ ты во лжи, и замыслъ гръховномъ! Повъримъ-ли тебъ,—гряду і безъ креста, Отвергшій—безъ нужды,—всъ таинства Хри-

Сомкнитесь-же и вы—лукавыя уста, Умолкни же и ты кощунственное слово! (Котлинъ). Л. Везродный.

# колокольный заводъ І. Ю. ДОРОЖИНСКАГО

въ гор. Венгровѣ, Сѣдлецкой губ.

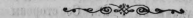
Отливаетъ новые колокола различной величины и замъняетъ ломъ на новые по доступнымъ цънамъ; въ прочности колоколовъ дается 10-ти-лътнее ручательство. Уплата за переливку колоколовъ принимается въ сроки. 3—1

# КОЛОКОЛЬНЫЙ ЗАВОДЪ

## А. Влодковскаго

въ гор. Венгровъ, Съдлецкой губ.

Отливаетъ новые и переливаетъ разбитые колокола съ доставкою по жел. дор. на свой счеть, герантія за цёлость и прочность колоколовъ. 6—4



Редакторъ Канедральный Протојерей **Зоаних Мотовихх.**