

изданіе братства преп. сергія и германа.

Nº 2.

1 ФЕВРАЛЯ.

1926 г.

Подписная плата: на годъ — 15 ф. м. и на полгода — 8 ф. м. Заграницу: на годъ — 20 фин. марокъ и на полгода — 10 фин. мар. (въ любой иностранной валють по курсу пня).

курсу дня). Адресъ редакціи: Sortavala, Utrennaja Zarja — toimitus. Адресъ конторы: Sortavala, pastori A. Kasanskij. ГЛАВНЫЙ РЕДАК-ТОРЪ ПРОТОІЕРЕЙ

**С. ОКУЛОВЪ**Въ сердоболъ.

Журналъ выходитъ 1-го числа каждаго мъсяца, въ объемъ 8 страницъ.

Плата за объявленія на послѣдней страницѣ: по 1 м. 25 п. за квадр. см.

# ВАСИЛІЙ

Божьей милостью Архіепископъ Константинополя Новаго Рима и Вселенскій Патріархъ.

Преосвященный Епископъ Кареліи, мъстоблюститель Выборгской и всея Финляндіи Архіепископіи, во Святомъ Духъ любимый братъ и сотрудникъ Нашего Смиренія г. Германъ, милость Божія и миръ да пребудутъ съ Вашимъ Преосвященствомъ.

Изъ доклада Его Преосвященства митрополита оіатирскаго Германа, по ръшенію Синода для обслъдованія состоянія православной церкви въ Финляндіи въ качествъ уполномоченнаго туда посланнаго, сдълалось намъ во всъхъ подробностяхъ извъстнымъ все, касающееся Финляндской православной церкви.

Съ чувствомъ глубокаго удовлетворенія услышали мы о радушной встръчъ и таковомъ же пріемъ его въ Финляндіи, равно какъ и о братскомъ содъйствіи Вашего Преосвященства въ исполненіи его церковной миссіи. Но какова была наша радость и ликованіе при въсти о расцвътъ и преуспъяніи въ христіанской жизни, такова же была и скорбь по поводу возникшихъ на лонъ церкви несогласія и разлада на почвъ празднованія Пасхи.

Этотъ вопросъ, занимающій уже и всю церковь, принимаетъ безспорно особый и совершенно исключительный характеръ въ Финляндской церкви, почему незамедлительно и совсѣмъ независимо отъ общаго вопроса въ засѣданіи Священнаго Синода, посвященномъ Вамъ, подверглось обсужденію это дѣло.

По всестороннемъ разсмотрѣніи вопроса относительно наилучшаго способа рѣшенія его теперь, въ преддверіи 1926 года, на которомъ всѣми признаны были совершенно исключительныя и чрезвычайныя условія и обстоятельства какъ церковныя, такъ и общественныя, въ коихъ живетъ православная церковь въ Финляндіи, и неоспоримая неизбѣжность приспособленія ея во внѣшней жизни къ житейскимъ нормамъ государства, въ которомъ она находится, Священный Синодъ, имѣя въ виду нравственную пользу вѣрующихъ, далъ на основаніи этого, какъ и раньше, свое благословеніе на празднованіе въ финляндской православной церкви Святой Пасхи въ наступающемъ 1926 году по григоріанскому календарю впредь до

окончательнаго ръшенія общаго вопроса на имъющемь быть вскоръ, съ Божьяго соизволенія, созванномъ Вселенскомъ Соборъ.

Съ радостью сообщая Вашему Преосвященству объ этомъ мнѣніи и принятомъ затѣмъ рѣшеніи Нашего Священнаго Синода, выражаемъ надежду, что Вы своевременно озаботитесь обнародовать его, вмѣстѣ съ нашими молитвами и благословеніемъ, какъ среди благочестиваго духовенства, такъ и вѣрующихъ сыновъ церкви, дабы всѣ единодушно »едиными усты и еди-

нъмъ сердцемъ» и единовременно величали достославное Воскресеніе нашего Спасителя, Господа Іисуса Христа.

Милость Божія и Его неизреченное милосердіе да пребудуть съ Вашимъ Преосвященствомъ.

1925 г., декабря 5-го дня.

Подписано:

Константинопольскій Патріархъ, любящій во Христъ братъ.

Переводъ съ греческаго. № протокола 2921 № реестра 2595.

# ВАСИЛІЙ

Божіею милостію Архіепископъ Константинополя Новаго Рима и Патріархъ Вселенскій.

Ихъ Преосвященствамъ митрополитамъ и архіепископамъ Нашего Святъйшаго Апостольскаго Патріаршаго великаго Престола, милость и миръ въ Господъ нашемъ Іисусъ Христъ.

По причинъ явившихся вопреки всъмъ ожиданіямъ непреоборимыхъ препятствій, сдѣлался невозможнымъ созывъ въ текущемъ году Вселенскаго Православнаго Собора въ 1600-лѣтнюю годовщину 1-го святого Вселенскаго Собора въ Никеѣ для разсмотрѣнія различныхъ запросовъ общаго характера, какъ это было постановлено въ прошломъ году нашею великою Христовою церковію и оповѣщено грамотой отъ 25 ноября 1924 г. за № 4498, обращенной ко всѣмъ іерархамъ Нашего Святѣйшаго Патріаршаго и Вселенскаго Престола, нашимъ возлюбленнымъ братьямъ во Господѣ.

Но, такъ какъ вопросы эти, со дня на день возрастающіе, принимають для всей церкви все болѣе и болѣе неотложный характеръ и настоятельно требують ихъ разрѣшенія или разработки, то мы вмѣстѣ съ Нашимъ священнымъ Синодомъ, усматривая вредъ отъ дальнѣйшей отсрочки и имѣя въ виду всеобщее желаніе и единодушно высказанное мнѣніе всѣхъ отдѣльныхъ святѣйшихъ православныхъ церквей, постановили, чтобы предположенный соборъ былъ созванъ въ наступающемъ 1926 году и приступилъ къ своей задачѣ въ великій и достославный праздникъ Пятидесятницы, т.е. въ самый день памяти возникновенія Христіанской церкви.

Что касается главныхъ вопросовъ и темъ, кои, по нашему признанію, и теперь должны быть предложены на обсужденіе Собора, то они указаны въ своевременно уже посланномъ Вашему Преосвященству для ознакомленія и подготовки »перечнъ задачъ имъющаго состояться, съ Божьяго соизволенія, Вселенскаго Собора 1925 года.»

Однако снова разсмотръвъ предыдущее ръшеніе наше относительно града Іерусалима, какъ наиболъе подходящаго мъста для собранія іерарховъ, мы находимъ теперь наиболъе удобнымъ назначить для этой цъли святую гору Авонъ, не только благодаря тому историческому значенію, которое имъетъ это прославленное средоточіе монашескаго міра, и духовнымъ сокровищамъ ея книгохранилищъ, но и вслъдствіе центральнаго положенія ея и обилія помъщеній для пріема гостей.

Ставя и Ваше Преосвященство въ извъстность обо всемъ этомъ, возносимъ молитвы, чтобы благодать Всемогущаго Всесвятого Духа свела насъ всъхъ во едино въ сей знаменательный день во благо святъйшей церкви и во славу Христа, который да сниспошлеть ей наивозможно долгіе годы, здравіе и спасеніе.

1925 г. декабря 9 дня.

#### Подписано:

† Константинопольскій Патріархъ, любящій во Христъ братъ.

#### Митрополиты:

 Кесарійскій Николай, любящій во Христъ братъ.

 Никейскій Веніаминъ
 »
 »

 Халкидонскій Іоакимъ
 »
 »

 Деркійскій Фотій
 »
 »

 Прузскій Никодимъ
 »
 »

 Неокесарійскій Амвросій
 »
 »

 Сардійскій и Писидійскій Германъ
 »
 »

 Силиврійскій Евгеній
 »
 »

 Родопольскій Кириллъ
 »
 »

 Анейскій Өома
 »
 »

## Слово на праздникъ Срѣтенія Господня.

Въ сегоднешнемъ евангельскомъ чтеніи (Лук. 2, 22—40) мы слышали чудныя слова молитвы Симеона Богопріимца объ отпущеніи его съ миромъ, такъ какъ очи его увидѣли Спасителя міра, о чемъ ему было предсказано задолго до пришествія Христа. И вотъ старецъ Симеонъ, будучи приведенъ Святымъ Духомъ въ храмъ и увидя младенца Іисуса, духовными очами узрѣлъ въ Немъ Господа Христа, Котораго такъ долго ждалъ, въ Котораго твердо вѣрилъ и о пришествіи Котораго пламенно молился. Взявъ Христа-младенца на руки, праведный старецъ ощутилъ въ своей душѣ высшій миръ, какъ залогъ исполненія обътованій вѣчнаго блаженства, и въ торжественномъ благоговѣніи воскликнулъ: »Нынѣ отпущаеши раба Твоего, Владыко, по глаголу Твоему съ миромъ . . .»

Благочестивые читатели! Обратимъ вниманіе на поучительную сторону сегоднешняго воспоминанія. Если мы старательно слушали праздничное богослуженіе, то не могли не замътить, что святая церковь въ пъснопъніяхъ этого праздника часто повторяеть о миръ, о томъ миръ, съ которымъ праведный Симеонъ, по словамъ своей молитвы, отпускается въ въчность. Поэтому для насъ, думается, было бы большимъ ущербомъ, если въ настоящій день мы не сдълали бы этотъ миръ предметомъ занятія для нашего ума и сердца.

Съ того времени, какъ люди въ лицъ нашихъ прародителей впали въ гръхъ неповиновенія Богу и потеряли миръ, это Адамово наслъдіе господствовало и господствуеть во встхъ его потомкахъ, проявляя себя въ различной степени, въ зависимости отъ степени развитія душевныхъ силъ человѣка въ дурную сторону. До пришествія Христа на землю никто не могъ не только обладать, но даже чувствовать того потеряннаго прародителями мира, который принесъ людямъ обратно вочеловъчившійся Царь мира — Христосъ. Поэтому-то ангелы въ часъ рожденія Спасителя, сорадуясь людямъ, ожидавшимъ пришествія Мессіи, воспъли: »Слава въ вышнихъ Богу и на землъ миръ . . .» (Лук. 2, 14). Старецъ Симеонъ, доживъ до глубокой старости въ ожиданіи пришествія Христа, много пережилъ и перечувствовалъ въ праведной своей душт и теперь, почувствовавъ благодатный миръ оть близости и лицезрвнія пришедшаго въ образв раба Мироподателя, сразу узналъ въ Немъ Царя мира и обратился въ Богу съ молитвою объ отпущении его съ миромъ изъ сей жизни. Братья, какъ на старца Симеона, такъ и на насъ при рожденіи, смерть наложила свою печать и сказала: »это моя жертва». — Смерть для человъка — неизбъжный удълъ . . . Всъ это знають и почти всъ страшатся этого удъла, стараются не думать объ этомъ, боясь омрачать свои мысли и свое настроеніе памятью о смерти. Но нужно понять,

что поступая такъ, мы поступаемъ неправильно. Намъ необходимо въ этомъ отношеніи слѣдовать примѣру праведнаго Симеона, который благоговъйно ожидалъ перехода въ въчность и безбоязененно готовился къ смерти, живя праведно и упражняясь въ дѣлахъ благочестія. Если мы хотимъ быть христіанами не только по имени, но и по жизни, то намъ нужно знать и помнить свое неизмънное занятіе, заключающееся, по словамъ апостола Павла, въ »въръ, надеждъ и любви» (1 Кор. 13, 13), а по словамъ Святого Василія Великаго »занятіе христіанина есть память смертная.» Сопоставленіе словъ великаго апостола и великаго святителя указываетъ, что безъ пямяти смертной не можетъ быть истинной въры, надежды и любви, а также и наоборотъ. Память смертная привела праведнаго Симеона въ храмъ встрътить Христа, она, очевидно, была его постояннымъ занятіемъ, потому-то онъ, какъ только встрътилъ Христа, сразу сталъ просить Бога отпустить его съ миромъ въ въчность. Всъ лучшіе люди всегда помышляли о смерти и постоянно готовились къ ней; память смертная была у нихъ какъ закваска жизни и потому ихъ жизнь приносила истинные плоды въры, надежды и любви къ Богу и ближнимъ. Безъ памяти смертной мы никогда не можемъ ощутить въ себъ передъ переходомъ въ въчность того мира, о которомъ засвидътельствовалъ праведный Симеонъ въ своей молитвъ. Путемъ наблюденія надъ собою мы легко можемъ убъдиться, что въ насъ существуетъ два начала — доброе и дурное и что они неизмънно проявляють себя въ тъхъ случаяхъ, когда передъ нами на выборъ предоставляется добро или зло. Если человъкъ не сдълался рабомъ гръховныхъ привычекъ, то онъ не можетъ не замътить въ себъ той свободы, которая дана ему и не насилуется Богомъ. Дурное начало въ человъкъ — »похоть плоти, похоть очесъ и гордость житейская» (1 Ioan. 2, 16) вступаетъ въ борьбу съ началомъ добрымъ. Діаволъ, искушавшій Спасителя въ пустынъ, то же самое предлагаеть и каждому изъ насъ, говоря: »все это дамъ, если падши поклонишся мнъ (Матв. 4, 8-10). И воть туть, если нъть поддержки со стороны людей или особеннаго Божьяго промыслительнаго попеченія, то трудно человъку устоять отъ паденій, и человъкъ забываеть Господа, теряя страхъ Божій и память смертную. Отсюда начинается »дружба съ міромъ», которую апостолъ назвалъ враждою противъ Бога (Іак. 4, 4), голосъ совъсти заглушается, затъмъ онъ постепенно умолкаеть, добрыя съмена, когда то посъянныя въ душу, заглушаются, искореняются, а на мъсто ихъ водворяются страсти, которыя всецъло порабощають человъка. Все это мы можемъ наблюдать на себъ, если этого искренно пожелаемъ. При такомъ со-



стояніи, конечно, мира не можеть существовать въ нашей душ'ь, а, наобороть, въ ней властвують не мирныя чувства: мнительность, подозрительность и недов'ъріе. Состоянія евангельскаго младенчества, безъ котораго, по словамъ Спасителя, никто не войдеть въ царство небесное, (Матв. 18, 31) тутъ не можеть быть, и при исход'ъ изъ зд'ъшней жизни въ въчную,

душа будеть далека отъ мира, обладателемъ котораго былъ праведный Симеонъ.

Вотъ мысли, которыя должны озабочивать насъ и побуждать возвратиться къ потерянному миру. Быть можетъ, нъкоторые изъ насъ возразятъ: »моя жизнь не такъ сложилась, я постоянно въ разстройствъ, гдъ ужъ мнъ этомъ думать.» Правда, это можеть быть и такъ, но только нельзя согласиться съ тъмъ, чтобы путь къ сему божественному миру былъ совершенно загражденъ и для такого. Пока у человъка бъется въ груди дыханіе жизни, все время Господь ждетъ его обращенія и готовъ даровать ему Свой миръ, но для этого, конечно, и со стороны человъка должно быть сильное желаніе и усилія. Иные могуть сказать: »вотъ мы и трудимся, ищемъ этого мира, но Господь не даетъ намъ его.» На это нужно сказать, что миръ этотъ пребываетъ въ насъ, если мы сами не изгоняемъ его изъ себя. Этотъ священный миръ обитаетъ въ сердцахъ сокрушенныхъ и смиренныхъ, а потому и направимъ всю нашу дъятельность надъ собою къ тому, чтобы достигнуть сокрушеннаго и смиреннаго состоянія нашего сердца. Тогда миръ Божій, который »превыше всекаго ума, вселится въ насъ обильно» (Фил. 4, 7; Кол. 3, 15—16).

Обратимся, братья, къ святому Симеону Богопріимцу съ молитвою: »святый и праведный Симеоне, ты, обнимая святыми старческими руками Богомладенца-Христа, почувствовалъ божественный миръ въ праведной душъ твоей и, нынъ, пребывая во странъ мира небеснаго царствія, у Царя мира Христа, испроси у Него и намъ желаніе, усердіе къ исканію и дарованіе сего божественнаго мира, какъ залога будущихъ обътованій блаженства.»

И когда мы ощутимъ начатки этого умиренія, то тогда наши взгляды на многое измѣнятся по отношенію къ нашей личной и общественной жизни. Мы тогда опытно будемъ познавать и цѣнить, какъ дорогъ и вожделенъ миръ и въ особенности миръ въ Христовой церкви. При такомъ познаніи мы на многое въ жизни стали бы смотрѣть иначе и значительно легче выходили бы изъ самыхъ затруднительныхъ положеній нашей осложнившейся жизни.

Господи, за молитвы Пречистыя Твоея Матери, святыхъ праведныхъ Симеона и Анны умири нашу жизнь и міръ Твой, яко благъ и человѣколюбецъ. Аминь.

Іером. И—ій.

Представительство Монастырей въ низшемъ церковномъ судъ. На основаніи произведенныхъ выборовъ, церковное управленіе въ пленарномъ своемъ засъданіи 21 января с. г. назначило іеромонаха Валаамскаго монастыря о. Григорія дополнительнымъ членомъ низшаго церковнаго суда въ тъхъ случаяхъ,

когда судебное дѣло, касающееся совершеннаго монахами преступленія, по какимъ либо причинамъ не можетъ разсматриваться въ монашескомъ совѣтѣ. Кандидатомъ на ту-же должность, на основаніи тѣхъже выборовъ, назначенъ іеромонахъ того же монастыря о. Заровавель.

## Срътеніе Господне.

Когда исполнилось Христу лишь сорокъ дней, Родители Его, храня уставы строго, Внесли младенца въ храмъ, зане такъ Моисей Законъ далъ, что-бъ дитя представить передъ Богомъ.

Въ Іерусалимъ былъ въ то время Симеонъ, Благочестивый мужсъ. Онъ праведно жилъ, честно . . . Ему Богъ объщалъ: пока не узритъ онъ Спасителя Христа, то не умретъ тълесно.

И Симеонъ во храмъ пришелъ . . . И вотъ Христа Родители внесли, что-бы обрядъ законный Былъ совершенъ надъ Нимъ. И Симеонъ согбенный, Взявъ на руки Христа, отверзъ свои уста.

Онъ въ благодарности сердечной произнесъ: Владыко, Господи! Ты съ миромъ отпущаешь Днесь Своего раба; народамъ свътъ являешь, Ты истинный есть свътъ, Царь міра и Христосъ.

Теперь очами я узръль Твое спасенье, Что уготоваль Ты для нась, Твоихъ рабовъ. Источникъ жизни — Ты, языковъ откровенье, И слава въчная сыновъ.

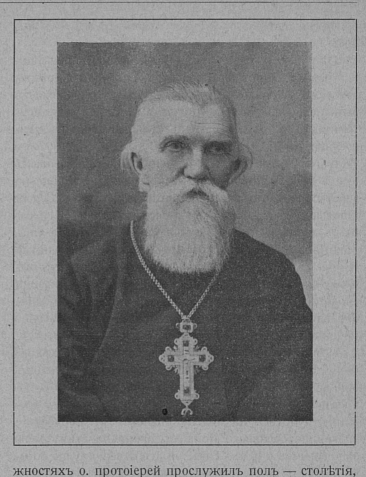
Монахъ Викентій.



# 50-лѣтіе священства протоіерея С. Н. Окулова.

30-го января сего года исполнилось 50 лътъ со дня рукоположенія протоіерея Сергія Николаевича Окулова въ санъ священника. Полъ — въка о. Сергій прослужиль безпрерывно въ гор. Сердоболъ, сначала — съ 1876 по 1880 г. — въ должности настоятеля Сердобольскаго православнаго прихода, затъмъ — съ 1880 по 1896 г. — въ должности православнаго законоучителя въ Сердобольской учительской семинаріи и, наконецъ, — съ 1896 по настоящее время — въ должности предсъдателя комиссіи по переводу богослужебныхъ и учебныхъ книгъ на финскій языкъ. Кром'в того, съ открытіемъ въ 1918 году въ гор. Сердоболъ православной духовной семинаріи, онъ состоить ея ректоромъ и преподавателемъ наиболъе важныхъ богословскихъ предметовъ. Помимо перечисленныхъ должностей, протоіерей С. Н. Окуловъ состояль законоучителемъ на курсахъ для подготовки учителей передвижныхъ школъ, въ Сердобольскомъ лицев, въ женской средней школв и на дополнительныхъ къ последней курсахъ.

На этихъ значительныхъ и отвътственныхъ дол-



но эта его оффиціальная служба является лишь одной стороной его дъятельности; другая сторона — это та большая жизненная работа, которую онъ, не смотря на свой весьма преклонный возрастъ, всегда дълалъ и продолжаетъ дълать съ неутомимою энергіею и почти юношескимъ рвеніомъ, а именно работа на пользу духовно-нравственнаго просвъщенія нашего Карельскаго народа въ его національномъ духъ. Всъ успъхи, достигнутые въ этой области въ теченіе послъдняго полустолътія, можно сказать, неразрывно связаны съ именемъ протоіерея С. Н. Окулова. Онъ первый возбудилъ въ свое время вопросъ объ образованіи изъ финляндскихъ православныхъ приходовъ отдъльной Финляндской епархіи, нынъ преобразованной въ автономную Финлядскую православную церковь; онъ быль основателемъ Братства Свв. Сергія и Гормана и до сого времени является его выдающимся дъятелемъ; вся православная духовная литература на финскомъ языкъ прошла, можно сказать, черезъ его руки; онъ участвовалъ въ ея изданіи въ качествъ или автора, или переводчика, или родактора и почти всегда корректора; православный журналъ »Аамунъ Койтто» все время издавался подъ редакторствомъ о. протоіерея. Когда въ 1910 году для о. Сергія временно оказалось невозможнымъ редактированіе »Аамунъ Койтто», то журналъ долженъ былъ пріостановиться изданіемъ. Почти не было такихъ комитетовъ или комиссій, учреждавшихся для улучшенія духовно-нравственнаго

положенія народа, въ которыхъ протоіерей С. Н. Окуловъ не былъ бы дъятельнъйшимъ членомъ.

На церковныхъ соборахъ Финляндской православной церкви о. протојерей неизмѣнно избирался предсѣдателемъ, — словомъ, онъ всегда былъ и продолжаетъ быть нещадящимъ своихъ силъ и тѣмъ не менѣе неутомимымъ дѣятелемъ на пользу нашей церкви и православія.

Его труды по переводу богослужебныхъ и учебныхъ книгъ на финскій языкъ высоко цѣнны не только по своему основному значенію, но и по методу: о. Сергій никогда не довольствуется простымъ, хотя бы и самымъ точнымъ переводомъ, но всегда сначала тщательнѣйшимъ образомъ провѣряетъ переводимый текстъ по всевозможнымъ источникамъ, такъ что, нерѣдко какая нибудь, повидимому, простая фраза или слово заводитъ его при работѣ въ чисто научныя изслѣдованія, и только послѣ достиженія несомнѣнно правильнаго текста, послѣдній является въ переводѣ.

Помимо вышеупомянутыхъ весьма сложныхъ работъ, отнимающихъ много времени и требующихъ большого умственнаго напряженія, протоіерей С. Н. Окуловъ находить еще силы и досугъ время отъ времени трудиться на пользу родного ему Сордобольскаго православнаго прихода, проявляя этимъ свою заботливость о немъ. Такъ, онъ собственноручно распланировалъ приходское кладбише, размѣтилъ на немъ могильныя мѣста и пр., и такихъ примѣровъ его трудолюбія и заботливости не мало.

Карельскій народь, цѣня великіе труды о. протоіерея, несомнѣнно относится къ нимъ съ глубокою благодарностью, и его долгъ благоговѣйно молить Господа о продленіи дѣятельности о. Сергія, столь полезной для народа и церкви и столь исключительной въ нынѣшнее смутное время.

北兴兴

## Покаянія отверзи ми девери...

Отверзи мню дверь покаянья Благій Жизнодавець и Богь! Смущають мой духь злодюянья И тъломь я весь изнемогь.

Я весь во гръхахъ оскверненный, Но Ты страсть мою угаси. Какъ щедрый мой Богъ, Царь вселенной, Помилуй моня и спаси.

\* \* -

На путь спасительный и правый Наставь, Владычица, меня! Мню душу бореть врагь лукавый, Грюхомъ погибельнымъ плъня. Всю жизнь я праздно съ суетою Провель какъ гръшникъ и злодъй. Но Ты молитвою святою Меня избави отъ страстей.

\* \*

Помилуй мя Святый Владыка По множеству Твоихъ щедротъ, И милостью Своей великой Омой отъ гръшныхъ нечистотъ.

\* \*

Я много въ жизни злодгъянья Содълалъ гргьшный . . . Горе мнгь! Трясуся при воспоминаньи О страшномъ я и судномъ днгь.

Но я съ надеждой уповаю На милость, Господи, Твою. И какъ Давидъ къ Тебъ взываю: Помилуй мя, благій Церю.

Монахъ Викентій.

※ ※ ※

## О Валаамскихъ событіяхъ.

(окончаніе.)

14-го сентября минувшаго года въ Финляндію прибылъ представитель вселенскаго патріарха — Фіатирскій митрополить Германось. Въ виду выраженнаго митрополитомъ желанія побывать въ Валаамскомъ монастыръ и совершить тамъ совмъстно съ епископомъ Германомъ литургію, а также и въ виду того, что вопросъ о служеніи подобной литургіи естественно не могъ быть поставленъ въ зависимость отъ того, хочеть ли этого намъстникъ монастыря іермонахъ Іоасафъ съ присными или нътъ, — епископъ Германъ извъстилъ настоятеля монастыря о времени своего и митрополита Германоса прибытія въ обитель, а вмѣстѣ съ тѣмъ предложилъ ему озаботиться тѣмъ, чтобы для участія въ им'єющей быть совершенной ими литургіи онъ назначиль достаточное количество іеромонаховъ, іеродіаконовъ и прислужниковъ. Не скроемъ, что это распоряжение поставило о. игумена въ весьма тяжелое положеніе: онъ былъ поставленъ »между двухъ огней» и ему надлежало что либо одно изъ двухъ: или исполнить полученное распоряжение и черезъ это, вызвавъ по отношенію къ себъ чуство недоброжелательства со стороны уклонившейся въ расколъ части братіи, сохранитъ существованіе обители, или, наоборотъ — не исполнить полученнаго распоряженія и черезъ это, завоевавъ себъ чувства симпатіи раскольниковъ, пожертвовать самимъ существованіемъ обители. Къ чести игумена Павлина надо оказать, что онъ съ достоинствомъ вышелъ изъ этого затруднительнаго положенія: митрополитъ Германосъ достойно былъ встрѣченъ въ обители, ему были оказаны все знаки вниманія, приличествующіе представителю вселенскаго патріарха, и на слѣдующій день послѣ своего пріѣзда онъ съ епископомъ Германомъ въ сослуженіи здравомыслящей части Валаамскаго духовенства отслужилъ литургію въ верхнемъ монастырскомъ соборѣ.

Въ связи съ этимъ событіемъ вся братія обители раздълилась на двъ разныхъ партіи: одна изъ нихъ, т. н. »игуменская» — постановила не прекращать молитвеннаго общенія съ игуменомъ изъ за того, что тотъ сослужилъ епископу Герману и митрополиту Германосу. Наоборотъ, другая партія, т. н. »Іоасафовская» или »намъстническая», постановила молитвенное общеніе прекратить. Для выясненія того, кто изъ братіи монастыря къ какой изъ этихъ партій принадлежить, Церковное Управленіе постановило учинитъ опросъ всей братіи обители, каковой и былъ произведенъ 9—13-го ноября минувшаго года. Опрошены были все насельники Валаама, за исключеніемъ послушниковъ, рабочихъ и 6-10 человъкъ монаховъ, находившихся въ больницъ. При этомъ опросъ, изъ 303 человъкъ опрошенныхъ, 170 человъкъ заявили себя остающимися върными своему церковному начальству, а 133 человъка оказалось уклонившихся въ расколъ. На вопросъ, что побудило послъднихъ уклониться отъ пути послушанію своему церковному начальству, отвъты получились разныя. Одни изъ раскольниковъ — таковыхъ было человъкъ 10 заявили въ духѣ Антоніескихъ писемъ, что они считають себя »сынами русской Тихоновской церкви и потому не признають для себя возможнымъ входитъ въ молитвенное общеніе съ финляндскими живоцерковниками.» Другіе — ихъ было большинство заявили, что они перестали ходитъ въ церковь, »боясь погръшить.» На вопросъ, какимъ образомъ они могуть погръщить, начавъ ходить въ церковь, лица этой группы не могли дать опредъленнаго отвъта: »спросите тъхъ — говорили они — кто поумнъе, а насъ нечего спрашивать; мы видимъ, что многіе изъ братіи перестали ходить къ службамъ, ну и мы сдълали тоже, боясь погръщить.» Другими словами, среди этой группы раскольниковъ наблюдалось именно то чуство стадности, та »безсознательная заразительность окружающею ложью», противъ которой предупреждаетъ своихъ читателей самъ митрополитъ Антоній въ своихъ лекціяхъ по пастырскому богословію (стр. 49, срав. Посл. Іерем. 4—5). Третью группу раскольниковъ, и притомъ довольно многочисленную, образовали лица, уклонившіися въ расколъ изъ за вопроса о пасхъ. По ихъ представленію вопросъ касался того, по какой пасхаліи будеть отпразднована пасха. Поэтому и вопросъ о дальнъйшемъ своемъ поведеніи они поста-

вили въ зависимость отъ пасхи. »Мы — говорили они — перестали ходить въ церковъ до тъхъ поръ, пока не выяснится, когда начнется постная тріодь; но если окажется, что тріодь начнется по старой пасхаліи, то мы опять будемъ ходить къ службамъ.» Наконецъ, четвертую группу раскольниковъ образовали лица, кои, какъ видно, тяготятся строгими валаамскими порядками и потому стремятся, подъ видомъ »мучениковъ за въру» и »исповъдниковъ», попасть куда либо на »вольное житіе.» Одни изъ лицъ этой группы стремятся въ Москву, т. к. согласно полученнымъ оттуда письмамъ, жизнь находящихся тамъ валаамскихъ иноковъ наладилась и »исповъдникамъ», слъдовательно, теперь есть возможность хорошо и сытно тамъ устроиться. Другія лица той же группы, соблазненныя письмами митрополита Антонія, объщавшаго раскольникамъ пріють въ монастыряхъ Сербіи, стремятся въ Югославію, тѣмъ болѣе, что пять уѣхавшихъ туда валаамскихъ иноковъ въ присланныхъ сюда письмахъ рисуютъ тамошнюю иноческую жизнь въ самыхъ »свътлыхъ» краскахъ: въ церковь надо ходить только по воскреснымъ и праздничнымъ днямъ, имъется изобиліе вина и »сливовицы», всѣ монахи обычно ъдять мястную пищу или, выражаясь терминомъ Антоніевскихъ писемъ, занимаются »говядоядѣніемъ» и т. д.

Таковы »Валамскіе событія», въ результатъ коихъ свыше ста человъкъ Валаамскихъ раскольниковъ отдано подъ судъ, и дѣло о нихъ въ скоромъ времени будетъ разбираться въ низшемъ церковномъ судъ. Какъ видно изъ всего вышеизложеннаго, М. Антоній отчасти добился того, къ чему стремился: Валаамскій монастырь, — этотъ многовъковый и всемірно-извъстный столбъ православія — теперь пошатнулся. Обитель, которая раньше была извѣстна строгостью жизни ея насельниковъ, строгимъ исполненіемъ послъдними данныхъ ими монашескихъ обътовъ, и въ частности объта послушанія, теперь представляеть собою картину глубокаго внутренняго распада: вмъсто единомыслія тамъ царить раздѣленіе, вмѣсто любви вражда, вмъсто послушанія — самочиніе, вмъсто смиренія — гордость. И когда видишь эти антоніевскія попытки довести монастырь до полнаго раззоренія, то невольно вспоминаются слова Спасителя, сказавшаго, что »настанетъ время, когда всякій, убивающій васъ, будетъ думать, что онъ тъмъ служитъ Богу» (Іоан. 16, 2). Правда, большая часть иноковъ Валаама (около 200 человѣкъ), несмотря на антоніевскія старанія, всеже не уклонилась въ расколъ и осталась върною своему игумену, епископу и даннымъ монашескимъ обътамъ. И что особенно отрадно отмътить, — всъ лучшіе люди Валаама, всъ ть иноки, которые извъстны на Валаамъ, какъ подвижники и молитвенники (за единственнымъ печальнымъ исключеніемъ, которое, какъ намъ хочется върить, произошло только по недоразумѣнію), принадлежать именно къ этой группъ. Но, съ другой стороны, въдь въ расколь уклонилось свыше 100 человъкъ братіи! Лица, принадлежащія къ этой группъ, игумена не признають, въ церковь не ходять, въ богослуженіяхъ не участвуютъ и многія изъ нихъ свое свободное время заполняють тымь, что распространяють разныя подпольныя письма, съющія вражду и злобу. Лица, принадлежащія къ этой группъ, именують себя »исповъдниками»!!! И это явленіе раскола, грустное само по себъ, является еще болъе печальнымъ оттого, что весьма многіе изъ раскольниковъ, это — малыя дъти, которыя совершенно не могутъ разобраться въ создавшемся положеніи и, переживая сильныя душевныя муки, со слезами на глазахъ идутъ за своими слѣпыми вождями, »боясь погрѣшить.»

Согласно имъющимся у насъ свъдъніямъ, не только м. Антоній, но и нъкоторые другіе заграничные русскіе епископы, именъ которыхъ мы пока не хотимъ называть, сознательно, »въ высшихъ цъляхъ» стремятся къ опустошенію Валаама: путемъ переброски валаамскихъ иноковъ въ монастыри славянскихъ странъ, они хотять возродить тамошнюю монашескую жизнь, якобы представляющую собою въ настоящее время картину печальнаго религіозно-нравственнаго разложенія. Это, конечно, — ихъ дѣло. Но пусть подобные епископы во главъ съ м. Антоніемъ помнятъ, что на нихъ предъ судомъ церкви и исторіи ляжеть и моральная отвътственность за это сознательное разрушеніе Валаама, за этотъ эксперименть, который, по нашему убъжденію, ни въ какомъ случать не можетъ дать хорошихъ результатовъ. Вѣдь въ славянскія страны стремятся не лучшіе люди Валаама, а тѣ, которымъ »тѣсно» на послъднемъ, которые ищутъ »вольнаго» житія. И мы положительно отказываемся върить, чтобы прівздъ туда разныхъ »Гордіевъ», »Мардаріевъ» и т. д. могъ способствовать преобразованію и улучшенію тамошней монашеской жизни!

Еще нъсколько словъ объ игуменъ монастыря. Въ связи съ вышеизложенными »Валаамскими событіями» были какъ устныя, такъ и печатныя попытки забросать его грязью: охарактеризовать »двуличнымъ», »измънникомъ» и т. д. Мы же со своей стороны скажемъ обратное: если монастырь въ настоящее время еще существуеть, то это только благодаря стараніямъ двухъ лицъ изъ прежняго состава монастырскаго собора: игумена Павлина и эконома Харитона. Эти два человъка въ связи съ »Валаамскими событіями» слишкомъ много сдѣлали и пережили, чтобы хотя одинъ порядочный человъкъ счелъ возможнымъ забрасывать ихъ грязью. Состоя одинъ игуменомъ, а другой экономомъ можетъ быть самаго богатаго въ міръ монастыря, они прекрасно понимали, что въ случат закрытія обители они-то уже безъ куска хлъба не остались бы. И тъмъ не менъе, эти два человъка употребили почти нечеловъческія усилія, чтобы сохранить монастырь и наладить въ немъ нормальную жизнь. Сейчасъ, пока страсти еще не улеглись, многіе этого не понимаютъ. Но, пройдетъ время, страсти и волненія успокоятся, и тогда многіе изъ самихъ же валаамскихъ насельниковъ скажутъ имъ сердечное спасибо . . .



## Изъ переписки иноковъ.

Письмо 2, — изъ Валаама въ Москву.

Любезный собрать о. Константинъ.

Благодарю Васъ за Ваше благое попеченіе о нашемъ спасеніи, каковое спасеніе является главною цѣлью нашего существованія.

Къ сожалѣнію изъ Вашего письма не ясно видно, въ чемъ Вы насъ »убѣждаете, умоляете» и въ чемъ »утверждаете»; черезъ все Ваше письмо проходитъ какъ-бы вопль отчаянія, но въ чемъ дѣло, изъ письма не видно, лишь можно догадываться, что весь этотъ ужасъ вызванъ въ Васъ новымъ стилемъ. Если эта моя догадка вѣрна, то я Вамъ объясню, почему я всталъ на путь послушанія или, вѣрнѣе, не уклонился отъ пути послушанія.

Вкратцъ исторія перехода со стараго стиля на новый въ Финляндской православной церкви такова: Святьйшій Патріархъ Тихонъ со своимъ священнымъ Синодомъ указомъ на имя Епископа Серафима отъ 4-го декабря 1917 года разръшилъ перейти на новый стиль тѣмъ православнымъ приходамъ въ Финляндіи, которые того пожелають. Затьмъ Святьйшій Патріархъ Тихонъ далъ Финляндской православной церкви автономію. Въ 1921 году Сердобольскій соборъ Финляндской православной церкви сдълалъ постановление о переходъ на новый стиль во всей церкви, каковое постановленіе было утверждено Архіепископомъ Серафимомъ и Правительствомъ страны, но со стороны Святъйшаго Патріарха Тихона благословенія на введеніе новаго стиля для всей церкви не послъдовало. Затъмъ Финляндская православная церковь перешла въ въденіе Константинопольскаго Патріарха и Вселенскій Патріархъ Мелетій даровалъ ей автономію и предписалъ Архіепископу Серафиму перейти всей Финляндской церкви на новый стиль, согласно постановленію состоявшагося въ Константинополъ всеправославнаго собранія. Преосвященный Серафимъ письменно освъдомилъ о семъ Святъйшаго Патріарха Тихона, который письмомъ отъ 16 августа 1923 года благословилъ всей Финляндской церкви перейти на новый стиль. Въ вышеозначенномъ письмѣ, между прочимъ, прописано: »Благодарю за сообщеніе постановленія всеправославнаго собранія о вве-

деніи при богослуженіи новаго стиля и благословляю Финляндскую церковь ввести у себя новый стиль съ октября мъсяца съ нъкоторыми измъненіями Григоріанской пасхаліи». Послъ сего Архіепископъ Серафимъ съ большими усиліями ввелъ въ Финляндской православной церкви новый стиль, обратившись для сего посланіемъ къ чадамъ церкви и особымъ посланіемъ къ братіи Валаамскаго монастыря. Приведу изъ послъдняго посланія выдержку: »Посему я призываю всъхъ иноковъ въ спокойствіи совъсти и съ миромъ душевнымъ принять новый стиль и не смущаться изъ за него, памятуя, что мы имѣемъ на это благословеніе патріаршей власти и ни чъмъ не погръщаемъ противъ церкви и своего спасенія. Излишнее мудрованіе въ этомъ дѣлѣ можетъ завести насъ въ такія дебри, изъ которыхъ можно совсъмъ не выбраться и окончательно запутаться. А кто любить во всемь сомньваться, встхъ подозртвать и все испытывать, тотъ никогда не будеть спокоень, тому мало будеть и ръшенія Вселенскаго собора или всѣхъ Патріарховъ; въ прельщеніи своего гордаго ума и при отсутствіи послушанія церковной власти онъ можеть совстмъ сбиться съ правильнаго пути и возмнить себя выше всякой церковной власти. Не нужно идти симъ путемъ, лучше и спасительнъе въ простотъ сердца исполнить послушаніе Высшаго духовнаго начальства, подобно тому, какъ добрыя дъти слушають своихъ отцовъ. Нельзя ссылаться на восточныхъ Патріарховъ, не желающихъ вводить у себя новаго стиля, такъ какъ наша церковь не подчинена имъ. Очевидно въ ихъ церквахъ нътъ нужды въ новомъ стилъ. Въ нашей церкви есть эта нужда, почему Святъйшій Патріархъ Тихонъ еще въ 1917 году далъ свое благословеніе на новый стиль для желающихъ. Послъ того, какъ состоялось ръшеніе Константинопольскаго собранія и послъ того, какъ Вселенскій Патріархъ прислалъ мнъ о томъ свою грамоту, Правительство 31-го августа опредълило, чтобы новый стиль введенъ быль во всей православной церкви, а мнъ и церковному управленію вмѣнило въ обязанность »слѣдить за безусловнымъ исполненіемъ этого постановленія безъ всякихъ исключеній.» Съ любовію во Христъ вашъ Архіепископъ Серафимъ. Сентября 1-го дня 1923 года.»

Также и Митрополить Антоній изъ Сербіи увъщеваль насъ письмами на имя о. Игумена; отъ 14-го ноября 1921 года онъ писаль: »Что касается до новаго стиля, то хотя и грустно праздновать Рождество Христово и Пасху не вмъстъ со всею Христовою церковью, но еще грустнъе было бы для Валаамской обители праздновать не вмъстъ съ православною паствою и, когда уже послъдняя перешла на новый стиль, то оставаться на старомъ не пристало и для Валаамской обители.» Затъмъ отъ 14-го октября 1923 года онъ писалъ о. Игумену: »Но жалко намъ оставлять нашъ древній обычай, а потому принять его на 13 дней впе-

редъ возможно лишь въ томъ случаѣ, когда этимъ избѣжимъ большихъ золъ для церкви. Если не подчинитесь волѣ Патріарха и своего Архіепископа, то Правительство ваше легко надумаетъ закрыть святую обитель Валаамскую, а васъ всѣхъ распустить по домамъ. Такъ лучше сохранить святую обитель, сей свѣточь православія, пожертвовавъ привычнымъ счетомъ дней, чѣмъ сохранить счетъ дней и пожертвовать существованіемъ обители и своимъ душевнымъ спасеніемъ, ибо изгнанные въ міръ, какъ будете спасаться. А исполнивъ послушаніе Патріарху, за это не отвѣтите Богу.» (Вышеупомянутыя письма хранятся у о. Игумена).

Но тотъ же Митрополить Антоній въ текущемъ году писалъ нъкоторымъ частнымъ лицамъ въ монастырь, совътуя неповиновеніе Епископу, вслъдствіе чего произошло у насъ раздъленіе и большая часть братіи не только не стала признавать своего Епископа, но даже не пожелала сослужить и имъть молитвенное общеніе съ уполномоченнымъ представителемъ Вселенскаго Патріарха Митрополитомъ Германосомъ, прівзжавшимъ для ознакомленія съ дълами Финляндской православной церкви и посътившимъ Валаамъ. Члены нашего монастырскаго совъта, кромъ двоихъ, письменнымъ заявленіемъ отказались отъ церковнаго сослуженія Митрополиту Германосу, за что нынъ преданы церковному суду по обвиненію въ нарушеніи каноновъ — 31-го правила Апостольскаго, 18-го правила 4-го вселенскаго собора, 34-го правила 6-го вселенскаго собора, 13-го и 14-го правилъ двукратнаго собора и другихъ правилъ — и уволены отъ своихъ должностей съ запрещеніемъ въ священнослуженіи. Кромъ того, назначено произвести слъдствіе для выясненія, кто изъ другихъ противится Церковной іерархіи и не признаетъ своихъ Патріарха и Епископа, — они также будуть преданы церковному суду и имъ угрожаетъ удаленіе изъ монастыря, а таковыхъ у насъ очень много. Предостережение Митрополита Антонія о закрытіи Валаамскаго монастыря почти сбывается. Ваши Москвичи возвратятся къ вамъ, но они объ этомъ не скорбятъ, такъ какъ послѣ вашего »рая» для нѣкоторыхъ изъ нихъ здѣсь показалось тѣсно и они въ данномъ случат рады постоять за старый стиль, дабы опять попасть въ »земной рай.»

Итакъ, любезный собратъ, для насъ простецовъ вышеизложенныя распоряженія Патріарховъ и разъясненія Архипастырей достаточны, чтобы повиноваться законной іерархіи и путь повиновенія ей не является путемъ новымъ, отъ котораго ты совѣтуешь отстать, а именно путемъ старымъ, къ которому ты убѣждаешь насъ возвратиться. Слѣдовательно возвращаться на старый путь повиновенія законной церковной власти намъ не приходится, такъ какъ мы съ него, по милости Божіей, никогда и не сходили и надѣемся, что Господь сохранитъ насъ и впредь отъ новыхъ

путей высокоумія и гордыни — полагать себя въ своемъ мнѣніи выше Патріарховъ и Архипастырей и гордымъ умомъ богословствовать и догматствовать (отъ чего такъ строго предупреждаютъ Святые Отцы Варсонофій Великій, Іоаннъ Лѣствичникъ и Исаакій Сиріанинъ), а на дѣлѣ не повиноваться и своему Игумену.

Какъ бы ни называли эти пути — новыми или старыми, — но если Вы совътуете намъ не повиноваться законной іерархіи, не осужденной церковью, то въ нашемъ сознаніи это представляется призывомъ къ бунту; при этомъ Вы клевещете на Архипастырей и духоносныхъ Отцовъ, — укажите намъ кого-либо изънихъ и пусть бы они разъяснили намъ, какъ на это смотритъ церковь Христова.

Въ заключеніе всѣ мы трое, коихъ Вы упоминаете въ своемъ письмѣ, посылаемъ Вамъ свой сердечный привѣтъ и остаемся глубоко благодарными за Ваши благія попеченія о нашемъ спасеніи, но указываемый Вами путь церковью признается путемъ погибельнымъ и потому мы не можемъ вступить на него. Съ помощью Божіей будемъ терпѣть всѣ порицанія и поруганія, но отступить отъ послушанія святой церкви и ея законной іерархіи не можемъ.

Вашъ собратъ, недостойный *Іером. Харитонъ*.

1925 года, 5 ноября. Валаамъ.



#### Письмо 3-е.

Честивищій отець Исидоръ.

Вы все продолжаете винить другихъ за происходящій расколь въ нашей обители и тѣмъ, вмѣсто того чтобы ликвидировать этотъ вопросъ, — углубляете его. Я не разъ говорилъ Вамъ тъ основанія, кои изложены мною въ письмѣ на имя іеромонаха Константина. Однако доводы мои, приведенные въ указанномъ письмъ, оказались для Васъ »не авторитетными, т. к., согласно Вашему утвержденію, во-первыхъ, епископы Россійскаго Собора, бывшаго въ 1917-1918 г. г., и разръшившіе Финляндскимъ православнымъ приходамъ новый стиль, впослѣдствіи якобы оказались »живцами», а Патріархъ Тихонъ »раскаялся въ этомъ»; во-вторыхъ: — митрополитъ Антоній, писавшій ранъе игумену одно, а потомъ, впослъдствіи, другимъ лицамъ другое, этимъ самымъ будто-бы показываеть, что и онъ раскаялся въ своихъ бывшихъ убъжденіяхъ и слѣдовательно »вѣрить должно его послѣднимъ письмамъ»; въ-третыхъ: — »вселенскій патріархатъ, вмъшавшійся незаконно въ дъла чужой Церкви, потеряль свой авторитеть и довъріе къ себъ».

На первое Ваше возраженіе, не основанное ни на какихъ документальныхъ доводахъ, можно сказать только то, что оно болъе чъмъ неосновательно. На второе возраженіе — что митрополитъ Антоній, когда писалъ къ о. Игумену, то былъ въ заблужденіи, а потомъ раскаялся и написалъ какой-то Выборгской дамъ другое и что этому письму, какъ »послъднему», должны мы върить, — на это скажу, что такимъ утвержденіемъ Вы только унижаете такого досточтимаго Архипастыря, какъ м. Антоній. Наконецъ на третье Ваше возраженіе долженъ Вамъ сказать, что судить Вселенскій патріархатъ намъ не дано, а повиноваться ему мы обязаны, пока находимся подъ его верховнымъ наблюденіемъ и пока онъ находится въ общеніи со всею Вселенскою Перковью.

Неправо и то Ваше утвержденіе, что »если бы я шелъ за Вами, то въ братствъ нашемъ былъ бы миръ.» Но, Авва, могу ли я имъть мирную совъсть предъ Богомъ и Церковью, идя за тѣми, кто не желаеть имъть общенія съ законно поставленною и никъмъ не осужденною іерархіею? Этотъ путь я считаю гибельнымъ для моего въчнаго спасенія, ибо прервать общеніе съ законною іерархіею, значить прервать общеніе со Вселенскою Церковью и уклониться въ расколъ. И Вамъ извъстно, что пока вопросъ касался времени празднованія Пасхи, то я шелъ не только за Вами, но и впереди Васъ. Хотя я и тогда не раздълялъ Вашихъ крайнихъ взглядовъ по сему вопросу и открыто предупреждалъ Васъ о грозящей опасности раскола, однако состояніе братства и нравственный долгъ побуждали меня къ тому, чтобы принять всъ мъры, дабы празднованіе Пасхи разрѣшили намъ по старому стилю. За разръшеніемъ сего вопроса неоднократно, по порученію начальства, я быль въ Церковномъ Управленіи, у епископа и у правительства, и по сіе время мы Пасху продолжаемъ праздновать по старому стилю. Но когда Ваши взгляды дошли до такой крайности, что »нельзя имъть общенія со всъми кто праздноваль Пасху по новому стилю, и не только съ праздновавшими, но и съ тъми, кто съ ними имъетъ общение въ таинствахъ и молитвъ», то эти взгляды неизбъжно довели до полнъйшаго раскола, о которомъ я предупреждаль и котораго и ранве такъ боялся.

Я приводилъ Вамъ доводы изъ исторіи Церкви, изъ св. отцовъ и іерарховъ-богослововъ. Теперь вновь дополню ихъ слъдующими краткими выдержками.

Изъ церковной исторіи изв'єстно, что еще въ первые в'єка христіанства были великіе споры о времени празднованія Пасхи. »Однако Церковь разности обычаевъ никогда не придавала значенія вопроса о вър'є или правой в'єры,» какъ это видно изъ того, что Св. Поликарпъ, ученикъ Іоанна Богослова (по свид'єтельству церковнаго историка Евсевія), праздновавшій Пасху вм'єст'є съ Апостоломъ 14 нисана, т. е. вм'єст'є

и съ іудеями, когда былъ въ Римѣ, то »съ епископомъ Аникитой о другихъ вопросахъ немного спорили, а о времени празднованія Пасхи и спорить не захотъли и Поликарпу было позволено совершить тамъ Евхаристію и разстались въ миръ.» Далъе въ томъ же Римъ мы видимъ епископа Виктора и пресвитера Власта, какъ двъ противоположныя крайности по данному вопросу, »неразумно видъвшихъ въ разности обрядовой разность догматическую». Одному изъ нихъ, еп. Виктору, св. Ириней, епископъ Ліонскій, совътовалъ »не отлучать цълыя Церкви Божіи за то, что они сохраняють переданный имъ древній обычай . . », а Власту писалъ: »Апостолы установили, чтобы мы не осуждали никого за пищу и питіе и какой нибудь праздникъ, или новомъсячіе или субботы (Кол. 11,16). Откуда же эти распри, откуда расколы? Мы празднуемъ, но въ закваскъ злобы и лукавства, раздирая Церковь Божью, и соблюдаемъ внъшнее, чтобы отвергнуть лучшее — въру и любовь. Что такіе праздники и посты неугодны Богу, видимъ мы изъ словъ пророческихъ. Такъ разногласіе въ частныхъ обычаяхъ и внъшнихъ обрядахъ, встръчающееся въ частныхъ или мъстныхъ Церквахъ, по мысли Св. Иринея, »не можетъ и не должно быть препятствіемъ къ миру и единенію со всею Вселенскою Церковью, только бы у нихъ свято и неизмънно сохранилась Апостольская въра и устройство Церкви.» (Святоотеч. христом. стр. 80). Викторъ, какъ извъстно, отказался отъ своихъ крайнихъ взглядовъ, а Властъ остался при своемъ упорствъ и произвелъ расколъ. Его послъдователи подъ именемъ »четыренадесятниковъ» нѣсколько вѣковъ смущали Церковь.

Теперь сдѣлаемъ выписки изъ писемъ Святаго Геннадія и Святителя Өеофана, уясняющія, какъ они учатъ смотрѣть и понимать обрядовую сторону Церкви. Св. Геннадій пишетъ Синайскимъ инокамъ, болъзнующимъ о нарушеніи каноновъ: »Не будь чрезъ мѣру справедливъ, да не впадешь въ нечестіе; Архіереи, своевольно нарушающіе правила Церкви, подлежать суду Божію. Не соблазняйтесь нарушеніемъ и другихъ чиноположеній Церкви. Нарушающіе ихъ по невъдънію, или по растроенности нашего времени, будутъ помилованы Богомъ. Ибо увъряемъ Васъ о Господъ, что кто въ наше время требуетъ строгаго соблюденія всѣхъ обычаевъ Церкви, какъ это было во времена свободы Христіанъ, тотъ есть врагъ Христіанства и налагаетъ бремя на безсильныхъ; а кто прощаетъ малое да сохранить цѣлое, тотъ имѣетъ духъ Апостольскій. Знайте, что подробности многихъ чиноположеній не существовали въ первые въка Христіанства, а введены уже во время Великаго царя Константина, когда начались Вселенскіе Соборы . . . Но при первобытной простотъ Іисусъ нашъ привлекалъ къ Себъ болъе послъдователей. Кто потребуетъ отъ нихъ строгаго выполненія устава Церкви когда не позволяють того обстоятельства? Церковь нынѣ воинствуеть. А во время военное не требують строгоуставія ни Архистратигъ нашъ Іисусъ, ни тѣ, которые мудрствують съ Нимъ» (Лѣтопись Церк. событій. Архимандр. Арсенія).

»Къ внъшнему чину мы такъ пристрастились, что забыли и настоящую его цѣну и значеніе. Оттого коснись его кто въ чемъ либо, сейчасъ крикъ со всъхъ сторонъ: субботы не хранитъ! (Іоанна 9, 16). Стань входить и выяснять, что одно существенно, а другое, какъ виъшнее - неважно, послышишь укоры: иллюминать, мистикъ, духоборецъ! Много ли найдется такихъ, кои, благоговъйно проходя и содержа всъ чины, вмъстъ съ тъмъ держались бы убъжденія, что всъ такія дъянія сами по себъ ничто, а всю цъну имъютъ отъ того духа, съ какимъ ихъ совершать и принимать должно? . . . Всякое внъшнее дъйствованіе можно замънить десятками другихъ; но духъ, съ какимъ совершать ихъ, всегда долженъ быть одинъ и неизмъненъ. Если мы упустимъ это изъ виду, то прикуемъ себя къ одному и набъемъ себъ въру, что иначе ужъ нельзя: отсюда внъшнее станетъ узами, наводящими страхъ: »не коснись, ниже вкуси, ниже осяжи»! А это и есть рабство боязливое, отъ котораго да избавить Господь върующихъ.» (Толкованіе 118-го псалма ст. 34 еп. Өеофана; смотри толкованіе его же о семъ Гал. 4, 10 стр. 284. 2-Корин. 3, 6 стр. 86 и 3, 18 стр. 108).

Закончимъ выдержки общимъ мнѣніемъ Предстоятелей автокефальныхъ Церквей, высказавшихся по календарному вопросу въ 1902 г. »Правда, какъ говорится въ отвътномъ посланіи Іерусалимской Церкви, принятіе календаря, въ научномъ отношеніи болъе совершеннаго, приведеть къ упраздненію Апостольскаго правила совершать Пасху прежде весенняго равноденствія и послѣ іудеевъ и къ отмѣнѣ господствующаго со времени перваго Вселенскаго собора обычая праздновать Пасху въ воскресенье послъ перваго полнолунія, за весеннимъ равноденствіемъ, но коль скоро отпадутъ моральныя причины, изъ которыхъ возникли — Апостольскій канонъ и соборный обычай, то, очевидно, не будетъ никакого съ догматической точки зрвнія препятствія къ тому, чтобы православная Церковь, по согласію всѣхъ ея членовъ, инымъ образомъ и соотвътственно съ истинными результатами науки установила свой календарь.» »Но ввиду господствующей на востокъ инославной пропаганды и засвидътельствованной исторіей возможности церковной смуты и нестроеній среди върующихъ (вслъдствіе смущенія совъсти и религіознаго сознанія болъе простыхъ людей, не способныхъ отличить догматы и литургическіе предметы отъ вопросовъ астрономическихъ), предстоятели современныхъ Православныхъ Церквей склонились въ пользу сохраненія въ церковной практикъ юліанскаго календаря.» (Настольная книга для церковнослужителей С. А. Булгакова стр. 702).

Итакъ, досточтимый Авва, я полагаю, что достаточно для Васъ вышеприведенныхъ свидътельствъ, чтобы снять съ себя титулъ исповъдниковъ, непринадлежащій Вамъ, и перестать возлагать вину раскола на другихъ. Возьмите примъръ съ Виктора, послушавшагося Св. Иринея, а не съ Власта, который тоже стоялъ за соблюденіе Апостольскаго обычая, однако Церковь осудила его и его послъдователей не за то только, что они праздновали Пасху 14 нисана (согласно обычая малоазійскихъ церквей, т. к. Церкви эти не осуждены за это Вселен. Церк.), а главнымъ образомъ за то, что они другихъ, не слъдовавшихъ ихъ обычаю, считали еретиками и прекращали съ ними общеніе.

Къ миру и общенію побуждаетъ Васъ нашъ бывшій Архипастырь митрополить Сергій, черезъ коего Вы получили благодать священства. Онъ пищетъ: »Что же касается до того, чтобы порывать общение съ тъми, кому разръшено праздновать Пасху по новому стилю, Владыко не совътуетъ. Если бы они это стали дълать самочинно, никого не спросясь и безъ благословенія, тогда бы другое дізло. А подобныя исключенія и раньше были и общенія съ ними не порывали. Да и теперь Вост. Патріархи за новый стиль еще не отлучали никого отъ общенія.» »Что же касается 1-го правила Антіохійскаго собора, то оно было направлено собственно на тъхъ, которые раздновали Пасху вмъстъ съ іудеями т. 'е. 14 марта, даже не въ воскресный день, а когда придется это число. Поэтому Владыко сов'туетъ: общеніе съ Епископомъ возобновить, разъ онъ каноничный и законный, и дъйствуетъ съ благословенія Патріарха.» (выдержки изъ письма къ іером. Исаакію).

Изъ всего вышеизложеннаго и сказаннаго Вами ранъе и теперь, видно только то, что Вы, вообразивъ себя выше богослововъ-іерарховъ въ своихъ понятіяхъ церковныхъ правилъ, самовольно и своеобразно взялись за толкованіе ихъ, придавъ Антіохійскому 1-му правилу значеніе догматическое, тогда какъ оно имъетъ отношеніе лишь къ »церковной дисциплинѣ». А потому по Вашему толкованію и выходить, »что іерархи Московскаго собора, бывшаго въ 1917—18 гг. и Св. Патріархъ Тихонъ и Вселенскіе Патріархи — Мелетій, Григорій и Василій, разръшившіе Финляндской Церкви новый стиль, тъмъ якобы нарушили канонъ о празднованіи Пасхи, за что караются изверженіемъ изъ сана и отлученіемъ отъ Церкви. Это наказаніе послѣдуеть съ самаго момента нарушенія правила и не требуется болѣе никакого церковнаго суда, внутренно они извержены.» Митрополитъ Германосъ, бывшій на Валаамѣ, тамъ объяснилъ, что помянутое правило принадлежитъ къ числу правилъ »церковной дисциплины» и »соборнаго обычая», для

котораго Патріархи могуть дѣлать исключенія въ высшихъ цъляхъ, какъ это сдълалъ и Патріархъ Тихонъ для Финляндской Церкви. Но такое толкованіе митрополита Германоса, какъ извъстно, не подошло подъ Ваши понятія, и притомъ еще онъ служилъ съ нарушителями упомянутаго канона, и потому Вами онъ причисленъ къ разряду нарушителей Священ. каноновъ. Поэтому не только съ нимъ, но съ каждымъ, кто дерзнулъ служить съ митрополитомъ, не слъдуетъ де имъть общенія ни въ Таинствахъ, ни въ церковной молитвъ, какъ съ »живцами», хотя »живцами» въ Россіи названы тъ, кто вышелъ изъ послушанія Св. Патріарху Тихону, вслѣдствіе чего и являются отторженными отъ Церкви; съ ними то и не имъютъ общенія всь, послушные Патріарху. Спрашивается — кто же у насъ принадлежитъ къ »живцамъ»? Выводъ ясенъ самъ собою. — На мой вопросъ о томъ, окажете ли Вы повиновеніе, если соберется Вселенскій Соборъ и постановить перейти на новый стиль, отвъть быль таковъ: »если и Вселенскій Соборъ постановить неправильно, то развъ можно его слушать, т. к. были въдь соборы и еретическіе». Посему и выходить, что нътъ такой авторитетной іерархіи на землъ, коей бы Вы подчинились, если бы она не была согласна съ Вашими понятіями.

1926

Въ заключеніе еще разъ скажу Вамъ, что пока Вы не сойдете съ высоты своего упорнаго умствованія на путь исполненія обътовъ послушанія, данныхъ Вами передъ Церковью, настоятелю и церковной іерархіи, до тъхъ поръ идти за Вами — значить идти въ расколь и черезъ это порвать общеніе съ Церковью. Оть чего да избавить Господь всъхъ насъ.

Вашъ собратъ іеромонахъ Харитонъ.

Валаамъ. 1926 г. 7 января.



# Дружеское письмо валамскому іеромонаху.

Дорогой отецъ М . . . . . .

Я рѣшаюсь написать Вамъ ввиду возникшей смуты въ святой Валамской обители. Вы можете конечно отнестись къ моему письму такъ или иначе, сообразно со своими убѣжденіями, можете не обратить на него никакого вниманія, но я просиль бы Васъ во всякомъ случаѣ повѣрить мнѣ, что письмо мое къ Вамъ исходить изъ моихъ самыхъ чистыхъ и искреннихъ побужденій.

Вся происшедшая неурядица зиждется, какъ видно, на вопросъ о празднованіи пасхи по Григоріанскому календарю. Вамъ и вообще вашимъ валамскимъ

старцамъ по видимому кажется, что празднующіе пасху по этому календарю гръшать противъ ученія православной церкви, — грѣшатъ не только противъ установившагося обычая, но и противъ постановленій (каноновъ) и преданій не только святыхъ отцовъ и соборовъ но и самихъ апостоловъ. Но такъ ли это? Я совътовалъ бы Вамъ внимательно прочитать брошюру о. Николая Варфоломеева »Почему праздники православной церкви слъдуетъ праздновать по новому календарю» и листокъ о. Д. Троицкаго »Къ вопросу о празднованіи пасхи». Эти изданія уже въ достаточной степени доказывають, что празднованіемъ пасхи по Григоріанскому календарю не нарушаются ни какіе догматы или каноны. — Вопросъ о днъ празднованія пасхи очень хорошо и научно разработанъ въ книгъ профессора В. В. Болотова »Лекціи по исторіи древней церкви» (изд. 1910 г. II ч. стр. 428—541).

Я увъренъ, что Васъ самихъ интересуетъ вопросъ о днъ празднованія пасхи. Въ виду того, что Вы несомнънно желаете разобраться въ этомъ вопросъ серьезно и по совъсти, а не подъ вліяніемъ только привязанности къ привычкъ или иныхъ какихъ внушеній, я и пишу Вамъ это письмо.

Ваши старцы повидимому думають, что празднованіе пасхи по Юліанскому календарю основывается на священномъ преданіи чуть ли не со временъ апостольскихъ. Но посмотримъ, какъ это на самомъ дълъ. Въ первые въка христіане изъ іудеевъ, изъ которыхъ именно и состоялъ самый первый составъ христіанской церкви, и преимущественно христіане въ Малой Азіи, которыхъ стали называть четыренадесятниками, праздновали пасху вмъстъ съ евреями, что было и естественно, такъ какъ и Христосъ совершалъ свою послъднюю, тайную вечерю со своими учениками »въ первый день опръсночный», т. е. 13 нисана, что несомнънно въ томъ году было въ пятницу, а 15 нисана, въ первый день недъли, въ воскресенье — онъ воскресъ изъ мертвыхъ. Христіане изъ евреевъ, въ томъ числъ и апостолы, долгое время соблюдали еврейскіе религіозные обряды: ходили въ іерусалимскій храмъ, праздновали ветхозавѣтные праздники (Д. Апост. 3:1, 16:3, 18:18—21, 20:16, 21: 17—30), придавая имъ христіанское значеніе и смыслъ. Такъ они вмъстъ съ евреями праздновали и пасху, воспоминая при этомъ страданія и воскресеніе Христа, вообще побъду его надъ смертію. День пасхи, значить, могь случиться въ какой угодно день недъли.

Христіане изъ язычниковъ, которые не были такъ привязаны къ еврейскому обряду, нашли болъе сообразнымъ праздновать пасху воскресную непремънно въ день воскресный, который и такъ былъ посвященъ воспоминанію воскресенія Христова, и такъ какъ нельзя было установить въ точности, въ какое именно число мъсяца марта или апръля (по Юліанскому календарю, который былъ въ то время въ употребленіи

у римлянъ и александрійцевъ) Христосъ воскресъ, то пасху рѣшили праздновать въ воскресенье, слѣдующее за полнолуніемъ перваго весенняго мѣсяца (послѣ весенняго равноденствія). Это рѣшеніе основанно на томъ, что въ 14 нисана всегда бываетъ полнолуніе и поэтому слѣдующій воскресный день долженъ быть днемъ воскресенія Христова.

Были еще въ Сиріи христіане называющіеся протопасхитами, которые совершали пасху всегда въ воскресенье, но только непременно въ одномъ мѣсяцѣ съ евреями (въ нисанѣ). — Выходитъ, что какъ четыренадесятники такъ и протопасхиты непремѣнно связывали свою пасху съ еврейскою, которая иногда приходилась и раньше весенняго равноденствія, а западные и другіе христіане совершали ее въ зависимости отъ весенняго равноденствія, совершая ее послѣ его, въ воскресенье слѣдующее за полнолуніемъ этого мѣсяца. Первые пріурочивали свой обычай къ преданію, унаслѣдованному отъ свят. апостоловъ Іоанна и Филиппа, вторые — къ преданію отъ свят. апостоловъ Петра и Павла.

Согласія относительно дня празднованія паєхи т. обр. не было, но это не повлекло христіанъ къ разъединенію. Вопросъ, значитъ, не считали существеннымъ, догматическимъ, а только чисто обрядовымъ. Во всякомъ случаѣ празднованіе пасхи какъ у тѣхъ, такъ и у другихъ опредълялось не Юліанскимъ календаремъ, а или еврейскою пасхою или астрономическимъ весеннимъ равноденствіемъ. Основывать празднованіе пасхи по Юліанскому календарю на преданіи отъ апостольскихъ временъ т. обр. не прихолится.

Неудобства вытекающія изъ различія во времени празднованія пасхи всетаки непріятно отражались на репутаціи христіанъ. Вопросъ о времени празднованія пасхи обсуждался по этому на первомъ вселенскомъ соборъ въ 325 г. Константинъ Великій очень сильно вооружался противъ обычая праздновать пасху по примъру евреевъ. Но мы имъемъ мало свъдъній о д'вятельности собора по этому вопросу. Отъ собора не осталось никакого канона, который касалсябы этого вопроса. »Самое большое», говорить В. В. Болотовъ въ своихъ лекціяхъ, »что отцы собора могли сдълать, это постановленіе незаписанное, неоформленное, имъющее характеръ товарищескаго соглашенія, — постановленіе о томъ, что праздновать пасху должно согласно обычаю, установившемуся въ александрійской церкви. Эта послѣдняя заслуживала вниманія потому, что въ Александріи особенно процвътала наука (въ частности астрономія). Но никакихъ твердыхъ постановленій не было издано. Что это такъ, видно изъ того, что на слъдующій годъ послѣ собора на востокѣ праздновали пасху 3 апрѣля, а на западѣ 10» (Стр. 436). Разность повторялась затѣмъ въ 330, 333, 340, 341, 345, 350, 357, 360, 373 и въ 387

году. Полное соглашеніе между римскою и александрійскою церковію достигнуто только въ 531 году при содъйствіи римскаго аббата Діонисія Малаго.

Выходить, что и первый вселенскій соборъ вовсе не узаконялъ празднованія пасхи по Юліанскому календарю, который самъ по себъ, какъ календарь основанный язычникомъ Созигеномъ и введенный въ Римской имперіи язычникомъ же правителемъ Юліемъ Цезаремъ до рождества Христова, естественно не могъ ни коимъ образомъ опредълять времени празднованія христіанской пасхи, равно какъ и еврейской, праздновавшейся совсѣмъ по другому, именно по лунному времясчисленію. 'На вселенскомъ соборѣ нашли только нужнымъ поставить празднованіе пасхи въ зависимость отъ весенняго равноденствія, день котораго, къ сожалѣнію, не былъ еще въ то время повсемъстно одинакого установленъ, отчего и происходила разновременность празднованія пасхи долгое время послѣ перваго вселенскаго собора.

Только позже александрійскіе ученые астрономы точно вычислили, что весеннее равноденствіе приходится на 21 марта, и только тогда возможно было установить единомысліе между церквами относительно времени празднованія пасхи.

Впослъдствіи всетаки оказалось, что Юліанскій календарь по которому опредъляли весеннее равноденствіе, отстаетъ отъ астрономическаго времени на 11 минутъ 14 секундъ въ годъ, а эта разница составляетъ втеченіе стольтій цълые дни. Въ настоящее время весеннее равноденствіе по Юліанскому календарю приходится уже не на 21, а на 8 марта. Всъ впослъдствіи составленныя по этому календарю пасхаліи гръшать, по этому, противъ требованія отцовъ церкви временъ 1-го вселенскаго собора, назначая пасху иногда не послъ перваго весенняго полнолунія, а послѣ второго, какъ это будетъ напр. и въ нынѣшнемъ 1926 году. Григоріанскій, какъ равно и т. н. Мелетіанскій календарь эту ошибку исправляеть. Весеннее равноденствіе 21 марта (по Юліанскому календарю 8 марта), полнолуніе въ этомъ году 29 (16) марта, слъдующее за тъмъ воскресенье 4 апр. (22 марта) — пасха, тогда какъ по пасхаліи составленной по Юліанскому календарю, пасха будетъ только 2 мая (19 апр.) т. е. послъ второго полнолунія 28 (15) апр. — Кто же т. обр. — приверженцы ли Григоріанскаго (или Мелетіанскаго) или приверженцы Юліанскаго календаря нарушають постановленіе отцовъ 1-го вселенскаго собора?

Приверженцы Юліанскаго календаря ссылаются на изв'єстное письмо Константина Великаго въ отцамъ не бывшымъ на 1-омъ всел. соборт и на изв'єстное же постановленіе атіохійскаго собора 341 г., какъ на доказательство того, что пасху нельзя праздновать вм'єстть съ евреями или раньше ихъ. Но ясно, что какъ то такъ и другое осуждаетъ четыренадесятни-

ковъ и протопасхитовъ, ставящихъ празднованіе пасхи въ непременную связь съ еврейской пасхою, въ чемъ празднующіе пасху по Григоріанскому календарю вовсѣ не грѣшатъ. Григоріанскій календарь просто на просто игнорируетъ еврейскую пасху.

Еще указывають на недопустимость празднованія пасхи по Григоріанскому календарю, когда всѣ восточныя православныя церкви празднують ее по календарю Юліанскому. Не подобаеть, говорять, разъединяться со всею православною церковію. Но развѣ мы, празднующіе пасху по Григоріанскому календарю, разъединяемся со вселенскою церковію? Единство въ единеніи въры въ признаніи общей церковной дисциплины, въ послушаніи церковному чиноначалію, главное — въ единеніи братской любви, въ жертвованіи своими личными интересами общему церковному благу и т. п. Относительно празднованія праздниковъ единеніе въ томъ, чтобы всѣмъ праздникамъ былъ данъ одинъ и тотъ же христіанскій смыслъ и одно и тоже значеніе и чтобы вообще быль одинаково признаваемъ весь циклъ церковныхъ праздниковъ. Важно не то, по какому календарю — по языческому ли Юліанскому или по христіанскому Григоріанскому ихъ праздновали, а то, чтобы ихъ вообще праздновали по христіански. А что это такъ, то ясно изъ того, что послъ Никейскаго собора долгое время пасху праздновали въ разное время въ Римъ и въ Александріи и вообще на востокъ. Это хорошо понималъ патріархъ Тихонъ. Иначе онъ не далъ бы финляндскимъ и эстонскимъ приходамъ согласія на празднованіе пасхи по Григоріанскому календарю и не сдѣлалъ бы представленія вселенскому Константинопольскому патріарху о введеніи новаго стиля въ празднованіи православныхъ праздниковъ. Это хорошо понималъ архіепископъ Серафимъ, ясно и основательно высказавшійся въ Сердобольскомъ церковномъ соборѣ 1921 года за новый стиль. Это торжественно засвидътельствовано въ патріархіи Константинопольской, гдъ выработанъ новый, т. н. Мелетіанскій календарь и гдъ опредъленно заявили; что не имъется ни какихъ догматическихъ или каноническихъ препятствій къ перемънъ православнаго календаря. Это опредъленно призналъ и митрополитъ Антоній Храповицкій, такъ возмутительно вооружающій теперь простыхъ валамскихъ иноковъ не только противъ Григоріанскаго календаря, но и противъ ихъ законнаго духовнаго начальства, незаконно разрѣшая ихъ отъ обътовъ монашескаго послушанія. Въдь этотъ митрополить въ началъ, когда надъялся получить визу на провздъ въ Финляндію, писалъ вамъ валамцамъ, что вамъ не слъдуетъ разъединяться съ финляндскою православною церковію, и если разъ эта церковь приняла Григоріанскій календарь, то слъдуеть и вамъ праздники праздновать по этому календарю. — На соборъ 1921 года всъ, какъ православные финны, такъ и русскіе единодушно признали, что во всѣхъ приходахъ финляндскихъ и монастыряхъ долженъ быть обязательно въ употребленіи который ни будь одинъ календарь. Если, слѣдовательно, громадное большинство членовъ Финляндской православной церкви находитъ необходимымъ пользоваться Григоріанскимъ календаремъ, то и меньшинство должно подчиниться этому рѣшенію. Иначе произойдетъ расколъ.

Такимъ образомъ единственно, на что могутъ опираться приверженцы Юліанскаго календаря, это привычка къ этому календарю. Но неужели нельзя поступиться этою привычкою, если того требуеть настоятельная надобность? А настоятельная надобность, дъйствительно, имъется. Представьте себъ: православные финны, предки которыхъ просвъщены святою върою основателями Валамской обители и ихъ ближайшими послъдователями, живутъ теперь въ качествъ меньшинства населенія среди инако върующихъ. Ихъ со всѣхъ сторонъ обступаютъ разные сектанты, завлекая ихъ каждый въ свою секту. Ихъ необходимо объединить въ одну православную семью. Прежде, при низкомъ уровнъ народнаго образованія, это дълалось почти исключительно при помощи обряда и внъшнихъ правилъ церковной жизни. Теперь при поднятіи общаго образованія, при грамотности народа, когда народу дана въ руки не только православная, но и инославная книга, необходимо объединять народъ въ православіи прежде всего внутреннимъ содержаніемъ православія. Для этого м. пр. необходимо отстранять то, что заставляеть страдать это внутреннее содержаніе, что такъ или иначе оскорбляеть православное религіозное чуство. Это именно чуьство сильно оскорбляется, когда православному населенію приходится праздновать свои главнъйшіе священные дни въ то время, когда вокругъ нихъ кипитъ самая обыденная, будничная, рабочая жизнь. Это разъ. Второе то, что празднованіе православныхъ праздниковъ по Юліанскому календарю приносить православнымъ жителямъ не только большія неудобства, но и весьма чувствительные матеріальные убытки, если они хотять оставаться върными своему православію: рабочіе на заводахъ и въ другихъ предпріятіяхъ должны оставлять во дни праздника работу и свой заработокъ, иногда съ угрозою потерять совсъмъ мъсто, при чемъ лютеранскіе праздники они обязаны по законамъ отраны въ свою очередь тоже праздновать. Учащіеся должны оставлять свои уроки и отставать отъ своихъ товарищей. А очень часто бываеть, что православные служащіе и вообще зависящіе отъ другихъ людей совсѣмъ не имъютъ ни какой возможности праздновать своихъ праздиковъ по Юліанскому календарю. Вамъ не трудно представить, какое искушеніе представляется для нихъ примкнуть къ лютеранскому празднованію, а за тъмъ и вообще катить по наклонности къ лютеранской или вообще къ какой нибудь другой, сектантской религіи. Сколько горя, сколько кровавыхъ страданій выпадало втеченіе въковъ на долю, православнаго финскаго населенія! Оно перетерпъло все это. Большая часть православныхъ селеній погибла въ огненныхъ испытаніяхъ, причиненныхъ войнами; масса этого населенія переселена въ предълы Россіи. На ихъ опустошенныя имѣнія переселены съ запада финны — лютеране. И вотъ они теперь составляють меньшинство, искушаемое со стороны большинства къ оставленію унаслѣдованнаго отъ отцовъ православія и къ переходу въ лютеранство или въ какую нибудь протестантскую секту. Какъ же старцы Валамской обители, — этой матери здѣшняго православія могуть холодно, безучастно относиться къ этому населенію, и не желають поступиться одною привычкою, чтобы облегчить своимъ духовнымъ братьямъ внутреннюю борьбу за свое православіе?

Русскіе въ Теріоки и другихъ подобныхъ мъстахъ обыкновенно говорять, что мы дескать заботимся только о русскомъ населоніи, что до финновъ намъ нътъ ни какого дъла, пусть они празднують по какому угодно календарю. (Въ соборъ 1921 года они говорили иначе). Другими словами: они заявляють, что они знаютъ только себя и нисколько не дорожать церковнымъ единеніемъ съ финскимъ православнымъ населеніемъ. Это прискорбно, но понятно. Они ни когда и не относились сочувственно къ финскому православному населенію. а всегда носились съ мыслію объ обрусеніи этого населенія. Православія внъ русскаго они не признають. Но Валамскій монастырь сильно гръщилъ бы подобными разсужденіями противъ завътовъ своихъ основателей преподобныхъ Сергія и Германа. Эти православные греки оставили міръ и прибыли на съверные берега Ладожскаго озера и затъмъ на островъ Валаамъ съ однимъ только пламеннымъ желаніемъ просвътить язычниковъ евангеліемъ Христовымъ. Плодомъ духовной работы ихъ и ихъ послъдователей явились широко раскинутыя селенія православія по побережьямъ Ладожскаго озера. Они не заботились объ обрусеніи населенія и не обрусили его. Они довольствовались только водвореніемъ православія. Не задавались ни какими посторонними задачами и тъ валамскіе миссіонеры, которые были въ свое время посланы въ съверозападную Америку проповъдывать святое евангеліе среди дикихъ алеутовъ и колошей. Они не задумывались, когда имъ приходилось поступаться своими привычками и даже правилами православной жизни ради внушенія населенію святыхъ евангельскихъ истинъ. А здѣсь, у насъ, въ наше время, приходится поступаться своими привычками ради сохраненія православія, не среди какихъ нибудь дикарей и язычниковъ, а среди грамотнаго населенія. Выходитъ, что вы, валамскіе иноки, настоятельно требуете снисхожденія къ вашей привычкъ, требуете, чтобы мы, ради этой привычки поступались одною изъ насущнъйшихъ настоящихъ потребностей православнаго финскаго населенія, а мы требуемъ, чтобы вы поступались своею привычкою этой насущнъйшей потребности. Чьеже требованіе важнъе? Судите сами. Въдь если нынъшніе валамскіе монахи въ состояніи считать себя только такими русскими людьми, которымъ дѣла нѣтъ до православныхъ финновъ, то мы, работники православной финской церкви, хотимъ смотръть на святую Валамскую обитель, какъ на передовое укръпленіе Финляндскаго православія. Поведеніе валамскихъ иноковъ можетъ служить или къ укрѣпленію или къ ослабленію православія. Мы домогаемся только того, чтобы обитель служила къ укрѣпленію. Для насъ ясно, что и сама обитель можетъ существовать и крѣпнуть единственно при этомъ условіи, тогда какъ въ обратномъ случат она ведетъ себя къ постепенному угасанію и замиранію.

Къ крайнему сожалънію появился на сцену крайне властолюбивый и ни чъмъ не стъсняющійся человъкъ — митрополитъ Антоній. Онъ счель себъ за благо убъжать изъ Россіи, съ мъста своего служенія, гдъ его собратья воспринимали за исповъданіе своего православія мученическія страданія и кончину. Этотъ человъкъ сталъ самъ (ни кто его не ставилъ на занимаемый имъ постъ) во главу бъженскаго духовенства за границей. Патріархъ Тихонъ не призналъ этой его власти. Этотъ человъкъ пока надъялся получить пропускъ въ Финляндію, училъ васъ, валамцевъ, жить въ послушаніи у своего духовнаго начальства и объединяться со всею финляндскою православною церковію въ празднованіи праздниковъ по Григоріанскому календарю. Но лишь, къ счастію для нашей церкви, ему было отказано въ пропускъ, онъ сталъ мстить намъ и орудіемъ своей мести избралъ м. пр. васъ, валамскихъ иноковъ, сталъ не только внушать вамъ мысль о гръховности Григоріанскаго календаря, но увлекъ васъ къ противленію не только своему законному архипастырю, но даже вселенскому патріарху съ его священнымъ синодомъ. Онъ не постъснился пустить въ ходъ какой то безграмотный изувърный документь — сингилліонъ, чтобы съ большимъ успъхомъ подъйствовать на чувства и воображение валамскихъ простецовъ. Кого же вы теперь признаете за своего духовнаго главу? Не преосвящ. Германа, рукоположеннаго для Финляндской церкви девятью святителями, не Константинопольскаго патріарха, признаваемаго законнымъ архіерархомъ всѣмъ православнымъ міромъ (за исключеніемъ раскольниковъ Валамскаго монастыря). Тихонъ скончался. Съ его преемниками мы не можемъ быть въ связи. Непризнаннаго патріархомъ Тихономъ главу заграничнаго бъженскаго синода Антонія? Но вся Финляндская православная церковь не признаетъ надъ

собою его духовней власти. Значить, вы уходите въ расколъ.

Къ митрополиту Антонію примкнули русскіе (премущественно бъженцы), которые ръзко заявляють, что до финновъ православныхъ имъ нътъ ни какого дъла. Присоединился истеричный бъженецъ Воутилайненъ со своею тенденціозною газеткою. Все это для васъ авторитеты, а своего архипастыря и всёхъ работающихъ на мъстъ въ пользу православной церкви Финляндіи и лицомъ къ лицу считающихся съ нуждами этой церкви, и даже вселенскаго Константинопольскаго патріарха анавематствуете. Вы обвиняете насъ въ нарушеніи каноновъ (укажите эти каноны), хотя этого нарушенія мы не учиняемъ, а сами впадаете въ страшное нарушение каноновъ, требующихъ повиновенія своему епископу и угрожающихъ страшною карою отлученія отъ церкви тѣмъ, которые дерзаютъ отступать отъ общенія съ нимъ прежде соборнаго изслъдованія и разсмотренія взведенныхъ противъ него обвиненій. Прочитайте напр. 13 правило Двукратнаго собора!

Дорогой о. М.....! Я не нахожу другого исхода въ создавшемся конфликтъ: или вы, вооружившіеся противъ своей духовной власти, созна́ете свою ошибку и раскаетесь въ ней или окончательно порвете свою духовную связъ съ финляндскою православною церковію, содъйствуя тъмъ самымъ ослабленію и замиранію святой Валаамской обители. — Неужели Вы пойдете на послъднее и поведете другихъ за собою?

Что бы Вы ни сдълали, я просилъ бы Васъ повърить, что это мое письмо вызвано моимъ искреннымъ расположеніемъ къ Вамъ лично и самымъ сердечнымъ участіемъ къ судьбамъ Валаамской обители.

Я съ большою охотою вступиль бы съ Вами въ переписку по затрогиваемымъ въ этомъ письмѣ вопросамъ, если бы только Вы заявили мнѣ на это Ваше согласіе и изложили бы мнѣ Ваши доводы противътого, съ чѣмъ Вы въ моемъ письмѣ не согласны.

Съ любовію о Христъ протоіерей С. Окуловъ.



## Отвътъ Митрополиту Антонію.

Ваше Высокопреосвященство!

Надняхъ я получилъ отъ Васъ № 21-22 издаваемаго при Вашемъ »архіерейскомъ синодѣ» журнала »Церковныхъ Вѣдомостей» за прошлый годъ съ помѣщенною въ немъ Вашею статьею подъ заглавіемъ: »Отвѣтъ именующему себя священникомъ кандидату богословія Варфоломееву». Этотъ »отвѣтъ» Вы начали заявленіемъ, что »этотъ господинъ (т.е.—я) уже давно, нѣсколько мѣсяцевъ тому назадъ, прислалъ мнѣ »для отзыва» брошюру подъ заглавіемъ: »Почему праздники православной церкви слѣдуетъ праздно-

вать по новому календарю.» Очевидно Вы, Владыко, введены въ заблужденіе. Своей брошюры я Вамъ не посылалъ, и это по самой простой причинъ: мнъ даже и въ голову не приходило поинтересоваться тьмъ, каково можетъ быть Ваше мнъніе объ этой брошюръ. Тъмъ болъе я, конечно, не могъ послать ее Вамъ для публичнаго о ней отзыва, или, такъ сказать, »для рекомендаціи»: въдь это было бы равносильно тому, какъ если бы Вы послали »для отзыва» Ваши »Церковныя Въдомости» — совътскому правительству, а составленный Вами православный катихизисъ римскому папъ. При такихъ условіяхъ я не могъ не удивиться тому, какъ много вниманія, судя по Вашему. «отвъту«, Вы удълили моей незначительной личности и моей еще меньшей брошюръ. Въ самомъ дѣлѣ, согласно Вашему »отвѣту», Вы »нѣсколько разъ, и до поъздки въ Англію и другія страны, и по возвращеніи изъ нея» читали эту брошюру, затъмъ написали безъ моей о томъ просьбы — отвътъ на нее, помъстили его въ Вашихъ »Вѣдомостяхъ» и одинъ экземпляръ журнала съ этимъ »отвътомъ» прислали мнъ. Свою »любезность» въ отношеніи меня Вы распространили даже до того, что прежде чемъ упаковать этотъ экземпляръ въ бандероль и собственноручно написать на ней мой адресъ, Вы раскрыли его на той страницъ, на которой помъщенъ Вашъ »отвътъ»: »читай моль и разумьй.» Я такъ и сдълаль: прочиталь и . . . развелъ руками: настолько сильно содержаніе Вашего »отвъта» рознилось отъ того, что я ждалъ въ немъ встрътить, видя подъ нимъ Вашу подпись. Скажу кратко: онъ не достоинъ Васъ, онъ внутренно слишкомъ убогъ для Васъ, и можетъ вызвать не гнъвъ, не негодованіе, а только — на лицъ краску стыда за Васъ. До сихъ поръ я былъ знакомъ съ Вами, Владыко, по Вашимъ богословскимъ сочиненіямъ и, не скрою, — считалъ Васъ крупною величиною въ современномъ православно-богословскомъ научномъ міръ. Доказательствомъ этого можеть служить хотя бы то, что не далѣе, какъ двѣ недѣли тому назадъ я, котораго Вы величаете »живоцерковнымъ попомъ», »лжеіереемъ», »Іудою» и.т.д. отдалъ въ переводъ на финскій языкъ Ваше »Пастырское Богословіе», дабы затъмъ литографскимъ способомъ его издать и сдълать учебникомъ для своихъ соминарскихъ питомцевъ. Поэтому вполнъ понятно, что, получивъ оть Вась Вашь »отвѣть», я ждаль, что въ немъ Вы шагъ за шагомъ въско и основательно разбиваете всъ мои доводы въ пользу новаго стиля, и въ разультатъ блистательно доказываете, что не только пасху, но и всъ другіе праздники надо праздновать не по новому, а по старому стилю. Это было бы съ Вашей стороны достойнымъ Васъ отвътомъ на мою брошюру, отвътомъ по существу. Но ничего подобнаго въ Вашемъ »отвътъ» я не нашелъ. Главному предмету моей брошюры — вопросу о церковномъ стилъ — Вы по-

святили только нъсколько строкъ. Большую же часть своего отвъта Вы заполнили — бранью, выпадами противъ нашего правительства и церковнаго начальства и толкованіемъ разныхъ каноновъ, кои въ моей брошюръ занимаютъ совершенно второстепенное мъсто. Согласитесь сами, Владыко, что подобный »отвътъ» не можеть быть убъдительнымъ. Онъ быль бы очень подходящь для какого нибудь газетнаго репортера, который, будучи поставленъ въ необходимость »возразить» какому либо противнику и не имъя возможности сдълать это по существу, пускается въ брань и въ придирки по поводу разныхъ частностей, — но не для Васъ, Владыко. Вы не могли, Владыко, не понимать, что подобнымъ своимъ отвътомъ Вы компрометируете не только себя, но и то старостильное дъло, которое Вы взялись защищать. Въ самомъ дѣлѣ, вѣдь моя брошюра была послана Вамъ »для отзыва» очевидно къмъ либо изъ старостильниковъ, была послана въ надеждѣ, что Вы-то уже сумъете »раскатать ее по всъмъ швамъ», »разбить въ пухъ и въ прахъ», и блистательно доказать ея неправоту. И что же получилось? Вы не оправдали возлагаемыхъ на Васъ надеждъ, Вы не смогли разбить буквально ни одного изъ моихъ доводовъ въ пользу новаго стиля. Теперь лица, посылавшія Вамъ мою брошюру, справедливо могутъ подумать, что если даже самъ митрополить Антоній не смогь опровергнуть приводимыхъ Варооломеевымъ доводовъ въ пользу празднованія праздниковъ по новому стилю, то видно, Варфоломеевъ и въ самомъ дълъ правъ!

Собственно вопросу о стилъ, какъ я уже упомянулъ, Вы въ своемъ »отвътъ» удълили самое незначительное мъсто. Но и то немногое, что Вы смогли сказать, слишкомъ неубъдительно и сбивчиво, чтобы произвести хотябы слабое впечатленіе. Въ самомъ дълъ:

1. Вы утверждаете, что »оба календаря (значить, какъ григоріанскій, такъ и юліанскій) невтърны. Съ этимъ я согласенъ. Однако дальше Вы продолжаете: »но григоріанскій еще далѣе отстоитъ отъ правильнаго счета, чъмъ нашъ юліанскій». Неужели Вы, Владыко, такъ плохо разбираетесь въ календаряхъ, что ръшаетесь утверждать подобное! Я вполнъ допускаю, что Голубинскій могь написать подобную вещь Побъдоносцову, но я положительно не върю, чтобы и Вы въ душъ раздъляли это »убъжденіе», а потому на Ваше заявленіе о превосходствъ юліанскаго календаря надъ григоріанскимъ я не могу смотрѣть иначе, какъ лишь на сознательное съ Вашей стороны стремленіе сохранить въ заблужденіи по вопросу о календаръ тъхъ лицъ, кои Вамъ еще върятъ. Это во первыхъ. А во вторыхъ — не является ли Ваше утвержденіе объ ошибочности григоріанскаго календаря »ломленіемъ въ открытую дверь», т.к. я вѣдь и не пытался пропагандировать этотъ календарь, считать его безусловно върнымъ: на стр. 16-ой своей брошюры я совершенно ясно говорю, что хотя григоріанскій календарь и является болъе правильнымъ, чъмъ юліанскій, но у насъ, православныхъ »новостильниковъ», теперь принять въ обращеніе не этотъ календарь, »а свой, чисто православный и при томъ самый върный изъ встъхъ существующихъ календарей — мелетіанскій» (т. е. принятый Константинопольскимъ Общеправославнымъ съъздомъ 1923 года).

2. Вы пишете: »автору неизвъстно, что отцы 1 вселенскаго собора оставили намъ посланіе къ церкви александрійской, подтвердившее то празднованіе пасхи, которое мы содержимъ». На это скажу: трудно, Владыко, найти болъе неудачную ссылку въ защиту своихъ взглядовъ, чъмъ та, которую нашли Вы въ видъ этого посланія І вселенскаго собора къ церкви александрійской, которое — кстати зам'тчу — вопреки Вашему увъренію, было мнъ хорошо извъстно. Въдь если это посланіе и доказываетъ правоту чьихъ либо взглядовъ на время празднованія пасхи, то отнюдь на Вашихъ, а именно моихъ. Въ этомъ легко убъдиться. Въ самомъ дълъ, надъюсь что и Вы не будете отрицать того, что во время I вселенскаго собора было два способа празднованія пасхи: восточныя церкви (т. е. малоазійскія) праздновали ее 14 нисана, въ какой бы день недѣли это число ни случилось, а наобороть, Римская церковь праздновала ее въ первое воскресеніе послѣ 14-го нисана (см. объ этомъ, напр. цер. ист. П. Малицкаго, вып. 1 изд. 1912 г. ст. 198, а равно и всь др. курсы церковной исторіи). Что же объ этихъ двухъ различныхъ временахъ празднованія пасхи говорять отцы перваго вселенскаго собора въ своемъ посланіи къ церкви александрійской? А вотъ что: »сообщаемъ вамъ радостную въсть и о согласіи касательно времени празднованія святьйшей пасхи: по вашимъ молитвамъ и это дѣло рѣшено такъ, что всѣ восточные братья наши, прежде праздновавшие пасху вмпьстть съ іудеями, отнынть будуть праздновать ее согласно съ римлянами, съ нами и со всъми, которые издревле хранять ее по нашему обычаю.» Слъдовательно, отцы 1 вселенскаго собора совершенно ясно одобряютъ тотъ обычай празднованія пасхи, который быль принять въ церкви римской, т. е. — празднованіе пасхи въ первое воскресеніе, послѣ 14-го нисана (т. е. послъ пасхи іудейской). Но въдь такъ именно я въ своей брошюръ и совътую праздновать пасху и такъ именно она теперь и празднуется въ нашей финляндской православной церкви! Слъдовательно. повторяю, — если посланіе 1 вселенскаго собора къ церкви александрійской и доказываетъ правоту чьего либо обычая праздновать пасху, то отнюдь не Вашего, а именно нашего. И мнъ остается лишь удивдяться тому, какъ это Вы, Владыко, такъ ошиблись съ этою ссылкою на посланіе къ церкви александрійской. Въ дополнение къ этому долженъ еще замътить, что Вашъ »обычай» празднованія пасхи, или точнѣе — тѣ ошибочныя правила пасхаліи, коими Вы теперь руководствуєтесь при опредѣленіи времени празднованія пасхи, уже и потому не могли быть утверждены первымъ вселенскимъ соборомъ, что они вѣдь были окончательно разработаны лишь римскимъ аббатомъ Діонисіемъ Малымъ, жившимъ спустя два стольтія постѣ 1-го вселенскаго собора (въ 6 въкѣ)

стольтія послѣ 1-го вселенскаго собора (въ 6 вѣкѣ). 3. Вы пишете: »молитва церковная не астрономія и діло не въ новолуніяхъ, а въ сохраненія общецерковнаго преданія.» Отъ Васъ ли, Владыко, я это слышу! Въдь Вы сторонникъ того, чтобы пасха праздновалась »по канонамъ» и »по преданію». Но въдь подобное празднованіе, какъ Вамъ извъстно, совершенно невозможно безъ предварительныхъ астрономическаго характера выкладокъ и вычисленій (см. правила пасхаліи). Какъ же Вы послѣ этого рѣшаетесь говорить, что »дѣло не въ астрономіи!» Кромъ того, зачъмъ Вы, Владыко, смъщиваете празднованіе пасхи »по канонамъ» и празднованіе »по преданію.» Въдь Вы не можете не знать, что это не одно и тоже: если праздновать пасху »по канонамъ», то это не будетъ празднованіемъ »по преданію» и наоборотъ, если ее праздновать »по преданію», то это уже не будеть пасхою »по канонамъ». Возьмемъ для примъра хотя бы текущій 1926-й годъ. По канонамъ, какъ они формулированы Властаремъ, пасху должно праздновать »въ первый воскресный день за полнолуніемъ, которое было или въ самый день весенняго равноденствія или непосредственно посл'є онаго, но не раньше весенняго равноденствія, послѣ пасхи еврейской.» Таковъ же смыслъ и вышеприведеннаго посланія отцовъ 1-го вселенскаго собора къ церкви александрійской, заканчивающагося знаменательными словами: »мы въруемъ, что это сдълано по благоизволенію Бога Вседержителя и единороднаго Сына Его и святаго Духа.» Если руководствоваться этими канонами церкви, этими заповъдями Божьими, то пасху въ текущемъ году надо праздновать 4-го апръля н. с. Въ самомъ дълъ: 21-го марта н. с. будетъ весеннее равноденствіе, затѣмъ 29 марта н. с. будеть полная луна и пасха іудейская, а въ первое воскресеніе послѣ этого — 4 апръля, согласно канонамъ, и надо праздновать св. пасху. Такъ ее и будетъ праздновать наша церковь. Наоборотъ Вы, руководствуясь не канонами церкви, а »преданіемъ», будете прздновать ее — 2 мая. Отчего же — спрашивается — происходить это уклоненіе Вашего »преданія» отъ каноновъ, это вопіющее нарушение послъднихъ? Отвътъ очень простъ: оттого, что при опредъленіи дня празднованія пасхи Вы руководствуетесь не канонами церкви, а ошибочными вычисленіями и неправильными правилами пасхаліи, составленными римскимъ аббатомъ. Согласно этимъ устаръвшимъ вичисленіямъ, весеннее равноденствіе якобы бываеть 21 марта ст. ст. (хотя на самомъ дълъ

оно бываетъ 21 марта н. с.) Поэтому ту полную луну, которая бываетъ между 21 марта н. с. и 21 марта ст. ст. эти правила не считаютъ первой полной весенней луной (т. е. пасхальной луной, каковой она фактически является), и предписывають ждать второй полной весенней луны въ первое воскресеніе послѣ которой затъмъ и праздновать пасху. Какъ разъ такое явленіе и происходить въ текущемъ году. Подлинная полная пасхальная луна будеть 29 марта н. с. Но эта луна Вашими неточными правилами о пасхаліи не считается за таковую, т.к. она будетъ раньше 21 марта ст. ст. — этого мнимаго весенняго равноденствія, а потому праздникъ пасхи Вы будете праздновать въ вопіющее нарушеніе церковныхъ каноновъ о пасхъ послъ второй полной весенней луны, т. е. 2 мая. Такова паеха, празднуемая не по канонамъ, а по «преданію». Кто же — спрашивается — при такихъ условіяхъ является нарушителемъ каноновъ о пасхѣ — я ли, который въ своей брошюръ призываю людей именно къ каноничному празднованію пасхи, или Вы, который »преступаете» составленные по »благоизволенію Божію» каноны церкви «ради преданія Вашего» (Мф. 15:3)? Отвътъ я думаю ясенъ.

4. Вы еще пишете, что даже іезуиты и барнабиты »не рѣшались посягнуть на то, на что дерзаетъ г. Варфоломеевъ, т.е. на измѣненіе дня Св. Пасхи.» Въ отвътъ на это мнъ остается лишь спросить Васъ: а какъ же Вы-то, Владыко, сами »дерзнули» сдълать тоже? Нъдъюсь, Вы не будете отрицать, что въ своемъ письмъ отъ 14 ноября 1921 года на имя игумена Валаамскаго монастыря Вы совершенно опредъленно совътовали валаамскимъ инокамъ праздновать пасху со всею Финляндскою Православною церковью по новому стилю. Въдь это письмо Ваше — не выдумка, не подлогъ: его оригиналъ я читалъ своими глазами, а на моемъ письменномъ столъ и сейчасъ лежитъ оффиціально удостовъренная копія съ этого документа. Какъ же — повторяю я — Вы то, Владыко, ръшились сдълать подобное, чего — по Вашему же собственному признанію — »не ръшались сдълать даже — итальянскіе іезуиты и барнабиты»? Въдь если размотръть тъ условія, при которыхъ я »дерзнулъ на измъненіе дня св. пасхи» и тѣ, при которыхъ это сдѣлали Вы, то окажется, что Вы сугубо виноваты въ сравненіи со мною. Въ самомъ дѣлѣ, возьмомъ, во первыхъ, наше общественное положеніе. Въдь я — лишь священникъ и преподаватель самой маленькой въ мірѣ духовной семинаріи. Слъдовательно, мое слово не могло быть особо авторитетнымъ и не могло »совратить» многихъ. Между тъмъ Вы — митрополитъ, докторъ богословія, предсъдатель »архіерейскаго синода», человъкъ пользующійся большимъ авторитетомъ среди монашествующихъ и въ дополненіе къ этому — еще считающій себя начальникомъ нашей церкви. Какъ же Вы то, Владыко, несмотря на такое видное свое общественное положеніе, всеже »дерзнули измѣнить день св. пасхи?» Въдь Вы не могли не знать, что Ваше слово, — выражаясь Вашимъ языкомъ — »соблазнитъ» многихъ. Во вторыхъ, Вы, Владыко, »дерзнули» уже въ 1921 году, тогда какъ я это сдълалъ лишь въ 1924 году. Другими словами — я лишь шелъ по протоптанной Вами же дорожкъ. Наконецъ, въ третихъ, — что самое важное — я въ своей брошюръ ратую за принятіе своей православной, т.н. мелетіанской, или иначе сказать — исправленной григоріанской пасхаліи (см. стр. 16, 48—50 моей брошюры). Между тъмъ Вы въ своемъ письмѣ, написанномъ въ 1921 году, — т.е. въ то время, когда т.н. мелетіанской пасхаліи еще и не существовало, — совътуете валаамцамъ праздновать пасху по »латино-протестантской» григоріанской пасхаліи. Кто же, спрашивается, при такихъ условіяхъ больще виновать. — Вы или я? Пусть отвътъ на это дадуть Вамъ разсудокъ и совъсть. Мнъ же остается лишь еще разъ спросить Васъ: что же въ самомъ дълъ побудило Васъ, Владыко, такимъ образомъ »посягнуть на измѣненіе дня св. пасхи?» Неужели только то, что въ 1921 году Вамъ была нужна виза на въъздъ въ Финляндію!? Если эта моя догадка справедлива, то дешево же Вы расцъниваете каноны православной церкви!

Заканчивая на этомъ разборъ Вашихъ выпадовъ противъ моей брошюры, поскольку дѣло касается вопроса о стилѣ, я еще хочу спроситъ Васъ, Владыко: неужели только-то и было? Неужели Вы, взявшись »отвѣчать» на мою брошюру, не могли привести болѣе вѣскихъ, болѣе основательныхъ доводовъ противъ новаго и въ защиту стараго стиля? Какъ видно нѣтъ! Плохи же дѣла защищаемаго Вами юліанскаго стиля!

Большую часть своего »отвъта», какъ я уже упомянулъ, Вы, Владыко, посвятили не вопросу о календаръ, а разбору и объясненію разныхъ другихъ приводимыхъ мною каноновъ. Но принимая во вниманіе, что всъ эти каноны занимаютъ въ моей брошюръ совершенно второстепенное мъсто и что маленькія рамки нашего журнала не даютъ мнъ возможности еще болъе удлинить настоящаго моего »отвъта на отвътъ», я, къ сожалънію, долженъ отказаться отъ разбора этихъ Вашихъ возраженій, хотя и имълъ бы очень много, что по поводу ихъ сказать.

Кромѣ »Церковныхъ Вѣдомостей» Вы прислали мнѣ еще Ваше »скорбное посланіе» отъ 17 февраля 1925 года, касающееся дѣлъ нашей церкви. Равнымъ образомъ и въ своемъ »отвѣтѣ» на мою брошюру Вы дѣлаете рядъ нападковъ на финлядское правительство и нашу мѣстную православную церковную власть. Но въ виду того, что ни въ мѣстной гражданской ни въ мѣстной церковной жизни я раньше не былъ и теперь не являюсь какимъ либо руководящимъ и передовымъ дѣятелемъ, то я не считаю себя въ правѣ входить въ разборъ и опроверженіе Вашихъ нападковъ. Одно толь-

ко могу сказать: помъщенная въ началъ настоящаго журнала грамота вселенскаго патріарха Василія отъ 5 декабря 1925 года, по моему мнънію, является прекраснымъ отвътомъ на Ваше »скорбное посланіе». Изъ этого посланія Вы можете усмотръть, что вселенскій патріархъ: 1) благословляеть всей финляндской Православной Церкви праздновать пасху по новому стилю, что 2) саму эту церковь онъ считаетъ находяшейся подъ юрисдикціей вселенскаго патріарха и что 3) главою этой церкви онъ признаетъ епископа Германа. Кстати объ епископъ Германъ. Въ своемъ »отвътъ» Вы не забыли облить грязью и его. Скажу Вамъ на это словами второй молитвы »отъ злыхъ помысловъ»: »да обратится бользнь твоя на главу твою, и на верхъ твой хула твоя да снидетъ». Я не думаю, чтобы самъ епископъ Германъ или кто либо изъ нашихъ церковныхъ дъятелей счелъ нужнымъ какъ либо реагировать на этотъ Вашъ выпадъ, ибо послъдній сдъланъ не къмъ либо другимъ, а Вами, Владыко. По этой же причинъ, я увъренъ, этотъ Вашъ выпадъ вообще не могъ произвести впечатлънія среди читателей Вашихъ »Церковныхъ Въдомостей»: подобное обливание грязью, слишкомъ обычно для Васъ, чтобы стоило обращать на него вниманіе.

Любезность за любезность: въ отвътъ на присылку мнт Вами номера »Церковныхъ Въдомостей» съ Вашимъ отвътомъ на мою брошюру, я считаю своимъ долгомъ послать Вамъ настоящій номеръ нашей »Утренней Зари».

Свящ. Н. Варооломеевъ.

\* \* \*

# Вопросъ о постройкѣ собственнаго дома для Церковнаго Управленія.

Церковный соборъ 1923 года сдълалъ постановленіе о перем'вщеніи Церковнаго Управленія изъ Выборга въ Сердоболь и о постройкъ для него въ Сердоболъ собственнаго дома, уполномочивъ учрежденную для сего комиссію принять м'тры къ осуществленію сего ръшенія. Названная комиссія намътила первоначально для постройки дома принадлежащій Сердобольскому православному приходу земельный участокъ около церкви и вошла въ переговоры съ приходомъ, предложивъ ему или совмъстно строить общій домъ, или уступить необходимый для постройки дома участокъ. Но такъ какъ приходъ назначилъ слишкомъ высокую плату и, кромѣ того, мѣстное городское управленіе поставило такія условія, которыя трудно было выполнить, то комиссія оставила свой первоначальный планъ, и постановила на своемъ

засъданіи 12-го января с. г. построить два деревянныхъ дома на земельномъ участкъ, недавно пожертвованномъ Валаамскимъ монастыремъ Финляндской церкви для дома подъ духовную семинарію, каковой участокъ достаточно великъ для этого.

По проекту комиссіи, въ одномъ изъ упомянутыхъ домовъ будетъ помъщеніе для Церковнаго Управленія, залъ для собраній, а также комнаты для Епископа Выборгской епархіи и для членовъ Церковнаго Управленія, не проживающихъ въ Сердоболъ, въ другомъ же домъ предположено устроить квартиры для Епископа Карельскаго и для служащихъ въ Церковномъ Управленіи.

Эскизы предположенной постройки изготовляеть членъ комиссіи, г. Койвула и по изготовленіи ихъ комиссія вновь соберется для болъе подробнаго обсужденія вопроса.

水米水

# Новости мъстной церковной жизни.

Посъщение преосвященнъйшимъ Германомъ г. Гельсингфорса. Во вторникъ 5-го января съ утреннимъ потводомъ прибылъ въ Гельсингфорсъ преосвященнъйшій Германъ, епископъ Карельскій, об'єщавшій еще въ бытность свою здѣсь съ митрополитомъ Германосомъ прітхать отдітльно и послужить въ гельсингфорсскомъ успенскомъ соборъ. Радость имъть съ Владыкою молитвенное общеніе выразилась и въ томъ, что въ обширномъ соборъ собралось за всенощною и за литургіею въ день Крещенія Господня небывалое со дня св. Пасхи количество молящихся: соборъ почти полонъ былъ ими, и продолжительность богослуженія (литургія съ водоосвященіемъ закончилась въ половинъ третьяго часа дня) не подъйствовала на уменьшеніе количества богомольцевъ. За обоими богослуженіями Владыкъ сослужили протоіереи: М. Лисовскій (и. о. настоятеля) С. Солнцевъ (прибывшій вмъстъ съ Преосвященнымъ) и Д. Троицкій (и. о. второго при соборъ священника) при двухъ діаконахъ и, за литургіей, при двухъ хорахъ пѣвчихъ, основномъ соборномъ и дътскомъ пріютскомъ. За литургіей штатный соборный діаконъ Валеріанъ Гречаниновъ возведенъ былъ въ протодіаконы и псаломщикъ Михаилъ Цвътковъ посвященъ былъ въ санъ діакона. То и другое посвященіе было полной неожиданностію для всѣхъ присутствовавшихъ въ соборѣ и тъмъ еще болъе усилило чувства интереса къ архіерейскому богослуженію и радости отъ того вниманія дорогого сомолитвенника къ гельсингфорсскому приходу, которое дало ему новаго священнослужителя. Въ своемъ словъ, исходнымъ пунктомъ для котораго послужила проповъдь Предтечи Господня на Іорданъ,

Владыка коснулся больного вопроса среди русскихъ гельсингфорсцевъ, -раздъленія на партіи, взаимно враждующія, что отражалось на посъщаемости богослуженій, на ходъ приходской жизни, на благотворительной дъятельности при приходъ и на частныхъ отношеніяхъ, съ жалобами гражданскому начальству и съ судебными процессами. Владыка умолялъ »поступать достойно того званія», которое всѣ мы носимъ, званія христіанина, и не унижать отрицательными сторонами своего поведенія нашего православія, ведущаго свое начало со временъ свв. апостоловъ и въ лицъ порвыхъ христіанъ и позднъе, подъ руководствомъ отцевъ церкви, вселенскихъ и помъстныхъ соборовъ, составлявшаго сплоченное общество, - »единую, святую, соборную и апостольскую церковь». Трудно передать вст тт богатыя мысли, которыя были выражены Владыкою въ его 35-ти минутной проповъди, выслушанной съ большимъ вниманіемъ молящимися, которые и послъ богослуженія дълились дома своими впечатлъніями. Не смотря на вполнъ естественную усталость отъ продолжительности богослуженія, Владыка не отказался, къ великой радости почитателей покойной, отслужить панихиду по умершей три года тому назадъ Еленъ Эмиліевнъ Форселлесъ, послъдніе годы своей жизни, со времени войны, всецъло отдавшейся осиротъвшимъ и обездоленнымъ русскимъ дътямъ, основавшей и содержавшей на изыскиваемыя ею самою средства особый русскій дітскій пріють, до сихъ поръ носящій ея имя (въ настоящее время въ немъ 28 дѣтей) и въ тоже время бывшей начальницей русскаго дътскаго пріюта Благотворительнаго Общества. Ради полнаго общенія съ дѣтьми покойная приняла православіе и всегда считала своимъ долгомъ присутствовать съ дътьми въ храмъ (со служебникомъ на англійскомъ языкъ въ рукахъ). Въ совершеніи панихиды Владыкъ сослужили протојереи С. Солнцевъ и Д. Троицкій при исполненіи панихидныхъ пъснопъній дътскимъ пріютскимъ хоромъ подъ управленіемъ пріютскаго псаломщика и регента В. Въри-По окончаніи богослуженія Владыка съ о. Солнцевымъ прослѣдовали въ гостинницу Клейне, гдъ представителями прихода предложенъ быль имъ объдъ, незамътно при одушевленномъ обмънъ мыслями затянувшійся до 6 ч. вечера. Отсутствовавшее, изъ-за исполненія приходскихъ обязанностей, на объдъ духовенство провело въ задушевной бесъдъ съ Владыкою вечеръ, до самаго отхода поъзда, въ домъ радушнаго и хлъбосольнаго купца А. Ф. Андреева, у котораго остановились дорогіе гости.

水水水

На Утреннюю Зарю пожертвовано отъ г. Сонтракка изъ Суоярви — 10 мр. и Л. Н. Сергъевой изъ Выборга — 100 мр.

Награды. — Ректоръ Сердобольской православной духовной семинаріи прот. С. Окуловъ ко дню 50лътія служенія въ іерейскомъ санъ награжденъ митрою, и отъ президента республики — Командорскимъ Крестомъ Бълой Розы 2-й степени для ношенія на

 За литургіей въ Гельсингфорскомъ успенскомъ соборъ 6-го января с. г. епископъ Германъ возвелъ діакона названнаго собора В. Гречанинова въ протодіакона, и рукоположиль псаломщика того же собора М. Цвъткова во діакона. — Ко дню новаго года президентомъ республики награждены: православный военный священникъ — протојерей о. Н. Окуловъ орденомъ Бълой Розы и староста Сердобольскаго кафедральнаго собора Н. Иммоненъ — медалью Бълой

Съвздъ духовенства. Въцвляхъ сближенія и объединенія духовенства и для обсужденія разныхъ вопросовъ современной пастырской практики, Управляющій Финляндской Архіепископіей Преосвященный Германъ епископъ Карельскій ръшилъ созвать въ текущемъ году общій братскій съвздъ финляндскаго православнаго духовенства. Участниками съъзда могуть быть безъ различія подданства всѣ лица духовнаго сословія, состоящія на службъ Финляндской Православной Церкви, какъ въ самостоятельныхъ приходахъ, такъ и въ приписныхъ, а равно и при частныхъ православныхъ церквахъ. Ближайшіе хлопоты по созыву и организаціи съъзда приняль на себя комитеть братства преп. Сергія и Германа, выдъливь для этого изъ своей среды особую комиссію, подъ предсъдательствомъ еп. Германа. Въ составъ комиссіи вошли: протоіереи С. Окуловъ, С. Солнцевъ, Н. Окуловъ и священникъ А. Казанскій, принявшій на себя и обязанности секретаря комиссіи. О времени и мъстъ съъзда, а равно и о подлежащихъ его обсужденію вопросахъ будетъ сообщено позднъе.

50-лътній юбилей прот. о. С. Окулова. Вчера, 31-го января, православное населеніе г. Сердоболя торжествено отпраздновало 50-лътній юбилей состоянія въ священномъ сан' ректора духовной семинаріи прот. С. Окулова. Наканунъ празднества, юбиляра посътили члены церковнаго управленія въ полномъ своемъ составъ, причемъ еп. Германъ, поздравляя юбиляра, вручилъ ему грамоту слѣдующаго содержанія: »Ваше Высокопреподобіе, о. протоіерей Сергій Окуловъ! Въ знакъ исключительнаго вниманія Финляндской Православной церкви къ Вашимъ заслугамъ въ религіозно-нравственной, духовно-просвътительной, педагогической, миссіонерской и литературной дъятельности въ теченіе пятидесятильтней службы Вашей въ священническомъ санъ, награждаю Васъ митрою (подпись).» Въ тотъ же день вечеромъ въ мѣстномъ православномъ храмѣ еп. Германомъ было отслужено всенощное бдѣніе, а въ самый день празднества — литургія и молебенъ. Владыкѣ сослужили — юбиляръ, сынъ послѣдняго и сонмъ мѣстнаго и пріѣзжаго духовенства. На литургіи, во время малаго входа, владыка, послѣ привѣтственнаго слова, возложилъ на голову юбиляра, преподнесенную послѣднему его почитателями и церковнымъ управленіемъ, митру. Въ тотъ же день въ 2 ч. дня въ ѕеиганиопе состоялся торжественный обѣдъ въ честь юбиляра.

Православный духовный концертъ. Въ виду исполнившагося въ текущемъ году 25-лѣтія со дня основанія М. С. Окуловой въ г. Сердоболѣ православнаго хора, послѣдній предполагаетъ дать весною с. г. православный духовный концертъ, въ программу коего войдутъ пѣснопѣнія всенощного бдѣнія разныхъ композиторовъ и въ качествѣ особаго отдѣла, — рядъ духовно-музыкальныхъ произведеній, составленныхъ мѣстными композиторами — Красностовскимъ, Якубовымъ, проф. Кроономъ и т. д.

**Брачныя оглащенія.** Церковное управленіе разъяснило причтамъ, что брачныя оглашенія было бы наиболѣе удобно производить по воскреснымъ днямъ, хотя въ законѣ нѣтъ запрещенія производить ихъ и въ другіе праздничные дни.

Отсрочка по Экзамену въ знаніи финскаго языка. Нотарію церковнаго управленія Н. М. Қазанскому дана на одинъ годъ отсрочка по выдержанію экзамена въ полномъ знаніи финскаго языка.

Замъщеніе должности настоятеля Корписельскаго прихода. Церковное Управленіе поручило священнику Шуйстамскаго прихода Исидору Райніо съ 1-го февраля с. г. впредь до времени исполнять обязанности настоятеля Корписельскаго прихода.

О продажѣ Хюмпельскаго лѣса. Учебное Министерство на особыхъ условіяхъ разрѣшило Церковному Управленію продать съ торговъ изъ Хюмпельскаго имѣнія бревенчатый лѣсъ для образованія фонда на строительныя и ремонтныя надобности сего имѣнія.

На должность настоятеля Палкеальскаго прихода мъстнымъ приходскимъ собраніемъ 10-го января с. г. единогласно избранъ священникъ Павелъ Сидонскій.

**Церковные старосты.** Церковное Управленіе утвердило слѣдующихъ лицъ въ должности церковныхъ старостъ, согласно состоявшемуся избранію ихъ мъстными приходскими собраніями:

- директора Николая Иммонена съ 1-го января с. г. на слъдующее трехлътіе къ Сердобольскому кафедральному собору,
- домовладъльца А. К. Яковлева съ 1-го января с. г. на слъдующее трехлътіе къ Выборгскому собору,
- прокуриста А. А. Первитина съ 1-го января с.г. на 1926 и 1927 г. г. къ Выборгской Ильинской церкви вмъсто оставившаго эту должность по болъзни Н. К. Мельникова.

На должность псаломщика Суоярвскаго прихода мъстнымъ приходскимъ собраніемъ 10-го января с.г. большинствомъ голосовъ избранъ учитель Яковъ Тереска.

**Братство Свв. Сергія и Германа** въ ноябрѣ мѣсяцѣ мин. года съ благодарностью приняло 100 марокъ, собранныя на духовномъ вечерѣ въ Пуурола 25-го октября.

Должность діакона Шуйстамскаго прихода. Ходатайство приходскаго совъта Шуйстамскаго прихода о закрытіи въ приходъ должности діакона оставлено церковнымъ управленіемъ безъ послъдствій.

Переименованіе церкви въ соборъ. Въ виду того, что кафедра карельскаго епископа въ настоящее время находится въ г. Сердоболъ, городская правосланая церковь переименована въ соборъ.

Въсти съ Валаама. На нашъ запросъ — что новаго на Валаамъ? — нашъ тамошній корреспондентъ прислалъ намъ слъдующее извъщеніе:

»На Валаамскомъ фронтъ Боевъ особыхъ нътъ. На Ладожскомъ же понтъ Дорога — что паркеть.»

\* \* \*

# Новости заграничной церковной жизни.

Въ Чешской православной общинъ. Чешская православная община, образовавшаяся не такъ давно вслъдствіе извъстнаго въ исторіи движенія »прочь отъ Рима», въ настоящее время переустраиваетъ свою церковную организацію, — отчасти подъ вліяніемъ того націонализма, который возродился и укръпился со времени самостоятельности Чехословакіи.

22-го Ноября минувшаго года, т. е. какъ разъ въ день освященія православнаго русскаго храма на Ольшанскомъ кладбищѣ въ Прагѣ (см. Утр. Заря, № 1), состоялся въ Чешской Тшебовѣ съѣздъ пред-

ставителей отдъльныхъ православныхъ чешскихъ общинъ. Съъздъ имълъ оффиціальный характеръ и происходилъ въ присутствіи правительственнаго комиссара д-ра Эйхлера. Обсудивъ вопросъ о возглавленіи православныхъ чешскихъ общинъ, Съъздъ остановилъ свой выборъ на епископъ Оломоуцкомъ Гораздъ и ръшилъ обратиться къ правительству республики съ ходатайствомъ объ утвержденіи еп. Горазда въ санъ архіепископа для всей Чехіи.

Къ положенію православной церкви въ Швеціи. Любить русскій человѣкъ храмы Божіи вообще, въ частности смотрить на нихъ, какъ на мъсто, гдъ изстрадавшееся сердце можеть найти себъ отраду, гдъ измученная душа получаетъ себъ отдохновеніе. Съ любовію относясь къ церкви, православный русскій человъкъ напрягаетъ всъ свои силы, какъ бы ни были онъ малы, чтобы ихъ поддержать, не дать имъ погибнуть. Такія мысли нав'тяло полученное недавно письмо изъ Швеціи, гдъ, между прочимъ, говорится о состояніи, далеко не блестящемъ, единственной православной церкви на всемъ Скандинавскомъ полуостровъ, въ предълахъ двухъ государствъ. Вотъ что пишетъ объ этомъ религіозно настроенный знакомый нашь: »послъ революціи и закрытія русской Миссіи, стокгольмская церковь во имя Преображенія Господня перешла въ въдъніе Попечительства изъ 5 человъкъ, которое и старалось сохранить церковь, не смотря на крайнее положеніе. Пришлось сперва сократить жалованье причту, потомъ сократить составъ причта, отказаться отъ хора и т. п. Наконецъ священникъ пересталъ получать жалованье, довольствуясь безплатною квартирою и кое-какими случайными поступленіями; но и этого было недостаточно, т. к. приходилось платить за помъщеніе церкви внушительную сумму. Попечительство, однако, въ теченіе 5 лѣтъ вело хозяйство такъ, что церковь сохранилась и даже въ концѣ минувшаго 1925-го года получила оффиціальную организацію, была признана наравнъ съ прочими церквами, уставъ былъ утвержденъ митрополитомъ въ Парижѣ (м. Евлогіемъ) и королемъ въ Швеціи. На состоявшемся 18-го Октября общемъ Собраніи прихожанъ былъ избранъ Совътъ (переизбрано тоже б. Попечительство) и выражено горячее желаніе сохранить церковь елико возможно дольше. Для этого Совъть вновь предпринялъ устройство концерта въ Январъ 1926-го года, при чемъ во главъ Комитета стала жена архіепископа Уппсальскаго и многія шведскія вліятельныя и состоятельныя дамы. Что это дастъ — пока невъдомо. Церковь въ Швеціи является необходимой не только въ этой странъ, гдъ она одна на всю Швецію, но и для Норвегіи, куда священникъ нашъ ѣздитъ нъсколько разъ въ годъ совершать требы. Если бы пришлось закрыть стокгольмскую церковь, то можетъ случиться массовый переходъ въ котоличество,

т. к. потребность духовная велика у »во изгнаніи и разсъяніи сущихъ», а лютеранство не даетъ ничего для души, стараясь дъйствовать только на голову. Считаю необходимымъ отмътить исключительно доброжелательное отношеніе къ нашему храму со стороны шведовъ, не исключая и духовенства, которое неоднократно приходило на помощь храму денежными сборами. Матеріальное положеніе стокгольмскаго храма очень плачевное: долгу имъется 600 шв. кронъ, а въ кассъ на лицо лишь 11 шв. кронъ. 1-го Января 1926 года слъдуетъ внести за первый кварталъ 2050 шв. кронъ. Одна надежда на январскій концерть; приходъ нашъ состоитъ всего изъ 135-150 человъкъ, большею частію неимущихъ или малоимущихъ.» Дѣятельное участіе въ д'влахъ прихода автора вышеприведенныхъ строкъ и его связи съ мъстнымъ обществомъ являются, надъемся, порукой, что стъсненное матеріальное положеніе стокгольмскаго православнаго храма явленіе временное, и храмъ будетъ давать искомую отраду душть страждущей »во изгнаніи и разсъяніи сущаго» русскаго человъка.

П. Д. Т.

Въ № 142 парижской русской газеты »Русское Время» напечатана обыкновеннымъ шрифтомъ (важныя извъстія отмъчаются въ ней обыкновенно болъе крупнымъ) слъдующая телеграмма изъ Варшавы, отъ 25-го Ноября: Въ православныхъ кругахъ Варшавы большую сенсацію вызываетъ сообщеніе митрополита Діонисія, вернувшагося съ румынскихъ торжествъ, о его дружественной встръчъ съ митрополитомъ Антоніемъ (Храповицкимъ). Дружба обоихъ митрополитовъ закръплена фотографіей, которую м. Діонисій привезъ съ собой.

Если все то, что сообщается въ газетъ, не вымыселъ, то сенсація между православными варшавянами вполнъ естественна: какъ не радоваться, не варшавянамъ только, но и всъмъ членамъ польской православной церкви, о примиреніи своего митрополита съ м. Антоніемъ, ръзкое слово котораго, при его образованности, внесло большой разладъ между членами православной церкви въ Польштъ (и у насъ въ Финляндіи, замътимъ кстати): многіе православные явились ослушниками своей непосредственной высшей церковной власти и дъйствовали вполнъ самостоятельно въ устроеніи приходовъ и приходской жизни, о чемъ неоднократно приходилось съ душевною скорбію читать въ газетахъ.

Такое раздвоеніе могло бы считаться за поль-бъды, еслибы нестроеніями въ православной церкви не пользовались враги ея, большіе искусники ловить рыбу въ мутной водъ. Состояніе нашей церкви въ настоящее время такого рода, что прямо необходимо оставить всякіе лишніе счеты, не имъющіе отношенія къ насущному

ея благу, — върности въроученію и нравоученію древней православной церкви, — и соединенными усиліями добиваться стойкости въ въръ и въ дълахъ, достойныхъ званія христіанина (Еф. 4, 1), что возможно только при единодушномъ и согласномъ дъйствованіи (тамъ же, ст. 3) всъхъ, преимущественно же лицъ учащихъ и наблюдающихъ за состояніемъ въры и христіанской жизни среди своей паствы: ихъ положение у всъхъ на глазахъ, и съ нихъ больше берутъ примъръ простые православные. Какое вредное вліяніе можеть имъть несогласное дъйствование такихъ высокопоставленныхъ въ церкви лицъ, можно судить по письму, въ началъ осени нами полученному изъ Швеціи отъ религіозно настроеннаго православнаго, шведскаго подданнаго. Его страшно опечалило обстоятельство, повидимому маловажное — непосъщение греческими іерархами, членами стокгольмской конференціи, богослуженія въ стокгольмской русской православной церкви (23-го Августа) изъ-за присутствія тамъ болгарскаго православнаго митрополита Стефана. »Это, конечно, не способствовало укрѣпленію связи между православными и прочими исповъданіями, но это внесло недопустимую рознь среди самихъ православныхъ. могу передать, до чего это было диссонансомъ среди ръчей о единеніи и братствъ во Христъ. На меня это произвело тягостнъйшее впечатлъніе . . . Что же это такое» . . .

Законодатели наши — вселенскіе соборы, — не во избъжаніе только конфликтовъ между гражданскою и церковною властями, но и для созданія болѣе нормальныхъ условій жизни вообще, оставили намъ и такое правило: »Отцами нашими положенное сохраняемъ и мы правило, гласящее тако: аще царскою властію вновь устроенъ или впредь устроенъ будетъ градъ, то гражданскимъ и земскимъ распредъленіямъ да слъдуеть и распредъление церковныхъ дълъ» (38-е прав. 6-го всел. собора). Въ полномъ согласіи съ этимъ правиломъ за время существованія православной церкви, по свидътельству ея исторіи, образовалось много автокефальныхъ церквей, — кипрская, синайская, грузинская и др. въ старое время, греческая (въ бывшемъ королевствъ греческомъ), сербская, болгарская, румынская въ 19-мъ столътіи. »Подобная церковная децентрализація, — стремленіе зависимыхъ прежде церквей къ церковной самостоятельности, особенно проявилась въ странахъ съ самостоятельнымъ политическимъ устройствомъ и съ населеніемъ негреческаго происхожденія», зам'вчаеть составитель курса церковной исторіи Малицкій (Истор. Христ. церкви, вып. 2-й, стр. 246 по изд. 1912 г.)

Что же дълать. Какъ ни грустно русскому человъку, любящему свою родину, видъть ее распадающеюся на части, но приходится помириться съ совершившимся фактомъ образованія на западной границъ цълаго ряда самостоятельныхъ республикъ, гдъ православное населеніе изъ мъстныхъ жителей и русскихъ бъженцевъ составляетъ меньшинство, и жизнь его во всъхъ отношеніяхъ, въ томъ числъ и церковномъ, должна претерпъвать нъкоторыя видоизмъненія по сравненію со старымъ, сдълавшимся благодаря привычкъ природнымъ, строемъ. Мириться можно и съ этими видоизмъненіями, лишь бы не были затронуты догматическія основы православія, его в'вро- и нравоученіе.

Прот. Д. Троицкій.

## Спъши ко Христу!

Если сильно ты разстроенъ, То спъши скоръй съ мольбой Ко Христу . . . и вновь спокоенъ Будешь сердцемъ и душой.

Если впаль ты въ гръхъ великій, То, отбросивъ ложный страхъ, Припади къ Христу-Владыкъ, И омой свой гръхъ въ слезахъ.

Върь, какъ блуднаго Онъ сына Ждетъ тебя. — Богъ щедръ и благъ, Въ Немъ есть милости пучина И прощение въ гръхахъ.

> Изъ альбома Монаха Викентія.

#### почтовый ящикъ.

- 4. СЕСТРЪ АННЪ. Будетъ помъщено. Пришлите заразъ побольше на религіозныя темы.
- А. Я. ШИЛОВУ. Образовъ двунадесятыхъ праздниковъ не наш-ли. Справьтесь въ Марковилла.
- 6. БЪЖЕНЦУ. Будеть помъщено въ одномъ изъ послъдующихъ номеровъ. Пришлите что либо для пасхальнаго номера.

#### объявленія.

Имъется въ продажъ книга прот. Д. Троицкаго библія и наука о мірозданіи.

(опытъ соглашенія)

Выписывать можно отъ автора: Helsinki, Arkadiankatu 14, as. 50. Цъна 4 марки.

Желаю купить "**Настольную Книгу для Пастырей**" С. Бул-гакова. Предл. съ указ. цъны адресов. въ ред. "Утренней Зари".

#### Подписка на "Утреннюю Зарю" принимается:

- І. Въ Гельсингфорсъ въ Академическомъ Книжномъ Магазинъ.
  - II. Въ Выборгъ въ книжномъ магазинъ Иванкова.III. Во всъхъ почтовыхъ конторахъ Финляндіи.

Подписная плата: на годъ — 15 ф.м. и на полгода — 8 ф.м. Заграницу: на годъ — 20 ф. мар. и на полгода — 10 ф. мар., въ любой иностранной валють по курсу дня.

Въ Эстоніи подписка принимается въ г. Ревелъ, въ синодальномъ магазинъ "Elu" — Pikk. t. 64. Подписная плата: на 200 эст. мар. и на полгода — 100 эст. мар.