# EPREBIA

IXI. BIJ. BEJONDETA, Nº 3

издаваемыя при святвишемъ правительствующемъ сунодъ.

20 января

21/

Har

HOM

L'ans

10 10

IKI

4

Блаев

ран

ужда

ь лу мнол

EHI

FOT d

miñ d

E ETE

ана п

еркы

(3B)

IAPL

ЕЖЕНЕД БЛЬНОЕ ИЗДАНІЕ СЪ ПРИБАВЛЕНІЯМИ.

1907 года.

#### Именной Высочайшій указъ

. an prop 1881 specimen 21 de

Правительствующему Сенату.

Признавъ необходимымъ назначить сроки производства выборовъ членовъ Государственной Думы оть губерній и областей Кавказа, Мы на основании статьи 128 Положенія о выборахъ въ Государственную Думу (свод. зак. т. І, ч. 2, изд. 1906 г.), повельваемъ: избраніе членовъ Государственной Думы произвести въ губернскихъ и областныхъ избирательныхъ собраніяхъ губерній: Бакинской, Елисаветпольской, Кутансской, Тифлисской и Эриванской и областей: Батумской, Дагестанской, Карсской, Кубанской и Терской, а равно въ городскихъ избирательныхъ собраніяхъ городовъ: Тифлиса и Баку-6-го февраля 1907 года.

Правительствующій Сенать не оставить къ исполненію сего учинить надлежащее распоряженіе.

На подлинномъ Собственною Его Императорскаго Величества рукою подписано:

«НИКОЛАЙ».

Въ Царскомъ Селъ. 11-го января 1907 года.

Скрѣпилъ: Предсѣдатель Совѣта Министровъ Столыпинъ.

Въ среду, 10 сего января, Ея Величеству Государынъ Императрицъ Александръ Осодоровнъ имълъ счастье представляться членъ Государственнаго Совъта по выборамъ отъ бълаго духовенства православной россійской Церкви, профессоръ, протоїерей М. И. Горчаковъ.

and raroughla carament attended and

### Опредъленія Святъйшаго Сунода.

І. Отъ 4 — 28 ноября 1906 года за № 6279, о предоставленіи епархіальнымъ преосвященнымъ на будущее время при открытіи новыхъ церковно-приходскихъ школъ въ мѣстностяхъ, гдѣ уже имѣются начальныя школы учебнаго вѣдомства, не входить обязательно въ предварительныя по сему предмету сношенія съ подлежащимъ учебнымъ начальствомъ.

Святьйшій Сунодь, въ циркулярномъ указь спархіальнымъ преосвященнымъ, отъ 12 іюля 1884 года за № 8, при коемъ были разосланы «Правила о церковно - приходскихъ школахъ», между прочимъ, разъяснилъ, что въ мъстностяхъ, гдъ уже учреждены граждан-

скимъ въдомствомъ школы, не принадлежащія къ числу приходскихъ, духовенство должно открывать свои школы не иначе, какъ по предварительномъ сношении преосвященнаго съ подлежащимъ начальствомъ, такъ какъ для достиженія полнаго успыха въ просвіщеній народа потребно единодушіе между всеми лицами и учрежденіями, призванными къ служенію сему ділу. Въ соотвътствие сему разъяснению Святвитаго Синода и Министерство Народнаго Просвъщенія съ своей стороны циркуляромъ, отъ 14-го августа 1884 года за № 11299, предложило попечителямъ учебныхъ округовъ, чтобы мъстныя начальства въдомства Министерства Народнаго Просвъщенія, предварительно разрѣшенія на открытіе въ мъстностяхъ, гдъ уже учреждена церковно-приходская школа, какъ образцовыхъминистерскихъ начальныхъ училищъ, такъ и школъ, находящихся въ въдъніи училищныхъ совътовъ и содержимыхъ на средства обществъ, земствъ или частныхъ лицъ, каждый разъ входили о семъ въ сношение съ мъстными преосвященными. Нынъ товарищъ Министра Народнаго Просвъщенія въ письм'в на имя г. Оберъ-Прокурора Святвишаго Синода, оты 16-го октября 1906 года № 21254, сообщиль, что Министерство Народнаго Просвъщенія, въ виду изміненія условій для д'ятельности органовъ учебнаго и духовнаго в'вдомствъ по открытію школь и необходимости самаго широкаго распространенія начальнаго наподнаго обученія, признало своевременнымъ отмънить распоряжение, оть 14-го августа 1884 года, о порядкъ открытія школь въ мъстностяхъ, гдв уже имвются церковно-приходскія школы. Обсудивъ изложенное и принимая во вниманіе, что съ отміною уномянутаго распоряженія Министерства Народнаго Просвъщенія, отъ 14-го Казанскаго женскаго необщежительнаго

августа 1884 года, теряетъ свое зна. ченіе и изъясненное въ циркулярномъ указъ, отъ 12-го іюля 1884 гола за № 8. распоряжение Святвишаго Синова о томъ, чтобы открытіе дерковно-приходскихъ школь въ мъстностяхъ, гиф уже учреждены гражданскимъ ввломствомъ школы, не принадлежащія къ числу приходскихъ, совершалось по предварительномъ сношеній преосвященнаго съ подлежащимъ начальствомъ. Святьйшій Синодъ, согласно съ заключеніемъ училищнаго при немъ совъта, опредвляеть: въ измънение циркулярнаго распоряженія Святьйшаго Синода отъ 12-го іюля 1884 года за № 8. предоставить епархіальнымъ преосвященнымь на будущее время при открытій новыхъ церковно-приходскихъ школь вь мыстностяхь, гдв уже имыются начальныя школы учебнаго въдомства, не входить обязательно въ предварительное по сему предмету спошеніе съ подлежащимъ учебнымъ начальствомъ.

#### Определеніями Святейшаго Сунода:

II. Отъ 2-24 декабря 1906 года за № 6997, постановлено: 1) Охорскій Преображенскій мужской заштатный монастырь приписать къ Могилевскому архіерейскому дому, съ возложениемъ на Могилевскаго епархіальнаго архіерея управленія симъ монастыремъ на правахъ настоятеля: и 2) настоятеля Охорскаго монастыря, игумена Тихона уволить, по болъзненному его состоянію, оть настоятельской должности, съ оставленіемъ въ числъ братіи названнаго монастыря.

III. Отъ 22 ноября—2—22 декабря 1906 г. за № 6943, постановлено: на должность настоятельницы Касимовскаго менастыря, Рязанской епархіи, назначить бывшую настоятельницу Александро-Маріинскаго монастыря, той епархів, игуменію Рафаилу.

IV. Отъ 15-29 ноября 1906 г. за № 6549, постановлено: учредить при возобновляемомъ въ г. Овручв Васильевскомъ храмъ женскую общину во имя святаго Василія Великаго съ такимъ числомъ сестеръ, какое община въ состояніи будеть содержать на свои средства.

V. Отъ 13-29 декабря 1906 г., за № 7226, постановлено: уволить игумена Іоанна, вслъдствіе его просьбы, по совершенно разстроенному здоровью, отъ должности настоятеля Святогорскаго Успенскаго монастыря, Псковской епархіи.

VI. Отъ 2-22 декабря 1906 года, за № 6946, избранная сестрами Спасо-Богородицкаго женскаго монастыря, Московской епархіи, на должность настоятельницы названной обители, монахиня того же монастыря Евгенія утверждена въ означенной должности, съ возведеніемъ ея въ санъ игуменіи. El Singer (See 1909) Art I limit

VII. Отъ 2-22 декабря 1906 года, за № 6944, постановлено: уволивъ іеромонаха Іосифа, вследствіе его просьбы, по бользии, отъ должности настоятеля Сахарнянскаго Свято-Троицкаго общежительнаго монастыря, Кишиневской епархіи, утвердить въ таковой должности единогласно избраннаго на оную братіей названной обители, јеромонаха Гиржавскаго монастыря, той же епархіи, Иннокентія.

VIII. Отъ 2-22 декабря 1906 г., за № 6945, постановлено: уволивъ оть должности настоятеля Столиенской при богослужении, по предваритель-

Николаевской пустыни, Тверской епархіи, утвердить въ таковой должности допущеннаго нынъ къ исправленію оной, игумена Аванасія. Suday (menoment and walle)

IX. Отъ 2-22 декабря 1906 года, за № 6947, постановлено: временноуправляющаго Высоковскимъ единовърческимъ общежительнымъ монастыремъ, Костромской епархій, іеромонаха Пахомія утвердить въ должности названнаго монастыря.

X. Отъ 16 декабря 1906 г. - 2 января 1907 г. за № 7325, настоятель Свято-Іоанно-Предтеченской церкви гор. Каменецъ-Подольска протојерей Кириллъ Стыранкевичъ уволенъ, согласно прошенію, отъ должности штатнаго члена Подольской духовной консисторіи.

XI. Отъ 22-24 декабря 1906 года за № 171, помощникъ смотрителя Алатырскаго духовнаго училища священникъ Іоаннъ Кассеньевъ уволенъ, согласно прошенію, по бользии, оть духовноучебной службы, а на сію должность назначенъ законоучитель Глазовскихъ мужской гимназіи и женской прогимнавіи священникъ Александръ Гуляевъ.

XII. Отъ 9-24 декабря 1906 г. за № 7106, духовно-музыкальныя сочиненія Лирина: 1) «Слава Отцу». — «Единородный Сыне» №№ 3 и 4, 2) «Херувимская пѣспь» № 10, 3) «Отца п Сына» №№ 1 и 2, 4) «Символь вѣры» № 2, 5) «Величитъ душа моя Господа» № 2, 6) «Слава Отцу». — «Единородный Сыне» №№ 5 п 6 п 7) «Святый Боже» №№ 3 и 4 разрѣшены къ исполненію при церковномъ богослужении по предварительномъ ихъ напечатании.

XIII. Отъ 16-29 декабря 1906 года игумена Антонія, вслъдствіе его просьбы, за № 7257, разрѣшены къ исполненію номъ напечатаніи «Гармонизаціи византійскихъ мелодій»: Взбранной воеводів, Τη όπερμάχω στρατηγώ, Μητήρ μέν έγνωσθής, Достойно есть, Χριστός άνέστη и Χριστός άνέστη для женскаго хора», Аллеманова и Звіврева.

#### Приказы Оберъ-Прокурора Святвйшаго Сунода.

Приказомъ Оберъ - Прокурора Святѣйшаго Сунода, отъ 31 декабря 1906 г., за № 36, 
о предѣляются: кандидаты духовныхъ 
академій: С.-Петербургской— Лебедевъ, Московской—Зубаревъ и Кіевской—Аболенскій 
на должности: первый— преподавателя географіи и ариеметики въ Раненбургское духовное 
училище, второй—преподавателя богословія съ 
противомусульманскою полемикою въ Александровскую миссіонерскую духовную семпнарію и 
третій—помощника инспектора въ Вятскую духовную семинарію (Зубаревъ и Аболенскій съ 
3 и Лебедевъ съ 10 декабря 1906 г.).

Назначаются: учитель Раненбургскаго духовнаго училища Бълевскій, преподаватель Казанской духовной семинаріи Калиновскій и помощникъ смотрителя Данковскаго духовнаго училища Рождественскій на должности смотрителей духовныхъ училищъ: первый—Мингрельскаго, второй—Чебоксарскаго и третій—Данковскаго (всь по опредъленію Святьйшаго Сунода, Бълевскій и Калиновскій съ 29 ноября и Рождественскій съ 13 декабря 1906 г.).

Перемъщаются: Помощники инспекторовъ духовныхъ семинарій: Кишиневской-Альбертъ, Тверской - Павскій и Иркутской -Денисовъ; преподаватель Вятской духовной семинарін Липяговъ, епархіальный противосектантскій миссіонеръ Донской спархіп Грапіанскій и земскій начальникъ II участка Сарапульскаго утада-Бобровскій на должности: первый-помощника смотрителя въ Горійское духовное училище, второй-преподавателя исторін и географін въ Минское женское училище духовнаго въдомства, третій - преподавателя латинскаго языка въ Иркутскую духовную семинарію, четвертый-учителя священной исторін, катихизиса и церковнаго устава съ краткимъ изъясненіемъ богослуженія въ параллельные классы въ Вятское духовное училище, пятый-преподавателя обличительного богословія,

исторіи и обличенія старообрядчества и сектантства въ Донскую духовную семинарію и шестой—преподавателя физики и математики въ Уфимскую духовную семинарію (Граціанскій съ 26, Альбертъ (по опредѣлснію Святѣйшаго Сунода) съ 29 ноября, Денисовъ и Бобровскій съ 3, Навскій съ 7 и Липяговъ съ 10 декабря 1906 г.).

Увольняется согласно прошенію: кандидать Кіевской духовной академін Петровь оть даннаго 12 ноября 1906 г. назначенія вы Александровскую миссіонерскую духовную семинарію (съ 12 ноября 1906 г.).

#### отъ училищнаго совъта при святъйшемъ сунодъ.

TO A CONTROL OF STATE AND A PROPERTY OF

Опредёленіями Училищнаго Совёта при Святёйшемъ Суноді:

I. Отъ 19 декабря 1906 г.—4-го января 1907 года за № 1158, утвержденнымъ Г. ОберъПрокуроромъ Святъйшаго Сунода, постановлено: составленную Сергъемъ Морибилемъ 
книгу, подъ заглавіемъ: «Чъмъ, когда и какимъ образомъ нужно кормить ичелъ въ разныхъ случаяхъ». Москва, 1905 г., ц. 65 коп.—
до пустить въ библіотеки церковно-учительскихъ и второклассныхъ школъ въ качествъ 
справочной книжки при занятіяхъ ичеловодствомъ.

П. Отъ 2—10 января 1907 года за № 4, утвержденнымъ Г. Оберъ-Прокуроромъ Святъйшаго Сунода, постановлено: изданное Святъ-Владимірскою женскою церковно - учительскою школою въ С.-Петербургѣ потное сочиненіе: «Церковное пѣніе». Кругъ богослужебных пѣснопѣній для четырехголоснаго женскаго хора. Выпускъ 4-й. Пасхальныя пѣснопѣнія. Цѣна 1 руб.—о д о б р и тъ къ употребленію въ женскихъ второклассныхъ и церковно-учительскихъ школахъ при изученіи церковнаго хорового пѣнія.

III. Отъ 2—10 январл 1907 года за № 7, утвержденнымъ Г. Сунодальнымъ Оберъ-Прокуроромъ, постановлено: книгу, подъ загларіемъ: «Начальный курсъ географіи», часть 2-я, Азія, Африва, Америка, Австралія. Составилъ Г. И. Ивановъ Спб., 1906 г., п. 75 к.—допустить въ качествъ учебника во второклассныя и двухклассныя церковныя школы.

W.

## Журналы засѣданій

destrupente ablev marchine de limb, comercia e destrupente

- 1010 AZ 019544

respiration of the appropriate and the contract of the second of the sec the state of the state of the continuence of the state of

and the financial control of the con restationer services of the angles of the angles of the services of the servic

Высочайше учрежденнаго Особаго Присутствія при Святейшемъ Суноде для разработки подлежащихъ разсмотрвнію на Помъстномъ церковномъ Соборв вопросовъ.

14 декабря 1906 года. orem & Colo as Milkely will be the store

1906 года изъ числа членовъ, входя-51 членъ; не были-протојереи: П. Я. Свытовь и К. В. Бречкевичь; П. И. жанъ. Остроумовъ; профессоры: В. О. Ключевскій, Е. Е. Голубинскій, Н. С. Суворовъ, В. И. Несмъловъ и князь Е. Н. Трубецкой; Ө. Д. Самаринъ и Д. А. Хомяковъ.

NAME OF THE SECOND STREET, TO SECOND STREET

По открыти засъланія, проф. И. С. Бердниковъ обратился къ А. А. Папкову съ просьбою повторить формулу, предложенную имъ на засъданіи 12-го

декабря.

А. А. Папковъ: Въ прошлое засъданіе я высказаль мысль, что можеть быть признанъ юридическимъ лицомъ и приходскій храмъ и приходская община при томъ условій, что представительство и того и другого юридическаго лица будеть одно и тоже, т.-е. оть всехъ прихожанъ прихода со включеніемь клира. Важно именно это представительство. И я думаю, что собраніе Присутствія согласилось бы съ опредъление Святьйшаго Сунода, возстановившее приходскую общину, жизнь православныхъ приходовъ въ Финляндіи. литературу за посл'яднее время, древнюю исторію Русской Церкви, отзывы какъ нъчто недоношенное, невызръвшее,

Въ засъданія общаго собранія Пред- епархіальныхъ преосвященныхъ и расоборнаго Присутствія 14-го декабря боты IV Отділа. Я бы могь формулировать такъ. что приходъ съ храмомъ щихъ въ составъ Присутствія, быль является юридическимъ лицомъ при одномъ представительствъ отъ прихо-

Архіепископъ Димитрій: Вынуждаюсь еще на нъсколько словъ. Меня сейчасъ упрекнули, будто я назвалъ строй управленія православныхъ приходовъ въ Финляндіи недоноскомъ. Я этого не говорилъ. Порядка православнаго приходскаго управленія, существующаго въ Финляндій, я не обсуждаль. Я характеризовалъ только попытку подъ вліяніемъ приходскихъ порядковъ Финляндіи, выработанныхъ тамъ самою жизнію и имъющихъ тамъ особое основание своего бытія, перестроить церковноприходское управление въ Россіи, не обращая вниманія на то, что для этихъ церковно-приходскихъ совътовъ нътъ основанія въ сложившемся русскомъ церковно-приходскомъ стров, въ духв, настроеніи и всей жизни русскаго народа. Вотъ эту попытку 18 ноября зачать обновление и возрождение русэтимъ, еслибы приняло во вниманіе скаго православнаго прихода посредствомъ въ сущности заноснаго и неприлаженнаго къ русской приходской жизни учрежденія церковно-приходскихъ совътовъ, я охарактеризовалъ,

безъ нужды спешное, и потому немогущее привиться къ русской жизни, а IV Отдёлъ, рискнули пойти дальше въ тъмъ менъе внести въ нее обновление. Я думаю, что такимъ характеромъ задуманнаго мфропріятія 18 ноября слфдуеть объяснить его нервшительность, необязательность; оно предлагается въ видъ свободнаго опыта: все должно быть безъ принужденія, безъ нарушенія (!) установленнаго церковнаго строя; замѣну приходскихъ попечительствъ церковно-приходскими совътами предлагается вводить только тамъ, гдв объ этомъ будуть просить сами прихожане (духовенство, такимъ образомъ, освобождается отъ иниціативы въ задуманномъ обновленіи; все-по свободному почину самихъ прихожанъ). Но и тамъ, гдв попечительства будуть замвнены совътами, членамъ церковнаго совъта, по опредъленію 18 ноября, все еще не предоставляется непременное право участвовать въ завѣдываніи церковнымъ хозяйствомъ. «Они только могуть быть приглашаемы причтомъ и церковнымъ старостою къ участію въ зав'ялываніи церковнымъ хозяйствомъ». Но въдь могуть и не быть приглашены... Тогда совъты будуть отличаться отъ попечительствъ только темъ, что понечительства вовсе не могуть быть приглашаемы принять участіе. Въ чемъ же тогда будеть состоять обновляющее возлайствіе церковныхъ совътовъ, ставшихъ на мъсто попечительствъ. При такомъ отсутствіи определенности и решительности, при недостаткъ подробной регламентаціи (п. 6), церковный совъть внесеть въ приходъ не обновленіе, а недоразуменіе, а можеть быть интригу и смуту. Неудивительно, что эти совъты нигдъ почти въ нашихъ приходахъ не прививаются. Мнв известна только одна епархія, въ которой, именно «съ принужденіемъ и съ нарушеніемъ установленнаго церковнаго строя», точно по военной командъ, требуется во всъхъ приходахъ ввести совъты. Слышно, что это обновление вызываеть тамъ смущение и вопросъ недоуменія: что же дальше?

Обновители прихода, вдохновляюще своемъ проектв полнаго преобразованія прихода, на выработку котораго они употребили не мало времени. проектирована коренная решительная реформа. Но теперь они видять, что зашли далеко; начали сбавлять, уступать, смягчать и явилась формула; два юридическихъ лица — приходскій храмъ и приходская община, но представительство обоихъ одно и то же. слъдовательно два лица, но выступають, какъ собственники одного имущества. Что это такое? Два собственника одной собственности? Не проглядываетъ ли въ этомъ замаскированная увъренность, что одинъ собственникъ (приходъ-міряне), любезный IV Отділу, оттеснить и подчинить себе другого, - что, конечно, внесеть въ приходъ оживленіе, только далеко не здоровое, а просто - страсть, раздоръ и смуту? Примъръ этому — покушенія попечительствъ на имущество церковное, благовременно сдержанныя Сунодомъ. Казалось бы, чего проще: два юридическихъ лица и два особыя имущества, съ особымъ счетомъ и распоряжениемъ для каждаго, даже по особымъ книгамъ. Иначе, подъ прикрытіемъ приходскихъ суммъ, занесенныхъ въ одну книгу съ церковными, приходская рука незамътно протянется и къ суммамъ другого собственника, - церковнымъ. Двумъ распоряжаться въ одной шкатулкѣ-дѣло не подходящее.

Проф. И. С. Бердникова: Въ прошлое засъдание А. А. Папковъ предлагалъ намъ признать два субъекта права на церковную собственность: церковь приходскую и приходскую общину. Теперь онъ сокращаеть эту формулу, въ виду, очевидно, того, что ему указали на юридическое неудобство создавать двухъ собственниковъ одного имущества. Н'вкоторые добавляли, что въ практикъ одинъ собственникъ вытъснить другого и задняя цёль предоставленія общин'в распоряженія церковнымъ имуществомъ будетъ достигнута. А. А. Папковъ въ защиту своего положенія приводиль только то, что онъ долго занимался надъ вопросомъ объ устройствъ прихода и много же потрудился надъ этимъ вопросомъ IV Отделъ. Я съ своей стороны указываль на невозможность имъть двухъ собственниковъ одного и того же имушества. Что касается ссылки на Финдяндію, гд' будто бы два собственника одного имущества, то на самомъ дълъ тамъ два собственника и два имущества. Церковное имущество и приходское имущество. Дало въ томъ, что приходъ въ Финляндіи им'веть двоякое значеніе: и какъ церковный титуль и какъ гражданская единица управленія. Въ послъднемъ смыслъ приходъ и обладаеть особою приходскою собственностью. И образованіе и назначеніе послъдней собственности иное, чъмъ первой. Это порядокъ sui generis, не повторяемый въ другихъ мъстахъ. И у католиковъ и у протестантовъ, гдв епископальное управленіе, собственникъ церковнаго имущества одинъ, но распоряжение имъ изм'вняется въ различныхъ испов'вданіяхъ. Право собственности присвояется приходу только въ пресвитеріальных гобщинах в, самоуправляющихся, независимыхъ ни отъ кого. Признаніе же двухъ собственниковъ одного церковнаго имущества несогласно ни съ разъ упоминалъ, что всякое церковное имущество безъ различія цілей, на которыя оно пожертвовано, должно считаться собственностью церкви, какъ института или учрежденія. При этомъ я допускаль возможность другого имущества, собраннаго самимъ приходомъ для опредвленныхъ благочестивыхъ цвлей, и для этого имущества я допускаю право собственности за приходомъ. Но посл'в всего, что зд'всь говорилось, я начинаю колебаться и сознавать неудобства и такой уступки, въ виду высказаннаго желанія имъть отъ обоихъ собственниковъ одно представизанною. Поэтому рискованнымъ стано- ственника, два юридическихъ лица.

вится допустить и эту уступку. Въ виду практики другихъ исповъданій, за исключеніемъ пресвитеріанъ, безопаснъе утвердиться на древней канонической точкъ зрънія, что однимъ только собственникомъ должна быть церковь, какъ божественное учрежденіе или институть. Разум'вется, было бы нецълесообразно и жестоко устранять прихожанъ отъ управленія суммами, ими жертвуемыми на благотворительныя цёли. Но этого нёть и въ двиствующемъ законв. Твмъ болве этого не предполагается въ предлагаемомъ мною измънепномъ порядкъ. Наоборотъ, я предлагаю при реформ'в прихода усилить участіе прихожанъ въ завъдываніи и распоряженіи церковнымъ имуществомъ. Кромъ того, по моему мнънію, нъть надобности уничтожать при реформ'в прихода существующія попечительства и братства, куда благочестивые и усердные прихожане могли бы направлять свои жертвы и гдв они принимали бы участіе въ распоряженіи ими. Въ этомъ смыслѣ направлялъ реформу прихода и сунодальный указъ 18 ноября 1905 года. Я бы такъ формулировалъ свое положение: «единственнымъ собственникомъ церковнаго имущества должна считаться православная приходская церковь.» Если прихожане пожелають, по усердію своему, сверхъ какими канонами церковными. Я не сего пожертвовать на благотворительныя учрежденія, то жертвы свои могутъ направлять въ попечительства и братства. Братства и теперь признаются юридическимъ лицомъ, попечительство же не признано закономъ за юридическое лицо, но можеть получить это преимущество въ законодательномъ по-

Предсъдатель Присутствія: При изложенномъ раздълении имуществъ на церковныя, которыми владыють причть, церковный староста и два представителя отъ прихожанъ, и попечительскія или братскія, въ зав'єдываніи которыхъ участвують члены попечительства и тельство съ заднею мыслію, мною ука- братствъ, все равно являются два соб-

Архівниского Димитрій: Высказанное мною сейчасъ, что приходская церковь и приходское попечительство должны быть признаны какъ два юридическія лица, я желаль бы иллюстрировать фактами. Факть первый. Я упоминаль уже о завъщанныхъ одной приходской церкви 700 десятинахъ земли. Завъщано исключительно на пужды приходской церкви и причта. Кто долженъ имущества, которое, какъ недвижимость, вызываеть не мало заботь? Вѣдаетъ это имущество вовсе не приходское попечительство, существующее теперь въ приходъ, следовательно, не приходъ, представитель котораго понечительство; не въдаль бы и церновноприходскій сов'єть, если бы онъ быль уже учрежденъ въ приходъ, смънилъ попечительство. Согласно подробной инструкцій, им'єющейся въ зав'єщацій. все дъло въдаеть особая комиссія съ председателемъ-сыномъ завещательницы (а посл'в него его наслідникомъ) и священникомъ, какъ непремъпнымъ дълопроизводителемъ и ближайшимъ распорядителемъ. Доходъ идетъ только на нужды приходской церкви, - въ извъстной части и причта. Остатокъ сберегается для удовлетворенія потребностей церкви въ будущемъ. На дъла приходскаго благотворенія отчисленіе сделано быть не можеть. Это есть имущество приходской церкви. Второй факть. Года три тому явилось ко мнв незнакомое лицо. Съ первыхъ же словъ бесты оказалось, что это человъкъ любящій церковь, дважды постившій Святую Землю и Асонъ, благоговъйный и благочестивый. Онъ представилъ мнѣ 10,000 рублей, съ просьбой разделить эти деньги между двумя приходами, къ которымъ прилегають обшир ныя помъстья, имъ, по полномочію отъ влад'вльца, управляемыя. Им'вя въ виду благочестивую настроенность жертвователя, я спросиль: раздівлить между церквами обоихъ приходовъ? Нътъ, отвъчалъ опъ, между приходскими попечительствами обоихъ селъ. мательно изучить и надлежаще попять

Чтобы и капиталы были въ надлежащей сохранности, и доходы употреблялись правильно и съ пользою, я прелложиль такой проекть, -и его охотно приняль жертвователь: пожертвованное разділить поровну между обоими попечительствами, и билеты хранить, по квитанціямъ на имя того и другого, въ кредитномъ учрежденіи; 0/00/0 на капиталы того и другого попечительства быть распорядителемъ этого черковного получать по полугодіямъ, дълить на три части, и выдавать: одну часть учи елю школы, другую распредълить между болве нуждающимися учениками. списокъ которыхъ составляють каждый разъ и вносять въ попечительство священникъ совмъстно съ учителемъ; пособіе выдается, по порученію попечительства, необходимыми вещами: шапки, рукавицы, валенки (зимой), бълье (лътомъ); третью же часть понечительство выдаеть, тоже по полугодіямь, быньйшимь семействамь вы прихоль. списокъ которыхъ и размѣръ пособія имъ составляется при ближайшемъ участій священника, какъ непрем'винаго члена попечительства. — Вотъ второе юридическое лицо-приходъ, и особая собственность, которую самостоятельно въдаетъ представительство прихода, приходское попечительство. Два имущества и два юридическихъ собственника, безь вторженія одного въ права другого, напротивъ, въ полномъ согласіи ихъ между собою, съ участіемъ представителей прихода (староста, уполномоченные) въ распоряжении имуществомъ приходской церкви, и-представителя причта, священника, въ завъдыванія имуществомъ прихода. Здёсь мёсто не спору и раздору, а развъ только доброму соревнованию и взаимодъйствио въ благоустроеніи не матеріальныхъ только, но и духовныхъ діль прихода. Въ результатв будеть одно: здоровое нравственное усовершение жизни прихода. Нашъ приходъ и теперь живъ; онъ не разлагался, какъ это преувеличенно полагають люди, хлопочущіе о его «возрожденіи». Нужно только вийвсе то доброе и живое, что онъ выработалъ въ своей жизни и имъетъ въ себъ; нужно устранить изъ него то, что приразилось къ нему въ теченіе его жизни; нужно «обновить» его изъ себя самого, его собственною, никогда не разлагавшеюся внутреннею силою, не внося въ него иноземнаго, ему чуждаго, не полагая въ основу его обновле нія никакихъ «новых» началь». Тогда это будеть обновление истинное, вполнъ отвъчающее древнъйшимъ завътамъ Христовой Церкви, которая крѣпко хранитъ обычаи добрые, отметаеть противное принятому ею отъ отцовъ и, последуя отцамъ, въ канонахъ даетъ исправляющія и направ ляющія укланія для отвічающаго духу Христову доброплоднаго теченія дальнъйшей жизни.

Проф. А. И. Алмазовъ: Все, что сказано отъ имени и въ защиту IV-го Отдела рисуеть, - при широкомъ участіи самой общины въ хозяйствечныхъ дълахъ прихода, - будущіе приходскіе порядки въ привлекательномъ свътъ. Будуть миръ и полное в аимообщение... Но представление издали-далеко отъ того. что будеть въ дъйствительности. Всъ эти чазнія и ожиданія останутся только въ идеь; на дъль будеть совстмъ другое; неизбъжно откроется широкое поле ко всякимъ конфликтамъ, къ состязанію въ преимуществъ одного фактора приходской жизни надъ другимъ. Впрочемъ, эти ожиданія даже и теперь лишены почвы; несбыточность ихъ, такъ сказать, заранъе предустанав пивается занимаюи прежде указываль, что-по этимъ тезисамъ п. А лит. б) — «Собраніе Приходское в'вдаеть хозяйственныя дела прихода и заботится о религіозно - нравственномъ воздъйствім на приходскую жизнь посредствомъ устро-

его настоящую жизнь; нужно охранить церковнаго ивнія, о благоукрашеніи храма и благоустроеніи причтовыхъ помъщеній, объ устройствъ и развитіи церковно-приходской школы; наблюдаеть за религіозно-воспитательнымъ дѣломъ въ школахъ другихъ типовъ, устраиваеть благотворительныя заведенія и т. п.».

Такимъ образомъ, уже заранве, -- въ устраненіе всякихъ надеждъ на правом'врное участіе въ приходской жизни всвхъ элементовъ прихода, - Приходскому Собранію даются ничвив не ограничиваемыя права не только въ. отношеніи хозяйственныхъ діль, но даже и въ отношеніи религіозно-просвътительныхъ, т. е. даже и въ той сферъ, гдъ по самой природъ вещей можно говорить не столько о правахъ приходскаго общества в рующихъ, сколько о нравственныхъ его обязанностяхъ. Слъдовательно, приходскому. обществу уже заранъе, предусмотрительно усвояется не только соотвътствующая доля активнаго участія въ отправленіяхъ приходской жизни, но прямо-таки доминирующая роль, - доминирующая рѣшительно во всѣхъ отношеніяхъ. Это - съ одной стороны. Съ другой — въ соотвътствіе этому роль священника, состоящаго ординарнымъ предсъдателемъ Приходскаго Совъта, постановкою его исключительно только исполнительнымъ органомъ Приходскаго Собранія, какъ очевидно, теперь же сводится къ нулю, если не мен'ве того.

А. А. Кирпевь: Я хочу обратить внимание собрания на нъкоторое, существующее среди насъ, недоразумъніе. щими насъ тезисами IV-го Отдъла. Я уже Мы будто бы раздъляемся на два какихъ-то враждебныхъ лагеря, на людей, желающихъ какъ бы овладъть церковными суммами, и другихъ, отстаивающихъ эти суммы, - на радикаловъ и консерваторовъ, на «лъвую» и «правую». Самая истинность нашихъ мнѣній измѣенія миссіонерскихъ и сестринскихъ ряется этими терминами. Мнъ кажется, союзовъ, братскаго суда, наблюденія за ничего этого въ нашей средь неть. Я, по вижшнимъ порядкомъ при совершении крайней мёрё, не считаю себя радикаломъ, богослуженія въ церкви и религіозныхъ хотя и увъренъ, что вся наша Церковь процессіяхъ; забогится объ улучшеній нуждается въ обновленій. Здѣсь было замѣчено, что Перковь наша живеть по создаемъ и надежныхъ защитниковъ закону, правильно, по канонамъ, что церковнаго имущества противъ желапритомъ Христосъ сказалъ про нее, что ющихъ его захватить. «врата адовы ея не одольють». Все это хорошо. Но я никакъ не могу стать на пространяю и на всю Церковь. Въ ея такую оптимистическую точку зрінія. Она опровергается неопровержимыми примърами противнаго. Религія наша поколеблена въ основаніи. Нашего благочестиваго народа нельзя узнать; онъ совершенно озвърълъ, подъ вліяніемъ властію, а свободно выбранныхъ міряглупвишей пропаганды, которая не встрѣтила никакого сопротивленія и съ корнемъ вырвала изъ народнаго сердца го долженъ сказать, что я вполнъ приего древнее благочестіе; развѣ это не доказываеть, что корни эти, что эти ръевымъ, что мы въ своихъ разсуждеосновы народной жизни плохи, шатки, что наша жизнь течеть не по тому должны имъть въ виду тоть кризисъ. руслу, по какому ей должно течь! Оче- который переживаеть Церковь, и соовидно нъть, даромъ что мы живемъ на законномъ основаніи, и все у насъ дівлается по канонамъ, ко всему, молъ, канонъ подъискали! Этого недостаточно, недостаеть въ нашихъ разсужденіяхъ о на этомъ одномъ далеко не увдешь. приходв. Здвсь, во-первыхъ, высказы-Объщание Спасителя, что врата адова валось опасение, что если церковныя не одолжить православной Церкви, имущества передать въ распоряжение дано торжественно; да, но въдь православность не связана никакими географическими указаніями; и если мы доваться не по ихъ назначенію, а на столь же мало, какъ нынъ, будемъ сообразоваться съ христіанкой этикой, то. заботясь объ однихъ канонахъ, можетъ сообщению проф. А. А. Дмитріевскаго, быть, мы и лишимся права ссылаться на въ восточныхъ церквахъ). Я бы позвообъщание Іисуса Христа.

плачевнымъ результатамъ? - Потому что міряне не принимають участія въ полноть церковной жизни; а они должны, они призваны принимать участіе въ жизни Церкви и даже въ матеріальной ея сторонъ. Вотъ почему я и думаю, что, въ известныхъ границахъ, заранве опредвленныхъ, міряне должны участвовать и въ управленіи матеріальными средствами церкви. Чемъ полнее, твиъ разнообразнъе будетъ участіе по ихъ духу и направленію, - взносы изъ мірянь въ жизни прихода и темь крепче вы привяжете ихъ къ этой жизни, Я не отридаю того, что наше малотвиъ поливе будеть и ихъ участіе вы обезпеченное духовенство имветь праней. Привлекая мірянъ къ участію въ во разсчитывать на пособіе отъ Церкви церковныхъ дълахъ прихода, мы тъмъ и ея имущества. Но ненормальность

То, что я говорю о приходъ, я расжизни следуеть дать мірянамь участіе. и она снова расцвътеть. По тъмъ же причинамъ я (и не я одинъ) настаиваю на участіи мірянъ въ соборѣ, но мірянь, назначенныхъ туда не верховною

нами и клиромъ.

Архіепископъ Сергій: Я прежде всесоединяюсь къ сказанному А. А. Киніяхъ объ оживленіи церковной жизни бражать реформу столько же съ канонами церковными, сколько и съ требованіями жизни. Посл'вдняго какъ булто прихода, то суммы, жертвуемыя на храмъ, на дъло Божіе, будуть расхопостороннія для Церкви ціли (на броненосцы и т. п., какъ это дълается, по лиль бы себ'в спросить: а у нась? Мож-Но почему пришли мы къ такимъ но ли сказать, что въ настоящее время церковныя суммы у насъ расходуются только на дъла Божіи, а не на удовлетвореніе постороннихъ для Перкви потребностей, иногда прямо воспрещенныхъ канонами (канонами запрещается епископамъ и др. употреблять церковное достояніе на «своихъ»)? Я разумъю всъмъ извъстные факты, напримірь, содержаніе на церковный счеть учебныхъ заведеній, почти свътскихъ церковныхъ суммъ въ эмеритуру и под. дають, а у нихъ просто беруть на нужды духовенства, не спрашивая жертвователей, согласны ли они на такое употребленіе ихъ жертвы Богу. Затемь, говорять, что если заведывание перковнымъ имуществомъ предоставить приходу, то возможны случаи продажи имущества и потери его для православной Церкви въ случав, напримеръ, обезпечена ли Церковь и въ настоящее время, при настоящемъ порядкъ влаэкспропріаціи? Изъ исторіи изв'єстенъ факть секуляризаціи церковныхъ имушествъ при Екатеринъ II или обрашеніе духовно-учебнаго капитала на военныя надобности. Если бы отобранное осталось за Церковію, намъ теперь не пришлось бы заботиться и просить о средствахъ на церковно-приходскія школы и другія вопіющія церковныя нужды. Теперешній способъ зав'єдыванія церковнымъ имуществомъ нельзя, сл'вдовательно, считать какой-то панацеей оть захвата этого имущества. Такъ было въ прошломъ, въ будущемъ же, при пзивняющемся государственномъ порядкв, мы должны ожидать еще худшаго. Въдъ всего нъсколько мъсяцевъ назадь въ Государственной Думъ готовился проекть объ отобраніи церковныхъ имуществъ. Правда, этого тогда сдълать не удалось, но кто знаетъ, что будеть въ следующую Думу, темъ болье, лъть черезъ нять или десять? Кто тогда будеть защищать церковное достояніе? Відь, если посліднимъ и впредь будеть владеть и распоряжаться по своему усмотренію только церковная власть, то общество можетъ остаться совершенно равнодушнымъ, когда церковнымъ владеніямъ будеть грозить опаснесть. Это, моль, касается только поповъ и чиновниковъ духовнаго въдомства, пусть они и раздълываются сами, какъ знають. Вѣдь, не секреть, что свътское общество относится

наша въ томъ, что приходы наши не чуждо все, что касается церковныхъ (теперь сословныхъ) интересовъ и дълъ. Въ минуты опасности, такимъ образомъ, церковная власть окажется страшно изолированной и потому безсильной защитить церковное достояніе. Иное дело, если бы церковнымъ имуществомъ владель въ томъ или другомъ видъ приходъ, тогда отнимать пришлось бы у самого народа, самого перехода общины въ инославіе. Но общества, и, конечно, на его защиту возстали бы не одни духовные, но и весь народъ. Отобрать было бы не двнія церковной собственностью, оть такъ легко. Мні кажется, одно это соображение должно бы заставить насъ не столь отрицательно относиться къ предлагаемому здёсь новому проекту приходскаго устройства. Наконецъ, говорять, что по канонамъ церковнымъ имуществомъ владъеть и распоряжается церковная власть (епископъ). Совершенно върно. Но при этомъ забывають, что самое понятіе о церковномъ имуществъ, объемъ этого понятія теперь измінился, и весьма существенно. Когда въ канонахъ (напр., 25 Антіох.) говорится о церковномъ имуществъ, то при этомъ разумъется не только то, что идеть на храмъ, но и то, что составляеть «достояніе нищихъ», что предназначено на дѣла благотворенія. Спрашивается, гдв у насъ этоть родъ церковнаго имущества? Какую часть «церковнаго имущества» (какъ мы его понимаемъ) причтъ или кто другой можеть отделить нищимъ? Не покажется ли намъ страннымъ и даже кощунственнымъ самое предложение: то, что пожертвовано въ храмъ (т. е. Богу), отдать нищимъ? Такъ существенно измънилось, съузилось наше представленіе о церковномъ имуществъ. У насъ атрофировалась цёлая сторона церковно-хозяйственной жизни, пропала церковная благотворительность. Теперь ее зам'вняеть благотворительность государственная, правда, не непремънно враждебная церкви, но все же внъперковная, организующаяся помимо къ намъ-лицамъ духовной среды- церкви и не всегда въ согласіи съ ея почти какъ къ евреямъ, настолько ему ингересами. Мнъ кажется, что предла-

гаемый проекть и хочеть только возстановить въ церковной нашей жизни то, что атрофировано; хочетъ существующую у насъ внв-церковную, даже не-христіанскую, масонскую благотворительность зам'внить благотворительностью церковной, организованной внутри и во имя церкви, дъйствующей съ ея благословенія и въ ея интересахъ... Вообще, повторяю, въ своихъ церковныхъ преобразованіяхъ мы не должны ни на минуту забывать о техъ совершенно исключительныхъ обстоя тельствахъ, въ которыхъ наша Церковь можеть оказаться въ самомъ ближайшемъ будущемъ. Мы не должны воображать, что теперешнее наше церковное положение (beati possidentes) такъ и останется навсегда, потому что для этой ув'вренности у насъ н'втъ никакихъ основаній.

Присяжный повъренный Н. Л. Кузнеиовъ: Въ прошлый разъ проф. Буткевичъ и другіе разсказывали о разныхъ случаяхъ плохого отношенія церковныхъ старость къ церковному имуществу и духовенству. Конечно, злоупотребленія своимъ положеніемъ вездів возможны. Въдь въ міръ всюду разлить ядъ гръха, съ которымъ нужно бороться и который даже лучшихъ людей заставляетъ сознаться, что добра, котораго хочу, не дівлаю, а зло, котораго не хочу, дівлаю. Но разв'в эти факты, именно требующіе изміненія существующихъ порядковъ, могутъ служить доказательствомъ, что вообще міряне въ дълахъ церковныхъ и теперь имъють большое значеніе? Напротивъ, все это лишь подтверждаеть ненормальное положение старосты въ пастоящее время. Если бы староста не являлся въ дъйствительности особымъ служителемъ при церкви, а быль представителемъ или повъреннымъ прихода, действующимъ подъ его контролемъ, то не могли бы возникать и многіе случаи, о которыхъ здісь говорили. Кром'в того, вообще нечего ссылаться на то, что кругомъ въ людяхъ много гръха. Первая задача прихода, какъ въ извъстномъ смысль одного употребление своего вмущества ведеть

церковнаго цёлаго, и заключается въ борьбъ съ гръховностью во всъхъ ея видахъ и въ предоставленіи людямъ возможности жить лучше.

Противники преобразованія прихода, какъ одного церковнаго цълаго, рышаются утверждать, что мы вдаемся въ идеализмъ и забываемъ о томъ, что показываеть окружающая жизнь. Да, мы таимъ въ себъ идеализмъ, потому что въ дълв преобразованія прихода. мы желаемъ основываться на христіанствъ, а въ немъ существенный элементь составляеть именно пдеализмъ. При сближеній своего сознанія съ христіанствомъ пессимизмъ по отношенію къ явленіямъ жизни можетъ оставаться въ душь лишь какъ простой фактъ, но движущимъ началомъ соображеній п дъятельности человъка становится идеализмъ. Если бы дъятели христіанства подчинили свои мысли тому, что мы слышали здёсь, то едва ли они совершили бы свое великое дело. Живая мысль о Богв не допускаеть человека быть подавленнымъ пессимизмомъ и ненормальностями окружающей жизни, какъ бы далеко они ни шли. Насъ упрекають затемь, что мы слишкомъ заботимся объ установленіи отношеній прихода къ церковному имуществу и этимъ будто-бы обнаруживаемъ, что ищемъ оживленія прихода на низкой почві матеріальных в интересовъ. Но въдь сама Церковь, какъ учрежденное Спасителемъ видимое общество, нуждается въ разныхъ матеріальныхъ средствахъ при осуществлении на землъ своихъ цълей. Древнія церковныя правила не мало занимаются вопросами объ управленіи этими матеріальными средствами. Что же, и они устраивають церковную жизнь на почвѣ матеріальной? Подобно этому и отдъльный человъкъ въ зависимости отъ своего характера и особенностей въ той или другой степени нуждается въ матеріальныхъ средствахъ для достиженія своихъ духовныхъ цълей. Вспомнимъ, что по ученію Евангелія правильное пагого одъть, голоднаго накормить, жаждущаго напоить, и этимъ улучшаеть самого человъка, приближая его къ Богу. Вспомнимъ о вдовъ, принесшей последнюю копейку на храмъ, о женщинъ, помазавшей ноги Спасителя драгоц впнымъ муромъ. Об в он в заслужили одобрение Спасителя, такъ какъ черезъ сдъланное ими употребление матеріальныхъ средствъ онв обнаружили и закрѣпили въ себѣ угодное Богу религіозно - нравственное состояніе. Вотъ какое значение можеть имъть сознательное и правильное употребление матеріальныхъ средствъ. Выдвигая вопросъ о перковномъ имуществъ въ приходъ, мы вовсе не желаемъ добиваться возможности для прихожанъ пользоваться имъ въ своихъ интересахъ, какъ это дълало, наприм., иногда духовенство по свидътельству исторіи. Имущество необходимо приходу, но при томъ не отдёльное, а именно церковное, для достиженія религіозно-правственныхъ цёлей. должна составляться во имя Христа и церковнаго. Черезъ это и будетъ предоставлена возможность каждому прихожанину сдёлать религіозно-нравственное употребление своего личнаго доусловіяхь жизни должное участіе всего прихода, какъ одного церковнаго цёламожеть служить удобной почвой для разносторонней совм'єстной діятельности клира и прихожанъ на пользу Церкви и самимъ себъ. На этомъ именпо пути, всего скорбе, повидимому, въ церковномъ отношении русскаго народа и оторванной отъ него пителлидолжно быть одно церковное имуще-

кь исполненію запов'єдей Спасителя: производное отъ епархіи. Приходъ не будеть такимъ собственникомъ, который по своему произволу могь бы распоряжаться церковнымъ имуществомъ, употреблять его на цели, не соответствующія задачамъ православной Церкви или, какъ здесь часто упоминалось, въ случав отпаденія отъ Церкви потянуть это имущество за собой. Это быль бы лишь ограниченный собственникъ, напоминающій, наприм., владъльца маіората. Но оставимъ лучше мало плодотворныя разсужденія о собственникъ церковнаго имущества. Этотъ вопросъ недостаточно выясненъ и въ наукъ церковнаго права. На него пытаются отвъчать разныя теоріи. Для насъ же будеть полезние и ближе къ дилу сосредоточить свои мысли на управлении церковнымъ имуществомъ. Оно же, по моему мнвнію, должно совершаться, приходомъ, какъ однимъ церковнымъ цёлымъ, т. е. прихожанами совивстно съ клиромъ подъ надзоромъ епархіальнаго епископа. При такомъ порядкъ те-Въ томъ то и дъло, что вся его масса ряють значение разныя, указываемыя здъсь опасенія распоряженія имущеупотребляться на угодныя Ему цёли, ствомъ не для цёлей православной т. е. пріобръсти характеръ имущества Церкви. Никто не отрицаеть, что приходъ, какъ личность производная отъ епархіи, способная достигать своихъ цівлей лишь въ единеніи со всею Церковью, обязань участвовать въ удовлестатка. Кром'в того при современныхъ твореніи общецерковныхъ нуждъ епархіи п всей русской Церкви, какъ это будеть признано нужнымь въ органахъ го, въ управленіи этимъ имуществомъ епархіальнаго и высшаго церковнаго управленія, въ составъ которыхъ уже въ силу одного этого должны входить и представители приходовъ. Наконецъ, противъ насъ нъкоторые и здъсь пытаются прибъгнуть къ обычному пріему можно разсчитывать и на объединение - дъло преобразования прихода свести на вопросъ о возбужденій религіознаго духа въ прихожанахъ. Но развѣ мы генцін. Итакъ, въ приходъ, повторяю, противники заботь о возбужденіи духа? Необходимость этого понятна сама соство съ разными назначеніями. Нечего бой. Мы только хорошо номнимъ, что опасаться предоставить приходу, какъ на земл'в духъ для своего проявленія церковному целому, и права юридическа- нуждается въ телъ, во вившнихъ форго лица. Это будеть юридическое лицо, махъ. И воть мы стараемся подготовить иля ихха наиболье удобныя формы, черезъ которыя его жизнь могла бы выражаться въ возможной полноть. Въ больномъ же теле или въ узкихъ и неправильныхъ формахъ, каковыя представляють изъ себя порядки нашей приходской жизни, проявленія духа очень затрудняются, а это не можеть не вліять вредно и на жизнь самаго духа. Вообще, большинство выслушанныхъ здёсь нами возраженій показываеть, что очень многіе готовы довольствоваться существующимъ, и никакого возрожденія прихода съ церковной стороны они и не желають. Вы, міряне, устраивайте себѣ при приходъ на свои деньги какія угодно братства, попечительства, а главная сторона жизни прихода-церковная должна идти по прежнему, въ ней вамъ дёлать нечего и туда васъ не должно пускать... мы вась боимся, -- воть къ чему сводятся разсужденія большинства противниковъ высказанныхъ мной соображеній. Когда при обсуждении устройства высшаго церковнаго управленія быль поднять вопрось о допущении въ него мірянъ, большинство Присутствія рѣшило его отрицательно, при чемъ слышались иногда замвчанія, что мірянамъ можно будеть предоставить некоторое участіе въ органахъ низшаго управленія. Когда затымъ перешли къ вопросу объ епар хіальномъ управленіи и заговорили объ участій въ немъ народа, большинство Присутствія, правда, уже въ меньшемъ числь, но опять нашло, что мірянамъ завсь двлать нечего, при чемъ многіе прямо высказывали, что сферой церковной деятельности мірянъ можеть быть только приходъ. Наконецъ, въ настоящее время мы занимаемся вопросомъ о приходъ. Казалось бы, теперь желанія народа объединиться съ духовенствомъ и епископами въ общихъ заботахъ о Церкви, о своемъ религіознонравственномъ развитіи должны уже встрътить полное сочувствие. Но нътъ, и по отношенію къ церковнымъ діламъ прихода мы продолжаемъ слышать оть вленнаго Христомъ видимаго общества. нъкоторыхъ, что участіе мірянъ не Если же этого не будеть сдълано, то

только излишне, но и не допустимо, и что при нынашней организаціи прихода міряне могуть вполн'в достигать возможныхъ для нихъ цълей и даже окавывать сильное вліяніе. - Многіе какь будто стараются здёсь добиться, чтобы русскій народъ и въ ділахъ прихода, въ этой наиболье близкой и доступной ему сферв церковной жизни, по прежнему сохраняль свою чисто-пассивную роль. Послъ этого останется только совсьмъ вытолкнуть народъ, какъ живое целое, изъ Церкви и открыто объявить его безгласнымъ стадомъ на полобіе. наприм'връ, римскаго католицизма! Если Предсоборное Присутствіе пойдеть по этому теченію, то для чего же - тогда быль поставленъ Предсоборному Присутствію вопросъ о преобразованіи прихода в какое значение должны имъть работы IV Отділа? Не будемъ забывать, что говориль здісь епископъ Могилевскій Стефанъ. Какъ хорошо подчеркнуль онъ пользу объединенія духовенства и мірянъ для современнаго пастырскаго служенія! Это голось архипастыря, стоящаго близко къ управлению церковному, и его должно имъть въ виду наше собраніе. Я вполив присоединяюсь также къ замвчанію архіепискова Финляндскаго Сергія, что по нынвшимъ обстоятельствамъ уже въ интересахъ самого охраненія существующаго церковнаго имущества и болъе правильнаго, согласнаго съ общецерковными нуждами, его употребленія, нужно предоставить мірянамъ участіе въ его управленіи. Къ этому добавлю лишь, что, какъ я уже не разъ обращалъ вниманіе Присутствія, привлеченіе народа къ активному участію въ дълахъ церковныхъ необходимо и вообще, какъ-то на соборахъ, въ органахъ высшаго и епархіальнаго управленія, и уже тымъ болве въ органахъ приходскихъ. Этимъ путемъ при современныхъ условіяхъ жизни всего лучше можеть быть упрочено въ Россіи и самое положеніе православной Церкви, какъ устано-

теперь трудно и предвидъть... Прот. М. Н. Казанскій: Въ предшествующихъ разсужденіяхъ указывали на то, что организація православныхъ приходовь въ Финляндін годится только для Финляндіи и не примънима къ русскимъ приходамъ, что тамъ церковная община въ тоже время и гражданская единица. Это невірно: въ Финляндіи, какъ и въ Имперіи, гражданская община совершенно раздильна отъ церковной. Что касается православнаго прихода въ Финляндіи, то въ немъ существуеть два юридическихъ лица: храмъ и приходское общество, состоящее изъ причта и прихожанъ. Такъ дело стоить по форм'в, но практически нъть этого различія. Нужно строить храмъ, и строить его приходская община безъ всякаго подраздъленія суммъ. Народъ привыкъ къ тому, что онъ съ клиромъ составляеть малую Церковь, что этоть храмъ ихъ и съ нимъ они составляють одно неразрывное целое. Указывали, что организація финляндскаго прихода непримънима къ русскимъ приходамъ, но приходская жизнь въ Финляндіи болѣе оживлена именно въ русскихъ, а не въ финскихъ приходахъ. Въ Выборгъ и Гельсингфорсъ православные приходы состоять изъ выходцевъ Ярославской, Калужской, Тверской губерній. Это ті же русскіе люди, какіе живуть и въ остальной Россіи. Для прим'вра относительно постановки православныхъ приходовъ въ Финляндіи возьмемъ Выборгскій приходъ. Оживился онъ съ 1862 года. Уже тогда прихожане на собраніяхъ своихъ стали обсуждать мёры, какія необходимы, чтобы дети ихъ оставались русскими и получали русское образование. Тогда открыли первую въ приход'в русскую школу. Въ настоящее же время прекрасно поставлено школьное дъло въ

Выборгскомъ приходъ: въ немъ три

училища Министерства Народнаго Про-

можеть совершиться великая истори- вымъ директоромъ реальнаго училища ческая ошибка, последствія которой быль священникь Соболевь, пын'в умершій. Кром'в того, въ этомъ приход'в цёлый рядъ благотворительныхъ и просвътительныхъ учрежденій: понечительный комитеть о русскихъ бъдныхъ, дамскій кружокъ, пъвческій комитеть, кладбищенскій комитеть, богадівленскій комитеть, комитеть завідующій приходскою библіотекою и народными чтеніями, приходская сестра милосердія для бідныхъ, даровой докторь и лекарство для біздимхъ. Недавно окончень приходомъ постройною повый каменный прекрасный храмь, четвертый по счету. Во время японской войны имъ открыть быль прекрасный временный лазареть для раненыхъ. Имущество этихъ всъхъ учрежденій находится вь вѣдѣніи прихода, состоящаго изъ клира и прихожанъ и им'вющаго права юридическаго лица. Здесь духовенство обязательно стоить во главъ каждаго дъла. Желательно было бы также организовать приходы и въ остальныхъ мъстахъ Россіи, по крайней мірь въ городахъ, и Церковь тогда будеть процвытать п въ духовномъ и въ матеріальномъ отношеніяхъ, и клиръ и прихожане будутъ болве тесно сплочены между собою.

Епископъ Стефанъ: Нѣкоторые изъ предшествующихъ ораторовъ признади всв заключенія IV Отдела не только безполезными, но и зловредными, чуть не еретическими и остановились на томъ, что никакой реформы прихода и не слёдуеть производить, а все нужно оставить въ томъ прекрасном 6 видь, какь оно существуеть. Но именно оставление прихода in statu quo, такъ, какъ было раньше, было бы съ нашей стороны не только твиъ банкротствомъ, въ которомъ насъ обвиняють, но и прямо дъломъ зловреднымъ. Намъ рекомендуются достаточно уже намъ извъстныя попечительства и братства, состоящія при церкви. Но відь то и другое вы приходской жизни есть начто придаточное, часто постороннее, а иногда и свъщенія, городское училище, реальное училище и женская гимназія. Пер- конкуррирующее съ теперешнимъ принъчто стоящее большею частію не только внѣ руководства приходскаго настыря, но иногда и какъ сила, ему противодъйствующая. Нашею же задачею было оживленіе церковно-приходской жизни, привлечение къживому участию въ общемъ церковномъ дълъ всъхъ членовъ Перкви, въ томъ числъ и мірянъ, привлеченіе всего тіла Христова къ полнотів жизни во Христъ, объединение всъхъ въ дружной совмъстной работъ на нивъ Христовой. Намъ возражають, будто проекть IV Отдела вводить приходъ лишь въ кругъ только однихъ экономическихъ интересовъ... Это невърно. Мы старались привлечь весь приходъ къ полнотъ церковной жизии и церковныхъ интересовъ, въ томъ числѣ, правда, интересовъ и экономическихъ, какъ стоящихъ въ тъсной нерагрывной связи съ первыми. Проектомъ нормальнаго устава прихожане привлекаются: къ религіозно-богослужебнымъ интересамъ, къ заботамъ о благоленіи храма, къ охраненію въ немъ должной дисциплины, къ устройству хора, къ благоустройству кладбищъ, къ деятельности миссіонерской и просв'ятительной, къ работамъ о воспитаніи подростающаго покольнія въ духь православной въры и нравственности, къ д'вламъ благотворительности и взаимопомощи, къ подъему въ приходъ правственности (чрезъ братскіе суды) и искорененію въ немъ пьянства и грубыхъ пороковъ. Старались мы привлечь къ живому участію въ церковной жизни не только мужчинь, но и женщинь, въ свойственной ихъ полу сферъ, въ качествъ (пока) церковницъ, діакониссъ и сестеръ «сестричныхъ кружковъ». Въ настоящее время прихожане устранены отъ всего этого: всемъ этимъ ведаеть одинъ приходскій священникъ, на немъ одномъ лежить бремя охраненія церковныхъ интересовъ. Но подъ силу ли ему это бремя? Если этого нельзя сказать даже о прошломъ времени, темъ более нельзя сказать о настоящемъ и грядущемъ времени, полномъ всякихъ тревогъ и цательными явленіями, подтачивающими

холскимъ представительствомъ, есть опасеній. Досель православную Цев. ковь и ея представителей — духовенство поддерживало государство. Теперь оно. видимо, отказывается отъ этой поддержки, даровавъ равноправіе всімъ віроисповеданіямъ, всемъ сектамъ не только настоящимъ, но и будущимъ, какъ бы онъ ни были враждебны православной Перкви. Мы находимся накапунъ нашествія на насъ безчисленнаго количества религіозныхъ организацій, по масонства и арміи спасенія включительно. Мыслимо ли оставить прихолскаго священника одного на полъ битвы съ надвигающимися грозными вражескими силами? Въ каждой деревнъ рыскають теперь, какъ лютые волки, разные агитаторы - соціалисты, анархисты, безбожники. Мыслимо ли противостать имъ одному священнику безъ поддержки прихода? Въ пачальныхъ министерскихъ школахъ учителя чуть не поголовно всв матеріалисты и атеисты. Что можеть въ случав столкновенія съ такими людьми, обычно не ственяющимися въ средствахъ, для вым'вщенія своей злобы, что можеть савлать съ ними одинъ священникъ. не рискуя своимъ добрымъ именемъ, своею честью и безопасностью? Ему остается большею частью безмольно и съ глубокою скорбью созерцать, какъ учитель разрушаеть то, что онъ созидаеть въ храмъ и на урокахъ Закона Божія въ школь. Хулиганство молодежи проникло изъ городовъ теперь и въ села, - и одинокій пастырь безсиленъ остановить его, не рискуя подвергнуться тяжкимъ оскорбленіямъ или «красному пѣтуху». Хулиганство это пропикаетъ даже и въ храмы наши. Не говорю уже о томъ, что вообще дисциплина въ храмахъ падаетъ пиже и ниже, такъ что при совершении, напримъръ, браковъ, храмъ превращается изъ мъста молитвы въ шумную и безпорядочную улицу... Нельзя оставлять дал ве приходского постыря одинокимъ. Надо дать ему мощную поддержку какъ въ борьбъ со всъми этими отритакъ и въ созидательной положительной именнопри церкви попечительства легко работв въ устроеніи Царства Божія на земль. Таковой поддержкой и явится сама приходская община, призванная къ церковной жизни и дъятельности. Нъкоторые выражають здъсь опасеніе, что такое широкое участіе мірянъ въ церковной жизни грозить разнаго рода опасностями для Церкви. Но примъръ Предсоборнаго Присутствія показываеть обратное. Здёсь мірянъ гораздо болёе, чёмъ енископовъ и пресвитеровъ, взятыхъ вмъсть. Вотъ, казалось бы, гдъ таится грозная опасность. Но міряне именно и оказались самымъ консервативнымъ элементомъ. Признаюсь, что, приступая къ выполнению данной мив задачируководства работами по благоустроенію прихода, имъющему своею цълью оживленіе приходской жизни, въ началъ я неясно представляль себъ это оживленіе. Но полугодичная совм'єстная работа наша и епископовъ, и пресвитеровъ, и мірянъ ясно показала мнѣ, въ чемъ будеть состоять это оживление церковной жизни вообще и въ частности жизни приходской. Общая наша работа надъ одинаково дорогимъ всемъ намъ дъломъ церковной реформы сблизила насъ между собою, сдѣлала насъ, прежде чужихъ другъ другу людей, людьми близкими, дорогими другь другу, можно сказать, друзьями, весьма живо интересующимися общею работою. Этой духовной близости насъ другъ къ другу не мізшають наши часто противоположныя мивнія и уб'вжденія, какъ вытекающія изъ одного источника-посильнаго служенія благу Церкви каждый своими мыслями и дарованіями. Цілью работь нашего IV Отділа и было сдёлать всёхъ членовъ малой Церкви-прихода, въ единствъ клира и мірянь, столь же близкими другь другу, какъ стали близкими другъ другу мы, объ-

самый фундаменть церковной жизни, ихълишь при церкви. Состоящія теперь могуть оказаться виб церквии послужить причиною еще большаго разъединенія между духовенствомъ и прихожанами. Теперь попечительства почти мертвыя учрежденія. Можеть быть, это даже й хорошо. Ибо, при пробуждении участія мірянъ къ церковной жизни, это участіе, загнанное куда-то внѣ храма въ какія то искусственно созданныя учрежденія, руководимыя свътскими лицами, часто враждебными приходскому пастырю, и можеть вылиться не только въ конкуррирующую съ Церковью силу, но и прямо ей враждебную. Стихійнаго стремленія мірянъ къ участію вь церковной жизпи намъ не остановить. Гораздо лучше и безопаснъе дать этому движенію церковное направленіе, привлекая прихожань къ клиру на совм'встную работу, а не противопоставляя ихъ противъ себя или хотя бы то поставляя въ отдельный рядъ съ собою. Итакъ совершенно необходимо все тело Христово, всю Церковь въ совокупности ел членовъ, привлечь къ живому участію въ церковной жизни, а весь приходъ - къ совивстной работъ по приходскимъ дъламъ, въ томъ числъ, конечно, и къ завъдыванію церковнымъ имуществомъ. Въдь и теперь священникъ фактически не можеть произвести расхода, хотя бы въ 300-500 рублей, не посовътовавшись съ приходскимъ сходомъ, тъмъ более не можеть принудить ихъ къ обложенію себя, напримірь, на ремонть храма, на его возобновление. Завъдываніе церковными суммами при дъятельномъ участій прихожанъ-это явленіе исконно русское, давнишнее. Мы неопганизованной толпъ лишь даемъ закономфриыя формы, отливая ихъ въ правильныя приходскія собранія и исполнительные органы последнихъединенными въ святое братство надъ об-приходскіе совъты. Первыя были на щимъдлявсьхъдорогимъ церковнымъдъ- Руси искони въ видъ приходскихъ ломъ. Всего этого мы и думали достигнуть сходовъ, вторые уже узаконены Свявведеніемъ прихожанъ въ единств'є съ тейшимъ Сунодомъ въ распоряжеилиромъ от перковь, а не оставленіемъ ніи отъ 18 ноября 1905 года. Что

касается вопроса объ юридическихъ сборы, я говорю не о посягательствъ лицахъ или субъектъ имущественныхъ правъ, то, повторяю, вся важность личнымъ интересомъ, которое, откуда этого вопроса заключается единственно въ томъ, какъ бы наилучшимъ образомъ охранить имущественные интересы православной Церкви. Но на этотъ вопросъ уже достаточно сказалъ

высокопреосвященный Сергій.

Н. И. Аксакова: Во избъжание всякихъ недоразумвній и нареканій считаю долгомъ съ самаго начала оговорить, что подъ приходомъ подразумвваю я часть епископской церкви, подчиненную епископу, какъ все цълое, къ которому принадлежить она, объединенную тягот ніемъ къ одному опредъленному xpamy, имфющую самостоятельный клирь, въ свою очередь подчиненный епископу, подобно тому какъ и епископъ подчиненъ стоящему надъ нимъ областному собору. Въ виду этой оговорки, мною предпосылаемой, я считаю себя освобожденнымь отъ обязанности повторять въ дальнъйшемъ содержаніи моей річи, что всякое имущество и хозяйство прихода, какъ приходской церкви, состоить, по убъжденію моему, подъ надзоромъ и наблюденіемъ епископа, подобно тому, какъ и распоряженія епископа общимъ имуществомъ всей епископской Церкви состоять, по канонамъ, подъ наблюденіемъ и надзоромъ областнаго, митрополичьяго собора. Только, предпославъ эту необходимую оговорку, начинаю я свою рѣчь.

Высокопреосвященный шій Димитрій говориль намъ, что среди мъстныхъ приходскихъ силъ замъчается зачастую стремленіе «открыть лазейку къ церковнымъ суммамъ», «наложить руку на церковныя суммы». Никоимъ образомъ не буду отрицать проявленій ку къ словамъ его и скажу боэтого стремленія, почитая самое стремленіе это вполнъ естественнымъ, нравственно-справедливымъ, каноническизаконнымъ, церковнымъ. Само собою разумьется, что, говоря о какомъ бы ный предметь назначенія имущества то ни было посягательств на церков- церкви. Само собою разумбется, что и

руководимомъ личною корыстью или бы ни проявлялось оно и на что бы ни простиралось, всегда будеть преступнымъ и святотатственнымъ, а о посягательств'в во имя церкви, посягательствѣ на удовлетвореніе нуждъ церковныхъ, духовныхъ и матеріальныхъ. Скажу, не обинуясь, что, если бы мнв самому пришлось участвовать въ пробужденіи жизни прихода, я первый оказался бы повиннымъ въ стремления «открыть» помянутую выше «лазейку». «наложить руку» на имущество церкви, но видель бы въ этомъ не вину свою, а заслугу, посягая только во имя Церкви и на служение ей. Мъстная приходская церковь имветь свои непосредственныя матеріальныя и духовныя нужды, -- нужды, вопіющія по временамъ и неотложныя, нужды, которыя прежде всего должны привлекать къ себъ всякое служение церкви, ибо только ревностнымъ служеніемъ на удовлетворение ихъ со стороны всъхъ членовъ церковнаго тъла зиждется, укрѣпляется, утверждается и проповыдуется церковь. И эти вопіющія, неотложныя нужды виднее, замытнее, ощутительнъе вблизи, нежели издали; всего ближе, всего осязательние и ярче онъ для самой приходской церкви, которая и должна выступить прежде всего на служение имъ. Противна ли эта цёль самому понятію объ имуществъ Церкви? Нътъ! она нераздъльно сопряжена съ нимъ. Архіепископъ Финляндскій прекрасно сказаль, что 25 Аптіохійское правило и помощь бѣднымъ включаетъ въ число видовъ употребленія церковнаго имущества. Я позволю себв маленькую поправлье: оно ставить ее на первый планъ и на первое мъсто, заботу о нищихъ, убогихъ, страннопріемлемымъ, бъдныхъ, выставляя какъ главное имущество, церковные доходы и удовлетвореніе духовной нищеты міствіе духовныхъ ея потребностей, разъ оно сопряжено съ необходимостью матеріальныхъ затрать, въ равной степени составляеть предметь назначенія церковнаго имущества и въ равной стецени входить въ число задачь самой приходской церкви. Итакъ, я не только выступаю на защиту инкриминируемаго «открыванія лазейки» къ церковному достоянію; я вижу въ немъ самую цёль этого достоянія, исполненіе главной и существенной церковной задачи, во имя церкви, на служение ей и во славу ея. Да и куда пробивается эта лазейка? На что простираются притязанія и посягательства пробуждающихся приходскихъ силъ? Не было, насколько извъстно миъ, посягательствъ на снятіе ризъ съ иконъ, колоко ловъ съ колоколенъ, паникадиль, подвевъчниковъ и церковвыхъ книгъ. Не было, да по юридическимъ соображеніямъ и не могло дапосягательствъ на капиталъ, по опредвленной воль жертвователей имьющій спеціальное назначеніе: поддержаніе и украшеніе храма, вспомоществованіе клиру, содержаніе богадівленъ, школъ и т. п. Таковыя спеціальныя суммы и средства вполнъ ограждены отъ всякихъ внёшнихъ посягательствъ даже и гражданскимъ закономъ, а потому никакое переустройство въ приходскомъ хозяйствъ не можеть грозить имъ. Посягательство приходскихъ силь простирается на ту только часть средствъ, доходовъ и достоянія приходской Церкви, которая имбеть общее церковное назначение и волею жертвователей не определена на удовлетвореніе тіхъ или иныхъ особыхъ, частныхъ, спеціальныхъ потребностей Церкви. Но ограждена ли эта именно часть отъ внешнихъ, стороннихъ посягательствъ въ настоящее время и при существующемъ стров? Нѣтъ! «Лазейка» и притомъ широкая, чрезвычайно широкая «лазейка» давно уже пробита

ной приходской церкви, удовлетворе- того, чтобы это достояние могло свободно отъ нея отторгаться въ обездоленіе самой м'єстной Церкви, въ ущербъ удовлетворенію насущныхъ, жизненныхъ, ближайшихъ ея интересовъ, духовныхъ и матеріальныхъ. И, однако, не въ самомъ существовании этой «лазейки», а въ одинакости, исключительности ея, не говоря уже о разм'връ, вижу я нѣчто ненормальное, незаконное и съ самымъ понятіемъ о церкви вполнъ несогласное. Епархія безспорно можетъ имъть свои общія церковныя нужды и потребности, какъ пиветъ свои потребности и приходская церковь. Существують и общія потребности всей мѣстной Церкви, а потому приходъ и можетъ и долженъ удълять на удовлетвореніе ихъ часть своихъ средствъ, если не принимаетъ на себя заботу объ удовлетвореній ихъ изъ общихъ своихъ средствъ государство. Но это удъление должно быть сообразже быть какихъ либо поползновеній и но, соразм'врно удовлетворенію м'встныхъ, ближайшихъ непосредственныхъ потребностей самой приходской церкви, а никоимъ образомъ не совершаться въ положительный ущербъ имъ и парализованіе, что равносильно было бы отвлеченію приходской церкви отъ непосредственныхъ, ближайшихъ ея задачъ, обречение ея на уплату повинностей, влекущихъ за собою полное церковное ея бездъйствіе и несостоятельность. Я не стану оспаривать и возможность отчисленія н'вкоторой части приходскихъ доходовъ на воспитаніе будущихъ пастырей и служителей церкви, равно какъ и на воспитание дътей священно-и церковно-служителей. Такое уделение представляется совершенно законнымъ, но представляется законнымъ только тогда, когда черезъ пробитую сверху дазейку взимается не львиная часть, а часть соразмърная удовлетворенію всёхъ м'єстныхъ ближайшихъпотребностей приходской церкви, которымъ должны быть предоставляемы первая часть и первое мъсто. къ имуществу и достоянію приходской Иначе, отвлекая всё средства приходцеркви сверху, пробита именно для ской церкви на дальнее и ничего или почти ничего не оставляя на ближнее, или на собственность храма нътъ ни мы заглушаемъ церковную жизнь въ самомъ началь ея, въ самомъ ея родникв.

Перехожу къ разсмотрѣнію вопроса о томъ, кто полженъ почитаться субъектомъ, собственникомъ, владъльцемъ церковнаго имущества, а потому и первымъ и главнымъ его распорядителемъ, ибо понятно, что право распоряженія имуществомъ принадлежить прежде всего тому, чью собственность оно составляеть, владельцу его, хотя и надъ владельцемъ можеть существовать нікоторая опека и всякое право собственности всегда представляется не вполнъ безграничнымъ и безусловнымъ. Было сказано, что собственникомъ приходскаго церковнаго имущества является приходская церковь. Я вполнъ присоединяюсь къ этому определенію, какъ къ единственно правильному и канонически-върному, хотя подъ приходскою церковью, какъ видно будеть далъе, подразумъваю вовсе не то, что подразум'ввають опред'вляющіе, т. е. самую Церковь, какъ единицу церковнаго общенія, какъ часть тіла Христова, а не храмъ, къ которому тягответь она и которымъ отграничивается оть другихъ частей его, къ своямъ въ свою очередь храмамъ тягот вощихъ и званіе Господняго та хоргаха. Но разві черезъ нихъ получающихъ внутреннее принадлежащее Господу обязательно объединеніе. Каноны въ самыхъ наименованіяхъ церковнаго имущества со- надлежать, наприм'єръ, пароду Господвершенно ясно именують и указують нему, Церкви? Самое наименование намъ и его собственника и владъльца. храма-хоргах указуеть на то, что оно О томъ свидътельствують самыя выра- мыслится какъ одинъ изъ объектовъженія τὰ τῆς ἐκκλησίας, τὰ ἐκκλησταστικά, собственности Господней, какъ другое τὰ τῆς ἐκκλησίας πράγματα, τὰ ἐκκλησιασтиха праумата и т. под. явно свидътельствують намь, что субъектомь церковнаго имущества, собственникомъ его является сама Церковь и притомъ сама ектомъ имущественнаго права. Оттого-Церковь, какь общество, какъ союзъ, то, какъ уже сказали мы, въ канонахъ какъ живой организмъ, а не церковь, какъ храмъ, составляющій только часть на собственника или на собственность ея достоянія. Понятіе о храм'в, какт храма. Нівть ни тіни такихъ указанійсобственникъ, вполнъ и безусловно чуждо канонамъ. Во всъхъ канонахъ законодагельствъ по отношению къ на храмъ, въ качествъ собственника, церкви. Первые императоры — христіане,

малъйшаго указанія; мало того, таков понятіе вполнѣ противорѣчитъ канонамъ, указующимъ на главное назначеніе имущества церкви, - назначеніе невозможное, если бы владъльпемъ и собственникомъ подразумъвался храмь. Подъ церковью въ данномъ случав можеть подразумъваться храмъ. Поль церковью въ данномъ случав можеть подразумъваться всякій видъ мъстнаго проявленія ея-Церковь всякаго народа или страны, т. е. вся помъстная Церковь, Церковь великой и малойобласти, какъ составляющія самостоятельныя единицы, Церковь епархіп или епископіи съ епископомъ во главі. равно какъ и выдълившіяся позднію приходскія Церкви, являющіяся подчиненными ему самостоятельными частями того целаго, которое пасеть онъ, первенствуя въ каждомъ приходъ, какъ и во всемъ ввѣренномъ ему народъ. Правда, что въ некоторыхъ канонахъ имущество церковное въ отличіе отысобственнаго имущества епископа, какъ приносимое епископу, вручаемое ему, а, въроятно, въ теченіе первыхъ трехъ въковъ и пріобрътаемое и закръпляемое на его имя за отсутствіемъ другого юридического лица, носить еще и напринадлежить храму и не можеть прихоргаху - воскресеніе, день посвященный Господу. Не одинъ видъ собственности не можеть быть въ свою очередь собственникомъ другихъ, субънъть ни тъни указанія на храмъ какъ и во всемъ первомъ государственномъ

подводить церковное имущество подъ юридическія нормы и юридическіе термины, обязанные своимъ происхожденіемъ языческому, живому еще тогда, взгляду на Божество и на его храмъ. Такія перепесенія и заимствованія стали въ нъкоторых случаяхъ возможными только гораздо поздиће, когда истинное значение терминовъ и нормъ было уже позабыто, какъ позабытымъ было и самое язычество. Но терминологія государства не есть и не можеть быть терминологіей Церкви и церковныхъ нормъ видоизм'внять не можеть. Я позволю себъ въ нъсколькихъ словахъ изобразить общую картину языческаго воззрвнія на храмъ и на преимущества храма, на его имущество и собственность. Языческій храмъ съ христіанскою Церковью, даже какъ съ зданіемъ, не имветь решительно ничего общаго. Языческій храмъ не подразумъваетъ ни присоединеннаго къ нему народа, ни прилежащаго къ пему прихода, ибо не для людей и не для народа онъ вообще существуетъ. Онъ не можеть быть названъ ни домомъ собранія вірующихъ, которые передъ нимъ, а не въ немъ собираются, ни домомъ молитвы или даже жертвоприношеній. Самый жертвенникъ находится передъ храмомъ, вив храма, а не внутри его; внъ храма приносятся жертвы, внъ храма приносятся или творятся молитвы, возсылаемыя къ живущему танія скрытаго въ немъ бога или мъсто его посъщеній, внъшняя его оболочка. Потому приношеніе богу есть приношение храму и притомъ приопредъленношение безъ всякаго паго назначенія, безъ всякихъ видовъ на какое бы то ни было его употребленіе. Приносятся деньги, слитки золота, свое и отнятое у враговь оружіе, роскошныя ткани и платье, обручальные наряды, даже собственные

начиная съ Константина, не ръшались минки о себъ, даже безъ назначения ихъ на какія либо нужды храма. Всъ эти приношенія - анавемы (аладіцата) отдёльныхъ людей или государства составляють такую же неотъемлемую, неотдінимую собственность храма, какъ камни, изъ которыхъ онъ построенъ, или колонны, поддерживающіе его сводъ. Неодушевленный владелецъ не можетъ располагать и распоряжаться своимъ имуществомъ, но и никто не уполномоченъ располагать и распоряжаться амъ. Оттого-то имущество храма могло быть разграблено, захвачено, экспропріпровано, конфисковано для государственныхъ нуждъ и цёлей, какъ это и бывало въ особенно тяжелыя времена, но законнаго употребленія никогда и ни въ какомъ случав имвть оно не могло. Такъ было въ Греціи. Правовая жизнь Рима не могла почитать храма собственникомъ, какъ не могла почитать его и юридическимъ лицомъ. Она признавала храмъ и все ему принадлежащее только какъ подлежащее божественному праву (divini juris), а не человъческому праву (humani juris), лежащее внѣ области человъческого права и его притязаній, какъ res sacra. Но что такое res sacra? Res sacra est res inalienabilis, res extra commercium posita. Законъ охраняетъ эти sacra только темъ, что караеть какъ святотатство всякія дійствія сопtra sacra, всякое profanatio ихъ. Строго говоря, даже употребление имущевъ храмъ или посъщающему храмъ бо- ства храма на поддержание самого хражеству. Храмъ-только мъсто оби- ма, на ремонтъ его представлялось бы невозможнымъ и незаконнымъ, если бы сооружатели храмовъ не вступали при самомъ основанія ихъ въ нікоторыя договорныя отношенія съ божествомъ. Каждый сооружаемый храмъ или алтарь им'влъ въ позднейшие века римской жизни особый lex templi или lex arae преимущественно въ видъ надписи на плить, коимъ определялось, какая именно часть посвященнаго богу имущества, какимъ обра омъ и чрезъ волосы и т. п., но приносятся только кого можеть быть отчуждаема на рекакъ напоминовенія о себь, какъ по- монть или необходимую перестройку.

Итакъ, все понятіе о храмъ, какъ Приносимое Церкви или Богу въ ликъ собственникъ, какъ субъектъ имущественныхъ правъ, основывалось только на языческомъ представлении о храмъ, какъ жилищъ и мъстъ пребыванія божества, которому посвящается приноmeнie. Но Всевышній не въ рукотворныхъ храмахъ живетъ. Онъ живетъ въ Церкви, какъ въ тълъ, созданномъ Имъ и созидаемомъ, живеть въ людяхъ, его исповедующихъ, живеть въ общении върныхъ съ Нимъ и между собою, живеть въ каждой части, въ каждомъ орган' созданнаго Имъ тела. Поэтому, въ противуноложность языческому міру, неодушевленный храмъ не можетъ быть съ церковной точки зрвнія собственникомъ и субъектомъ церковнаго имушества, какъ не можеть онъ быть, подобно всякому мертвому предмету, и съ точки зрвнія юридической. Обмолвки поздняго византійскаго права отчасти, хотя и не прямо, повторенныя и нашимъ законодательствомъ, не могутъ быть основою и міриломь для церковныхъ воззрвній и пробуждающейся церковной жизни. Оттого - то я держусь опредъленія, по коему собственникомъ церковнаго имущества въ приходъ является только сама приходская церковь, но уже, конечно, не въ смыслъ храма, составляющаго только предметь заботь ея и попеченія на ряду съ другими одухотворенными предметами. Само собою разумвется, что примвнение къ церковному имуществу языческаго понятія о гез заста въ свою очерель вполнъ противоръчить и христіанскимъ возэрвніямъ и самимъ канонамъ, ибо res sacra есть прежде всего res inalienabilis, а церковное имущество, образуемое изъ приношеній, есть прежде всего подлежащее постоянному отчуждению на нужды бъдныхъ, убогихъ, страннопріемлемыхъ и т. п., на духовныя и матеріальныя потребности Церкви, при чемъ только отдъльные предметы в виды церковной собственности могутъ почитаться неотчуждаемыми. Жертва Богу есть жертва Церкви, въ задачи можеть произвести это обложение, какъ которой входить и поддержание храма. могуть производить его и областные

ея принадлежить той Церкви, въ которую оно приносится, въ которую оно поступаеть, все равно будеть ли эта Церковь вселенскою, помъстною, областною, епархіальною или приходскою Указавъ уже ранве на важность признанія приходской Церкви собствени. цею и распорядительницею принадлежащаго ей имущества въ видахъ оживленія церковной жизни въ самомъ приходь, я должень указать вша на практическую сторону признанія церковно-приходской собственности для возможности удовлетворенія общеперковныхъ нуждъ и потребностей. Мы переживаемъ и доживаемъ долгій періодъ приходскаго безправія. По существующему законодательству перковное имущество составляеть собственность храма. При безправномъ положеніи прихода суммы церковныя могли отчуждаться и несогласно съ волею жертвователя и на нужды, ничего общаго не имъющія съ понятіемъ храма, какъ собственника. Но все это могло невозбранно совершаться только въ періодъ приходскаго безправія, которому самъ собою приходить конень. Если признать храмъ собственникомъ, то изъ него нельзя брать принадлежащаго ему имущества. Скажуть, для поддержанія духовно-учебныхъ заведеній требуется отчисленіе изъ суммъ храма; но это будеть покушениемъ на собственность храма и въ глазахъ пробужденнаго, хотя бы и безъ всякихъ преобразованій, прихода представится своего рода святотатствомъ. Принадлежащее храму, - не безъ основанія заговорять въ приходахь,только путемъ насилія можеть быть отчуждаемо отъ прихода, а всякое насиліе само по себ'в будеть гр'вховно, если и не преступно. Совершенно иное дъло, если имущество будеть признано приналлежащимъ не храму, а Перкви, какъ живому тълу - приходу. Приходъ можеть подвергать своихъ членовъ обложенію. Всероссійскій соборъ въ свою очередь

соборы и епархіальные съвзды, на что, подаваніе въ духовныхъ семинаріяхъ мев кажется, и согласится приходъ. Я не устраняю возможности обложенія и при помощи государства. Если мы дадимъ право пріобрітенія собственности приходу, какъ юридическому лицу, то мы всегда имвемъ возможность привлечь частный доходъ и употреблять его по тому или другому назначению; но ежели мы признаемъ храмъ юридическимъ лицомь, то мы нарушимъ христіанскій принципъ, нарушимъ каноны, которые ничего не говорять о собственности храма. Неодушевленное лицо не можеть быть собственникомъ, и въ концъ копцовъ мы можемъ натолкнуться на то, что такъ какъ неодушевленные предметы не могуть отчуждать имущества, то нельзя и брать это имущество на какія бы то ни было потребности церкви. Указавъ на общія основанія, я перейду на религіозно-правственную точку зрвнія, которую высказывали архіепископъ Сергій, преосвященный Стефанъ и А. А. Кирвевъ. Прежде всего наша задача внести въ Церковь оживленіе. Но пока не существуеть прихода, какъ единаго цълаго, всъ наши попытки оживленія Церкви будуть безплодны. Безъ прихода не можеть быть ни благочиническихъ собраній, ни епархіальныхъ собраній. Не можеть быть вполив плодотворною и самая двятельность епископа, ибо и епископъ опирается на приходъ, -- этотъ краеугольный камень всей церковной жизни. Въ приходъ живеть Христосъ, какъ и во всъхъ областяхъ церковнаго единенія. Но я предвижу и другія опасности. Невъріе растеть: отложение отъ Церкви совершается очень часто и очень быстро. Защита Церкви, апологія Церкви безусловно нужна. На офиціальную защиту и даже на научную или проповъдническинельзя. Онъ безсильны, когда Церковь

апологетики, когда выполняемую ею задачу мы могли бы скорве осуществить чрезъ правильное устройство церковной жизни. А гдъ же лучше осуществияется церковная жизнь, какъ не въ приходъ. Поэтому оживление въ приходъ тъхъ элементовъ, которые въ настоящее время заглушены въ немъ, является насущною и неотложною потребностью.

Проф. М. А. Остроумова: Примыкая непосредственно къ рѣчи Н. П. Аксакова, я хочу сказать нъсколько словъ о внутренней сторонѣ вопроса. Вопрось о приходь, по моему мивнію, одинъ изъ важнъйшихъ во всей предполагаемой церковной реформъ. Церковная жизнь непосредственно осувъ приходъ. Каждый шествляется членъ Церкви вступаетъ въ Церковь и живеть христіанскою жизнью именно въ приходъ. Въ приходъ онъ родится, въ приходъ вступаеть въ бракъ и основываеть семью, въ приходъ умираеть. Поэтому вопросъ объ устроеніи прихода касается устройства христіанской жизни во всей нашей русской православной Церкви и вследствіе этого им'веть первостепенную важность.

Въ вопросв о приходв, по моему мнѣнію, не слъдуеть упускать изъ вида цёли приходской организаціи, ибо приходъ, какъ и всякая организація, имъетъ въ виду достижение извъстной цъли. Цъль прихода есть цъль Церкви, а последняя цель Церкви состоить въ продолжении дъла Христова (Іоан. XVII, 4), въ осуществлении въ душахъ върующихъ во Христа невидимаго царствія Божія (Лук. XVII, 20). Первый моменть этого осуществленія есть покаяніе, внутренній перевороть въ сопастырскую апологетику положиться знаніи (истачоєю: Мо. IV, 17; Марк. I, 15; VI, 12; Дъян. II, 38; XVII, сама не свидетельствуеть въ защиту 30; XXVI, 20); второй — возрождение себя не словомъ, а дъломъ. А эта за- (Іоан. І, 13; ІІІ, 3, 5, 6, 8; І Іоан. щита и эта апологія прежде всего и III, 9; IV, 7, 5, 4, 18); третій—нолучше всего можеть исходить именно вая тварь (2 Корине. V, 17; Гал. VI, изъ прихода. Итакъ, на что намъ пре- 15), новый человъкъ (Еф. II, 15; IV, (Римл. VI, 4). Такимъ образомъ въ мърв ихъ безучастность, ихъ равнолу. Перкви созидается новый родъ людей шіе къ дѣламь прихода. Но мнѣ ка. среди окружающаго міра, родъ Божій жется, что это скорве слівдствіе, чім (Дѣян. XVII, 28-29), родъ и бранный (1 Петр. II, 9). И безъ этого созиданія внутр нняго челов'єка (Римл. жеть быть, еще къ до-петровскимъ вра-VII, 22; 2 Коряне. IV, 16; Еф. III, 16) не можеть быть христіанской жизни нашего общества отъ Церкви, то глав.

въ приходъ.

упадокъ прихода можно понимать только въ смыслъ упадка христіанской жи:ни въ приходъ. Когда говорятъ, что приходъ въ упадкъ, то что это значить? - Это значить, что находится въ упадкъ личный составъ прихода, прихожане и причтъ, -- въ упадкъ по отпошенію къ христіанской жизни, къ христіанскому деланію. И мне кажется глубокимъ противоръчіемъ, когда въ качествъ средства для «возрожденія прихода» указывають на предоставленіе этимъ прихожанамъ или мірянамъ права распоряжаться церковною собственностію и устанавливать порядки въ церковной жизни прихода. Что-нибудь одно: если приходъ не въ упадкъ, тогда нечего хлопотать о его «возрожденіи»; если же онъ въ упадкъ, то едва ли возможно «возродить» его предоставленіемъ упавшимъ людямъ извъстныхъ правъ, напр., правъ юридическа го лица. Какія бы права ни присвоялись людямъ, не живущимъ христіанскою жизнію и стоящимъ по своимъ наклонностямъ вдалекъ отъ нея, они средствомъ возрожденія прихода быть не могуть. Для возрожденія прихода прежде всего нужно, чтобы сами прихожане, да и причтъ возродились и стали жить какъ подобаетъ христіанамъ. Иначе, вмъсто «возрожденія», получится только вящшее «вырожденіе» приході.

Для всесторонняго освъщенія вопроса следовало бы изследовать причины «упадка» прихода, т. е. упадка христіанской жизни и дізтельности въ приходъ. Здъсь указывалась въ нашего высшаго, средняго и низшаго

24), ходящій въ обповленной жизни жденіе прихожань или по крайней причина упадка. Причины упадка павняго происхожденія и восходять, моменамъ. Если произошло отчуждена ная причина этого отчужденія кротся Если стать на эту точку зрвнія, то въ нравственномъ разрывв съ нашем Церковію. До Петра все наше общество было проникнуто однимъ церковнымъ идеаломъ и свътское образование не отличалось отъ духовнаго: нравственное ихъ содержание было одно, вбо одинъ былъ идеалъ. Съ Петра нравственный разрывъ между Церковью в государствомъ повлекъ за собою возникновение повыхъ внъ церковных идеаловъ, внъ церковнаго круга идей и стремленій. Ридомъ съ христіанскими храмами возникли другіе «храмы», рядомъ съ духовенствомъ явились свъскіе учители, рядомъ съ церковною пропов'ядью явилось св'ятское просвіщеніе. Наша теперешняя интеллигенція, живущая въ кругв идей, настроеній п стремленій, не им'вющихъ прямої связи съ православною Церковью, есть только особая формація въ равити этого оторваннаго отъ христіанской жизни «свътскаго», «мірского» образованія. Своими влінніями сверху она породила особый складъ жизни, неблагопріятный для осуществленія жизни христіанской, и отвлекала средніе в низшіе слои населенія оть д'ятельнаго христанства въ другую сторону. Присоедините къ эгому господство криностного права и произволь помъщика въ приходъ и вы поймете, какія силы въ продолжение стольтий ослабляли в разлагали приходскую жизнь. И если теперь нътъ кръпостного права, то интеллигенція все-таки д'єйствуеть в томъ же отвлекающемъ направлени. Впрочемъ, изследование исторических причинъ отчужденія прихожанъ, т. в. сущности только одна причина: отчу- классовъ, лежало, по моему мизню, бы эти причины были выяснены, можно было бы указать средства для предотвращенія ихъ неблагопріятнаго дійствія или ихъ, если можно такъ выразитьсянейтрализаціи.

Четвертый Отдълъ долженъ былъ также указать и на современныя неблагоприхода». Эти неблагопріятныя условія можно находить не только въ интеллигентномъ городскомъ населении въ городскихъ приходахъ, но и въ народныхъ слояхъ въ сельскихъ приходахъ. — Въ интеллигентномъ обществъ, городскомъ, мы видимъ цѣлый рядъ столкновеній между различными борющимися въ различныхъ областяхъ партіями, цёлый рядъ конфликтовъ. Въ политической области мы видимъ столкновеніе около, вопроса о субъектѣ верховной власти: кому она должна принадлежать, Самодержавному ли Монарху, живому лицу, или отвлеченному попятію народа? Мы видимъ здёсь борьбу со старымъ режимомъ во имя конституціонныхъ, республиканскихъ и даже анархическихъ идей. Въ національном конфликт мы видимъ борьбу другихъ національностей съ русской пародностью во имя автономіи или такъ-называемаго самоопределенія. Въ соціальной области мы видимъ классовую борьбу, въ которой пролетаріать выступаеть противъ имущихъ классовъ сь цівлью уничтоженія частной собственности и захвата власти въ свои руки (диктатура пролетаріата). Въ культурной области полуобразованные и необразованные классы стараются захватить въ свои руки руководство образованіемъ и прогрессомъ. Въ въроисповысной области мы видимъ активное противодъйствие первенствующей религін въ государств'ь, пашему національному православію. Наконецъ, въ общереминозной области мы видимъ борьбу атензма съ религозными върованіями, какъ какимъ-то культурнымъ пережит-

Å

I

Ů

Cb.

Ů

на обязанности четвертаго Отдъла. Если учение о «возстановлении плоти». При такомъ наклонъ нашего интеллигентнаго общества къ низу, при такомъ распаденіи его на противоположныя партіи и при такомъ внутреннемъ противоборстві, какую пользу можеть оно принести православной нашей Церкви, если предоставить ему право распоряпріятныя условія для «возрожденія жаться церковнымъ имуществомъ п вліять на церковные порядки въ приходъ въ качествъ приходской корпораціи, обладающей правами юридическаго лица? Я думаю, что скорве можно ожидать вреда для приходской жизни, чёмъ пользы; ибо нётъ никакого ручательства въ томъ, чтобы вышеупомянутые конфликть и борьба партій не были перенесены въ жизнь церковной общины и не нашли въ ней своего, выраженія.

Если мы обратимъ внимание теперь. на сельскіе приходы, то и здісь мы увидимъ глубокій кризись, переживаемый въ настоящее время деревнею подъ вліяніемъ столкновенія двухъ началь: общественнаго и индивидуальнаго. Сельская земельная община и «мірь» встръчають сопротивление со стороны отдъльныхъ домохозяевъ, которымъ тяжела зависимость отъ общинной «мірской» власти. Дворъ распадается на отдъльныя семьи посредствомъ выдъленія, самая семья расползается врознь подъ вліяніемъ личнаго начала: женъ выдается отдёльный видь на жительство: дъти, не спросившись и безъ согласія родителей, уходять изъ дому на заработки. Всв расползаются, какъ тараканы ночью. Этому распаденію, несомнънно, способствовала наша усиленная забота о такъ называемомъ «подпятіп личностп», т. е. забота о ея «правахъ» въ ущербъ «обязанностямъ», - религіознымъ, семейнымъ, общественнымъ, государственнымъ. Между тъмъ какъ въ отношеніи къ рабочимъ на фабрикахъ и заводахъ мы стоимь на точкъ зрънія государственнаго соціализма, въ отношеній къ крестьянину мы проводимъ нашего Інсуса Христа мы слышимъ дуализма. Присоедините къ этому глубокое измёненіе культурныхъ вкусовъ и привычекъ подъ вліяніемъ городовъ, фабрикъ, заводовъ, желвзныхъ дорогъ, отхожихъ промысловъ и всей трактирнозаработочной цивилизаціи. Примите въ соображение разлагающее дъйствие на перевню пришлаго элемента, т. е. извъстнаго «третьяго» элемента, вступившаго въ соприкосновение съ деревнею воть уже болье сорока льть и глубоко вліяющаго на изм'вненіе попятій сельскаго населенія. Врачи, фельдшера и фельдшерицы, учителя и учительницы, акушерки, статистики, страховые агенты, агрономы, ветеринары, писаря и письмоводители, аптекари и даже сидельцы въ винныхъ лавкахъ представармію, ляють интеллигентную отвратимо вліяющую на изм'вненіе воззрвній деревенскихъ обывателей. Не забудьте агитаторскіе кружки, крестьянскій союзь, сектантовъ и газеты, - все это вліяеть разлагающимь образомъ на деревню. Тогда картина распада деревенской жизни выступить въ своихъ главныхъ чертахъ съ полной ясностію. Очевидно, и въ деревнѣ мы найдемъ также и партіи, и столкновенія, и борьбу. И опять позволительно спросить: если собрать всв эти элементы въ приходскую общину, даровать ей права юридическаго лица и привлечь къ распоряженію церковнымъ имуществомъ и установленію церковныхъ распорядковъ, то можно ли будетъ этимъ средствомъ достигнуть «возрожденія» прихода? - Сомн'вваюсь.

Мнв кажется, что «возрожденія прихода» нельзя достигнуть безъ возрожденія личнаго состава прихода, безъ перерожденія и перевоспитанія прихожань, да и причта. Церковь именно есть воспитательница и мать, призванная перевоспитать челов'вчество и создать новый родъ людей. Она даетъ извъстный кругь идей уму, извъстныя настроенія сердца и возбуждаеть изв'єстныя стремленія воли, въ совокупности составляющія христіанскую жизнь. Нужно указать средства для украниенія этихъ идей, настроеній и стремленій. Задача Только послів такого возрожденія про-

возрожденія христіанской жизни в приходъ можеть быть ръшена только указаніемъ этихъ средствъ. Здісь можно было бы указать прежде всего на цепковную школу для воспитанія молодых покольній въ христіанскомъ духв. Школа въ приходъ должна быть неотдълии отъ церкви, и я съ чувствомъ глубокаю удовлетворенія прочиталь въ журпалах четвертаго Отдела мнение по этом вопросу о. протојерея П. И. Соколова Можно бы указать на наше дивное богослужение, возбуждающее высови религіозныя настроенія и назидающе гораздо больше всякой проповѣди. Вообще наши храмы и «культь» (какь говорять протестанты) представляют единственное въ мірѣ средство христіанскаго перевоспитанія людей. Нужно позаботиться, чтобы и храмы и совершеніе богослуженія соотв'єтствовал высотв своего назначенія. Можно указать и на пастырское руководство, на пастырскую деятельность въ прихода. Наше народное воззрѣніе выражается въ поговоркъ: каковъ попъ, таковъ п приходъ. Въ этомъ глубокая истина. А потому необходимо, чтобы приходскій пастырь быль вооружень для борьби съ отрицательными вліяніями въ приходь, чтобы онъ могъ ихъ парализовать. Для этого наша духовная школа должн изм'внить свой отвлеченный характерь и имъть въ виду конкретныя условія настырской д'вятельности, чтобы военитываемый въ ней пастырь среди этихъ условій не оказался безпомощнымь, если даже онъ воспитанъ въ духъ апостольской ревности. Словомъ, для вознужно изыскать рожденія прихода средство для возрожденія личнаго состава прихода.

Только вследствіе такого внутренняго возрожденія, можеть возродиться христіанская община въ приходъ и прихожане будуть связаны взаимною обязанистію помогать другь другу въдъль созиданія новаго челов'єка, по слову Апостола «созидайте кійждо ближняго своего (I Сол. V, 11; Рим. XIV, 19; XV, 2). христіанскихъ обязанностей. Не присвоенія себ'в тъхъ или иныхъ правъ будуть они искать, а исполненія этихъ обязанностей. Вёдь жизнь христіанина по существу есть постоянная жертва. Самоотверженная христіанская любовь есть жертва своимъ правомъ. У меня есть право собственности, а Христосъ говорить: «если кто захочеть взять у тебя рубашку, отдай ему и верхнюю одежду» (Мо. VI, 40). У меня есть личнос право чести, а Христосъ говорить: кто ударить тебя въ правую щеку твою, обрати къ нему и другую (Ме. V, 39). У меня есть право жизни, а Христосъ говорить: больше сія любве никтоже имать, да кто душу свою положить за пруги своя (Іоан. XV, 13). Такимъ образомъ, вопросъ о возрождении христіанской жизни въ приходѣ разрѣшенъ можеть быть не въ сферъ права, а въ области исполненія христіанскихъ обязанностей. Нужно искать прежде Царствія Божія и правды его, а сія вся приложатся (Ме. VI, 33). Идеаломъ христіанской жизни въ приход'в долженъ быть тоть церковный строй, о которомъ говорить Ап. Павель въ посланіи къ Ефесянамъ (IV, 11-16): «Онъ (Господь) поставиль однихъ Апостолами, другихъ пророками, иныхъ евангелистами, иныхъ пастырями и учителями, къ совершенію святыхъ, на дъло служенія, для созиданія тіла Христова, доколі всі прійдемъ въ единство въры и познанія Сына Божія, въ мужа совершеннаго, въ мъру полнаго возраста Христова; дабы мы не были болье младенцами, колеблющимися всякимъ вътромъ ученія, по лукавству челов'вковъ, по хитрому искусству обольщенія; но истинною любовію возращали въ Того, Который есть глава, Христосъ, изъ Котораго все твло, составляемое и совокуплиемое посредствомъ всякихъ, взаимно скрвпляющихъ связей, при дъйстви въ свою мъру каждаго члена, получаеть приращение для созидания самого себя въ любви».

III

Hã

B.

A

)II.

Ha

Вія

42

MЪ,

arb

DII-

Ka.

HO.

13-

TR.

101

2).

будится въ прихожанахъ сознаніе своихъ «возрожденія прихода» могуть быть только такія средства, когорыя могуть служить внутреннему возрожденію христіанской жизни въ душахъ върующихъ. Безъ этого внутренняго возрожденія одна вившняя реорганизація прихода, перетасовка старыхъ элементовъ, по моему мненію, не можетъ привести къ желаемой цъли. Я не представляю себъ ясно, какимъ образомъ можно достигнуть этой цёли посредствомъ предоставленія прихожанамъ права участія въ распоряженіи церковнымъ имуществомъ и установленіи церковныхъ распорядковъ, если прихожане останутся внутренне также отчужденными отъ Церкви, какъ и теперь. Пусть приходъ будеть юридическимъ лицомъ, но если это лицо будеть жить прежнею жизнію, прежними возгрѣніями, настроеніями и стгемленіями, возрожденія никакого не будеть. Получится только новая болбе прочная и организованная форма стараго зла. Поэтому я затрудняюсь принять формулу, выработанную Отдъломъ, хотя я ничего не могу имъть противъ привлеченія къ приходскимъ діламъ благочестивыхъ прихожанъ (какъ это отчасти предусматривается опредъленіемъ Святвишаго Сунода, отъ 18 ноября 1905, г. за № 5900).

Предсъдатель Присутствія: Проф. М. А. Остроумовъ говорить, что члены Церхви должны стать новою тварію. Покаяніе-это перем'вна цілаго настроенія. Нужны для этого спеціальныя христіанскія учрежденія. Пока нізть въ приходъ такихъ учрежденій, въ когорыхъ клиръ и міряне объединялись бы. Всв наши средства внутренняго изм'вненія, какъ-то: пость, молитва, суть только средства, а не цёль. Цёль состоить въ призрѣніи вдовъ и сиротъ и въ сохранении себя цълыми и пеоскверненными оть міра. Я припоминаю такой случай. Казанскій университеть посетиль въ Бозе почившій Цесаревичь Николай Александровичь и быль на лекціи у одного профессора, Отсюда выводъ тоть, что средствами который читалъ приготовленную имъ по случаю посъщения Цесаревича лек- притокъ въ этотъ сундукъ новыхъ дохо. цію. Но когда чрезъ 5 минутъ Цесаревичь ушель, то профессорь прекратилъ лекцію, сказавъ, что онъ читалъ ее не для нихъ, а для Его Высочества. Такъ и у насъ бываеть со священниками, - къ которымъ приложима поговорка: отзвонилъ и съ колокольни долой; у такихъ священниковъ о христіанской жизни помышленія нъть. Въ приходахъ смѣшанныхъ, съ тагарскимъ или сектантскимъ населеніемъ, православные не подають примъра истинно христіанской жизни, потомучто они не имъють упражненій въ этой жини. Воть когда всв они стануть принимать дъятельное участіе въ приходской жизни, тогда они будуть воспитываться въ христіанскомъ настроеніи; иначе же мы останемся при старомъ.

Профессоръ Н. А. Заозерскій: Предшествующія річи исчерпали мои мыс ій. которыя я хотьль высказать, такъ что я готовъ, во избъжаніе повтореній, отказаться отъ предоставленнаго мнъ слова. Я сділаю только нісколько замѣчаній. Прежде всего, скажу по поводу упрека въ томъ, что проектируемаго въ постановлении IV Отдъла прихода нъть на у католиковъ, ни у протестанговъ, а есть только въ Финландін. Это ошибка. Зачімь намь обращаться къ католикамъ и протестантамъ? Всв православные приходы въ южныхъ славянскихъ церквахъ построены по тому же типу, какой вырабоганъ быль и нашимь Отделомь. - Затемь я поставлю на видь сравнение двухъ системъ обереганія церковнаго имущества-старой консервативной и системы, проектируемой IV Отделомъ. Я склоняюсь предъ святою ревностью консерваторовъ объ охранении церковнаго супдука, но система ихъ устарвла. Дъло въ томъ, что вся ихъ система, выражаясь образно, сводится къ тому, что нужно выковать стальной церковный супдукъ, чтобы не было въ него лазейки. Я хвалю эту систему за ея бережливость, но она отжила свой выкъ и недальновядна. Она отвлекаетъ

довъ и угрожаетъ церковному суплуку опасностью остаться пустымъ. Настанвая на продолжении существования понечительствъ, братствъ, кружковъ, она ум. коняеть раздъление и разорение церков. наго имущества въ приходъ; въ своихъ кружкахъ они выносять изъ приходской церкви ея деньги и обезсиль. вають ея имущества. Новая же систем стремится всв суммы соединить въ одну кружку, въ одинъ ящикъ, съ обозначеніемъ - эти суммы жертвуются на перковь св. Леонтія, св. Николая Чуло. творца и т. д. Э:ихъ суммъ никт не можеть касаться, кто не въ церкви По старой систем в могу образовать какой угодно кружокъ, ст:ну членовъ его убъждагь, чтобы они шли расхишать имущество церковное, ходя съ кружкою по церкви. Эта старая система порождаеть и нравственное расхищене. Опа даеть возможность раздачять истинный союзь христіанъ на мелкія общества.

Задача IV Отдъла состояла вътом. чтобы парализовать это раздъление повхода на мечкія общества, часто невывющія ничего общаго съ задічами церкви, образовать крыпкій церковный союзъ христіанъ и располагать ихъ въ щедрымъ пожертвованіямъ на истиния

церковныя цъли.

Проф. А. И. Алмазовъ: Въ цъломъ, очень долгомъ, ряд'в порою пространных рвчей, произнесенныхъ ораторами различныхъ званій и воззрішій, здісь говорилось о необходимости, правъ и пользъ широкаго всесторонняго участія приходскаго общества вызавъдывании и распоряженій перковно-приходскимъ имуществомъ. И только редко-редко кто на нихъ въ своихъ соображеніяхъ объ усовершенствованіи церковно-приходской жизни, о болве плодотворномъ для Церкви ея устроеніи обращаль вниманіе собственно на религіозно-правственныя задачи въ приходъ, - исходиль изъ нравственно-практическихъпринциповь какъ это должно быть здёсь на первом планъ...

Направляя всв усилія къ убъжденію

торы — защитники указываемаго митнія только не увеличится. выставили, кром'в разсмотр'внныхъ мною целый рядъ новыхъ оправданій. Одно изъ нихъ не лишено значенія даже и съ нравственно - практической точки зрвнія. Это-ссылка на то, что Церковь должна, между прочимъ, и заботиться о бъдныхъ и нищихъ, - должна заявлять себя и на благотворительномъ поприщѣ, чѣмъ-де невольно требуется (въ приходской сферъ) близкое участіе въ церковно-имущественныхъ дълахъ и приходскаго общества. Что Церковь призва накъ благотворительнымъ цълямъ, -это върно. Но не надо забывать, что къ тому же призвано и государство, обязанное заботиться о лучшемъ внъшнемъ и, разумбется, матеріальномъ положеніи всёхъ своихъ гражданъ, по самой природъ своего назначенія. И въ настоящее время, какъ справедливо замътилъ одинъ изъ ораторовъ, государство само выдаеть благотворительностію, взяло это дьло въ извъстной мъръ въ свои руки, при широкомъ содъйствім ему въ томъ гражданскаго общества. Сомнительно, чтобы при такомъ условіи, Церковь, выступившая теперь на томъ же поприщъ со своими услугами, привлекла къ себъ преимущественную благосклонность и широкое пособіе. Точка зрѣнія законодателя на объемъ церковныхъ имуществъ и на условія ихъпріобрътенія, получившая мъсто послъ знаменитой секуляризаціи имуществъ (въ 1764 г.),далеко не гармонируетъ съ такими надеждами. Въ параллель этому, сомнительно же, чтобы и приходская община, при широкомъ участій ея въ зав'єдываніи церковнымъ имуществомъ, особенно энергично проявила себя въ развитіи благотворительности. Надежда на благотворительность отъм вропріятій государства и вообще гражданского общества едва ли побудить обратить ея энергію на тоже самое дъло со своими скудными приходскими средствами. Число нищихъ

Ti

ī.

П.

İŁ

RIG

въ преимуществахъ своего взгляда, ора- комъ случай у насъ не уменьшится, если

Въ противоположность такому половъ ръчи предыдущаго засъданія, еще жительному соображенію, другіе указывали на то, что при настоящемъ порядкъ вещей церковныя имущества не ръдко получаютъ другое - чуждое нагначеніе. Жаль, однако, что бол'єе или менве убъдительныхъ примъровъ того не указано. Но если бы даже и такъ,что же изъ того? Отъ какого закона, оть какого правила и при какомъ порядки не бываеть уклоненій? Уклоненія эти-неизбѣжны при всякихъ условіяхъ. Неужели составители и защитники тезисовъ думають, что при проектируемомъ ими условіи не будеть тѣхъ же самыхъ уклоненій и, быть можеть, еще болве худшихъ? - Обратное было бы праздною надеждой; совершеннъйшихъ, непогрѣшимыхъ порядковъ мы не можемъ создать по самому свойству нашей природы. Всякія такія уклоненія требуютъ собственно устраненія частныхъ условій, при которыхъ они возможны, а не свидътельствують о дъйствительной непригодности установленнаго порядка и неизбъжности его переустройства, вопреки неподлежащимъ измѣненію свойствамъ института.

Впрочемъ, заявляють одни изъ защитниковъ все того же участія приходской общины, граничащаго съ самоуправленіемъ, - яко бы напрасно безпокойство протявниковъ этого участія. При предполагаемой его постановки и не предвидится — де какого-либо новшества въ приходскомъ устройствъ. Проектируемое «Приходское Собраніе» — этотъ самораспорядительный органъ прихода, будто бы, не есть что-либо неизвъданное; его аналогія осуществляется и теперь въ бываемомъ по церковно-приходскимъ деламъ приходскомъ сходе. Значитъ, по ихъ заключенію, суть дёла и впредь остается такоюже. Достаточно самаго мальйшаго сравненія сего схода и «Приходскаго Собранія», чтобы сказать: «совершенно нътъ, они-не одно и то же». Между тъмъ и другимъ есть существенпо весямъ и градамъ при этомъ, во вся- нъйшая разница. Указываемый сходъ-

явленіе бытовое: предполагаемое же реніе прим'вчательное, безусловно нуж Приходское Собраніе будеть учрежденіемъ правовымъ. Первый — явленіе свободное: второе-органъ обязательный, мени останавливаться теперь на мог. отправляющій свои д'виствія по норм'в щихъ им'ть значеніе въ настоящем права. Не говорю о другихъ, частныхъ случав его частныхъ положеніяхъ. На ихъ различіяхъ. Укажу, впрочемъ, одно. Сходъ собирается по иниціатив'в священника, при чемъ о какомъ-либо особомъ «председательстве» тамъ нетъ рѣчи. Приходское же Собраніе въ сущности діла, — исключая різдкіе случан, — будеть собираться внъ его иниціативы; на немъ по важнівйшимъ двламъ (практическаго значенія) будеть ную и канцелярски-художественно по особый предс'Едатель и при томь — изъ полненную броню правиль и иструкції мірянь, а священнику, поэтому, не (и это еще не всіхъ, какія должен оставляется даже преимущества нрав- здёсь быть согласно масштабу проекта), ственнаго авторитета. Какъ очевидно. все это весьма далеко отъ того, чтобы либо постороннему къ надзору за внуг говорить о тожествъ практикуемаго теперь схода и проектируемаго «Приходскаго Собранія». Это съ одной стороны. Съ другой — если при такомъ нововведеніи опираться на чаяніе живого общенія (на моральной почві) такъ далеко - далеко поставлень оть этой между настыремъ и наствою, то оно, какь-разъ наобороть, должно считаться сюда — священникъ такъглубоко-глубоко возможнымъ именно при приходскомъ сходь, осуществляемомъ свободно по нравственному мотиву, а не при «Приходскомъ Собраніи», составляемомъ по обязанности. Формальною, правовою нормой довольно-таки «затруднительно» установить живое общеніе, проникнутое нравственнымъ единеніемъ.

участія, не отрицая, что, съ осуществленіемъ проектируемыхъ ими реформъ, въ приходъ дъйствительно настануть новые порядки, - стремятся успокоить своихъ противниковъ тъмъ, что и при широкомъ участіи приходской общины приходъ будеть, хотя и самоуправляться, однако, по прежнему, литиканства, а не христіанскимъ сознаподъ надзоромъ, подъ бдительнымъ ніемъ должной быть постоянной духовконтролемъ епископа. По моему мн'внію, — это одни слова. — Я уже зам'ь христіанской любви и в'вры отношеній тилъ разъ, что предлагаемый намъ между паствою и пастыремъ. Не уди-«Проекть нормальнаго устава право- вительно посему, что составителя на-

дающееся въ тщательномъ его разсмотрвніи. Не буду, да и не имвю впеукажу только на одно. Эта, по выраженію (не оправдываемому исторіей) тъхъ же защитинковъ, - «ячейка Перкви» и «малая Церковь», - такъ сказать — эмбріологическій элементь для образованія церковнаго организма,въ рекомендуемомъ теперь нормальном проекть закована въ такую многосложсквозь которую не пробраться комуреннею жизнію прихода. Не пронгкнуть туда и епископу, этому призванному благодатію — наставнику и руководителю своей паствы... О немь почти нътъ упоминанія въ уставъ. Ов броненосной ячейки, а его ставленим спрятанъ въ ней за другими органами приходской жизни, что между ними общеніе становится излишнимъ... Удивительное д'вло: столько разъ зд'всь же раздавались слова и цълые возгласы по поводу архіерейскаго и всобще церковнаго бюрократизма, - и между тык, сколько этого бюрократического духа За-то другіе защитники опять того же внесено въ регламентацію настоящаю проекта, обставившаго каждые шаги в приходѣ буквою нормы, оформившаго правилами своихъ инструкцій даже мысли должностныхълицъ въ приходѣ?!.. Во всей композиціи сего устава такъ и чувствуется, что онъ составлялся всецъло по руководству церковнаго поной близости и согрѣтыхъ теплотою славныхъ приходовъ въ Россіи» — тво- стоящихъ инструкцій совершенно 22 поставленному јерею съ его святительскими завътами пастырю и забыли упоиянуть о желательности такого же поученія и псаломщику, вм'єсто созданныхъ ими для него порою несовивстимыхъ съ формальными требованіями правиль. Достойно вниманія, что, обвиняя епископовъ въ бюрократизмъ, составители проекта поставили его именно въ бюрократическія отношенія къ приходу. При задачь - достигнуть яко бы дучшаго религіозно - нравственнаго руководства и даже совершенства въ приходской жизни-ни у кого изъ нихъ не шевельнулось мысли упомянуть объ обязательности освященія церкви въ открывающемся приходъ самимъ епискономъ, разумъется — при подобающемъ пазиданія имъ новаго церковно-приходскаго общества, - привлечь епископа къ умиротворению могущихъ быть распрей въ приходъ между священникомъ и паствой его авторитетнымъ духовновравственнымъ воздействіемъ, - пожелать, чтобы при тяжкихъ бъдствіяхъ, разразившихся надъ приходомъ, были къ нему епископское слово утъшенія (въ форм'в спеціальнаго посланія) и возможное призвание съ его стороны къ помощи этому приходу всей ввъренной ему паствы, -- указать на благотворное значение въ приходской жизни общеепархіальныхъ архинастырскихъ посланій приходскимъ обществамъ, - и пр., и пр. Еслибы они помнили тогда что-либо подобное, мы, быть можеть, им'вли бы уставь, который быль бы проникнуть древне - христіанскимъ духомъ внутренняго единенія, довърія и общенія между пасомыми и пастырями. А теперь изъ рекомендуемаго устава получилось то, о чемъ поистинъ можно сказать - «писмя убиваеть духъ»...

62

13

iř

11-

H-

НЪ

ΟŇ

Kb.

MI

18-

10-

ГВ,

Xã

07

ВЪ

TO

K5

CA

10-

13-

08-

OHO

ıiŭ

III-

18-

Нонамь усердно говорится, что проекть именно и ставить устразадачею нить въ приходской жизни рознь и возстановить общение, указывается рядъ незыблемо устанавливается въ приходъ стоятельных единицъ; въ третьей-пер-

были о святительскомъ поучения ново- одухотворенное общение. На это общеніе ссылался здёсь цёлый рядъ ораторовъ и нынъ, а особенно оно подчеркнуто вървчи генерала А.А. Кирвева, и подчеркнуто въ отношении не только собственно приходской жизни, но побщецерковной... И, повидимому, ръчь эта не была безъ впечатленія. - Я уже характеризоваль въ прошедшемъ засъданіи, каково это общеніе будеть въ приходъ. Поэтому я и не хотълъ бы вновь возвращаться къ нему въ настоящей своей рвчи; но разъ здъсь затронуто обще-церковное значение сего общенія, я не могу пройти того молчаніемъ и прошу дозволенія дать мив свободно, по примъру А. А. Кирвева, осветить со своей точки зрвнія, - къ чему же приведеть это яко бы общеніе, какой его внутренній смысль, какъ созидаемаго на возможно широкомъ (активномъ) участій мірянъ въ церковныхъ делахъ? Прошу дозволенія — темъ болве, что, быть можеть, и не придется выступать здёсь еще со своимъ словомъ, и, быть можеть, это слово и не лишено будеть кое для кого своего значенія. Позвольте для сей цёли однимъ-другимъ штрихомъ, - по древне - русскому выраженію, - «растечься мысленнымъ взоромъ» по полю всей д'вятельности нашего Присутствія...

Три сферы церковной жизни широко мы затронули при нашихъ церковнопреобразовательныхъ разсужденіяхъ и предположеніяхъ: обще - церковную, съ органами высшаго управленія; епархіальную, съ ея руководителемъ епископомъ, и, наконецъ, приходскую, съ ея пастыремъ — пресвитеромъ. Въ первой члены, одинаковаго со мною образа мыслей, смотрели на высшее управленіе, какъ на главу церковнаго зданія, другіе же — только какъ на объединяющую организацію чисто внішняго, формальнаго значенія; во второй-первые смотръли на епархію, какъ на основной зданія, другіе элементь церковнаго же - какъ на округъ, только внишне основныхъ правилъ, которыми яко бы объединяющій группу м'єстныхъ самовые смотрыли наприходское собрание въ- собрании законодательномъ для Епар. рующихъ, какъ на объектъ для осуществленія Перковію опреділеннаго ей божественною волею духовно-нравственнаго назначенія, другіе же - какъ на основной, самодовл'яющій фундаменть церковнаго зданія, изъ котораго собственно и развивается вся («большая») Церковь.

. При разсужденіяхъ объ управленіи первою сферой, во всёхъ случаяхъ, при рѣчи и о патріархѣ, и о Священномъ Сунодь, и особенно о повременныхъ соборахъ — мы неумолчно слышали о «необходимости широкаго активнаго участія мірянъ, во имя общенія». -Припомнимъ, какъ при этомъ намъ усердно рекомендовали имъть на соборъ отъ каждой епархіи, по крайней тельный, съ ординарнымъ его предсымъръ, двухъ, а если можно, то и болъе представителей мірского элемента, обязательно выбранныхъ самими мірянами, при чемъ, конечно, сознавалось, что въ такомъ числъ міряне всякихъ настроеній и получится, что въ Церкви законодазаймуть численный перевысь на соборы. тельствують вверху — «лучшіе люди» Припомнимъ и то, сколько горячихъсловъ было сказано здёсь по вопросу о рёшаю- въ епархіи — удостоенные довёрія «нащемъ и совъщательномъ голосъ тъхъ же мірянъ на соборѣ и сколько, перехоля границы приличія, въ либеральной прессв вылито было неподобащихъ выраженій и зам'єтокъ по адресу членовъ нашего Присутствія, когда получилось решеніе только за сов'єщательный голосъ. Припомнимъ, наконецъ, и то, что, защищая решающій голосъ мірянъ на соборѣ, представители сей защиты проводили ту идею, что соборъ будеть органомъ законодательнымъ (распорядительнымъ), а Священный Сунодъ, гдв нътъ мъста мірянамъ, только органомъ исполнительнымъ.

При обсуждении вопросовъ епархіальнаго управленія, - въ виду недостатка у насъ времени, за опредъленнымъ волею Государя срокомъ нашихъ занятій до 15-го декабря, — намъ не пришлось останавливаться на подробностяхъ. Но издъсь я слышаль зловещую идею о некоемъ спархіальномъ собраніи, разум'вется, съ аналогичнымъ, что и на соборъ, приложеніемъ выборныхъ отъ мірянъ, — дателей, то самодъйствующая въ томь

хіальнаго Правленія, составляющаго одно цёлое съ епархіальнымъепископомъ и неприкровенно понимаемаго исполнительнымъ органомъ рекомендуемаго собранія. Я не хотыль бы върить, что это было сказано не вскользь, не межау прочимъ; но разсужденія относительно прихода при защитъ тезисовъ IV 07. дъла его предсъдателемъ убъдили меня

въ обратномъ.

Теперь, при рѣчи о приходской сферь, по аналогіи со всімъ предыдущимь, намъ предлагаютъ въ приходъ распорядительный органъ, въ которомъ безусловно доминирують міряне, въ вид «Приходскаго Собранія», и исполнипателемъ-священникомъ, — «Приходскій Совътъ». Сопоставьте всъ эти иден, объедините ихъ въ одно цълое и представьте ихъ примъненными на дълъ,-(по церковному - лучшіе сыны Церкви); бранники» м'встнаго церковнаго общества; въ приходъ - «народъ», въ его общемъ собраніи. Примъните все это, и вы получите: - міряне господствують надъ цёлымъ соборомъ епископовь во всей Церкви, міряне господствують надь епископомъ въ епархіи, они же госполствують и надъ священникомъ въ приходъ. Примъните все это и установится: вмъсто собора епископовъ - направление общецерковной жизни дается мірянами; вмъсто епископа-пастыря въ епархіп насеть паству самънародъ, -- «само-пасется»; въ приходъ, вмъсто пастыря-священиика-религіозно - нравственною жизнію прихожанъ руководить само приходское общество, иногда превращающееся въ народное сборище. Словомъ, при примънени всъхъ этихъ идей, мы получимъ, что въ Русской Церкви на первомъ дъйствующемъ планъ: вверхународъ, въ срединъ-народъ и внизународъ, - въ основаніи же всего - на родная толпа, то избирающая законожествечная, порою партійная и дійствующая подъ вліяніемъ страстей и правственных в принциповъ, -а «подноже ея и пастыри... Это называется общеніемъ, - единеніемъ, пропикнутымъ духомъ любви!.. Не правда ли-безупречно - логическое построеніе, прекрасно задуманный плань, объемлющій Церковь сверху до низу, - словомъхудожественно исполненная система церковнаго преобразованія?.. Эта система знакома каждому, кто хотя бы разъ держалъ въ рукахъ современныя газеты... Она не новая по существу и слишкомъ хорошо извъстна въ нынъшней политической сферъ. Я не буду, я не хочу называть ее въ нашемъ собраніи... Ее каждый изъ насъ знаеть. И эта система, какъ она есть въ своемъ первоисточникъ, въ чистъйшемъ видъ; во всей ел «натуральности», переносится теперь на построение Церкви... Осуществите ее на дълъ, — и разомъ будуть низвергнуты всв каноническія основы устройства Церкви, разомъ будеть извращено все существо внутренней церковной организаціи, какъ она должна быть по идей Священнаго Ппсанія и по порм'є каноновъ... Воть что такъ усердно проводилось, такъ настойчиво намъ рекомендовалось - подъ покровомъ ученія о Церкви, какъ тель Христовомъ, подъ привлекательнымъ образомъ живительнаго общенія церковнаго и подъ флагомъ ревностнъйшаго поклоненія канонической идев о долженствующей быть соборности управленія въ Церкви... Воть къ чему приводить въ сферв царковнаго преобразованія руководство не христіанскимъ сознаніемъ, а чистою политикой!..

a-

1

);

07

BO

ie

M;

12;

11-

J-

RO

Двысти лыть тому назадъ геніаль-Россійскаго, въ цёляхъ государственной политики, была произведена реформа и устройства нашей Церкви, въ его находятся такіе, которые намъ пред- питересовъ отдільныхъ составныхъ ча-

же направленіи, - толпа - порою нев' лагають еще бол е тирокую реформу, діаметрально противоположную по идев, но также реформу политическую. Та при полномъ забвеніи евангельскихъ минувшая реформа поставила главнымъ факторомъ въ области церковной жизни жіе ногь» этой толиы-ея рабы, они государственную верховную власть, по крайней мъръ признаваемую евангельскимъ ученіемъ. Предлагаемая теперь реформа тъмъ же факторомъ ставитъ народъ, его собраніе... Мы по Евангелію можемъ видеть примеръ, къ чему въ дълахъ религіи приводить это собраніе... Печальные итоги дала намъ реформа Петра Великаго, - печальные не только для Церкви православной, но и для самого государства. Но выдвигаемый тенерь повый факторъ породить еще большія «тернія и волчцы»... И приглашаемая теперь разстаться со старымъ порядкомъ для того только, чтобы вступить въ новый - «народный», - Церковь услужливо направляется, что называется, - «изъ огня да вь полымя». Ужъ если здёсь выбирать, то лучше пусть при нашей Церкви попрежнему остается, съ усвоенными ему Оберъ - Прокуроръ, теперь правами, представитель священной особы Государя, чемь будеть въ ней законодателемъ и властелиномъ такъ усердно рекомендуемое намъ, для осуществленія «общительной соборности» и съ усвояемымъ ему значениемъ, народное собраніе... Его господство, - даже въ одной приходской жизни, - столь чревато печальными последствіями для всей Церкви, что, въ виду ихъ, л не могу не воскликнуть, подобно древнему римлянину, - «caveant consules!..»

И. Б. Мансуровъ: Проф. А. И. Алмазовъ, говорилъ онъкоторой проводившейся теоріи, но полагаю, что Предсоборное Присутствіе посвятило особое вниманіе обезпеченію авторитета епископа, какъ свыше поставленнаго представинымь преобразователемъ государства теля общихъ задачъ и интересовъ Церкви. Я самъ постоянно присоединялся къ наиболъе точной и ясной формулировкъ этого положенія. Мы видъли, существеннъйшемъ основании. Теперь конечно, въ епископъ и оберегателя стей церковнаго общества и безпри- я не могу всёхъ ихъ привести и разстрастнаго третейскаго судью между ними.

Разъ это сдълано, намъ слъдуетъ, я думаю, позаботиться и о другомъ необходимомъ условіи здоровой церковной жизни, о самодъятельности перковнаго общества. Я остановлюсь на одномъ вопросв, касающемся преимущественно сельскихъ приходовъ. Благодарение Богу, въ сердцъ русскаго народа сохранилась любовь къ своему храму, его благоленію и обстановке церковныхъ службъ, и эта черта можетъ быть хорошимъ рычагомъ къ поднятію сочувствія къ церковной жизни въ приходь. Гораздо менъе, вслъдствіе разныхъ причинъ, развиты въ сельскомъ приходъ интересы къ другимъ сторонамъ здоровой церковной жизни, къ сторонамъ просвътительной и благотворительной. Если мы сосредоточимъ полномочія приходскаго общества, именно, на заботахъ объ этихъ сторонахъ, то мы рискуемъ сдълать не многое для его оживленія. Думаю, что теперь, когда народъ сманивается на всякіе нецерковные пути, этого желать можно менве, чвмъ когда либо.

Несомивнно, что при оживленіи приходской жизни можно предвидъть опасности внутреннихъ столкновеній, но для преодольнія этихъ неурядицъ нами сдьлано возможное и необходимое. А. И. Алмазовъ прочиталъ въ прошлое засъданіе посланіе патріарха Іоакима III; изъ него видно, какъ следуетъ преодолъвать такія неурядицы, что, какъ я знаю, и дълается въ Константинопольской церкви съ успахомъ. Если не върить въ нравственный авторитетъ іерархін, то трудно ожидать добра отъ какихъ бы то ни было преобразованій въ Церкви, а остается лишь просить государственную власть водворить вновь, по крайней мфрф, вифшній порядокъ въ Церкви.

Проф. И. С. Бердникова: Рѣчи предшествующихъ ораторовъ вызывають много возраженій по вопросамъ очень

смотръть, а потому я остановлюсь на са момъ важномъ, что ближе всего къ вопросу. Ораторы указывали, что оне при составленіи проекта новаго устройства прихода, имъли очень широкіе планы, не одни имущественныя отношенія прихода. Но я не могу не замітить что составители проекта хотъли достигнуть главнымъ образомъ того, чтобы дать широкій просторъ приходской общинъ въ завъдываніи имуществомъ Ръчь М. А. Остроумова освободила меня отъ необходимости указывать на то, что возрожденія прихода гораздо дъло серьезиве и трудиве и требуеть другихъ мѣръ, чѣмъ какъ оно представляется въ проектъ. Что касается выущественныхъ отношеній, то прсекть новаго устройства прихода старается выставить въ невыгодномъ свъть дьйствующій порядокъ. Развъ дъйствующій порядокь ставить препятствіе благотворительной дъятельности прихода?! И при дъйствующемъ порядкъ устрояются больници и другія благотворительныя учрежденія. Говорять, что не нужно стесняться темь. если даже проекть и не будеть соотвыствовать церковнымъ правиламъ. Но эта тема избитая. Кажется, уже довольно говорено о томъ, что пренебрежительное отношение къ церковнымъ правиламъ недопустимо. - Я прямо возвращаюсь къ вопросу, кого нужно считать собственникомъ церковнаго имущества и въ чемъ состоить новый проекть? Посл'в всехъ разсуждений трудно сказать, въ чемъ состоить предложение IV Отдъла?-Кого они считають собственникомъ? Они говорять только о томъ, что действующія правила о приходахъ разобщають причть съ приходомъ. И вотъ новый проекть и желаетъ устранить это. Но на этоть упрекъ нужно замътить, что у насъ дъйствующія правила не въ такомъ положеніи, какъ хотять представить діло составители проекта; и если двухъ представителей отъ прихода считають недостаточными для участія въ контроль серьезнымь; но по недостатку времени надъ церковными суммами, то почему не Я согласенъ на это и такимъ образомъ реформа будеть естественна. Если дъло идеть объ усиленіи участія прихожанъ въ завъдываніи церковной собственностію, то и съ канонической точки зрвнія не представляется препятствій къ эгому. Но предложение IV Отдъла другаго рода; оно желаетъ ввести новое устройство прихода, чтобы передать завъдываніе имуществомъ мірянамъ. Къ этому сводятся предложенія IV Отділа.

Оберт-Прокуроръ Святъйшаго Стнода: Во время бывшихъ разсужденій неоднократно высказывалось, что вопросъ о присвоеніи приходу правъ юридическаго липа близко касается государства. И дъйствительно, послъднее слово будеть принадлежать государству, отъ котораго будеть зависъть и признание за приходомъ права владенія собственностью и усвоеніе м'вропріятіямъ приходскаго учрежденія принудательной силы. Поэтому, считаю нужнымь сообщить Присутствію, что въ Сов'єт в Министровъ, при обсуждении устройства старообрядческой общины, самъ собою возникъ и наиболъе важный для Правительства вопросъ о внутреннемъ строъ православнаго прихода. По обмене мнепій, изложеніемъ которыхъ я не стану обременять Присутствіе, было, конечно, установлено, что дъло это подлежить въдънію и ръшенію высшей церковной власти: но, въ виду его важности въ государственномъ отношеніи, журнальнымъ постановленіемъ Совъта Министровъ поручено Оберъ-Прокурору поставить Совътъ Министровъ въ извъстность о техъ решеніяхъ, которыя будуть приняты церковной властью и, поскольку предположенныя мітропріятія будуть касаться общаго законодательства, внести таковыя на разсмотрение Совъта.

Ы

Проф. И. С. Бердиикова: Я хотыль бы попутно сказать по поводу словъ преосвященнаго Стефана. Онъ сказалъ, что вопросъ о томъ, кому принадлежить рвшенъ членами IV Отдвла, не имвю-

увеличить число ихъ до 4-хъ-6-ти и т. д. | женъ быть переданъ юристамъ. Эта точка зрвнія, кром'в того, что не соотвътствуетъ дъйствительности, потому что всв мы считаемся компетентными въ рѣшеніи вопроса, - эта точка арѣнія мнѣ кажется совершенно неправильной, такъ какъ вопросъ о правъ собственности въ церковномъ имуществъ есть прежде всего вопросъ каноническій. Взглядъ государства-дівло другое. Государство можеть и не утвердить принятое нами рѣшеніе: это его діло. Церковь же должна иміть свой взглядъ на вопрось о церковной собственности. Совыть Министровъ не желаеть игнорировать наши взгляды; онъ хочеть сказать свое слово послѣ того, какъ у насъ будетъ принято какое-либо: ръшеніе. Говорять (Аксаковъ), что наше дъйствующее право, по которому правособственности въ церковномъ имуществъ принадлежитъ приходской церкви; какъ церковному институту, -- языческаго происхожденія и противорфчить христіанскому ученію. Мнѣ кажется, это ученое сообщение недостаточно обосновано, потому что хотя храмъ есть зданіе, но всякій христіанинъ знаеть, что храмъ освященъ, называется домомъ Божінмъ, что въ немъ совершаются таинства, есть мощи, святое муро, и т. д. Словомъ, нельзя сказать, чтобы храмъбыль простымъ помъщениемъ для собранія молящихся; ніть, онъ иміветь гораздо большее значеніе, онъ подобенъ ветхозавьтной скиніи, въ которой Господь являль Себя евреямъ. Посему и въ правилахъ-согласно Апостолу (1 Кор. IX, 13. 14) — сказано: «служащіе алтарю, оть алтаря питаются». Принадлежащее алтарю составляетъ собственность храма, какъ церковнаго института.

Епископъ Стефанъ: И. С. Бердниковъ сказаль, будто я отказался оть опреділенія того, кто есть собственникъ храма. - Я не говорилъ этого. - Напротивъ, я все время усиленно подчеркиваль свой взглядь, что собственникомъ право собственности, не могъ быть церковнаго имущества является вся Россійская православная Церковь. Но щими юридических дипломовъ, и дол- въ виду того, что, какъ заявилъ въ на-

шемъ Отдель г. юрисконсульть, облеченіе въ такую юридическую форму права Церкви на владение имуществомъ можеть будто бы грозить Церкви матеріальнымъ ущербомъ, я и предложиль — предоставить облечение въ юридическую форму вышеозначеннаго положенія особой комиссіи юристовъ: равно предоставить этой же комиссіи решение вопроса о томъ, одно или два юридическихъ лица въ приходъ наилучшимъ образомъ обезпечатъ интересы собственника церковнаго имущества-Церкви. Лица съ юридическими дипломами были у насъ въ Отдель, а именно, кром'в г. юрисконсульта Св. Сунода: Шеинъ, Папковъ и Кузнецовъ, но они-то и могуть засвидательствовать, какъ трудно, особенно при спъшной работь, вы азить въ ясной юридической формуль выработанное нами положение. Повторяя вновь, что выработка ясной формулы, опредвляющей права собственности православной Церкви на ел имущество, и вопросъ о юридическихъ лицахъ въ приходъ, должны быть деломъ особой комиссіи юристовъ по приглашенію Св. Сунода, я предлагалъ бы поставить на обсуждение лишь следующие принципіальные вопросы: кто собственникъ всякаго церковнаго имущества, какъ хромоваго и причтоваго, такъ и приходскаго? Съ нашей точки зрвнія-вся русская православная Церковь. Другой вопросъ: кто распоряжается всёмъ этимъ имуществомъ въ приходахъ? - Затвиъ, въ случав, если большинствомъ будетъ признано совершен ное отделение приходскаго имущества отъ собственно церковнаго и для перваго указано будеть особое представительство, я предлагаю поставить на баллотировку вопросъ: кто долженъ быть представителемъ церковнаго имущества,по старому ли, причтъ со старостой и теперешними представителями отъприхода, или же, по нами предлагаемому способу, - приходское собрание и приходскій сов'ять, подъ предсёдательствомь рой воли со стороны здівшняго правинастоятеля прихода?

ствіе признало нужнымъ отложить по следующаго заседанія.

Засъданіе окончилось въ 3 часа пополудни.

#### 15 декабря 1906 года.

Ha засъдании общаго собранія Предсоборнаго Присутствія 15 декабря 1906 года изъ числа членовъ онаго. входящихъ въ составъ Присутствія, были 51 членъ: не были: протојерен П. Я. Свътловъ и К. В. Бречкевичъ; профессоры: В. О. Ключевскій, Е. Е. Голубинскій, Н. С. Суворовъ, В. З. Завитневичъ, В. И. Несмъловъ и князь Е. Н. Трубецкой; Ө. Д. Самаринъ и Д. А. Хомяковъ.

Предстдатель Присутствія заявиль Присутствію о желаніи протоїерея А. П. Мальцева выяснить положение церковной собственности за границей.

Прот. А. П. Мальцевъ: За границей въ дълъ признанія правъ юридическаго лица имъетъ значение не столько храмь. сколько Церковь въ значеніи общины. Въ доказательство я сошлюсь на письмо барона Розепа, бывшаго русскаго посланника въ Баваріи, нынъ нашего посла въ Соединенныхъ Штатахъ, по поводу разр'вшенія звона при русской церкви въ Киссингенъ, отъ 14 апръля 1901 года.

«Я не преминулъ войти, писаль онь, въ сношение съ Баварскимъ министерствомъ иностранныхъ дёлъ касательно разрѣшенія нашей церкви въ Киссингенъ колокольнаго звона. Телеграммой отъ вчерашняго числа я имълъ честь увъдомить, что разръшение это послъдовало. Соотвътствующія приказанія уже посланы мъстнымъ властямъ.

Замедление въ отвътъ произопло отъ того, что я встрътилъ весьма серьезныя затрудненія со стороны Баварскаго правительства къ разръщению этого вопроса въ благопріятномъ для насъ смыслв. Затрудненія эти отнь дь не следуеть приписывать недостатку добтельства. Они возникли всецъло на поч-Производство баллотировки Присут- въ основныхъ законовъ королевства,

ствтуціи только три церкви признаются вь качествь «öffentliche Kirchengesellschaften», а именно римско-католическая, лютеранская и реформатская, всь же остальныя христіанскія церкви, въ томъ числъ православная, англиканская, кальвинистская и старо-католическая (къ которой принадлежить не малое число баварскихъ подданныхъ) признаются лишь въ качествъ «private Kirchengesellschaften», которымъ по той же стать в конституціи колокольный звонъ воспрещается.

Этому воспрещению подчиняются безпрекословно англиканская, кальвинистская и старо-католическая церкви. Единственное исключение допущено было для Мюнхенской греческой православной въроятно, потому отчасти, перкви, что зданіе церкви этой, какъ прежде бывшее католическимъ храмомъ, уже нивло колокола, отчасти же потому, что она хотя и не признана въ качествъ «öffentlichen Kirchengesellschaft», по находится на особомъ положеніи, управляется при участій м'єстнаго магистрата и настоятель ея считается состоящимъ на баварской службъ и при назначении припосить установленную для баварскихъ гражданскихъ чиновниковъ при-

Это послабленіе, негласно оказываемое здішней греческой церкви, уже разъ вызвало протесть и запрось въ парламенть со стороны старо-католиковъ.

При такихъ обстоятельствахъ Баварское правительство долго затруднялось дать просимое нами разръшение, такъ какъ оно, очевидно, опасалось, какъ бы это не повело къ предъявленію со стороны старо - католиковъ подобныхъ же требованій, удовлетвореніе которыхъ было бы невозможнымъ, такъ какъ это повело бы къ весьма энергичнымъ протестамъ со стороны Римской куріи, поддержаніе наилучшихъ отношеній съ которою составляетъ одну изъ главныхъ заботъ правитель-

такъ какъ по ст. 35 Баварской кон- населенія страны испов'ядуеть римскокатолическую въру».

Я привель этоть документь въ доказательство того, съ какими трудностями соединено на Западъ, въ такихъ культурныхъ государствахъ, какъ Баварія, не только признаніе правъ юридической личности за православнымъ храмомъ, но и разрѣшеніе такого простого вопроса, какъ церковный звонъ при сооруженномъ русскомъ храмъ. Я не говорю здёсь о Турціи и Японіи, гдё не дозволяется вообще иностраннымъ подданнымъ пріобрѣтать недвижимую собственность. Тамъ церковная собственность закръпляется за арабами (въ Турціи) и японцами (въ Японіи), а нослідніе дають соотв'єтствующіе документы, что церковные участки имъ не принадлежать. Когда въ 1890 году основывалось братство святаго Владиміра въ Берлинъ, оно было разръшено нашими властями, какъ братство при церкви Императорскаго посольства въ Берлинъ. Но затвиъ, когда оно само уже пріобрѣло значительную (болѣе трехъ десятинъ) недвижимую собственность подъ Берлиномъ, устроило свой братскій пладбищенскій храмъ, пріобрѣло два дома въ Гамбургѣ и построило на своихъ собственныхъ участкахъ земли храмы въ Киссингенъ и въ Герберсдорфъ, оно перестало быть чёмъ-то придаточныма къ храму, по, наобороть, само, по примъру нашихъ югозападныхъ братствъ, устрояло храмы, рабочіе дома и пріюты, и содержало и содержить ихъ на свои средства. Юридическимъ лицомъ сталь и есть не храмъ, а Братство. Также и во-Франціп: въ Каннахъ и Ментонъ при церквахъ были учреждены соименныя имъ Братства-во имя Михаила Архангела и Анастасіи Узорѣшительницы, признанныя закономъ въ качествъ юридическихъ лицъ. Я нахожу ненормальнымъ взглядъ нашихъ властей на братства, какъ на придатокъ къ церквамъ. Многія церкви возникли и содержатся на братскія средства. Это обстоятельство важно въ судьбъ заграничства въ виду того, что большинство ныхъ церквей и въ смыслъ имущеимущества закрапляются — накоторыя уманотся исповаданія, изъ которых доза Министерствомъ Иностранныхъ Дълъ, другія за Петербургскимъ епархіальнымъ начальствомъ. За мной, какъ настоятелемъ русской православной общины (Gemeinde), но не церкви, въ смыслъ храма, также можеть быть закръплено имущество и быть дарованы права юридического лица. Закрвиляются православныя церковныя имущества даже за строительными комитетами, которые могуть состоять даже изъ неправославныхъ липъ. Въ Франценсбалъ выстроенъ быль храмъ и храмовое имущество было закръплено за строительнымъ комитетомъ. Протојерей Ладинскій, прибывшій туда въ 1889 г., нашелъ уже совсъмъ готовую построенную этимъ комитетомъ безъ его вѣдома русскую православную церковь. Даже не было чина закладки храма. Пришлось вынуть 2 или 3 кирпича изъ алтарной стіны, совершить чинъ закладки и вновь задълать ихъ на старое мъсто. Мы можемъ потерять весьма ценныя церковныя имущества, если за приходомъ не будеть признано права юридического лица, за храмомъ же правъ юридическаго лица западноевропейское правительство не признаеть. Въ Вѣнѣ, напр., въ 1812 году балтійскимъ уроженцемъ Иваномъ Батистомъ Маліа быль пожертвовань русскому правительству шестлэтажный домъ, съ твмъ, чтобы въ немъ была устроена церковь и квартира для священника, а остальные доходы дёлились между секретарями посольства. За перковью не могло быть укрѣплено это имущество; домъ состоялъ во владении посольства.

Проф. И. С. Бердников: Интересное сообщение протојерея А. П. Мальцева не имветь отношенія къ разрвшаемому нами вопросу, церковь ли следуеть признать юридическимъ лицомъ или приходъ. Нашъ законъ не будеть имъть значенія для заграничныхъ церквей. Тамъ эти вопросы разръшаются на основании своихъ мъстныхъ законовъ, и русскія учрежденія

ственомъ для Русской Церкви. Теперь Подъ словомъ Gemeinde тамъ разпускаются три. Всв прочія, въ томь числъ и православное, относятся въ разряду частныхъ обществъ.

Протогерей А. П. Мальцевт: Но мое положение, что попечительства и братства не суть учрежденія, лишь состоящія при церквахъ, а нѣчто большее.

остается неоспоримымъ.

Проф. А. И. Алмазовъ: Нътъ какихъ-либо другихъ правъ, въ отношеній которыхъ Церковь стояла бы въ такой всецълой зависимости отъ государства, какъ именно область ея имушественнаго права. Всв ея имущественныя права не припадлежать ей сами по себь, а пріобрътаются ею извиь,оть государства. Поскольку они предоставляются ей последнимъ, постольку она и является субъектомъ имущественныхъ правъ. Все дело зависить здесь отъ установившихся отношеній между Церковію и государствомъ, -- отъ положенія, занимаемаго первою въ посліднемъ. Значитъ, въ какой мъръ разнообразны эти отношенія, въ той же мірі могуть разнообразиться и предълы имушественныхъ правъ Церкви, -и въ каждомъ конкретномъ случав соприкосновенія Церкви съ государствомъ могуть быть свои особыя понятія о субъекть церковно-имущественнаго права. Отсюда само собою следуеть, что справка, приведенная намъ прот. А. П. Мальцевымъ, совсёмъ не можеть служить для нась руководствомъ, а положенія западноевропейскихъ государствъ, равно какъ и всякихъ другихъ, нормирующія и прельны и характерь церковно-имущественныхъ правъ, ни въ какомъ случав не могуть служить для насъ образцомъ. Имвя въ виду, что у насъ въ настоящемъ случав рвчь относится собственно къ имущественному праву православной Церкви, мы должны сказать это тымь болъе. Отношение русскаго государства къ этой Церкви, - въ виду ея историческаго значенія въ жизни русскаго народа, - такое, аналогичнаго примъра всегда должны будуть имъ подчиняться. которому мы не найдемъ на Западъ. Довольно упомянуть только то одно, признается господствующимъ въ предълахъ русскаго государства.

Проф. И. С. Бердниковъ предложилъ формулу: «приходская церковь есть юридическое лицо по отношенію къ церков-

ному имуществу».

Епископъ Стефанъ: Во внимание къ трудамъ IV Отдѣла, выполнявшимся по законному на то полномочію, я просиль бы поставить на голосование вопросъ: признаются ли положенія IV Отдівла или ньть? Если они будуть отвергнуты, тогда только подвергнуть баллотировкъ тезисы, предлагаемые помимо IV От-

Архіепископъ Димитрій: Я полагаю, что на голосование следуетъ поставить и тезисы IV Отдела, и те, какіе могуть быть предложены членами Присутствія не изъ Отдъла, напередъ, до голосованія, огласивши всѣ формулы предъ собраніемъ. Можеть быть, нікоторые частные тезисы, какъ составленные послъ продолжительныхъ разсужденій въ общемъ собраніи Присутствія, окажутся лучше формулированными, чёмъ тезисы IV Отдъла. Не зная напередъ другихъ тезисовъ, я буду дъйствовать въ потемкахъ и могу подать голосъ за тезисы IV Отдела, хотя, быть можеть, менъе удачные, чъмъ другіе, мнъ пока неизвъстные. Слъпому голосованію менье всего можеть быть мысто въ нашемъ собраніи.

Н. П. Аксаковъ: Я также полагаю, что неудобно ставить вопросъ, принимаются ли всѣ тезисы IV Отдъла, или нъть, такъ какъ при обсуждении тезисовъ остальныхъ Отделовъ, они стави-

лись отдельно.

Проф. И. С. Бердииковъ: Предложеніе епископа Стефана несогласно съ установившимся порядкомъ разсмотрѣнія тезисовъ другихъ Отделовъ, по которому каждый тезисъ разсматривался отдъльно.

Къ этому присоединился и проф. голосованіе всталь тезисовь IV-го От- IV Отдёла, то можно поставить два

дъла en masse было бы столь примичто православное въроисповъдание пока тивно, нераціонально, вредоносно и незаконно, что - въ случав принятія подобнаго предложенія - онъ заранъе отказывается оть всякаго участія въ баллотировкъ и вынужденъ будеть подать особый протесть.

А. А. Папковт: Предложение преосвященнаго Стефана вызывается тымь, что осталось мало времени на обсужденіе каждаго тезиса отдёльно.

Проф. А. И. Алмазовъ: Если тезисы, предложенные нашему собранию преосвященнымъ Стефаномъ, будутъ поставлены на голосованіе, какъ тезисы именно IV Отдъла, то я находиль бы для себя неудобнымъ принять участіе въ такомъ голосованіи. Они не соотвътствують положеніямъ выработаннаго темъ же Отделомъ и представленнаго на наше разсмотрѣніе «Проекта нормальнаго устава церковныхъ приходовъ въ Россіи». Это во-первыхъ. А вовторыхъ, какъ мы имъли случай здъсь слышать, эти тезисы позднее выработаны въ отм'вну существеннъйшихъ положеній указываемаго «Проекта», безъ какихъ-либо оправдательныхъ къ тому поводовъ, при нѣсколько другомъ составъ членовъ и при неизвъстности сего для некоторыхъ изъ членовъ, участвовавшимъ въ выработкъ положеній означеннаго «Проекта». Исходя изъ того и другого, я и не им'тю основаній смотръть на эти тезисы, какъ на выработанные дъйствительно IV Отдъломъ-и при нормальномъ ходъ его занятій.

Свящ. А. П. Рождественскій: Отдълъ предлагаетъ голосовать не выработанный имъ уставъ, а только напечатанныя отдёльно основныя положенія. Колеблющіеся могуть, разумвется, подать голосъ противъ. Но если случится, что большинство безъ колебаній примкнеть къ этимъ положеніямъ,тогда дальнъйшаго голосованія не потребуется. Поэтому я присоединяюсь къ предложенію IV Отдъла.

Епископъ Стефанъ: Если нельзя Н. Н. Глубоковскій; по его мивнію, поставить на голосованіе всв тезисы между собою въ органической связи и прихожанъ, имъющее самыя благостолобсужденію.

и гражданскій. Таково возврвніе в прихожань, имъющее самыя благостолобсужденію.

Предсъдатель Присутствія: Подобная постановка вопроса затруднительна для тъхъ, кто желаеть признать двухъ

юридическихъ лицъ.

Епископъ Стефанъ: Въ такомъ случав на ряду съ предлагаемыми формулами, въ замъпъ нашего перваго тезиса, я предлагаю отъ IV Отдъла слъдующую формулу на голосованіе: «Православная Россійская Перковь ляется собственникомъ всего церковнаго, причтоваго и приходскаго имущества. Въ приходахъ же завъдывание мъстнымъ церковно-приходскимъ имушествомъ ввъряется приходу, какъ юридическому лицу, состоящему изъ причта и прихожанъ мъстнаго храма, находящихся въ канонической зависимости отъ епархіальнаго епископа».

П. П. Остроумов: Въ этой формуль и церковь является юридическимъ лицомъ, и прихожане допускаются къ завъдыванію церковной собственностью на правахъ юридическаго лица. Такимъ образомъ является какъ будто бы два юридическихъ лица.

Проф. И. С. Бердииков: Здёсь слиты два вопроса—о собственник церковнаго имущества и порядк завёды-

ванія имъ.

Архіепископъ Димитрій: Я не могу признать ни правильною, ни полезною предложенную сейчась оть имени IV Отдела формулу, что «православная Россійская Церковь является собственником всего церковнаго, причтоваго и приходскаго имущества; въ приходахъ же завъдываніе мъстнымъ церковно-приходскимъ имуществомъ ввъряется приходу, какъ юридическому лицу» и проч. Доселѣ въ вопросѣ объ имуществъ приходской церкви все опиралось на основномъ положеніи, что приходская церковь есть собственникъ своего имущества движимаго и недвижимаго, что это имущество неотчуждаемо. Таковъ нашъ законъ церковный лось недавно тъмъ, что отчужденный

прихожанъ, имъющее самыя благоль. тельныя послёдствія для благосостоянія приходской церкви. Благочестивый прихожанинъ приносить въ даръ или же отказываеть по завъщанию значительное иногда движимое или недвижимое имущество своей (приходской) цепкви, въ которой молится онъ самъ, въ которой молились и при которой нашли ввчное упокоеніе его отцы и ль. ды (разумъю не церкви большихъ городовъ, съ приходскимъ при пихъ населеніемъ текучимъ). Въ основъ этого благочестиваго двянія лежить мысль о неотчуждаемости пожертвованнаго. Но когда окончательно будеть принято в проведено законодательнымъ порядкомъ положение, что приходская церковь не есть собственникъ, что она только довъренный собственникъ, завъдывающи имуществомъ по распоряженіямъ собственника — всей Церкви и что, следовательно, по соображеніямъ высшаго церковнаго управленія, часть этого имущества можеть быть отчужденадля другой церкви, - усердіе жертвователей къ своей церкви охладбеть, возникнеть неудовольствіе, явится протесть противъ отчужденія, который перейдеть вы борьбу за собственность своей приходской церкви. Приведу два случая (изъ многихъ), разбиравниеся въ Святыйшемъ Сунодъ. Въ Тамбовъ Знаменская церковь владіла недвижимостью около 100 десятинъ. Гогда построена была въ границахъ Знаменскаго прихода величественная Христорождественская церковь, при ней изъ части общирнаго Знаменскаго прихода образовался особый приходъ. Какъ церкви приходской, ей, съ утвержденія Святьйшаго Сунода, выдълена была изъ земли, принадлежавшей церкви Знаменской, половина, для уравновъщенія, конечно, матеріальныхъ средствъ об'ємхъ прпходскихъ церквей. Знаменская церковь протестовала противъ такого отчужденія части ея недвижимаго имущества. Дело тянулось немало леть. И кончиучастокъ ръшениемъ Святьйшаго Суно- дение къ благосостоянию своей церкви, случай въ Пензенской епархіи. Приходская церковь въ сел'в обветшала и закрыта; имущество ея (и земля) приписано къ сосъдней церкви, хотя не всь деревии закрытаго прихода вошли въ составъ прихода при этой сосъдней перкви. Спустя свыше 50 лътъ, когда па мъсть старой церкви была построена новая обширная, возбужденъ быль вопросъ о возвращении этой новой церкви отчужденнаго у закрытой старой перкви имущества, и о возстановленіи при церкви прихода, хотя не въпрежпемъ составъ деревень. Послъ немалой волокиты, Святьйшій Сунодъ присудиль возвращение возобновленной церкви давно у нея отнятой земли, -- даже такого участка, который присужденъ быль старой церкви уже послъ того, какъ приходъ пересталъ при ней существовать. Но если досель возможны были такія колебанія въ практикъ церковной, - то отчуждали у приходской церкви, то опять возвращали ей, - то что будеть, если формулу — проекть IV Отдела удастся возвести възаконъ, когда высшая власть церковная получить возможность, на точномъ оспованіи закона, распорядиться собственностью, общецерковною, только вв'вренною въ зав'вдываніе приходскихъ церквей? Совершенно закопно власть церковная по своему усмотренію можеть тогда взять часть недвижимости у одной церкви и отдать другой. У меня и теперь уже есть прошеніе прихожанъ части большаго села, чтобы для церкви ихъ новаго прихода, имѣющей только 33 десятины, отръзано было отъ старой церкви, имъющей 160 десятинъ, 60 десятинъ, чтобы уравнять въ недвижимости объ церкви. На основаніи проекта IV Отдвла это покушение на собственность старой приходской церкви осуществимо. Но какой суровый отпоръ это можеть вызвать со стороны прихожанъ, охраняющихъ собственность своей старой церкви? А можеть быть, и охлаж- ежемвсячныхъ счетчиковъ церковныхъ

да быль возвращень своему старому имущество которой такъ легко отнисобственнику церкви Знаменской. - Еще мается. Конечно, могуть сказать, что можно сдълать оговорку, что ввъренное приходу въ завъдывание принадлежащее Россійской Церкви вообще имущество не отчуждаемо отъ прихода, но тогда вся юридическая тонкость формулы IV Отдела-въ ел «заведываніе ввъряется» - совсъмъ рушится, искусственная.

Я поэтому решительно заявляю, что голоса въ пользу этой формулы безусловно не подамъ. И прошу принять къ разсмотрѣнію и голосованію мою

формулу нижеследующую:

1) Приходская церковь, какъ юридическое лице, есть собственникъ имущества церковнаго движимаго и недвижи-

Имущество приходской церкви, по своему назначенію, имбеть подраздьленія: а) имущество собственно церковное, доходъ отъ котораго идетъ на потребности самой церкви: для совершенія богослуженія, на пріобр'ятеніе утвари, на благоукрашение и ремонтъ церкви, на охрану церкви, на содержаніе кладбища, на вспомоществованіе, при накопленіи средствъ, церковной школ'в и на приходское благотвореніе и законныя епархіальныя нужды; б) имущество церковное же, но съ поступленіемъ доходовъ въ причта; в) наконецъ, имущество церковное, но съ спеціальнымъ назначеніемъ: исключительно въ пользу церковно-приходской школы, или на поминовеніе въ изв'єстные дни жертвователей, на раздачу милостыни въ установленные дни, на содержание усыпальницъ жертвователей въ надлежащемъ порядкъ, и проч.

Завъдываетъ церковнымъ имуществомъ всёхъ трехъ раздёловъ, какъ и вообще хозяйственными дълами церкви приходской, причтъ со старостой церковнымъ и уполномоченными прихода, которые имъють права не только суммъ и контролеровъ, а участниковъ въ веденіи церковнаго хозяйства.

2) Приходская община, состоящая при приходской церкви, какъ юридическое лице, имветь на правъ собственности отдъльное отъ церковнаго приходское движимое и недвижимое имущество, которымъ завъдываетъ приходское попечительство, какъ выборное представительство приходской общины. Попечительство отъ имени прихода употребляеть это имущество на приходскія д'вла, согласно § 5 Положенія о приходскихъ попечительствахъ при православныхъ церквахъ, Высочайше утвержденнаго 2 августа 1864 г., само собою разумъется, вновь проредактированнаго. Приходское Попечительство не вмѣшивается въ распоряженіе имуществомъ церковнымъ.

П. И. Остроумост: Права церковной щую формулу. собственности строго регламентированы

закономъ.

Л. А. Тихомировъ: Изъ той формулы, которую предложилъ преосвященный Стефанъ, я не вижу, чтобы приходъ быль юридическимь лицомъ, а у насъ вопросъ о томъ, долженъ ли приходъ юридическимъ лицомъ. Имъть права заведыванія имуществомь можно и по передов'врію, -сл'ядовательно, несамостоятельно. Я подаю следующее особое мнѣніе:

«Приходъ, какъ совокупность клира и мірянъ, подъ верховенствомъ епископа, заключаеть въ себ'в признаки общества, а потому имъетъ потенціальную способность быть юридическим лицомъ.

Желательность же реализаціи этой способности, признаніемъ гражданской власти, зависить всецело оть органи-

заціи прихода.

При организаціи, соотв'єтствующей нормальной идев прихода, какъ общества, являющагося церковнымъ установленіемъ, осуществляющимъ цвли Церкви, признаніе его юридическимъ лицемъ усиливаеть средства действія православной Церкви, а потому въ высшей степени желательно.

При организацій, влекущей приход. ское общество къ перерождению въ религіозно-демократическую общину, способную подчинять цёли Церкви своимь цълямъ, признаніе прихода юридическимъ лицемъ въ высшей степени нежелательно.

На основаніи этого, признаніе юридическимъ лицемъ такого прихода, который намічень въ «Проекті» IV Отділа. нежелательно. Но если Святьйшій Сунодъ, исправляя его недостатки, и организуя приходъ, какъ общество, строго поддержить въ немъ характеръ церковнаго установленія, то я считаю необходимымъ ходатайствовать передъ гражданской властью о признаніи прихода юридическимъ лицемъ».

Предсъдатель Присутствія: Проф. И. С. Бердниковъ предлагаетъ слъдую-

«Приходская Церковь есть юридическое лицо въ отношени къ церковному имуществу. Завъдывание и распоряженіе церковнымъ имуществомъ принадлежить приходскому причту, церковному староств и представителямь отъ прихожанъ, подъ руководствомъ

приходскаго священника».

Съ этой формулой я лично согласиться не могу. Если говорить о приходь, значить допускать весь приходь къ участію въ зав'ядываніи церковнымь имуществомъ. Святвишій Сунодъ уже призналь значеніе приходских собраній и совътовъ. Это совсъмъ не то, что попечительства и братства. Въ попечительствъ участвуеть тоть, кто вносить деньги, въ приходскомъ собраніи участвуеть весь приходъ.

А. А. Нейдлардта: Опредъленія Святвипаго Сунода не обязательны для

Предсоборнаго Присутствія.

Н. И. Аксаковъ: По поводу ръчи Л. А. Тихомирова нахожу нужнымъ замѣтить, что въ формулѣ IV Отдѣла имѣется вы виду православный приходъ, находящійся въ зависимости отъ епископа и, слъдовательно, такой приходъ, признанный юридическимъ лицомъ, если перестаеть быть православнымь, вмысть съ тымь

быть юридическимъ липерестаетъ

помъ. Присяжный повъренный Н. Д. Кузнецовъ: Изъ формулъ, предложенныхъ сегодня на голосованіе, я считаю наибол'є соотвётствующей задачамъ преобразованія прихода формулу, прочитанную преосвященнымъ Стефаномъ отъ имени IV Отлъла. Правда, въ нее, можеть быть, и следовало бы внести некоторыя поправки, но теперь уже невозможно этимъ заниматься въ виду назначеннаго сегодня и не болье чьмъ чрезъ какой нибудь часъ окончанія нашихъ работь. Правда, въ формулъ выражено, что основнымъ собственникомъ церковнаго имущества является вся Русская Церковь. Можеть быть, здъсь и слъдовало бы выразиться нъсколько иначе. Но въдь такое понимание дъла не невозможно. Этимъ въ виду раздававшихся здѣсь опасеній, что съ предоставленіемъ приходу извъстныхъ правъ, онъ при отпаденіи отъ православной Церкви унесеть съ собой и церковное имущество, теперь желають, повидимому, отмътить, что все церковное имущество съ его разнообразными назначеніям и должно объединяющій имъть — необходимый центръ во всей Русской Церкви въ предълахъ государства съ ея генграль ной организаціей. Высшимъ упр ві телемъ этого имущества и наблюдателемъ за правильнымъ его употребленіемъ со стороны разныхъ частей церковнаго организма является сама же Церковь при посредствъ извъстной ея организавообще въ центральномъ церковномъ перечисленіи собственниковъ церковнавъ мав 1876 года опредълилъ испросить Высочайшее соизволение на залогъ въ Петербургскомъ Городскомъ Кредит-

37

залогь въ мъстныхъ кредитныхъ учрежденіяхъ недвижимыхъ имуществъ, которыя онъ назваль принадлежащими духовному въдомству. 14 іюня 1876 г. последовало Высочайшее соизволение, устанавливающее право Сунода разръшать залогь имуществь, принадлежащих духовному въдомству. Что, кром в церквей и монастырей въ Россіи, и теперь признается нѣкоторый болѣе широкій собственникъ церковнаго имущества, показывають и утвержденія русскими судебными мъстами такихъ духовныхъ завъщаній, гдъ имущество отказано на церковныя нужды вообще или на монастыри и церкви безъ точнаго ихъ указанія и т. п. Проф. Н. С. Суворовъ, наприм., въ виду всего этого считаеть, что подъ духовнымъ въдомствомъ нужно разумъть Святъйшій Сунодъ, какъ его центральное установленіе, которое и является собственникомъ имущества. Отсюда видно, какъ неправильны въ примънении къ Россіи настаиванія профессоровъ Бердникова, Остроумова и Алмазова, что собственниками церковнаго имущества могутъ бы в лишь отдъльные церкви и монасты )и, какъ учрежденія. Проф. Бердниковъ ссылается въ доказательство этого на Византію. Но въдь у насъ церкови и жизнь не есть и не должна быть копіе і съ Византійской. Въ Россіи есть с зон потребности и особенности, кото зыя должны же имъть право на существование. Правда, въ Византій и въ возникшихъ въ то время цердіп, сосредоточивающейся въ собор'в или ковных в правилах видеть річь о принадлежности имущества отдёльнымъ управленіи. Не будемъ забывать, что и церковнымъ институтамъ. Но наука цервъ настоящее время въ законахъ при ковнаго права разъясняеть, что это вызывалось тогдашними условіями церго имущества упоминается «духовное ковной жизни. Въ то время еще не въдомство». Когда Святъйшій Сунодъ существовало такой центральной церковной организаціи, какъ, наприм., въ Россіи, и не было имущества съ общецерковнымъ назначениемъ. Если номъ обществъ домовъ двухъ Петербург- же церковное имущество и находило скихъ церквей, то вмёстё съ этимъ для себя нёкоторый объединяющій Святьйшій Сунодъ просиль о предо- центръ, то имъ была, собственно гоставленій ему права вообще разр'єшать воря, Императорская власть, включившая Церковь съ ея расчлененіями въ ограниченный. Но за недостаткомъ вре-Римское публичное право 1). Если мени остановимъ лучше свое внимание держаться точки эрвнія проф. Берд- на вопросв объ управленіи приходскимь никова, то Русской Церкви пришлось имуществомъ, а не на вопросъ о его бы лишиться большаго количества собственникв. Распоряжение прихолвсякаго рода имущества уже по одному тому, что указанныя выше нер'вдкія духовныя зав'єщанія могли бы ходу, какъ одному церковному ц'ялому. оставаться безь утвержденія. Такимъ и происходить лишь въ предёлахъ церобразомъ даже и при существующемъ стров и взглядахъ собственниками церковнаго имущества въ Россіи, кром'в церквей, монастырей и т. д., является и центральная организація какъ учрежденіе. Діло же предстоящихъ церковныхъ преобразованій, о чемъ я не разъ и говорилъ здёсь, должно основываться на расширеніи доведеннаго потомъ уже до крайности понятія Церкви, какъ учрежденія, включеніемъ въ него другого элемента, церковнообщественнаго. Поэтому теперь прежде всего не приходская церковь, какъ учрежденіе, а приходъ, какъ живое церковпое цілое, должень быть признань въ 42 и 46 ст. инструкцій 1890 года. юридическимъ лицомъ. Въ этомъ нътъ опасности, какъ утверждають нъкоторые. Приходъ по-прежнему останется частью, входящей въ составъ Русской Церкви, зависимой оть нея и самымъ своимъ существованіемъ предназначенной жить въ единеніи съ нею. Но кром'в этого приходъ имветь изв'єстный кругь церковныхъ ц'влей, опредвляемый мъстными потребностями и особенностями, и осуществленіе ихъ необходимо въ религіознонравственныхъ интересахъ прихожанъ. Лля достиженія этихъ цілей приходъ потребность въ возможно правильной организаціи его жизни и нуждается въ имуществъ съ облегченіемъ участія его какъ субъекта правъ въ гражданскомъ обороть. Вотъ съ какими цвлями возбуждается вопрось о признаніи прихода юридическимъ лицомъ. Это будетъ лицо производное оть епархіи и собственникъ имущества

скимъ имуществомъ, какъ я здёсь уже замвчаль, должно принадлежать приковныхъ цълей и подъ надзоромъ высшей церковной власти. Проф. Бердипковъ утверждалъ сейчасъ, что приходъ и въ настоящее время принимаеть участіе въ управленіи церковнымъ имушествомъ черезъ старосту и представителей, установленныхъ инструкціей цепковнымъ старостамъ 1890 года. Недавно намъ приходилось слышать здёсь оть нъкоторыхъ слово «недоносокъ». Если это понятіе и можно употребить вы какомъ-либо отношении къ нынъшнему приходскому строю, то прежде всего по отношенію къ представителямъ оть прихожанъ, о которыхъ упоминается Это именно какіе-то «недоноски». Два лица, называемыя закономъ «представителями прихожанъ», въ дъйствительности самимъ же закономъ ни въ какое отношение къ приходу не поставлены. Вся ихъ роль сводится лишь къ присутствованію при счеть денегь, высыпаемыхъ изъ ящиковъ и кружекъ, и свидътельствованію прихода и расхода, при чемъ все это, какъ прямо п оговорено въ ст. 46, вполнъ законно можетъ происходить и безъ нихъ. Велико же участіе прихода въ управленів церковнымъ имуществомъ, если оно выражается кром'в старосты, окоторомъ яговориль раньше, еще и этими двумя «представителями»! Какъ все недоношенное, эти «представители» въ условіяхъ дійствительной жизни сейчась же оказались мертворожденными. Вънастоящее время, уже послв 15 лвть двиствованія инструкцін 1890 г., по моему мнінію, даже странно основывать свои соображенія по вопросу объ устройств'в прихода на существовании въ немъ представителей прихожанъ. Ссылаться на

<sup>1)</sup> Н. Суворовъ. Объ юридическихъ лицахъ по римскому праву. Москва. 1900 г. Глава I.

на трупъ. Приходъ долженъ быть призвань къ жизни какъ одно церковное целое и ему должно быть предостаположеніемъ, соотв'єтствующимъ этому понятію. А это, повидимому, и желаеть также выразить разсматриваемая нами формула IV Отдъла. Что же касается формулъ, предлагаемыхъ архіепископомъ Димитріемъ и проф. Бердниковымъ, то принятіе ихъ значило бы почти тоже, какъ если бы Предсоборное Присутствіе прямо заявило: пусть будеть въ русскомъ приходъ все, какъ было до сихъ поръ. Но развѣ это возможно?..

А. А. Папкоот: Въ дополнение къ рвчи Н. Д. Кузнецова я долженъ сказать, что церковныя правила такимъ образомъ не могуть допускать, чтобы и храмъ былъ юридическимъ лицомъ и приходъ въ отношении къ особымъ имуществамъ. Верховнымъ собственникомъ всего церковнаго имущества является православная Церковь. Имущества, назначенныя и для благотворительныхъ и для просватительныхъ цалей, всегда были

церковными.

Проф. И. С. Бердниковъ: Во всёхъ рвчэхъ заведываніе церковнымъ имуществомъ смъщивалось съ правомъ собственности. Если по церковнымъ правиламъ и дъйствующей практикъ завъдывание и распоряжение имуществами, принадлежащими приходской церкви, ставятся подъ высшій надзоръ епархіальнаго архіерея и Святвишаго Сунода, то это не значить, что собственники этого имущества суть епархіальный архісрей и Святьйшій Сунодъ. Собственникомъ считается приходская церковь. Напр., суммы приходской церкви вносятся на храненіе въ госуприходской церкви.

предусмотрѣнъ случай пожертвованія Богу, безъ указанія опредъленнаго церковнаго института, и разъяснено, что следуеть записывать за ближайшею но «духовному ведомству»; во-вторыхъ,

нихъ почти все равно, что указывать церковію. Подобное постановленіе было бы невозможно, еслибы собственникомъ имущества приходскихъ церквей считалась еписконская канедра или влено право имъть представителей съ самъ епископъ. Вообще, теорія усвоенія права собственности въ имуществъ приходскихъ церквей всей православной Русской Церкви или мъстной епископіи не имбеть пикакого основанія какъ въ действующихъ постановлепіяхъ, такъ и въ правилахъ и практик' древней вселенской Церкви.

П. И. Остроумовт: Законъ различаеть право полной собственности п

неполной.

А. А. Папковъ: Въ сущности и теперь приходъ есть юридическое лицо. Если прихожане собирають каниталь для содержанія на проценты съ него причта, а затъмъ приходъ упраздняется, то спрашивается, чей это капиталь? Разумвется прихода.

И. И. Остроумова: Существуеть прямое постановление о припискъ въ такомъ случат имущества и капиталовъ

къ сосъдней церкви.

Проф. И. С. Бердниковт: По поводу рѣчи Н. Д. Кузнецова я долженъ кратко, но решительно заметить: я не утверждаль, что, кром'в приходской церкви, никакое другое учреждение при церкви не можетъ имъть права собственности и быть юридическимъ лицемъ. Но разъ извъстное имущество принадлежитъ церкви, оно и составляеть собственность церкви, и по отношению къ нему приходская церковь является юридическимъ лицемъ. Высшая же церковная власть только контролируеть, чтобы имущество церковное употреблялось согласно съ его назначениемъ.

Проф. М. А. Остроумовъ: Я тоже хочу сказать несколько словь по поводу дарственныя установленія отъ имени рѣчи Н. Д. Кузнецова. Въ доказательство того положенія, что вся Церковь Въ византійскихъ законахъ былъ есть субъектъ имущественнаго права, онъ приводилъ случаи отказа имущества «духовному вѣдомству» по духовному завъщанію. Но, во-первыхъ, здъсь въ подобномъ случав пожертвование имущество передается не церкви, а имен- передается не какъ собственнику пере- имущества принадлежить всему церковдаваемаго имущества, а какъ своего рода душеприкащику, который долженъ по своему усмотр'внію указать собственника въ числ'в церковныхъ установленій, т. е. церквей или монастырей, смотря по тому, какого рода установленія указаны зав'ящателемъ, и перепать ему завѣщаемое. Если завѣщанія безь указанія субъекта, коему зав'ьщается имущество, не утверждаются по общему правилу, то въ церковномъ правв возможны исключенія, какъ, напр., въ томъ случав, когда завъщатель опредъляеть извъстную сумму для нищихъ, не обозначая поименно этихъ нищихъ. Въ древнемъ церковномъ правъ завъщание не почиталось недъйствительнымъ, если оно было составлено не въ пользу какого-либо опредвленнаго лица (persona certa), а вообще для Церкви. Что вся Церковь есть субъекть права церковной собственности, - это старая теорія среднихъ вѣковъ, теперь совершенно оставленная, какъ и много другихъ теорій. Когда ръчь идеть о церковной собственности, то никогда не разумвется здесь абсолютная собственность, ничемъ неограниченная. Это - собственность своеобразная, им'вющая совершенно опредъленное назначение, не допускающее какого-нибудь другого употребленія. Въ правъ абсолютной собственности можно различать множество моментовъ: а) связь вещи съ собственникомъ отношеніемъ принадлежности, б) пользованіе вещью, в) распоряженіе вещью, д) управленіе, е) надзоръ за употребленіемъ и распоряженіемъ. Въ прав'в церковной собственности, какъ собственности ограниченной, всё эти моменты распадаются. Напр., извъстная собственность принадлежить церкви, но пользоваться ею можеть причть, распоряжаться — епархіальное начальство, управлять - особые хозяйственные органы и надзирать - высшая церковная власть. Это разділеніе моментовъ права церковной собственности производить ви- шеніемъ каждому члену подавать 10димость, будто право на церковныя лось за нёсколько формуль, но только

ному въдомству, которое завъдываеть церковными имуществами; между тъмь какъ въ дъйствующемъ законъ прямо поименованы субъекты церковной собственности: церкви, - разум вется, прежле всего, приходскія, - монастыри, архіерейскіе дома. Здісь поименованы отдельныя учрежденія, а не вся Пепковь Русская, какъ отвлеченное понятіе. обнимающее всв учрежденія. Если признать, что вся Россійская Церковь можеть быть субъектомъ церковной собственности, то почему бы ужь не признать, что действительнымъ субъектомъ всяческой церковной собственности служить вся Вселенская Перковь? Вътакомъ случавимущества Русской Церкви. греческой, болгарской, сербской и другихъ церквей были бы уже не имуществами этихъ Церквей, а имуществомъ Церкви Вселенской. Кто же быль бы представителемъ Вселенской Церкви въ управленіи и распоряженіи церковнымь имуществомъ и какимъ образомъ тогда распредвлять его на церковныя нужды? Очевидно, никто никогда не представляль церковнаго имущества принадлежностію всей Церкви, а потому п не было образовано общаго органа управленія этимъимуществомъ. Конечно, всв имущества, принадлежащія на правъ собственности отдъльнымъ установленіямъ, во всей своей совокупности составляють церковное имущество Россійской Церкви и находятся въ духовномъ въдомствъ, но это не значить, что вся Церковь или духовное въдомство есть собственникъ этихъ имуществъ. Поэтому я не могу признать формулы, выставленной четвертымъ Отделомъ, по которой церковное имущество принадлежить всей Русской Церкви.

По окончаніи преній Председателемъ Присутствія предложены были на голосованіе три формулы: IV Отділа, архівнископа Димитрія и проф. И. С. Бердникова — опять же (по заявленію проф. Н. Н. Глубоковскаго) съ разры-

comparison and an experience of the control of the

выше стр. 301а).

Формула IV Отдела: «Православная Россійская Церковь является собственникомъ всего церковнаго, причтоваго и приходскаго имущества. Въ приходахъ же завъдывание мъстнымъ церковно приходскимъ имуществомъ ввъряется приходу, какъ юридическому липу, состоящему изъ причта и прихожанъ мъстнаго храма, находящихся въ канонической зависимости отъ мъстнаго епископа».

За принятіе этой формулы подали голоса: митрополиты: Антоній и Флавіанъ, архіепископы: Іаковъ, Антоній, Никандръ и Сергій, епископы: Арсеній, Стефанъ, Киріонъ и Леонидъ, протоіереи: Титовъ, Сребрянскій, Казанскій, Успенскій, Лебедевъ, Левитскій, Мальцевъ, священники: Рождественскій и Козловскій; профессоры: Заозерскій, И. Поповъ, Машановъ и Шеинъ; П. И. Остроумовъ, Нейдгардтъ, Мансуровъ, Кирвевъ, Кузнецовъ, Аксаковъ, Папковъ и Оберъ-Прокуроръ Святишаго Сунода, всего 31 членъ; при этомъ при-

THE REMARKS THE PROPERTY OF THE PERSONS OF THE PERS

a minimum program a reading the a commence of the

вполнть согласных в по содержанію (см. сяжный пов'вренный Кузнецовъ высказался, что только следуеть сказать: «всего церковнаго имущества», безъ словъ причтоваго и приходскаго.

За формулу архіенископа Димитрія подали голоса: митрополить Владиміръ, архіепископы: Димитрій и Іаковъ, протојереи: Горчаковъ (лишь съ нѣкоторыми малыми поправками), Кояловичь, П. Соколовъ, Буткевичъ и Левитскій, профессоры: Голубевъ, К. Поповъ, И. Соколовъ, Дмитріевскій, Красноженъ. Глубоковскій, Алмазовъ, М. Остроумовъ, Ивановскій, П'явницкій и Бердниковъ и Товарищъ Оберъ-Прокурора Святвишаго Сунода, всего 20 членовъ.

За формулу проф. И. С. Бердникова подали голоса: митрополить Владиміръ, архіепископъ Димитрій, протоіереи: П. Соколовъ и Буткевичъ, профессоры: Бердниковъ, Пъвницкій, Ивановскій, М. Остроумовъ, Алмазовъ, Глубоковскій, Красножень, Дмитріевскій, И. Соколовъ, К. Поповъ и Голубевъ, всего 15 членовъ.

Профессоръ Брилліантовъ воздержался отъ голосованія.

G ATTORNEY TO THE SECRETARY OF THE PARTY OF

the state of the state of the state of

sara, Rese partierto areginu arte punt

empred Stanger . Just service of 2000 этогопольный и принципальный при

# положенія,

- College of the and the company of the college of

the the part was the Common for the Common to the Common the Commo

## принятыя на Общихъ Собраніяхъ Предсоборнаго Присутствія въ ноябръ и декабръ 1906 года.

## О раздъленім Русской Церкви на округа.

- 1) Учреждение митрополичьихь округовъ въ Русской Церкви признается желательнымъ, но не въ значеніи судебно-административныхъ установленій, а для цёлей пастырскихъ (см. стр. 20, 60 и 61 Журн. Общ. Соб. Прис.).
- 2) Центрами округовъ на первое время признаются: Иркутскъ для Сибири, Тифлисъ для Грузинскаго экзархата, Кіевъ для юго-западныхъ епархій, Вильна для съверо-западнаго края, Москва для центральных внархій, Казань для приволжскихъ и съверо-восточныхъ епархій и С.-Петербургъ для свверныхъ (стр. 61).
- 3) Митрополить имбетъ первенство чести, заботится о подготовленіи вопросовъ, подлежащихъ разсмотрънію митрополичьихъ соборовъ, созываетъ боръ представляетъ Священному Су-

соборы, председательствуеть на нихън имъетъ наблюдение за исполнениемъ соборныхъ решеній (стр. 61).

## б) О порядкъ избранія епархіальныхъ епископовъ,

- 1) Избраніе епископовъ на вакантныя каоедры въ томъ или другомъ митрополичьемъ округъ производится въ каоедральномъ городъ вдовствующей епархіи (стр. 63. 130).
- 2) Избраніе епископовъ принадлежить собору епископовъ съ митрополитомъ во глав'в при участій клира и мірянь вы указаній кандидатовъ (стр. 76. 77. 130).
- 3) Клиръ и міряне участвують въ указаніи кандидатовъ на еписконскія канедры чрезъ епархіальные съвзды или собранія (стр. 107. 130).
- 4) Объ избранномъ епископѣ со-

шаго Его Императорскаго Величества соизволенія (стр. 107. 112. 133). And the state of the stat

### В) О преобразованім епархіальнаго управленія.

- 1) Наименование Консистории замівняется наименованіемъ «Епархіальное Правленіе» (стр. 113. 162).
- 2) Міряпенемогульбыть членами Епархіальнаго Правленія (стр. 129. 130. 162).
- 3) Члены Епархіальнаго Правленія частію избираются, частію назначаются, и ть и другіе утверждаются Епархіальнымъ Преосвященнымъ (стр. 130. 162).
- 4) Предсъдатель Епархіальнаго Правленія избирается м'Естнымъ Преосвященнымъ изъ членовъ Правленія и утверждается Священнымъ Сунодомъ (стр. 159. 162).
- 5) Секретарь Епархіальнаго Правленія избирается Епархіальнымъ Епископомъ и утверждается Священнымъ Сунодомъ (стр. 159. 162).

### Г) О преобразованіи Церковнаго Суда.

- 1) Церковный Судъ производится особыми церковными установленіями, при соблюденіи всей полноты правъ и власти Епископа (стр. 203).
- 2) Органами Церковнаго Суда служать: Благочиническій Судъ, Епархіальный Судъ, Судебное Отдъленіе Свя-

ноду, для утверждения его, съ Высочай- Священнаго Сунода и Судебнаго его Отдъленія (стр. 204).

- 3) Епархіальный Судъ составляеть судебное учреждение, отдёльное отъ Епархіальнаго Правленія и отъ него независимое. Онъ состоить изъ коллегіи пресвитеровь съ предсъдателемъ во главъ (стр. 225-226).
- 4) Депутаты допускаются только на предварительномъ слъдствіи (стр. 233).
- 5) Члены Епархіальнаго Суда частію избираются, частію назначаются; и тъ и другіе утверждаются Священнымъ Сунодомъ (стр. 236).
- 6) Предсъдатель Епархіальнаго Суда избирается Преосвященнымъ изъ членовъ Суда и утверждается Священнымъ Сунодомъ (стр. 236).
- 7) Всѣ рѣшенія Епархіальнаго Суда представляются Епархіальному Архіерею на утверждение (стр. 241).
- 8) Судебное Отдъление Священнаго Стнода ръшаетъ дъла, касающіяся лицъ архієрейскаго сана, а также разсматриваеть апелляціи на рішенія Епархіаль наго Суда (стр. 241).
- 9) Для разсмотрівнія діль по жалобамъ на приговоры Судебнаго Отдъленія Священнаго Сунода, постановленные онымъ въ качествъ первой инстанціи, и для суда надъ членами Священнаго Сунода составляется Общее щеннаго Сунода и Общее Собраніе Собраніе Священнаго Сунода (стр. 242).

- 10) Преданіе суду производится по рѣшенію Епархіальнаго Архіерея, основанному на данныхъ предварительнаго слѣдствія (стр. 255).
- 11) Обвинительный докладь на суд'в поручается одному изъ членовъ Суда, не участвующему въ состав'в присутствія по данному д'ялу (стр. 255).
- 12) Защитниками въ Церковномъ Судѣ допускаются только священнослужители (стр. 259—260).
- 13) Производство слъдствія по дъламъ, подсуднымъ Епархіальному Суду, поручается одному изъ членовъ Суда, а по дъламъ Благочинническаго Суда предварительнаго слъдствія не производится (стр. 260).
- 14) Каждое дёло по существу рёшается не болёе, какъ въ двухъ инстанціяхъ (стр. 260—261).
- 15) Въ церковное судопроизводство вносятся слъдующія основныя начала: непосредственность оцънки судебныхъ доказательствъ и отмъна теоріи фор-

мальныхь судебныхь доказательства (стр. 261-262).

16) Постороннія лица не допускаются въ засъданія Церковнаго Суда (стр. 266—267).

## Д) Объ устройствъ православнаго прихода.

- 1) Православный приходъ есть церковное учрежденіе, состоящее въ вѣдёніи епископа, для удовлетворенія религіовно-нравственныхъ нуждъ опредёленнаго въ числѣ собранія православныхъ христіанъ, подъ пастырскимъ руководствомъ священника и при назначенномъ для того церковною властью храмѣ (стр. 300—301).
- 2) Православная Россійская Церкова является собственникомъ всего церковнаго, причтоваго и приходскаго имущества. Въ приходахъ же завъдыване мъстнымъ церковно-приходскимъ имуществомъ ввъряется приходу, какъ юридическому лицу, состоящему изъ причта и прихожанъ мъстнаго храма, находящихся въ канонической зависимости отъ мъстнаго епископа (стр. 382—383).



Braconstructed Cres | Hannel | complete or ever very very very control of the

# СЕПАРАТНЫЙ ПРОЕКТЪ

# положенія о православномъ русскомъ приходѣ \*).

№ 19, 22, 23, 25, 26 и 27, напечатаны журналы разсужденій и постановленій IV Отділа Предсоборнаго Присутствія по вопросу о православномъ русскомъ приходъ. Этотъ Отдълъ считалъ задачей своихъ трудовъ возрождение православнаго прихода (Церк. Вѣд. № 19, стр. 1140). Выражение сильное. Приходъ у насъ существуетъ и дъйствуетъ; его организація вовсе не уклонилась отъ каноническихъ основъ. Вфриће было бы поставлять задачей предстоящей реформы прихода оживление церковно-приходской религіозной деятельности, какъ сказано туть же въ

журналѣ № 1.

Четвертымъ Отдъломъ Предс. Присутствія предусмотраны два пути къ намаченной цали: 1) путь изміненія внішней организаціи прихода и 2) путь подъема пастырской дъятельности духовенства. «Тотъ и другой путь, сказано въ журналь, имъютъ свое значение и тъсно связаны между собою». Но жаль, что не указано ихъ относительное значеніе. Дальнѣйшія разсужденія IV Отділа (Церк. Віздом. 1906, № 27, стр. 2141—2153) и Положение о приходѣ составляющее ихъ результать, показывають, что Отдель останавливалси своимъ вниманиемъ гл. обр. на вившней организацін прихода, а внутренней стороны дела почти совсемъ не коснулся. Между темъ реформа витиней стороны приходской жизни, безъ пробужденія внутренняго религіознаго духа въ клирѣ и прихожанахъ, мало поможеть благоустроенію приходской

Вившняя реформа, по мивнію ІУ Отділа, должна быть направлена къ возвращению православнаго русскаго прихода къ его древнъйшему вибшнему строю на началахъ: а) выдъленія въ особую церковно-юридическую единицу и б) общиннаго, въ предълахъ каноновъ, самоуправленія прихода. Эти начала противоръчать одно другому и не мирятся съ каноническимъ укладомъ управленія перковнаго. Выраженіе «выдѣленіе прихода въ особую церковно-юридическую единицу» неудобовразумительно. Въ церковно-правительственномъ смыслъ приходъ не можеть быть особой юридической единицей, приходъ есть часть епископіи, которая и можеть считаться основной единицей церковнаго устройства и управленія. Какъ изв'єстно, по ученію православной Церкви, только такая церковная община, во главъ которой стоитъ епи-

Въ Церковныхъ Въдомостяхъ текущаго 1906 г., скопъ въ качествъ ел пастыря, можетъ считаться основной церковной общиной. Въ древней Церкви значительно долгое время не было приходовъ въ нынешнемъ смысле, а вся паства епископа была въ его непосредственномъ завъдыванін; только для совершенія богослуженія были въ городъ, кромъ соборнаго храма, мъста въ нему приписанныя. Уже только въ IV и V въкахъ стали возникать мелкія религіозныя общины подъ въдъніемъ особыхъ приходскихъ священниковъ. Въ отношении управления онъ были въ строгомъ подчинении епископу города или сельскаго околодка. Поэтому съ точки зрънія церковнаго уклада не можеть быть речн о самоуправленіи прихода; каноны не знають самоуправляющагося прихода. Понятіе о самоуправляющейся общинъ взято не изъ церковпаго, а изъ гражданскаго быта, и отсюда стало примъняться къ строю приходской жизни. Въ новъйшее время питомникомъ воззрънія на приходъ, какъ на самоуправляющуюся общину, служить устройство протестантскихъ приходовъ. Протестантамъ, за отсутствіемъ у нихъ организующаго іерархическаго фактора, ничего не остается пълать при организаціи прихода, какъ выходить изъ понятія о гражданской самоуправляющейся общинъ. Если же выражениемъ: «церковно-юридическая единица» имъется въ виду предоставление приходской общинъ права пріобрѣтать на свое имя собственность, то при такомъ правъ приходъ будетъ юридическимъ лицомъ только въ гражданскомъ смыслъ.

Четвертый Отдёлъ Предс. Присутствія прежде всего занялся вопросомъ о предоставленіи приходу правъ юридическаго лида по владению и пріобрѣтенію движимаго и недвижимаго имущества и вибсть съ тъмъ права участвовать въ распоряжении церковными суммами и недвижимымъ имуществомъ. Большинство епархіальныхъ Преосвященныхъ высказало мивніе, что можно предоставить приходу право юридическаго лица. но съ сохраненіемъ такового же права и за храмомъ. Вследствіе сего въ приходе будуть два имущества-перковное и прихожанское и два владъльца-храмъ и приходская община. Имуществомъ церковнымъ будетъ распоряжаться по прежнему церковный причтъ и церковный староста съ участіємъ прихожанъ, по указанію высшей церковной власти, а прихожанское имущество будеть вы полномы распоряжении прихода (Церк. Въд. № 19, стр. 1141). Съ этимъ мнъніемъ согласился и четвертый Отдълъ почти въ полномъ составъ (сгр. 1141-1144). Очевидно, большинство Преосвященныхъ и членовъ чет-

<sup>\*)</sup> Составленъ профессоромъ И. С. Берднико-BHM'S.

вертаго Отдѣла склонилось на предоставление все, что жертвовалось въ пользу церкви дм приходской общинъ права особаго юридиче скаго лица, въ виду усиленныхъ домогательствъ этого со стороны некоторых общественных дъятелей, утверждающихъ, что безъ этого не мыслимо никакое улучшение въ положении приходскихъ дълъ, и въ виду сильной агитаціи этого же рода въ духовной и свътской литературъ. Согласиться на это большинству было тъмъ легче, что примъръ этого оно видъло въ Положенін о приходскихъ попечительствахъ, также предоставляющемъ приходу право имъть свое имущество, отдельное оть перковнаго. И повилимому съ этимъ мивніемъ слідовало бы помириться безь дальнейшихъ разсужденій. Но мы не можемъ такъ поступить въ виду того, что въ разсужденіяхъ четвертаго Отділа, насколько онв занесены въ журналы засъданій его и напечатаны, не видится надлежащаго выясненія церковной точки зрімія на церковное имущество и отношенія къ этой точкі зрізнія упомянутаго постановленія большинства, а также и въ виду того, что меньшинство ревнителей благоустроенія прихода не довольно упомянутымъ постановленіемъ большинства. Мы желаемъ съ своей стороны сказать нѣсколько словъ для выясненія ученія Церкви о церковномъ имуществъ и о порядкъ завъдыванія имъ.

Ученіе церкви о церковномъ имуществ'в выражено въ 38, 40, 41 правилахъ апостольскихъ, въ 25 правилъ антіохійскаго Собора и въ 1 правилъ Собора перво-втораго. Въ нихъ церковное имущество называется достояніемъ Господнимъ. И совершенно справедливо, такъ какъ все церковное имущество, движимое и недвижимое, слагается изъ пожертвованій, приносимыхъ къ алтарю Господню. А пожертвование на религіозныя цёли есть видъ даренія. Дареніе же, какъ извъстно, сопровождается передачей права сообственности отъ дарителя къ одаряемому. Поэтому 1 правило Двукратнаго Собора совершенно справедливо говорить, что пожертвовавшій свое имущество въ пользу монастыря или ніами, согласно завѣщанію (52 Cod. 1, 3), дозвоперкви уже не можеть затемь продолжать считать себя собственникомъ пожертвованнаго имущества и не межетъ присвоять себъ права расноряжаться имъ. Жертвователь можетъ только указать какое-нибудь спеціальное назначеніе своего пожертвованія, напр.-на содержаніе духовенства, на богоугодныя заведенія и т. п. Эти указанія должны быть свято исполняемы со стороны органовъ церковной власти, завъдующихъ церковною собственностію. То, что сказано о пожертвованіяхъ въ пользу храма со стороны частныхъ и постороннихъ лицъ, относится и къ пожертвованіямъ прихожанъ, приносимымъ въ видъ ли денежныхъ сборовъ и вкладовъ или вещественныхъ предметовъ, а также къ пожертвованіямъ коллективнымъ отъ всего прихода по особому объту или приговору. Подъ именемъ церковнаго имущества понималось въ древней церкви все, что приносилось къ алтарю, ходской церкви быть собственникомъ имуще-

разныхъ ея палобностей.

**Перковное** имущество им\*ло три главныя назначенія: благоустроеніе храма и богослуженія содержание духовенства и вспоможение бъдных (1 Кор IX, 15. Прав. Ан. 41-59. Пост. Ан. II. 25-27. VIII. 30-31). Когда явились при канедральныхъ церквахъ особыя благотворительныя заведенія, опф были обезпечены своими пмуществами. Тамъ не менае и въ это время имущества благотворительных заведеній не выходили изъ відінія, контроля и покровительства церковної власти.

Если церковное имущество есть собственность церковныхъ институтовъ-храмовъ, монастирей, благотворительныхъ заведеній, то, естественно, и завъдывание и управление имъ должно принадлежать органамъ церковной власти наравић съ другими предметами церковнаго управденія. Въ церковныхъ правилахъ примо указивается на то, что право управленія церковных имуществомъ вытекаетъ изъ общихъ перковноправительственныхъ полномочій церковной власти и самое управление должно производиться по общимъ основаніямъ церковно-правительственной деятельности органовъ перковной власти (Прав. Ан. 41, Ант. 24). Поэтому управленіе церковнымъ имуществомъ въ предблахь епископін принадлежало по церковнымъ правиламъ епископу. Первоначально епископъ управляль церковнымъ имуществомъ непосредственно не только въ соборномъ храмѣ, но и въ приходахъ, нока они считались приписными къ собору. А послъ того, какъ приходскія церкви получили извѣстную долю свободы въ распораженін своими ділами, епископы сохранили за собою право высшаго надзора и распоряжени по хозяйственнымъ дъламъ приходовъ. По византійскимъ законамъ, совершенно согласнымъ съ правилами, епископъ принималъ имущество, завъщанное на церковь (49 Cod. 1, 3), распредъляль его между благотворительными заведелалъ строить новыя церкви, соображансь съ количествомъ пожертвованій на ихъ обезпеченіе (Just. nov. 131, 7), разрѣшаль отчужденіе церковной собственности (Nov. 120. 6 § 1), разрѣшалъ торги на отдачу церковнаго имущества въ аренду и пр. Въ виду изложенныхъ полномочій епископа по управленію церковнымь имуществомъ, въ его архивъ были сосредоточены всь данныя о состояніи матеріальных средствъ всёхъ церковныхъ институтовъ (Двукр. 1. Nov. 120).

Степень правоспособности приходской церкви пріобр'єтать и распоряжаться церковною собственностію была параллельна съ церковноюридическимъ отношеніемъ прихода къ канедрі епископа. Въ то время, когда приходы числились приписанными къ каеедральному собору. не могло быть рѣчи о правоспособности приТогда имущество приходской церкви считалось принадлежащимъ къ каоедръ епископа. По мъръ того, какъ приходскія церкви пріобрѣтали извыстную долю самостоятельности въ качествъ мъсть совершения богослужения и таинствъ, по той же міріз оніз стали считаться субъектами церковно-имущественнаго права, но въ зависимости отъ епископской власти въ томъ и другомь отношении. И эта зависимость приходской церкви отъ епископской канедры въ церковнопиущественномъ отношении никогда не можетъ быть отминена, точно такъ же, какъ не возможно стать приходу внѣ зависимости отъ іерар хической власти епископа въ духовномъ отношенін; разумфется, пока будуть у насъ соблюдаться церковные каноны, пока останутся неприкосновенны отъ святотатственной руки основанія церковнаго строя жизни.

Такимъ образомъ, по строгой нормѣ церковнаго права субъектами церковной собственности дозжны считаться, какъ и есть нынъ, церковные институты-церкви, монастыри, благотворительныя заведенія и просветительныя учрежденія. По той же строгой норм'є церковнаго права, эти институты не могуть стать вив зависимости отъ епископской власти по управленію и распоряженію своимъ имуществомъ. Ясно въ виду этого, что съ канонической точки эртнія не можеть быть рѣчи объ «общинномъ» самоуправленін прихода, о которомъ мечтають и говорять некоторые авторы, а также и члены IV Отдела Предсоборнаго Присутствія (Подробныя разсужденія о субъект'є церковно-иму шественнаго права можно читать въ книге архи. мандрита Михаила: Законодательство римсковизантійскихъ императоровъ о вижшнихъ правахъ и преимуществахъ Церкви. Казань. 1901 г.

стр. 3-146).

Нужно замѣтить однакоже, что исторія церкви свидътельствуетъ о значительныхъ отступленіяхъ отъ строгой догмы церковнаго права касательно церковно-имущественныхъ отношеній. Если лицо, построившее храмъ или монастырь или пожертвовавшее извъстную часть своего имущества на содержание церковныхъ институтовъ, не можетъ считать себя послъ акта даренія собственникомъ пожертвованнаго, то, изъ уваженія къ нему, ему предостовлялось право попечительства надъ институтомъ, устросчнымъ или возобновленнымъ на его счетъ. Это право называлось ктиторскимъ правомъ. Оно состояло въ полномочін ктитора зав'ядывать и управлять созданнымъ, возобновленнымъ или содержимымъ на его счеть институтомъ лично или чрезъ довфрениыхъ лицъ, въ полномочін избирать кандидатовъ въ клиръ его церкви н пр. (Двукр. 1. 7. Толков. Зонары и Вальсамона на эти правила. Номоканонъ Фотія. Толк. на 2 текстъ т. П. гл. 1.). Но ктиторъ всетаки не быль полновластнымь распорядителемь пожертвованнаго имъ имущества; онъ былъ совмъстно съ причтомъ, подъ надзоромъ и руко-

ства, приносимаго, чрезъ нее въ жертву Богу. добровольнымъ приставникомъ къ церковному дёлу, подчиненнымъ волѣ и надзору епископа, подобно клиру, зав'ядывавшему обычно церковнымъ имуществомъ. Притомъ же было обычнымъ правиломъ, чтобы ктиторъ управлялъ не лично, а чрезъ подручныхъ лицъ, имъ назначенныхъ. Епископъ наблюдаль, чтобы управленіе ктитора и его довфренныхъ производилось согласно церковнымъ правиламъ, и, въ случаъ влоупотребленій или упущеній, вредныхъ для церковныхъ интересовъ, дълалъ замъчанія, а неисправныхъ управителей совсемь устраняль оть должности (46. Cod. 1, 3. Nov. 67. Nov. 120). Съ этимъ ктиторскимъ правомъ можетъ быть вполить сопоставлено и участие приходской общины въ управленіи и распоряженіи церковнымъ имуществомъ, ею пожертвованномъ. Это участіе предоставляется ей не по праву собственности, а по чувству уваженія къ ел доброхотнымъ пожертвованіямъ и къ усердію о благоленіи храма и о благоустроеніи приходскихъ дълъ вообще, а также и для пощренія жертвователей къ дальнійшей щедрости

на пользу прихода.

Кромф этого закономфрнаго участія въ управленіи церковнымъ имуществомъ со стороны ктиторовъ и церковно-приходскихъ общинъ были не ръдки въ исторіи церкви и злоупотребленія ктиторскимъ правомъ. Уже въ правилахъ Соборныхъ (Двукр. 1, 7), упоминаются такіе ктиторы, которые считали себя собственниками пожертвованнаго церкви имущества своего и распоряжались имъ, какъ собственностію. Не смотря на строгое порицаніе правилами такого рода притязаній со стороны ктиторовъ, въ средніе вѣка примѣры тавого рода явленій были не р'єдки, и съ ними мприлась жизнь. Существують ктиторскіе монастыри такого рода и теперь на Востокъ. Равнымъ образомъ и церковно-приходскія общины пер'єдко смотръли на свои храмы и на все церковное имущество, какъ на свою вотчину, подыскивали къ своей церкви за недорогую цъну священника или дьячка, делали съ ними порядную насчеть ихъ обязанностей, новеденія и вознагражденія за труды. Выходило съ виду, что прихожане держали себя хозяевами по отношенію къ церкви, а духовенство ставилось въ разрядъ наемниковъ, которые работали у церкви за издъльную плату, и могли быть расчитаны и отпущены на всё четыре стороны. Такой порядокъ приходской жизни нельзя считать, какъ некоторые делають, порядкомъ идеальнымъ, которому нужно подражать. На самомъ дълъ этотъ порядокъ составляетъ грубос извращеніе канонической нормы приходской жизни.

Если сравнить дъйствующую у насъ теперь практику, по которой пріобр'єтеніе, храненіе и употребление церковных в денегь и всякаго церковнаго имущества, производится церковнымъ старостой, какъ повъреннымъ прихода,

водствомъ благочиннаго и епархіальнаго начальства (Инстр. церк. стар. п. 1), то она, оказывается, вполнъ совпадаеть по своимъ началамъ съ канонической пормой, смягченной духомъ житейскихъ отношеній. Въ ней дано очень большое участіе приходской общинъ въ завъдываніи и распоряженіи церковнымъ имуществомъ, дано столько, что больше, пожалуй, и дать нельзя, не нарушая канонической нормы приходскаго строя. И всв громкіе возгласы, постоянно раздающіеся въ печати, о томъ, что нашъ приходъ въ развалинахъ, что его даже не существуеть, что его нужно возстановить, возсоздать путемъ возвращенія къ его древньйшему строю и т. д., всв эти и подобные возгласы при ближайшемъ разсмотреніи дела оказываются безпочвенными.

Тъмъ не менъе шумиха, производимая этими безпрерывными возгласами, производить свое возбуждающее дайствіе. Благодаря, конечно. этой шумихъ, издано 2 авг. 1864 г. Положение о приходскихъ попечительствахъ при православныхъ Церквахъ, а также недавніе подтвердительные указы Св. Сунода о проведении въ жизнь этого Положенія. Что же такое приходское попечительство? Есть ли оно установленіе отдільное отъ прихода?-Ніть. Въ указъ Св. Сунода 27 іюля 1867 года разъяснено, что приходскія попечительства ни по цёли, ни по своему составу не имфють значенія самостоя. тельныхъ, т. е. особыхъ отъ прихода и приходской церкви, установленій. Дійствительно, въ составъ приходскаго попечительства входять ть же самые элементы, что и въ составъ прихода, только въ нъсколько другой комбинаціи-Задачи приходскаго попечительства совпадають съ задачами прихода и приходскихъ собраній (Полож. о пр. поп. 5). Наконецъ матеріальныя средства приходскаго попечительства собираются съ техъ же самыхъ лицъ и темъ же способами, что и средства прихода (ст. 6.). Въ такомъ случав нельзя ли назвать приходское попечительство органомъ прихода? Также нътъ. Правда, приходскія попечительства называются въ Положеоіи «органами м'єстныхъ обществъ» (?) и представляются обязанными отдавать годичный отчеть о своихъ действіяхъ и въ завъдываемыхъ суммахъ общему собранію прихожанъ (ст. 8). Тъмъ не менъе ихъ нельзя отождествлять съ органами приходскаго управленія. Прежде всего, по своей организаціи, приходское попечительство разнится отъ устройства прихода. Правда, въ его составъ обязательно входять мастные священнослужители выборные изъ прихожанъ и церковный староста. Но кромъ нихъ присутствують въ попечительствъ волостные старшины-органы свътскаго управленія. Предсфдательство предоставляется не мъстному священнику, какъ это требуется канонической организаціей прихода, а лицу выборному. И этому выборному председателю

попечитель прихода по своему положения является лицомъ конкурирующимъ съ мѣстных священникомъ, какъ настоятелемъ прихода. А если предсъдателемъ приходскаго попечитель ства будеть избранъ священникъ не по звани настоятеля, то онъ въ своемъ лицъ будеть претставлять и настоятеля прихода по сану и вакого-то попечителя прихода по избиранію. 110томъ приходское попечительство лишено права распоряжаться церковнымъ имуществомъ, а должно промыслить свои собственныя срегства, хотя бы изъ кармановъ тъхъ же прихожанъ. По указаннымъ особенностямъ приходское попечительство не можетъ быть названо и двойникомъ прихода. Приходское попечительство есть установленіе, существующее при приходъ и назначенное помогать приходу въ достижении его задачъ по части благоустройства. Оно есть установление скоръе нравственнаю. чамъ юридическаго характера. Въ такомъ смыст объяснено его значеніе въ указѣ Св. Сун. 18 ноября 1905 г. № 5900. Участіе въ приходском попечительствъ не обязательно для прихожань. Благодаря этому устраняется столкновение его по его задачамъ, правамъ и обязанностямъ съ приходской организаціей. Если же оно было бы обязательно для прихожанъ, то это наложил бы на нихъ новую и немалую тяготу матеріалную. Да въ такомъ случат и малопонятным было бы самое учреждение приходскихъ понечительствъ. Вѣдь если есть у добраго прихожанина усердіе къ церкви и окажутся средств къ пожертвованіямъ, онъ можеть принести свои пожертвованія въ качествъ прихожанина. Для чего ему записываться въ приходское попештельство? Рав. обр., если окажется въ приход какан нибудь неотложная нужда, требующая пожертвованій со стороны прихожань, то приходскій клирь всегда можеть пригласить своих прихожанъ къ пожертвованіямъ на приходском собраніи. Для чего опять примѣшивать приходское попечительство? Задачи приходских попечительствъ поставлены очень широко. Если удовлетворить ихъ всв хоть отчасти, потребуются весьма значительныя метеріальныя в нравственныя средства. А гдф ихъ взять при извъстной бъдности сельскаго населенія и оскудъніи въ немъ духа благочестія и усердія въ храму? Этою-то скудостію средствъ матеріальныхъ и духовныхъ и объясняется неуспах приходскихъ попечительствъ, а не тъмъ, что имъ не дано было права распоряжаться церковно-приходскимъ имуществомъ, какъ думають нѣкоторые изъ членовъ IV Отдъла, составляюшіе меньшинство его.

Но кромѣ нихъ присутствують въ попечительствѣ волостные старшины—органы свѣтскаго управленія. Предсѣдательство предоставляется не мѣстному священнику, какъ это требуется канонической организаціей прихода, а лицу выборному. И этому выборному предсѣдателю усволется званіе попечителя прихода. Этоть и священниковъ и надъется, что при условін сердечнаго и настойчиваго попеченія о семъ дыть епархіальной власти и приходскихъ священииковъ, возгръется усердіе прихожанъ къ храму Божію и явится доброе желаніе содъйствовать своимъ пастырямъ въ деле благоустроенія прихода и нравственно и матеріально. По нашему мнівнію, это единственно върный путь къ оживленію приходской жизни. При условіи нравственно-религіознаго подъема прихожанъ найдутся и матеріальныя средства къ осуществленію разнаго рода просвътительныхъ и благотворительныхъ задачъ православнаго прихода (Срав. Записку протојерея А. Лебедева въ «Церк. Вѣд.», 1906. № 22, стр. 1541-2). Указанный путь не требуеть ломки существующихъ церковно-приходскихъ учрежденій. И опредъление Святъйшаго Сунода прямо рекомендуеть благоустроять дёла прихода указаннымъ способомъ безъ нарушенія установленнаго строи прихода. Единственно что новаго вводить определение Святейшаго Сунода, - это учреждение постоянно дъйствующаго церковноприходскаго совъта изъ выборныхъ приходскимъ собраніемъ представителей, подъ руководствомъ и предсъдательствомъ настоятеля прыходской церкви. Члены этого совъта могутъ быть приглашаемы причтомъ и церковнымъ старостой къ участію въ завідываніи церковнымъ хозяйствомъ.

Учрежденіе церковно-приходскаго совъта изъ выборныхъ представителей прихода представляеть большое удобство для приходскаго священника, такъ какъ даетъ ему возможность постоянно во встхъ делахъ поддерживать настырское единеніе съ своей паствой. Это учрежденіе выгодно и для прихожанъ, такъ какъ даеть имъ удобное средство принимать деятельное участіе въ теченіи приходскихъ дёлъ. Оно пріемлемо и съ принципіальной точки эрфнія, такъ какъ не колеблетъ основныхъ каноническихъ началъ строя приходской жизни, Намъ кажется, что указаннымъ опредъленіемъ Святьйшаго Сунода сдълано все, что требовалось для благоустроенія прихода при современныхъ обстоятельствахъ. Желать еще чего нибудь другого натъ рашительно никакихъ основаній. И если бы упомянутое опред'вленіе Святайшаго Сунода было издано насколько прежде, именно ранће офиціальнаго поднятія вопроса о реформ' прихода, то, в роятно, вопросъ о реформъ перковнаго прихода быль бы изъять изъ числа вопросовъ, подлежащихъ разсмотранію Собора, а, сладовательно, и Предсоборнаго Присутствія.

Но опредъление Святьйшаго Сунода не удовлетворило накоторых ревнителей благоустроенія православнаго прихода-именно техъ, которые видять единственное спасеніе для при-

тысныйшее единение пастыря съ паствой. Оно даровании приходской общины права юридичевываеть въ пастырской ревности епископовъ скаго лица, т. е. права пріобрѣтать на свое имя движимое и недвижимое имущество и свободно распоряжаться имъ. Представители этого мивнія оказались и въ составв ІУ Отділа Предсоборнаго Присутствія. Но они остались съ своимъ мижніемъ въ меньшинствъ. Большинство же преосвященныхъ и членовъ IV Отдъла считаеть такую мъру опасной для интересовъ церковныхъ и предлагаетъ приходскимъ общинамъ обзаводиться особымъ имуществомъ, отдъльнымъ отъ церковнаго и имъ распоряжаться по своему усмотранію. Предосторожность совершенно понятная и далеко не излишпяя.

Формулированіе мивнія большинства IV Отдъла въ подробныя положенія устава должно представить собой любонытную попытку комбинированія двухъ конкурирующихъ другь съ другомъ началъ-церковной нормы устройства прихода и пониманія прихода, какъ самоуправляющейся общины, понытку новую сравнительно съ положеніемъ о приходенихъ попечительствахъ. И нужно сказать, что она не удалась составителямъ проекта нормальнаго устава православныхъ приходовъ Россін. Въ этомъ проекть указанныя начала не приведены къ надлежащему сочетанію, отъ чего зам'ячается не мало противоръчій между разными статьями проекта. Такъ, напр., въ ст. 28 выдъляются въ особую группу имущества, принадлежащіл самому приходу спеціально, въ отличіе отъ имуществъ церковныхъ и причтовыхъ; они должны быть въ полномъ распоряжении приходской общины. Въ отличіе отъ имущества приходской общины, имущество церковное должно было бы завъдываться, согласно канонической нормъ, церковнымъ причтомъ съ церковнымъ старостой и представителями отъ прихожанъ. Такъ и постановлено было большинствомъ IV: Отдѣла («Церк. Вѣд.», № 19, стр. 1141-2). Между тъмъ, въ проектъ нормальнаго устава приходовъ, церковныя суммы, наравит съ приходскими, отдаются въ завъдывание прихожанъ («Церк. Вѣд.», № 27, стр. 2145). Даже болѣе, проекть предоставляеть право приходу, какъ юридическому лицу, пріобрѣтать недвижимое имущество не только на свое имя, но и на имя своей церкви. Такимъ образомъ, проектъ устава существенно измѣнилъ постановленіе большинства IV Отдъла Предсоборнаго Присутствія въ самомъ важномъ пунктъ вопроса. Трудно понять, какъ это могло случиться. Но случай этотъ наглядно показываетъ, какъ неудобно составлять проекты и уставы, стоя на двухъ разнородныхъ началахъ. И если «тотъ проектъ ввести въ жизнь безъ поправокъ, то, навърно, оправдаются опасенія большинства IV Отділа, что раздвоеніе прихода, допускаемое проектомъ, послужить не ко благу прихода и не къ преуспаннію приходских даль; но къ разнаго хода, единственное условіе его обновленія въ рода недоразумѣніямъ и раздорамъ, т. е. къ

тому, чего всего болье следуеть бояться и избытать. Мы же еще, кромв того, боимся отъ введенія проекта - усиленія пеправильнаго и несроднаго православному складу церковной жизни начала-самобытной и автономной общины. Итакъ, если ужъ признано будетъ нужнымъ допустить уступку домогательствамъ меньшинства IV Отдела, то положение о субъекте перковнаго имущества необходимо изменить такъ, чтобы не было ничего неяснаго, неопредълен-

наго, двусмысленнаго.

На второмъ засъданія (16 и 18 марта 1906 г.) IV Отдела обсуждался вопросъ объ общеприходскихъ собраніяхъ и приходскихъ совътахъ. Въ этихъ разсужденіяхъ обращаеть на себя внимание вопросъ о личномъ составъ приходскихъ собраній. Этими разсужденіями и самымъ проектомъ устава предусматривается ограниченіе или лишеніе права участвовать въ общеприходекихъ собраніяхъ по причинъ недостатка правственнаго ценза. Предположено именно лишать права участія въ приходскихъ собраніяхъ: лицъ. подвергшихся ограниченію въ правахъ по суду, открытыхъ прелюбодъевъ, явно порочныхъ людей, также въ ибкоторыхъ случаяхъ лицъ, систематически уклоняющихся отъ посъщенія богослуженія и исполненія долга исповеди и св. причащенія («Церк. Вед.», 1906 г., № 22, стр. 1544-5). Въ проектъ устава приличныхъ и буйныхъ членовъ. И это будеть (н. 53 и 54) къ нимъ прибавлены еще: лица. третій разрядь лиць, лишаемыхъ права участи состоящія подъ слідствіемъ за преступленія, въ церковно-приходскихъ собраніяхъ по суду. подвергающія ограниченію въ правахъ, сектанты, хулители православной въры и Перкви. Мы стоимъ на сторонѣ тѣхъ, кто рекомендуетъ въ этомъ случат крайнюю сдержанность, осторожность и списходительность. Мы согласны съ мн вніемъ г. Папкова, который говорить, что «совершенно не мыслимо предоставлять приходской общинъ входить безъ суда и разследованія въ разборъ интимной жизни прихожанъ, въ видахъ вопроса о допущении или недопущенін ихъ на собранія («Церк. Вѣд.», 1906 г., № 22, стр. 1552). Подобные пересуды частной жизни въ многолюдныхъ публичныхъ собраніяхъ несомивнно повели бы къ взаимнымъ пререканіямъ, ссорамъ, враждѣ между прихожанами и т. д. Въ оценке правоспособпости прихожанъ въ участію въ приходскихъ собраніяхъ съ точки эрвнія правственно-религіознаго ценза, нужно основываться на формальномъ показатель-судимости уголовной и церковной, сопряженной съ ограничениемъ і правъ состоянія, въ первомъ случат гражданскаго, во второмъ-церковнаго. Только опороченные судомъ уголовнымъ и церковнымъ должны считаться лишенными права участія въ приходенихъ собраніяхъ. «Явно же порочные люди», нока они не преданы публичной епитимін, не могуть быть лишены права участія въ приходенихъ собраніяхъ, также не неполняющіе долга испов'єди и св. причастія въ теченіе казны и земства. Ръшенія о налогахъ на нужмногихъ лать. Можно думать, что такіе люди, ды прихода, постановленныя половиной членова

холодные къ въръ и закону христіанскому, п сами не пожелають участвовать въ собраниях, прихода. Если же они будуть являться на собранія, но будуть держать себя прилично, то это участіе въ приходскихъ собраніяхъ можеть пробудить ихъ отъ нравственной спячки. Есл вышав линажохиди жасом он йынгодон ид въ собрание съ затаеннымъ злымъ намърениемъ противодъйствовать добрымь начинаніямь другихъ или сталъ бы изрыгать хулы на Перков. и ся уставы, то проекть устава (ст. 47) предоставляеть председателю право удалить изь собранія безчиннаго члена. Если же этого окажется нелостаточно, если безчиние булеть сопряжено съ богохульствомъ и тому полобными преступленіями, то виновный можеть быть преданъ братскому дисциплинарному суду общины. Въ проектъ устава предусмотръно это право общаго собранія прихожант (ст. 41). Жаль только, что въ немъ братскій дисциплинарный судъ смъщивается съ судомъ по вравственним. преступленіямъ членовъ прихода, который принадлежить пастырямь. Дисциплинарный суд. общины долженъ обсуждать нарушенія правиль устава, ограждающихъ порядокъ общественныхъ собраній. Дисциплинарное взыскавіе со стороны общины должно состоять въ лишенін права участія въ собраніяхъ общины не-

Такимъ образомъ, общее положение объ ограниченій правоспособности къ участію въ церковно-приходскихъ собраніяхъ по недостатку нравственнаго ценза можетъ быть выражено следующимъ образомъ: права участія въ общихъ собраніяхъ прихожанъ лишаются лица, подвергшіяся уголовному наказанію съ лишеніемъ или ограниченіемъ правъ гражданскаю состоянія, лица, состоящіл подъ публичной епитиміей и лица, лишенныя права входа въ обшее собраніе прихожанъ по ръшенію дисци-

плинарнаго суда общаго собранія.

Проектъ устава православнаго прихода предусматриваеть различие между членами приходскихъ собраній по имущественному цензу. Онь усволеть общему приходскому собранию право самообложенія, обязательнаго для всёхъ прихожанъ, хотя бы въ собраніи участвовало не 60лье половины полноправныхъ прихожанъ. Сборы, установленные общемъ приходскимъ собраніемъ, настолько обязательны, что могуть быть осуществлены при помощи свътскаго суда (ст. 47, 49, 50), значить съ продажей последней коровы должника. Намъ кажется этоть иноземный и инославный порядокъ приходской жизни не примънимъ къ нашимъ приходамъ Православные прихожане не привычны къ такому, порядку и будуть тяготиться имъ не меньше, чъмъ тяготятся сборами въ пользу членовъ не справедливо. Члены, не бывшіе на собраніи, могуть найти проектированное безъ пхъ участія обложеніе обременительнымъ или совствить не нужнымъ. И что можно будетъ возразить противъ ихъ протеста или фактическаго уклоненія отъ взноса? Взыски судебнымъ порядкомъ приходскихъ обложеній возможны только тогда, когда государство признаеть эти обложенія обязательными наравні съ государственными и земскими повинностими. А на это едва ли можно расчитывать, особенно въ пынъшнее время. А главиће всего то, что, по ученію и обычалит православной Церкви, пожертвованія на нужды церковныя, какъ единоличныя, такъ и коллективныя, должны быть чужды всякаго принужденія. Поэтому обложенія, проектированныя общимъ собраніемъ, тогда только могутъ считаться общеобязательныни, когда будутъ приняты единогласно всъми членами прихода или на самомъ собраніи или послѣ него. Лица, заявнвшія о своемъ нежеланіи участвовать въ сборъ, должны быть свободны оть взыска. Только тѣ члены прихода, которые безъ достаточной причины не платятъ обложенія, на которое они дали свое согласіе, или которые постоянно уклоняются отъ всякихъ пожертвованій въ пользу храма и приходскихъ установленій, могуть подвергаться братскому суду общины, опять дисциплинарному, влекущему за собою только лишение права участвовать въ приходскихъ собраніяхъ.

Проекть приходскаго устава привлекаетъ къ взносу приходскихъ обложеній и членовъ клира (ст. 49). Это не сообразно съ практикой православной Церкви и съ законами византійской имперін и другихъ христіанскихъ государствъ. Свобода клира отъ всякихъ обложеній-это было всегдашнимъ и всеобщимъ правиломъ. Въ церковныхъ памятникахъ это правило выражено напр. въ сабдующей формуль: «Тебъ, мірянинъ, падлежить давать, а епископу раздёлять нуждающимся, въ томъ числъ и членамъ клира» (Постан-

Au. II. 34). Проектъ приходскаго устава считаетъ членами общаго приходскало собранія всъхъ прихожанъ мужескаго пола, которымъ болъе 25 лъть отъ роду, а женщинъ стоящихъ во главъ семей. При среднемъ составъ прихода въ 1000 душъ мужескаго пола (Проектъ ст. 4, 50), число членовъ приходскаго собранія можетъ дойти до н'вскольвихъ сотъ. Осуществимы ли такія многолюдныя собранія? И можно ли въ правильномъ порядкъ вести разсужденія въ такихъ многолюдныхъ собраніяхъ? Проектъ допускаеть законность собранія, если соберется десятая часть полноправныхъприхожанъ. Но это же не порядокъ, когда такая сравнительно ничтожная часть будеть рѣшать общія дѣла, долженствующія интересовать всехъ прочихъ членовъ прихода. Не лучше ли прибъгнуть къ помощи представительства и решать дела чрезъ выборныхъ отъ селеній или правственнымъ состояніемъ всёхъ членовъ при-

прихода, дѣлать обязательными для прочихъ отъ извѣстнаго избирательнаго участка? Такой порядокъ быль бы гораздо осуществимие и удобиће, чъмъ порядокъ поголовныхъ собраній всего прихода въ полномъ составъ.

Пънтельность приходской общины, по предположеніямъ IV Отд'єла Предсоборнаго Присутствія, должна простираться почти на всі стороны приходской жизни; причемъ положение въ приходъ священника, настыря и настоятеля прихода, совершенно стушевывается. По проекту приходскаго устава, священникъ является предсъдателемъ приходскаго совъта и общаго собранія прихожань, а въ инструкціи приходскому настоятелю онъ называется «представителемъ церковно-приходской общины» и блюстителемъ душъ на пути къ спасенію (ст. 1). Вся же власть въ приходъ усвояется приходскому собранію, о которомъ сказано: приходское собрание есть главный распорядительный органъ въ приходъ (Проектъ, ст. 33). Такая организація прихода неправильна съ православной точки эрвнія. Приходскій священникъ есть представитель власти епископа въ приходской общинт и исполнитель его настырскихъ полномочій. Приходскій священникъ есть пастырь прихожанъ, глава прихода и, по своему јерархическому сану, источникъ благодатной жизни прихожанъ. Низводить его съ указаннаго положенія въ представители только общины и предсъдатели приходскихъ собраній совершенно исумъстно. Гораздо правильнъе поставлено отношеніе перковно-приходскихъ собраній къ приходскому священнику и клиру въ указъ Св. Сунода 18 ноября 1905 г. № 5900. Здёсь сказано, что церковно-приходскія собранія созываются «для содъйствія духовенству къ успъшному исполненію лежащихъ на немъ пастырскихъ обязанностей». Такъ думаль и IV Отдель Предсоборнаго Присутствія, когда обсуждаль вопросъ. Онъ ваходилъ важнымъ и полезнымъ участіе прихожанъ въ дълахъ церковнаго прихода именно потому, что, въ такомъ случав, «священникъ не будеть одинокъ въ своемъ приходскомъ дъланіи, но встрътить себъ опору, поддержку, помощь въ самой общинъ, главнымъ образомъ въ лицъ членовъ ея приходскаго совъта» (Церк. Въд. 1906 г., № 22, стр. 1547). Въ Проектѣ же приходскаго устава положение священника какъ пастыря прихожанъ, который долженъ пользоваться дарованною ему властію и авторитетомъ въ вопросахъ пастырства, совершенно затушевано, а иниціатива и распоряженіе всеми целами предоставляется совъту прихода или приходскому собранію.

Благодаря указанной неправильной постановкѣ положенія пастыря въ приходѣ, въ проектъ приходскаго устава усвояются приходскому совъту какъ органу прихода, права, принадлежащія пастырю душъ. «Приходскому совъту, сказано въ проектъ устава (ст. 92), принадлежить право наблюдать за религіозно-

хода; совъть преподаеть братское увъщаніе; въ случать же недостаточности сей мъры, выражаетъ порицаніе (?), а относительно упорныхъдокладываетъ приходскому собранію. А приходское собраніе, по проекту (ст. 41), имбетъ право лишить прихожанина права голоса въ собраніяхъ, выбора въ приходскія учрежденія, а въ особыхъ случаяхъ, съ разрѣшенія епископа, даже лишить на извъстное время права присугствованія при богослуженіи въ храмъ. Такіе порядки естественны тамъ, въ такомъ исповъданіи, гді ніть ісрархіи, ніть законно поставленной іерархической власти, и гдѣ поэтому некому распоряжаться, кром'в общины. Въ православной Перкви наблюдение за поведениемъ прихожанъ и суждение о немъ составляетъ полномочіе пастыря, не зависящее отъ приходской общины. И неправильно будеть переносить это полномочіе съ пастыря на пасомыхъ. Намъ кажется, единственно что можно будеть допустить-это лозволить приходскому свищеннику самому обращаться въ подобнаго рода дёлахъ къ содъйствію приходскаго совъта или цълаго собранія, когда онъ признаеть это необходимымъ или полезнымъ. Но лично мы не ожилаемъ пользы для Церкви отъ предоставленія цензуры нравовъ въ приходъ приходскому совъту и собранію даже въ той постановкъ, о которой мы только-что сказали. Публичные пересуды о поведенін прихожань, выговоры, порицанія, лишеніе правъ-все это судьбище поведеть скорбе къ ссорамъ, неудовольствіямъ, къ отступничеству, чемъ къ исправленію нравовъ и къ назиданію. Въ наши дни исправленія налобно ожидать скорбе отъ келейнаго действованія пастыря на сердце, на совъсть человъка и отъ епитими, также келейной. Въ пастырской д'вительности пастырей встр'вчается много замъчательныхъ случаевъ исправленія порочныхъ людей отъ списходительнаго, добраго и участливаго отношенія къ нимъ пастырей, испытаннаго въ келейной беседь.

Участіе прихода въ просвѣтительной и благотворительной деятельности представлено въ проектъ приходскаго устава слишкомъ расплывчато и очень неопредъленно. Напр. забота о религіозно-правственномъ преуспъяніи прихожанъ вмъняется въ обязанность и каждаго прихожанина въ отдъльности (ст. 10), и всего прихода (ст. 25), и приходенихъ собраній (ст. 35) н приходскаго совъта (ст. 92); въроятно также оть этой заботы не можеть быть освобождень и священникъ. Итакъ, всё въ приходе отъ мала до велика заботятся объ одномъ и томъ же. Но на комъ же лежить ответственность за то, что все это будеть всеми исполняться, ответственность за правильное веденіе діла и за его успівхъ? Если бы было сказано, что отвътственность лежить на пастырь, а прихожане должны помогать ему, то подобнаго недоразумънія не было бы.

Напр. совъту усволется завъдывание приход. скими капиталами и всъмъ вообще движимым и недвижимымъ имуществомъ прихода (ст. 101) Неясно: имћется ли здѣсь въ виду имущество приходской общины исключительно или же повразумъвается и имущество церковное. Это негоразумѣніе представляетъ большую важность, какъ можно видѣть изъ предыдущихъ разсужденій.

и его необходимо устранить.

Приходскій сов'ть, состоя въ в'єд'внін епар. хіальнаго начальства, пользуется всёми правами общегражданскихъ учрежденій, сказано въ 108ст. проекта устава. «Состол въ вѣдѣніи»—выражепіе эластичное, не указывающее надлежащаю отношенія приходскаго органа къ епархіальной власти. Что же касается до усвоенія приходскому совъту правъ общегражданскихъ учрежденій, то это естественно въ Финляндін, гді приходъ дъйствительно введенъ въ организацію гражданскихъ учрежденій и есть учрежденіе гражданского характера, въ родъ мелкой земской единицы, которую хотять создать у нась, но не пдетъ къ приходу православному, составляющему учреждение исключительно церковное.

Въчислъ обязанностей приходскаго совъта упоминается составленіе годового отчета о д'ятельности прихода (ст. 103). Куда представляется этотъ отчетъ-не сказано. Но въроятно въ общее собраніе прихожань, согласно 59 ст. Выходить. какъ будто, что приходъ не обязанъ отдавать отчеть въ своихъ дълахъ епархіальной власти Нужно восполнить этотъ редакціонный пробыть,

Въ Положении о приходскомъ совътъ ничего не говорится объ утверждении его постановленій. Между тімь въ засіданін IV Отділа Предсоборнаго Присутствія 17 и 19 апрѣля (жур. № 4), было постановлено опредъленно, что если совъть только исполняеть вошедшее въ силу законное постановление приходскаго собранія тогда его протоколы имѣютъ силу сами по себі. Но когда совъть дъйствуеть самостоятельно, то постановленія его сообщаются благочинному п въ теченіе м'всяца не опротествованныя вступають въ свою силу, а опротестованныя постпають на разсмотрение благочиническаго совъта. Кромъ этого, и каждый членъ прихода въ теченіе 30 дней можетъ приносить апелляцію на постановленія приходскаго совъта въ благочинническій совъть.

Въ ст. 8 проекта сказано: на обязанности приходовъ лежитъ забота о снабжении причтовъ квартирами и матеріальнымъ содержаніемъ. Постановление слишкомъ не опредъленное и потому не могущее служить нормою для практической жизни. Кром'в того, оно не выражаеть того, что было постановлено въ засъданін ІУ Отдѣла 20 и 21 марта 1906 года (журн. № 3).

Выше было упомянуто, что въ проектъ приходскаго устава д'ятельность прихожанъ направляется на вей стороны перковно-приход-Въ проектъ приходскаго устава встръчаются ской жизни. Но для осуществленія поставленнеясности о полномочіяхъ приходскаго совъта. Ныхъ приходской общинъ задачъ требуютен Не нужно доказывать, въ виду бъдности крестьянскаго населенія и значительнаго охлажденія его къ церкви, что избытка въ этихъ средствахь ждать нельзя. Исключенія могуть быть только ръдкимъ явленіемъ. Для чего же, спрашевается, такъ широко ставить задачи для деятельности церковно - приходской общины на пользу церкви и общества, когда, но крайней мірь, половина ихъ не можеть быть осуществлена на практикъ? Развъ, быть можетъ, названіе проекта устава церковнаго прихода «нормальнымъ» нужно понимать въ смыслъ «примърнаго». т. е. такого, который долженъ счи таться идеаломъ, какъ извъстно, неосуществи мымъ въ жизни, а пе собраніемъ практически осуществимых и обязательных нормъ? И при этомъ пониманіи все-таки нужно въ самомъ изложеніи устава отмітить, какія учрежденія приходскія существенно необходимы во всякомъ приходе и какія могуть быть заводимы по мере возможности, и соотвътственно этому, какія обязанности прихожанъ неотложны и какія могутъ быть поставлены на второмъ планъ.

Не смотря на видимую обстоятельность проекта устава православнаго прихода, въ немъ есть существенные пробълы. Въ немъ очень мало затронута церковная сторона приходскихъ отношеній. Отъ этого самое понятіе о приходъ дается одностороннее, чтобы не сказать болъе. Въ определении прихода говорится (ст. 2), что приходъ составляетъ отдёльную церковную общину. Это совстмъ неправильно. По православному ученію, безъ епископа не можеть быть Церкви, т. е. отдъльной христіанской общины. Поэтому только епископін можеть быть усвоено значение отдъльной церковной общины, и то въ условномъ смыслъ. А церковный приходъ есть часть епископін, не могущая претендовать ни на какую самобытность или отдёльность въ

перковномъ смыслѣ. Далъе говорится въ опредълении прихода: приходъ состоитъ чрезъ своего епископа въ тесной связи со всею единою, святою, соборною и апостольскою Церковію. Зд'єсь только неточность и неясность выраженій, но неясность не безразличная, а производящая путаницу понятій. «У пряхода свой епископъ»: это было бы умъстно сказать, если бы епископъ стояль во главъ прихода. Съ другой стороны говорится, что приходъ чрезъ своего епископа состоитъ въ тасной связи со всею соборною Церковію. Проще и върнъе сказать: приходъ есть составная часть епископіи. И сказать это необходимо, такъ какъ этимъ положениемъ характеризуется приходъ, какъ особая религіозная община съ самой существенной стороны. Наобороть упомннать при мысли о приходъ церковномъ о вселенской Церкви совствить не естественно. Ибо отъ прихода до вселенской Церкви длинный рядъ церковно-правительственныхъ организації.

рессьиа значительныя матеріальныя средства. устава православнаго прихода оставляеть же-

По всёмъ указаннымъ выше основаніямъ мы считаемъ необходимымъ подвергнуть проектъ устава основательной передёлкѣ. Ниже мы прилагаемъ посильный свой опытъ таковой передёлки.

Изъ приложеній къ проекту устава православнаго прихода мы останавливаемся своимъ вниманіемъ гл. обр. на инструкціи настоятелямъ церквей. Эта инструкція есть передълка инструкціи, утвержденной Св. Сунодомъ 8 мая-4 іюня 1901 г. № 1829. Всѣ статьи передъланной инструкціи, за исключеніемъ 1-3 и 6, сходны по содержанію съ сунодской инструкціей, только изложены многорфчивъе и въ другомъ порядкъ, чъмъ въ послъдней. Но эти нововведенія переділанной инструкцій отнюдь не составляють улучшеній сравнительно съ сунодской инструкціей, и изложеніе и систематика въ передъланной инструкціи гораздо хуже прежней. Для чего же было передылывать и перетасовывать авторизованную инструкцію? Можно было ограничиться дополненіемъ сунодской инструкціи двумя новыми статьями, какія есть въ передъланной инструкціи, именно о томъ, что настоятель церкви председательствуеть въ приходскихъ собраніяхъ, въ приходскихъ совътахъ и во всъхъ церковно-приходскихъ обществахъ, и о томъ, что на настоятелъ лежить обязанность заботиться объ учреждения миссіонерскихъ кружковъ и другихъ приходскихъ институтовъ.

Нужно, впрочемъ, отметить, что въ перед'ьланной инструкціи есть и отличіе отъ сунодской инструкціи, именно въ определеніи должности настоятеля церкви. Между тымъ какъ въ сунодской инструкціи настоятель церкви называется старшимъ членомъ прячта, который пользуется препмуществомъ чести и нъкоторыми особыми правами, какъ по богослужению, такъ и по управленію церковному по отношенію къ низшимъ членамъ клира: въ передъланной инструкціи говорится о настоятель: настоятель церкви есть представитель церковноприходской общины въ ел единеніи со всею Церковію Христовою и блюститель душъ по пути ко спасенію. Представитель общины, блюститель душъ-это фразеологія, заимствованная изъ протестантскихъ источниковъ и не соотвътствующая строю православного прихода. Можно ли считать такого рода передълки улучшеніемъ авторизованной инструкціи?

## Положение о православномъ церковномъ при-

ть при мысли о приходѣ перковномъ о всежеской Церкви совсѣмъ не естественно. Ибо тъ прихода до вселенской Церкви длинный жать прихода до вселенской Церкви длинный ная особый храмъ для богослужебныхъ собраній и состоящая подъ духовнымъ управленіемъ ній и состоящая подъ духовнымъ управленіемъ приходскаго священника. Цриходъ составляетъ нераздъльную часть епископін и подчиненъ хода, по случаю переселенія или по другах. енископу какъ высшему своему пастырю. Ближайшее же настырское руководство имъ принадлежить, по порученію епископа, м'єстному священнику.

2) Члены приходской общины находять въ своемъ храмъ, у своего приходскаго пастыря, удовлетворение всёхъ своихъ существенныхъ религіозныхъ потребностей, научаются истинамъ христіанской православной веры и правиламъ христіанской нравственности, сподобляются необходимых для христіанина спасительныхь таниствъ и находять настырское руководство въ своей жизни по Богъ.

3) Распредъленіе епископіи на приходы опрелъляется штатами.

4) Разделеніе епископіи на приходы делается съ такимъ разсчетомъ, чтобы: 1) прихожанамъ не было обременительно обзавестись своимъ храмомъ и всемъ потребнымъ для прихода, а также давать содержание своему причту, 2) чтобы прихожанамъ не было затруднительно приходить въ храмъ къ богослужению, по дальности причинамъ, во избъжание замъщательства въ ли пути или по неудобству собщенія (Вын. изъ церковныхъ актахъ, служащихъ основаніем жур. Прис. пр. дух., Выс. утв. 16 апр. 1869 г. I. п. 1. Ук. Св. Сvн. 4 мар. 1885 г. Ук. Св. Сvн. 11 дек. 1886 г.).

5) При обращении въ православіе инов'єрцевъ приходы заменяются миссіонерскими станами, гдъ и устрояются храмы для совершенія богослуженія и церковныхъ требъ для новообра-

шенныхъ.

6) Среди православнаго населенія открытіе новыхъ приходовъ допускается по просъбъ извѣстной группы населенія. Получивши таковую просьбу, епархіальное начальство должно поступать следующимъ образомъ: 1) собирать посредствомъ довъренныхъ духовныхъ лицъ, сообща съ полицейскимъ чиновникомъ, свъдънія о томъ: а) отъ какихъ приходовъ отделяются прихожане, желающіе образовать новый приходъ, по какимъ причинамъ они этого желають и справедливы ли эти причины, 6) бу-деть ли число сихъ прихожанъ достаточно въ каждаго священника (Ук. Св. Сунода 4 марта составленію новаго прихода, в) какое затъмъ число прихожанъ останется въ техъ приходахъ, изъ которыхъ выдълились желающіе образовать новый приходъ, г) будетъ ли обезпечено содержаніе причта новаго прихода и чёмъ именно д) прилично ли и удобно ли мѣсто, на которомъ предполагается построить храмъ для новаго прихода; 2) должно войти въ сношение съ гражданскимъ начальствомъ, нетъ ли какихъ препятствій къ сооруженію просителями церкви на избранномъ мѣстѣ, и 3) если по всѣмъ таковымъ сведеніямъ не окажется препятствій къ открытію прихода, оно даеть свое согласіе и представляетъ планъ и фасадъ зданія на разсмотраніе въ мастную Строительную Комиссію (Уст. Кон. 45. Ук. Св. Сун. 1868 г. 26 ноябр. Уст. Строит. 1900 г. ст. 123, 124).

обстоятельствамъ, значительно уменьшится, а остальные прихожане не будуть въ состояни оказывать причту пособія въ содержаніи, то ослабевній приходъ, вмёстё съ храмомъ, приписывается къ другому приходу, смотря по мъстной удобности и по желанію самихъ пов. хожанъ, впредь до усмотрънія. Если въ теченіе ияти леть после сего прихожане принисного прихода не изыщуть достаточных способовъ къ содержанію особаго причта, то епархіальное начальство можетъ постановить опредъление о совершенномъ упразднении прихода и объ окончательномъ присоединении его къ составу другого прихода (Уст. Кон. 61).

8) Учрежденіе приходовъ вновь и упраздненіе приходовъ существующихъ производится съ утвержденія Св. Сунода (Уст. Кон. 92. Ук. Св.

Сунода 19-28 февр. 1885 г. п. 1).

9) Приходъ имфетъ опредфленныя территоріальныя границы. Перемѣны этихъ границь допускаются только по самымъ уважительным гражданской правоспособности, и притомъ не иначе, какъ съ въдома и согласія епархіальнаго архіерея (Уст. Кон. 92, 93. Ук. Св. Сунода 1896 г. 20 апръля № 6).

10) Приходъ состоитъ изъ причта и мірявъ

#### Причтъ.

11) Составъ причта бываетъ различенъ, смотря по количеству прихожанъ. Если въ приход менъе 700 душъ мужескаго пола, то причть долженъ состоять изъ священника и псаломщика; діакона можно им'єть за особое вознагражденіе. Въ приходахъ, им'ьющихъ боліе 700 душъ, причтъ полагается изъ священника, діакона и исаломщика. Если при приходской церкви состоить два или боле священника, то въ составъ причта входятъ, промъ священи-1885 г. Ук, Сунода 1886 г. дек. 11, п. 6).

12) Члены приходскаго причта опредъляются къ приходскимъ церквамъ епархіальнымъ архіереемъ. Въ случат если прихожане пожелають избрать на вакантную должность въ причи извъстное имъ лицо, они, по постановленію своего приходскаго собранія, могуть ходатайствовать объ этомъ предъ архіереемъ чрезь уполномоченныхъ депутатовъ. Для такового ходатайства полагается определенный, напримерь, мѣсячный срокъ. Чтобы помочь прихожанамь находить достойныхъ кандидатовъ на свободныя мъста въ приходскомъ причтъ, епархіальное начальство публикуетть въ Епархіальных Ведомостяхъ списокъ лицъ, признанныхъ пмъ достойными занять то или другое мѣсто вь приходъ. Равн. обр. ведется и публикуется въ 7) Если число прихожанъ какого-нибудь при- мъстныхъ Епархіальныхъ Въдомостяхъ списокі торые получили отъ епархіальнаго архіерея Инстр. благ. 48). право просить перемъщенія въ другіе приходы

(Ср. 6 и 7 ст. проекта).

13) Приходскій священникъ есть дов'вренный сть епискона пастырь прихода и необходимое условіе его организацін. Пространство его полпомочій по священнослуженію, религіозно-просвътительной д'ятельности и управленію приходомъ опредвлено въ его ставленой грамотъ. Чтобы эти полномочія не оставались неизв'єстны прихожанамъ, ставленная грамота прочитывается благочиннымъ въ церковномъ собранін прихожанъ. Вмъстъ съ тъмъ актъ прочтенія ставленой грамоты означаетъ введение священника въ отправление пастырскаго служения въ назначенномъ ему приходъ (Инстр. благ. п. 36. Уст. Коп. 70).

14) Священникъ - настоятель обязанъ совершать богослужение, положенное по церковному уставу во всё воскресные, праздничные и высокоторжественные дни, и также въ св. Четыредесятницу, а въ простые дни возможно чаще. Порядокъ требуетъ, чтобы велась точная запись всемъ службамъ и требовсправленіямъ, какія были совершены въ храм'в въ тотъ или другой день, въ особой тетради, выданной отъ благочиннаго (Уставъ Консисторій 33. Инстр. благ.

15) Священникъ обязанъ добросовъстно и съ полнымъ тщаніемъ совершать требонсправленія по просьбѣ прихожанъ какъ въ храмѣ, такъ н на дому, довольствуясь за свой трудъ добровольнымъ подаяніемъ по состоянію каждаго

(Уст. Кон. 35. Инстр. благ. 28).

16) Священникъ обязанъ при богослужения произносить поученія изъ отеческихъ писаній и изъ одобренныхъ Св. Сунодом в книгъ, а если овъ получилъ надлежащее образование, то долженъ сказывать и собственныя свои поученія. приспособленныя къ понятію и потребностямъ мъстныхъ слушателей (Уст. Кон. 9. Инстрблаг. 23).

17) Священникъ обязанъ по воскреснымъ и праздинчнымъ днямъ вести визбогослужебныя бестам. Онъ можеть по своему усмотранию привлекать къ сему труду и получившихъ образованіе діакона и псаломщиковъ (Инстр. На-

стоят. 8).

18) Священинкъ обязанъ отвращать своихъ прихожанъ отъ всякихъ суевърій и суевърныхъ обрядовъ, предохранять ихъ отъ совращенія въ ереси и расколы и инославныя исповъданія (Уст. Кон. 18-21).

19) Съ другой стороны священникъ долженъ стараться обращать къ православной въръ, какъ совратившихся изъ православія, такъ и состоявшихъ въ расколъ, пновъріи п въ инославныхъ псповеданіяхъ (Уст. Кон. 22-25).

20) Священникъ обязанъ заботиться о заве-

священниковъ, діаконовъ, и псаломщиковъ, ко- литвамъ и началамъ Катихизиса (Уст. Кон. 14.

21) Священникъ обязанъ преподавать Законъ Божій въ церковно-приходскихъ и всякихъ другихъ низшихъ школахъ, въ пределахъ прихода, или, по крайней мъръ, наблюдать за преподаваніемъ.

22) Діаконъ есть помощникъ священника, какъ при совершении богослужения, такъ и въ другихъ случаяхъ его настырской дъятельности. Діакону вміняется въ непремінную обязанность замънять священника въ преподаванін Закона Божія въ народныхъ школахъ прихода (Опр. Св. Сунода 29 янв.—25 февр. 1886).

23) Псаломщикъ также, какъ и діаконъ, должны неопустительно являться къ богослуженію и къ требоисправленію по звону пли по приглашенію священника, а также ходить вмість съ нимъ съ животворящимъ крестомъ въ домы прихожанъ, во дни праздниковъ Р. Хр. и въ свътлую седьмицу и въ храмовые праздники, а также для совершенія молебныхъ піній на полевыхъ посъвахъ и проч. (Инстр. благ. 13. 15. 16, 22).

24) Діаконъ и псаломщики должны почитать своего священника, какъ настоятеля прихода и своего учителя, исполнять все его законныя требованія по службі, и ни словомъ, ни діломъ не оскорблять его. А если бы они чемъ нибудь были обижены свищенникомъ, должны жаловаться благочинному или епархіальному начальству (Ин. благ. 25).

25) Священникъ, въ свою очередь, не долженъ обижать діакона и псаломщиковь, въ частности при раздъль доходовъ. Если онъ замътитъ въ пихъ неисправность по службъ или ослушание, можеть сділать имъ выговоръ паедині, а при повтореніи неисправностей-можеть жаловаться благочинному или епархіальному начальству

(Инстр. благ. 26. 27).

26) Въ случаћ смерти или перевода священника на другое мъсто, а также въ случав смерти или удаленія церковнаго старосты, церковные документы передаются въ завъдывание наличному причту, церковное имущество и церковные документы передаются въ завъдывание наличному причту вмёстё съ церковнымъ старостой (Инстр. благ. 35).

27) Въ приходахъ, гдф два или три священника, одинъ изъ нихъ назначается настоятелемъ прихода, по распораженію епархіальнаго

начальства.

28) Настоятель пользуется предъ другими священниками преимуществомъ чести и нѣкоторыми особыми правами, какъ по богослуженію, такъ и по управленію приходомъ.

29) Настоятель при всёхъ соборныхъ богослуженіяхь предстоятельствуеть предъ прочими священниками той же церкви. Седмичное служеніе онъ исполняетъ поочередно съ прочими денін и поддержанін при церкви училища для священниками, но въ храмовые праздники и обученія дітей прихожань чтенію, письму, мо, двунаддсятые праздники и въ важнівшія седьбогослужение вив очереди (Инстр. Наст. ст. 1

30) Настоятель наблюдаеть, чтобы каждый членъ причта неопустительно исполнялъ свои обязанности по церкви и приходу. На немъ лежить отвётственность за порядокъ въ приходъ (ст. 23). При семъ прилагается подробная

инструкція настоятелю прихода.

31) Приходскій священникъ, какъ и прочіе члены причта, поставляется къ извъстной церкви и не можетъ оставлять ел и переходить къ другой безъ разръщенія своего епископа. Не можеть также переводить его съ одного мъста на другое, безъ его желанія, и епископъ, если не будеть къ тому уважительной причины. Уважительной причиной считается повышение по службъ или случаи, предусмотрънные въ уставъ Консисторій (191). Епархіальный архіерей въ своемъ годичномъ отчетъ обязанъ упомянуть о числъ священниковъ, перемъщенныхъ имъ въ теченіе года безъ ихъ прошеній (Высоч. утв. жур. Прис. по дъл. прав. дух. 16 апр. 1869).

32) Приходскій священникъ обязанъ отправлять богослужение, совершать таинства, исправлять духовныя требы только въ той церкви и въ томъ приходъ, куда онъ опредъленъ отъ епархіальнаго архіерея. Исключенія изъ этого общаго правила допускаются только въ крайнихъ случаяхъ, напр., онъ можетъ и даже должень по просьбѣ заинтересованныхъ лицъ окрестить слабаго младенца, исповедать и причастить больного и въ чужомъ приходъ, когда тамъ нътъ на лицо своего мъстнаго священника или когда онъ боленъ. Совершивній требу для чужого прихожанина, священникъ долженъ записать ее подъ извъстнымъ числомъ въ своей метрической книгь, дать объ этомъ удостовъреніе родственникамъ окрещеннаго ребенка или папутствованнаго больного, для представленія сего свидътельства ихъ приходскому священнику (Уст. Кон. 97. 98). Можетъ приходскій священникъ совершить крещеніе, напутствовать больного и похоронить умершаго у профажающихъ, или временно пребывающихъ въ приходъ, но 1) съ наблюдениемъ правилъ о скоропостижно умершихъ и 2) съ темъ, чтобы исправленная треба (крещеніе и погребеніе) тотчасъ были записаны въ метрическую книгу, и тому липу, для котораго совершена треба, или его родственникамъ, было выдано свидътельство о совершенной требъ за подписомъ членовъ причта и приложеніемъ дерковной печати. Бракосочетаніе проважающихъ или временно проживающихъ въ приходѣ, а равно и пришедшихъ изъ чужихъ приходовъ воспрещается безъ полученія надлежащаго свёдёнія отъ тёхъ причтовъ, въ приходахъ которыхъ они числятся. По совершеніи брака временно проживающих или профажающихъ, имъ следуетъ выдать свидетельство о бракосочетаніи, и сверхъ того дідать надинсь на паспортахъ. Приходящихъ начальства, по прошествін которыхт сдаєтся

мины великаго поста имъетъ право совершать исповедываться изъ чужихъ приходовъ священ. никъ можетъ принимать только по какимъ-лебо особо уважительнымъ причинамъ; послѣ исповъди следуетъ выдавать имъ удостовърение обисповеди, для предъявленія местному свящев. нику и причту (Ин. благ. 41. 42). Само собою разумьется, что священникъ можетъ совершать. какъ богослужение такъ и все требы въ чужну приходахъ, когда мъстные священники дозволять ему это, или будуть просить объ этомъ въ случат своей болтвии, отлучки или недосуга. Наконецъ, иногда приходскій священникъ служить въ чужомъ приходъ, въ качествъ вхомщаго священника, по распоряженію благочив. наго или епархіальнаго начальства, за неимініемъ тамъ священника, по случаю ли его смерти. перемъщения или увольнения за штать. Въ этихъ случаяхъ требоисправленія записываются в метрическую книгу мъстнаго прихода («Церк Вѣстн. • 1887. № 43).

#### Прихожане.

33) Къ составу православнаго прихода отвосятся всв исповедующе православную верг домохозяева и ихъ семейства, живущіе въ предълахъ прихода, и вообще всъ, имъюще постоянную осфдлость въ этихъ предфлахъ (Проекть уст. 3. 9. 49). Лица православнаго исповъданія, временно проживающія въ предълахъ прихода. имъютъ право и обязанность обращаться за требоисправленіями къ мѣстному приходском причту, но обязательному обложенію въ пользу

прихода не подлежать.

34) Перемъна мъстожительства, всявдствіе движеній по службѣ, переселенія и других обстоятельствъ, влечетъ за собою перечислене изъ одного прихода въ другой. Прихожанивъ оставляющій місто жительства въ приході, можетъ просить настоятеля оставляемаго прихода о выдачь переходнаго свидътельства, съ прошсаніемъ въ немъ всехъ сведеній, имеющихся в приходской книгъ касательно его и его семейства. Временно проживающіе въ приходь, при перемъщении въ предълы другаго прихода, могутъ просить причтъ оставляемаго прихода, о выдачь метрической выписки о событахъ рожденія, крещенія, бракосочетанія или смерти кого-нибудь изъ членовъ его семьи, записанныхъ въ метрическую книгу сего прихода (Проекть устава 15. 16. 17. Уст. Кон. 107).

35) Всв прихожане и ихъ семейства, имъющіе постоянное мѣсто жительство въ предѣлахъ прихода, вносятся причтомъ въ особую приходскую книгу, съ показаніемъ фамиліи, именя, отечества, званія и рода занятій каждаго, времени его рожденія и крещенія, бытія у исповъди и св. причастія и вступленія въ бракь времени смерти, времени переселенія въ приходъ, или выбытія изъ прихода. Кпига приходская выдается на пять лътъ отъ епархіальнаго.

въ церковный архивъ для храненія. Прим. форма приходской книги при семъ прилагается

(Проектъ уст. 13).

36) Прихожане, въ силу своей принадлежности къ приходу, обязаны считать приходскаго священника своимъ пастыремъ-учителемъ въры и правственности, раздаятелямъ благодатныхъ даровь и руководителемъ въ дълъ спасенія, обязаны обращаться къ нему и всему причту за совершеніемъ требоисправленій и за совътомъ во всехъ случаяхъ, волнующихъ ихъ религозную совъсть или возбуждающихъ недоразумъніе. Обращенія къ постороннему священнику допускаются въ случав необходимости или по уважительной причинъ (см. выше ст. 32. Уст. Кон. 103).

37) Могутъ прихожане обращаться за разрѣшеніемъ своихъ недоуманій по предметамъ въры или приходской жизни и къ благочинному церквей во время посъщенія имъ ввъренвыхъ его наблюдению приходовъ (Инстр. благ.

46. 47).

38) Прихожане обязаны посъщать общественнсе богослужение въ воскресные и праздничные дии, соблюдать посты, и хотя бы разъ въ годъ исповъдываться и пріобщиться. Пренебрегаюшіе долгомъ испов'єди подлежать пастырскому увъщанію священника и могуть быть подвергнуты епитиміи, по распоряженію епархіальнаго начальства (Уст. Кон. 15-17. Инстр. благоч. 46).

39) Прихожане должны обучать своихъ дътей основнымъ правиламъ въры и благочестія, а если сами не въ состояніи этого сдёлать, то должны отдавать ихъ для обученія священно. церковнослужителямъ, или въ церковно-приходскія школы (Уст. Конс. 14. Инстр. бл. 48).

40) Прихожане обязаны заботиться о благоустройствъ своего храма и всъхъ мъстъ и вещей, ему принадлежащихъ, содержать въ исправ. номъ видъ кладбища и пр. (Инстр. благ. 1, 2. Уст. Кон. 38, 41).

41) На обязанности прихожанъ лежить забота о снабженін причта квартирами и матеріальнымъ содержаніемъ (Проектъ уст. 8).

42) Прихожане, по приглашенію своего на стоятеля, обязаны содъйствовать ему въ благо устроеніи прихода въ религіозно-правственномъ просватительномъ и благотворительномъ отно. шеніяхъ, по мірь духовныхъ силь и способностей каждаго (Ук. Св. Сунода 18 ноября 1905, № 5900, п. 1). Это содъйствіе можеть выразиться въ организацін приходскихъ кружковъ н братствъ ревнителей въры и благочестія имъющихъ своей задачей обращение иновър. цевъ въ православную вѣру, просвѣщеніе навъ народъ и пр. (Проекть уст. 11, 42. 94).

явились дівицы и вдовы, желающія посвятить себя на служение Церкви Христовой въ своемъ

водимы епископомъ въ званіе діакониссъ. Обязанности ихъ опредъляются особой Инструкціей, которан при семъ прилагается (см. въ проектъ устава ст. 12).

#### Приходскій храмъ.

44) Приходскій храмъ есть святыня прихода, мѣсто богослужебныхъ собраній прихожанъ, мъсто, гдъ имъ преподается религіозное наученіе и назиданіе, гдѣ они сподобляются благодатныхъ даровъ и получаютъ религіозное утъшеніе въ различныхъ случаяхъ жизни, центръ, около котораго организуется религіозное общеніе между прихожанами.

45) Отсюда естественно, что, когда прихожане просять объ открытін прихода, построеніе храма составляеть для нихт, первую обязанность. Таже обязанность возникаеть для нихъ и въ несчастномъ случат сгортнія церкви или изветшанія ея (Инстр. благ. 3, 5. Уст. Конс. 46).

46) По просъбъ прихожанъ, епархіальное начальство можетъ оказывать имъ пособіе въ построеніи храма тімь. что: 1) можеть входить въ сношение съ мъстнымъ управлениемъ Государственныхъ Имуществъ о безденежномъ отпускъ лъса изъ казенныхъ дачъ въ потребномъ количествъ, 2) можетъ выдать одному изъ прихожанъ, выбранному и уполномоченному ими, книгу для сбора пожертвованій отъ христолюбивыхъ дателей въ предълахъ епархіи (Уст. Конс. 55).

47) Впрочемъ, въ случат совершеннаго недостатка мъстныхъ приходскихъ средствъ къ построенію храма и въ тоже время въ случав совершенной необходимости его въ данномъ мъстъ, для противодъйствія ли расколу или распространенія христіанства между язычниками и по другимъ подобнымъ соображеніямъ, храмъ можеть быть построенъ на средства казны или Св. Сунода. Въ этихъ случаяхъ епархіальное начальство само входить съ представленіемъ въ Св. Сунодъ, съ подробнымъ изложеніемъ причинъ необходимости построить цер-

ковь (Уст. Конс. 54).

48) Прежде препровожденія представленія въ Святъйшій Сунодъ, епархіальное начальство обязано войти въ сношение съ мъстнымъ губернскимъ начальствомъ по вопросу о предполагаемой постройкъ храма. Губернское начальство должно командировать одного изъ техняковъ строительнаго отдъленія для освидътельствованія, при благочинномъ или депутатв съ духовной стороны, мъста, назначеннаго подъ рода, благотвореніе, распространеніе трезвости постройку церкви и самаго грунта и для соображенія на счеть удобнайшихъ средствъ къ 43) Въ случат, если бы среди прихожановъ пріобрътенію матеріаловъ и работниковъ. Потомъ составляется обычнымъ порядкомъ планъ, фасадъ и смъта для постройки, и по утверждеприходь, то онь, по примъру древней Церкви, ніп строительнымь отдъленіемь губерискаго могуть быть, по ходатайству настоятеля, воз-правленія, препровождается. чивств сь ходатайствомъ епархіальнаго начальства, въ Св. ранія церкви до сооруженія новой, если пер-Сунодъ (Уст. строит. 1900, 115-117).

49) По воспоследованін согласія Святейшаго Сунола на ходатайство епархіальнаго начальства, а въ другихъ случаяхъ по утвержденіи строительной сматы и плана строительнымъ отделеніемъ, выдается епархіальнымъ начальствомъ прихожанамъ храмозданная грамота, съ которой и должна строго сообразоваться постройка храма (Инстр. благ. 6).

50) Вибств съ постройкой храма должна быть заведена ризница, богослужебная утварь и надлежащій кругь богослужебныхъ книгь (Инстр. бл. 1, 2, 6, Уст. Конс. 38, 40, 51).

51) Когда храмъ и всв его принадлежности будуть готовы, производится освидътельствованіе его благочиннымъ и согласно его донесенію и просъбъ прихожанъ, назначается освящение его. Освящение производится епархіальнымъ архіереемъ или, по его порученію, его дов'ьреннымъ духовнымъ лицомъ (Уст. Конс. 51. Инстр. бл. 6).

52) Въ нѣкоторыхъ многолюдныхъ приходахъ можеть быть по нескольку церквей. Можеть быть въ приходъ церковь приписная (Уст. Конс. 61). Можеть быть церковь на кладбищь (Уст. Конс. 47, 94, 95. Опредъл. Свят. Сунода 19-

28 февраля 1885 г.).

53) Устроивши храмъ, прихожане обязуются и содержать его въ благоприличномъ видъ. Въ случав несостоятельности ихъ къ исправлению ветхостей въ храм' или восполнению недостатковъ по ризницѣ или утвари, они могутъ пользоваться темь же вспомоществованиемь со стороны епархіальнаго начальства, какое получается при построеніи храма (Инстр. благ-

54) Можеть быть допускаемо устроение церквей и въ частныхъ домахъ прихожанъ для лицъ, пріобрътшихъ право на особенное уваженіе и не могущихъ посфіцать приходскіе храмы по преклоннымъ лагамъ и болъзненному состоянію, съ разр'єшенія епархіальнаго архіерея, а въ столицахъ-Св. Сунода (Высоч. утв. 9 мая 1881 г. докладъ оберъ-прокурора Св. Сунода, п. 6). Существование домовой церкви допускается только до кончины лица, для котораго учреждение оной дозволено, а послъ кончины его, если не последуеть разрешения на продолжение существования ея, вся принадлежность ея обращается въ собственность церкви приходской (Уст. Конс. 49. Уст. Стр. 1900 г., ст. 96).

55) Въ тъхъ спархіяхъ, гдъ приходы расположены на обширныхъ пространствахъ и прихожане не могуть съ удобностію посъщать во всякое время приходскую церковь, епархіальное начальство можеть разръшить построеніе въ отдъльныхъ приходскихъ селеніяхъ молитвенныхъ домовъ на опредъленное или неопредъленное время. Дозволяется также разръшать нію общественнымъ управленій, а относится п

ковь, къ которой принисывается приходь, ва. ходится въ дальнемъ разстояніи. Можно разрі. шать построеніе молитвенныхъ домовъ на сель скихъ кладбищахъ для поставленія тамъ умершихъ и для обычныхъ надъ ними молитвослевій. Въ молитвенныхъ домахъ могуть быть со вершаемы въ обычнохъ порядкъ дневныя богослуженія и молебныя півнія, а въ особо уважительныхъ случаяхъ, съ особаго разръщения енархіальнаго архіерен, можеть быть совершаема и божественная литургія на перенономъ антиминсъ (Мивніе ивкоторыхъ членовь IV Отд. 20 и 21 марта 1906 г. «Церк. Вы.). № 22, стр. 1559-60).

56) Часовии въ честь святыхъ иконъ или въ благочестивое воспоминание событий церковныхъ и отечественныхъ, издревле построенны благочестивымъ усердіемъ православныхъ предковъ, должны быть сохраняемы и возобновляемы. Построеніе сего рода часовень вновь можеть быть допускаемо не иначе, какъ по съмымь уважительнымъ причинамъ, съ разрещенія епархіпльнаго начальства, а въ столицахь-

57) Часовии и молитвенные дома принисиваются къ приходскимъ или монастырским герквамъ и поручаются наблюдению священииковъ съ церковными старостами (Уст. Ковс. 56-59, 61. Уст. строит. 1900 г., ст. 131-133).

съ Высочайшаго соизволенія.

#### Приходское кладбище.

58) Въ каждомъ православномъ приходъ (семскомъ) полагается кладбище для погребени умершихъ. Мъста подъ кладбища отводятся гражданскимъ начальствомъ, на основани прошенія прихожанъ ецархіальному начальству, в мъстностяхъ сухого грунта. Въ городахъ кладбища должны быть расположены не менъе как въ ста саженяхъ отъ последняго городские жилья, а въ селеніяхъ-не ближе полуверсти отъ нихъ. Кладбища должны быть огораживаемы заборами и плетнями, а гдв нътъ льса,насынью не свыше двухъ аршинъ и рвомь (Уст. врач. 1892 г., ст. 693-695).

59) Могилы для варытія тёль умершихь должны быть глубиною не менфе двухъ съ половиною аршинъ. Могилы зарываются въ ровень съ площадью и плотно утрамбовываются, ил же дълается надъ могилой насынь земли около полуаршина вышиной. Наблюдение за сли витняется въ обязанность приходскимъ священникамъ (Ук. Сун. 20 іюля 1808 г. Инстр. благ.

2. Уст. врач., ст. 712-715).

60) Кладбища устрояются общимъ пжиненіемъ обывателей, а въ городахъ на средства города. Дальнъйшее же управление кладбища ми, какъ въ хозяйственномъ, такъ и въ административномъ отношения, не подлежить выдпостроеніе молитвеннаго дома, въ случат сго- обязанности духовнаго начальства подлежаваправленія, въ соотв'єтствіе чему на средства на благоустройство и улучшение кладбищъ (Рфшеніе кассац. денарт. Сената 10 апръля 1896 г. въ «Церк. Вѣд.», 1897 г., № 10. Указъ Сената 1 департ. 10 іюня 1904 г., № 5913, въ «Церк. Вѣд., 1904 г., № 43). На основанів указаннаго рышенія кассаціоннаго департамента Сената Св. Сунодъ опред. своимъ, 13 марта-11 апръля 1897 года, предписаль духовенству: а) имѣть тпательное наблюдение за тъмъ, чтобы состоящія въ его непосредственномъ въдъніи кладбища содержались въ опрятномъ и приличномъ видь, соотвътственно христіанскому долгу почтительнаго отношенія живыхъ къ памяти въ въръ скончавшихся, б) озаботиться о безотлагательномъ приведеніи ихъ въ порядокъ, напр., объ исправленіи обвалившихся могиль, починкъ старыхъ, или сооружении новыхъ заборовъ и плетней, укръпленіи насыпей, а также о насажденіи деревьевъ, которые въ одно и то же время служать и къ украшенію кладбищь и къ обезвреженію на кладбищахъ воздуха, в) къ покрытію нужныхъ расходовъ приглашать частныхъ лицъ, городскія и сельскія общества, въ необходимыхъ же случаяхъ удёлять на это часть церковныхъ или кладбищенскихъ доходовъ («Церк. Вѣд.», 1897 г., № 26). Въ указъ, же 1 департ. Правит. Сен. 10 іюля 1904 г. № 5913 предусматривается право духовнаго начальства устанавливать для указанной цели сборы за постановку памятниковъ и решетокъ.

61) На кладонщахъ могутъ быть устранваемы церкви, часовни и усыпальницы (Уст. врач., ст.

699. Ук. Сун. 1840 г., декабря 27).

### Церковная школа и библіотека.

62) Въ каждомъ сельскомъ приходъ полагается церковная школа для дътей. Главная задача ея-обучение Закону Божию и грамотъ. Прочіе предметы преподаванія вводятся, смотря по м'єстнымъ средствамъ. Преподаваніе въ церковной школь составляеть обязанность ивстнаго причта. Если найдутся средства, можно поручить обучение грамотъ и другимъ предметамъ, кромъ Закона Божія, и благонадежнымъ учителямъ и учительницамъ за вознагражденіе, подъ надзоромъ настоятеля прихода (Уст. Конс. 14. Инстр. благ. 48).

Примпчание. Если гдв есть и будеть церковно-приходская школа, получающая вспоможение отъ правительства, она замъняетъ церковную школу. Земская школа не избавляеть отъ необходимости имъть церковную

63) Церковная школа должна содержаться на церковныя средства. Расходъ на церковную школу долженъ стоять на первомъ планъ послъ статьи на благоустроеніе храма. Въ случав недостатка церковной казны, къ вспомощество- ной части прихода. Право собственности въ

го исповеданія, подъ надзоромъ губернскаго ванію на школу приглашаются прихожане. Въ особенности на обязанности прихожанъ должтого же начальства относятся и всв расходы но быть построеніе зданія для школы, ремонть его и отопленіе, а также содержаніе прислуги (Проектъ уст. 24).

64) Желательно было бы введение въ приходахъ катихизаторскихъ курсовъ для сельской молодежи, съ целію развитія и укрепленія въ нихъ познаній по Закону Божію, пріобратеннихъ въ школа (Пост. IV Отд. 20 и 21 марта

1906 г. Церк. Вѣд. № 22, стр. 1558).

65) При каждой приходской церкви, кром'в круга богослужебныхъ книгъ, должна быть церковная библіотека. Она должна состоять изъ друхъ главныхъ отдёловъ. Первый отдёль долженъ заключать въ себъ книги и изданія, помогающія клиру оправлять ихъ обязанности по отношенію къ прихожанамъ, дающія ему возможность расширать и углублять ихъ богословское образование и слъдить за современной богословской литературой. Второй отдёль должень состоять изъ книгъ, могущихъ доставить прихожанамъ религіозно-назидательное чтеніе. Долженъ быть составленъ примфрный каталогъ книгь для того и другого отдела (Уст. Консист. 9, 40).

66) Церковная библютека пополняется на средства церкви и на пожертвованія прихо-

Примъчаніе. Прихожане могутъ имъть и свою особую библіотеку для чтенія, содержимую исключительно на свои средства. Она можеть заключать въ себѣ, кромѣ книгъ религіознаго содержанія, и книги полезныя въ житейскомъ быту. Составъ этой библютеки организуется и пополняется подъ наблюденіемъ и руководствомъ настоятеля, пользованіе этими книгами въ читальнѣ или на дому находится въ въдъніи одного изъ членовъ причта. В прави отвинения сочно и втолок

#### Благотворительныя заведенія.

67) Для приэрѣнія сирыхъ, убогихъ и престарынкъ приходъ можеть устроить пріють, богадъльню и другія благотворительныя заведенія. Эти заведенія должны содержаться на особыя средства, изыскиваемыя самими прихожанами, обязанными пещись о призрѣніи нищихъ и убогихъ не по религіознымъ только побужденіямъ, но и по долгу гражданскому (Проектъ уст. 27).

#### Церковно-приходское имущество.

68) Церковно-приходское имущество делится на два разряда, существенно отличающіеся одинъ отъ другого по своей юридической природѣ:-1) имущество, принадлежащее храму, какъ святынъ прихода, и 2) имущество, принадлежащее приходской общинъ, какъ составимуществъ перваго разряда принадлежитъхраму, какъ церковному институту (Зак. гражд. 413, 698, 985. Зак. о сост. изд. 1899 г., ст. 435, 443, 401), а въ имуществъ второго разряда-приходской общинъ. Управление и распоряжение церковнымъ имуществомъ принадлежитъ церковной власти, съ участіемъ прихожанъ, управленіе и распоряженіе имуществомъ прихожанъ принадлежить приходскому собранію, съ участіемъ м'встнаго клира. Имущество храма употребляется на нужды храма и существующихъ при немъ церковныхъ учрежденій и на пужды епархіальныя, кром'в только пожертвованій, имъющихъ спеціально-мъстное назначеніе. Имущество же приходской общины употребляется исключительно на мъстныя надобности.

69) Имущество перваго разряда подраздъляется на двъ части-на имущество, назначенное на благоустроеніе храма съ его ризницей и утварью, и всёхъ мёсть, принадлежащихъ храму, и учрежденій, при немъ существующихъ (Уст. Консист. 38-41), и на имущество, назначенное

на содержание духовенства.

Поэтому циркуляромъ Св. Сунода, 20 марта 1892 г. за № 3, предписано всѣмъ преосвященнымъ наблюдать, чтобы наличныя деньги и процентныя бумаги, назначенныя на содержание приходскихъ причтовъ, въ случав если онв будуть вносимы на храненіе въ конторы и отділенія Госуд. Банка, въ городскіе общественные и частные коммерческие банки, впосились на имя приходской церкви, съ обозначениемъ, что вклады и проценты, по нимъ получаемые, назначены на нужды причта. (Церк. Въд. 1902 г., № 50. 1903 г. № 52). Опредѣл. Св. Сунода 6—15 сент. 1900 г., за № 3657, постановлено, что въ техъ случаяхъ, когда въ завещании назначена какая-нибудь денежная выдача въ пользу извъстной церкви «на поминовеніе», безъ яснаго и опредъленнаго указанія о передачъ денегъ на тотъ или другой предметь, то проценты съ назначеннаго капитала должны быть делимы на две равныя части, изь коихъ одна идетъ въ пользу церкви, а друган въ пользу причта, въ вознаграждение за трудъ помино-

70) Движимое имущество храма, по отношенію къ сващенному его характеру, разделяется на три вида:-первый видъ составляють вещи священныя, второй-вещи освященныя употребленіемъ при богослуженін, третій-вещи, не имъющія священнаго характера, но составляющія церковную собственность. Къ первымъ причисляются: потиры, дискосы, дароносицы, дарохранительницы, звъздицы, лжицы, кошія, рипиды, кресты, евангелія, иконы, мощи, а равно оклады и украшенія на иконахъ, крестахъ, мощахъ, сосуды съ св. муромъ, антиминсы, покровы и воздухи, употребляемые для покрыванія потира и дискоса, одежды съ престола и жертвенника. Ко вторымъ относятся: купели и средствомъ полученія въ даръ или на собствендругія чаши для водоосвященія, блюда, ковши, ныя средства, оброчныя статьи, домы при

кропила, одбинія съ аналоевъ, ризы, калил подсвъчники, паникадила, а равно постановлен. ныя уже въ нихъ свъчи, богослужебныя книги кром'в евангелій, лампады, украшенія, пов'ящен. ныя на иконахъ (Улож. о наказ. 1885 г. ст. 219-233. Улож. 1903 г. ст. 73 и 74 прил. І и Пр. Къ третьему относятся вещи необходимыя из церковнаго употребленія, но не освящения употребленіемъ при богослуженіи, какъ-то воскъ, свъчи, не поставленныя въ подсвъчния и паникадила, ладанъ, церковное вино, мука на просфоры, разнаго рода ценныя вещи, приклаги въ церковь, церковная библіотека и пр. Къ этому же разряду церковнаго имущества относятся деньги, поступающія въ церковную казну изъ разныхъ источниковъ, а именноа) свъчныя, какъ прибыль отъ продажи восковыхъ церковныхъ свъчъ; б) кружечныя и вошельковыя, жертвуемыя на храмъ при сборь во время богослуженія въ церковную кружку или кошелекъ или положенныя въ кружку, выставленную при церкви на столбъ съ образомь или крестомъ для сбора на церковь (Улож. 1885 ст. 227); в) денежные капиталы въ процентныхъ бумагахъ, пожертвованные на храмь въ видѣ отдѣльнаго взноса, съ опредѣленних назначеніемъ или безъ назначенія, или образовавшіеся изъ остатковъ церковныхъ сумиз за прежніе годы; г) нарочитые сборы единовременные или длительные, назначенные общимъ приговоромъ прихожанъ для опредъленной цъщ напр., на расширеніе храма, устроеніе нконостаса, пріобрътеніе колокола и пр. Эти сбори обязательны только для тёхъ, кто именно даль на нихъ свое согласіе (Полож. о прих. поп. 1864 г. ст. 6 и 12. Уст. обит. призр. т. ХШ. ст. 569). Каниталы этого рода обязательно должны быть принимаемы для храненія и приращенія процентами въ сохранныя государствевныя кассы, пока они не достигнуть предположенной цифры (Опр. Св. Сун. 25 авг.-2 сент. 1893); д) крестьянскія общества также могул на мірскомъ сходѣ устанавливать мірскіе сбори на устройство и поддержание церквей (Особ. прил. къ IX т. Св. Зак. Общее полож. о крест. ст. 178. Цирк. Мин. В. Д. 21 мар. 1887, № 71 пир. указъ Св. Сун. 31 мая 1887, № 9). Приговоры крестьянскихъ обществъ по установления сборовъ въ пользу церкви, состоявшеся в установленномъ порядкъ (въ присутствін двухь третей крестьянъ, имъющихъ право голоса), обязательны для всёхъ членовъ общества, независимо отъ того, присутствовало или вът извъстное лицо на сходъ при голосованіи (Указ Сената по 2 депар. на имя об.-пр. Св. Ств. 28 Map. 1890, № 2275).

71) Особый разрядъ дерковнаго имущества составляють принадлежащія храму недвижемости: земли, отведенныя по распоряжение правительства, а также благопріобратенныя понаемъ, лавки, кладбищенскія постройки (Зак. о сост. 1899 г. ст. 432. 435. 443. 445. 450. Уст.

Конст. 106. 125. 126. 133. 135).

Прим. Земля, отведенная городскимъ обществомъ подъ кладбище, по разъяснению кассац. департ. 1883 г. № 23, принадлежитъ городу. Но кладбища при церквахъ считаются принадлежащими церкви (Уст. Кон. 41), значить, должны считаться принадлежащими церкви. Во всякомъ случат кладонща изъяты навсегда отъ гражданскаго оборота. Даже старыя, закрытыя кладбища остаются неприкосновенными для обыкновеннаго употребленія, напр. для пашни, посѣва и пр. (т. XIII. Уст. врач. изд. 1892, ст. 701 и 417).

72) Къ имуществу церковному, назначенному на содержание духовенства, относятся:

1) Земельный надълъ. Надълъ этотъ составляеть необходимое условіе открытія новаго прихода. Когда приходъ открывается по ходатайству общества и лицъ, то на нихъ же возлагается обязанность отвода установленнаго участка земли для обезпеченія причта. Если же приходъ открывается по почину Правительства или епархіальнаго начальства, то посл'єднія полжны позаботиться о надёлё землей (Выс. утв. мн. Госуд. Сов. 14 ноября 1888 г., въ Цер. Вѣд. № 42). По межевымъ законамъ положено отводить причтамъ приходскихъ церквей изъ угодій крестьянъ отъ 33 до 99 десятинъ на каждый причтъ, смотря по количеству находяшихся въ пользовании прихожанъ земель (Зак. меж. Св. Зак. т. Х. ч. 3 ст. 462), а гдъ у крестьянъ причитается менфе 4 десятинъ на душу, такъ положено назначить причту соразмърное вознаграждение ежегоднымъ взносомъ денегъ или продуктовъ (Прилож. къ IX т. Пол. о кр. ст. 323).

2) Обезпеченіе готовой квартирой. При открытін новыхъ приходовъ обязательно для прихожань, вивств съ устроеніемъ храма, построить и помъщение для причта (Уст. Кон. 46).

3) Капиталы, пожертвованные доброхотными дателями на содержание причта, а также наличныя суммы, поступающія на содержаніе причта за требоисправленія разнаго рода.

73) Кромъ сборовъ на благоустроеніе мъстнаго приходскаго храма, существують много круженныхъ сборовъ по приходскимъ церквамъ, по распоряженію высшей церковной власти, назначенныхъ на спеціальныя религіозно-просвътительныя и благотворительныя цёли, выходящія за преділы не только прихода, но и епархіи. При каждой церкви обносится, по кр. мъръ, до шести подобныхъ кружекъ, а именно: а) кружка для сбора пожертвованій въ пользу попечительства о бъдныхъ духовнаго званія (т. XIII. Уст. Общ. привр. 1892 г. ст. 503); б) кружка на распространение православія межму язычниками имперін (Ук. Св. Сvн. 28 августа 1864 года и ук. 28 августа 1865 года

перквахъ, напр., для школы, для отдачи въ № 3435); в) кружка для сбора пожертвованій на возстановленіе православія на Кавназѣ (Ук. Св. Сун. 5 марта 1860 г. № 866); г) кружка для сбора на сооружение и содержаніе бълнъйшихъ православныхъ церквей въ имперін (Ук. 15 іюля 1863 г. Цир. указъ 19 января 1896); д) кружка для сбора на улучшеніе быта православныхъ поклонниковъ въ Палестинъ (Ук. 15 марта 1858 г. Опр. Святъйшаго Сунода 11-29 апр. 1880 г. № 843); е) кружка для сбора поданній въ пользу общества попеченія о раненыхъ и больныхъ воинахъ (Ук. 4-27 марта 1876 г. Опр. Святъйшаго Сунода 23 ноября 1877 г. № 1791); ж) при нѣкоторыхъ приходскихъ и соборныхъ церквахъ-кружка пожертвованій въ пользу гроба Господня (Ук. 29 октября 1834 г. Ук. 23 августа 1865 г. № 3365). Для предупрежденія неудобства носить при каждомъ богослуженін всв существующія при церквахъ кружки принято за правило носить каждый разъ только кружку для сбора пожертвованій на благоустройство и украшеніе м'встнаго храма, да еще кружку подаяній въ пользу попечительства о бъдныхъ духовнаго званія, а остальныя кружки должны быть обносимы поочередно, не болъе одной кружки въ каждую очередь (Ук. 4-23 марта 1876 г. № 395). Деньги, собираемыя въ упомянутыя кружки, не составляютъ собственности приходскаго храма; они временно находятся на попечении мъстнаго причта и старосты и въ концъ года отсылаются по назначенію. Поэтому оп'в называются переходящими суммами.

74) Приходская церковь пользуется правомъ собственности по отношенію ко всему своему движимому и недвижимому имуществу, указанному выше (Зак. о сост. 1899. ст. 435, 443. 401). Она можеть увеличивать свое имущество всеми законными способами (Зак. граж. ст. 413. 698 985).

75) Прихожане также могуть иміть свою особую общую кассу и особыя суммы, назначенныя на ть или другія просвътительныя и благотворительныя цели въ частности. Средства приходской общины могутъ образоваться изъ дареній частныхъ лицъ, пожертвованій со стороны лицъ, не принадлежащихъ къ составу прихода а главнымъ образомъ изъ общихъ складчинъ самихъ прихожанъ.

Примъчаніе. Бывшія приходскія попечительства, естественно, должны слиться съ организаціей церковно - приходской собщины (Про-

ектъ 81).

Складчины приходской общины могуть имъть форму регулярнаго самообложенія или же фор. му особыхъ сборовъ единовременныхъ или длительныхъ, назначенныхъ для спеціальной целя-Всв обложенія и сборы прихожанъ должны носить характеръ добровольныхъ пожертвованій, примънительно къ 6 и 12 ст. Полож. о церкприх. попеч. и указу Святейшаго Сунода 18 ноября 1905 г. № 5900.

76) Приходская община, въ качествъ юридическаго лица, пользуется правомъ пріобрътать всъми законными способами на свое имя, а также и отчуждать недвижимыя имущества.

77) Въ предълахъ прихода могутъ быть и другія юридическія лица, кром'є приходской святыни и приходской общины. Такъ, напр., законъ даетъ право пріобрѣтать на свое имя и отчуждать недвижимыя имущества братствамъ, пріютамъ, богалъльнямъ и тому подобнымъ религіовно - просвътительнымъ, благотворительнымъ и богоугоднымъ учрежденіямъ, состоящимъ въ духовномъ въдомствъ и дъйствующимъ на основанін уставовъ или правиль, утвержденныхъ епархіальнымъ начальствомъ, или Святъйшимъ Сунодомъ, или же свътскою властію (Разъяснит. опр. Пр. Сената 31 января 1906 г.). Равнымъ образомъ и существующія церковно-приходскія школы могуть пріобр'єтать на свое имя недвижимыя имущества по завъщанію и другими средствами (Опр. Святьйшаго Сунода 19-31 августа 1892 г. № 2134. Уст. Конс. 14). И правительство съ своей стороны также изъявляетъ готовность одарять церковно-приходскія и другія сельскія школы наразкой земли изъ казенныхъ дачъ до трехъ десятинъ на школу (Выс. ут. 12 мая 1897 г. мн. Гос. Сов. въ Церк. Вѣд. 1897 г.№ 28).

#### Завъдываніе и распоряженіе церковно-приходскимъ и приходско-общиннымъ имуществомъ.

78) Завъдаваніе и распоряженіе церковнымъ имуществомъ, по каноническимъ правиламъ, принадлежить церковной іерархіи, въ приходівприходскому причту, подъ наблюдениемъ органовъ перковной власти. Изъ уваженія къ религіозному чувству прихожанъ, какъ главныхъ и постоянныхъ жертвователей въ пользу приходскаго храма и существующихъ при немъ институтовъ, въ соответствіе съ древнимъ ктитор. скимъ правомъ церковныхъ жертвователей, и нынъ предоставляется прихожанамъ право участія въ завѣдываніи и распоряженіи церковнымь амуществомъ въ приходъ. Это право осуществляется прихожанами въ общемъ приходскомъ собраніи и чрезъ представителей церковно-приходской общины, участвующихъ въ качествъ членовъ въ церковно-приходскомъ совътъ.

Ближайшее завѣдываніе церковнымъ имуществомъ ввѣряется церковному старостѣ, совокупно съ мѣстнымъ притомъ.

80) Перковный староста въ отправленіи своей должности дъйствуеть по правиламъ своей инструкціи, Выс. утв. 12 іюня 1890 года, и согласно другимъ существующимъ по духовному въдомству постановленіямъ (Инстр. церк. ст. 5).

81) Церковный староста есть повъренный церковно-приходской общины, избираемый къ приходской церкви для совмъстнаго съ причтомъ пріобрътенія, храненія и употребленія церков-

ныхъ денегъ и всякаго церковнаго имущества подъ надзоромъ и руководствомъ благочинато и епархіальнаго начальства.

 Церковный староста избирается общим собраніемъ прихожанъ и утверждается въ дог-

жности епархіальнымъ архіереемъ.

83) Въ церковные старосты избираются ища не моложе 25 лѣтъ отъ роду, по возможности грамотные, извѣстные приходу христіанским благочестіемъ и преданностію святой православной Церкви. Подробности выборовъ въ щаструкціи (ст. 7).

84) Въ случаћ, если выборы церковнаго старосты не состоятся или не будутъ утверждени, епархіальному архіерею предоставляется поручать исправленіе должности церковнаго старосты, впредь до избранія таковаго установленнымъ порядкомъ, кому-либо изъ благонадежныхъ прихожанъ, по представленію мѣстнаго причта или, въ крайнемъ случаѣ, одному изъ

членовъ причта (Инстр. 17).

85) На церковнаго старосту лично возлагается: 1) сборъ денегъ въ церковный кошелекъ и кружку, пріемъ всякаго рода суммъ, вкладовъ и приношеній, поступающихъ въ церковь, полученіе доходовъ отъ отдачи въ наемъ оброчных статей, а равно процентовъ съ церковныхъкапиталовъ, получение платы за вънчики, разръшительныя молитвы, погребальныя принадлежности, мъста для могилъ и проч.; 2) продажа восковыхъ свъчей и огарковъ; 3) покупка, по указанію причта, всего необходимаго: для церкви: церковнаго вина, просфоръ, восковыхъ свъчей, ладана, деревяннаго масла, богослужебныхъ книгъ и духовно-правственныхъ изданій для пополненія церковной библіотеки и т. в. предметовъ; 4) веденіе приходо-расходныхь книгъ, которое, въ случат малограмотности старосты, возлагается на одного изъ членовь причта; 5) поддержание въ исправности, обновленіе и пополненіе ризницы и церковной утвари, по указанію настоятеля прихода; 6) ближайшее наблюдение за исправнымъ состоянимъ иконостаса, лампадъ, подсвъчниковъ н т. п., а также за исправнымъ содержаніемъ церковныхъ зланій, оградь, погостовъ, кладонщъ и памятниковъ; 7) надзоръ за отопленіемъ, освъщеніемъ и чистотою церкви, исправностію сторожей и другихъ служителей при церкви; 8) присмотръ за домами, пріобрѣтенными церковных иждивеніемъ, или инымъ способомъ поступившими въ собственность церкви, какъ для помъщенія причта, такъ и для извлеченія дохода въ пользу церкви, а также за лесными дачами, гдъ таковыя имъются, съ тъмъ, чтобы вырубка изъ оныхъ лѣса была производима исключительно для удовлетворенія нуждъ церкви и причта, а не для продажи; 9) наблюдение за тъчъ, чтобы въ предълахъ прихода не происходило противозаконной продажи церковныхъ восковыхъ свъчей и 10) наблюдение за сохранениемъ богомольцами тишины и порядка во время 60-

крестныхъ хожденій (Инстр. 22).

перковнымъ старостой, предъявляются старшему члену причта и затъмъ записываются, по принадлежности, въ церковную или въ приходорасходную книгу. Порядовъ записи указанъ ниже (Инстр. 28).

87) Деньги, собираемыя въ церковный кошелекь, а равно выручаемыя отъ продажи свъчь н получаемыя отъ доброхотныхъ дателей, опускаются немедленно послъ службы въ ящикъ, ля сего устроенный. Ящикъ для ссыцки денегь долженъ находиться за ключами старосты

и церковной печатью (Инстр. 26).

88) По истеченіи каждаго мфсяца, въ одинъ изъ первыхъ седьми дней наступившаго мъсяца, а въ случат наполненія ящика ранте, высыпаются изъ ящика и кружекъ накопившіяся деньги, и по надлежащемъ подсчетв записываются въ шнуровую приходорасходную книгу. Въ то же время производится свидътельство всего прихода и расхода за истекшій місяць, причемъ выведенный по приходорасходной книгь остатокъ суммъ и капиталовъ повъряется съ наличною кассою. Высыпка денегъ изъ ящика и кружекъ и свидътельствование прихода и расхода суммъ церковныхъ производится при участіи причта, старосты и представителей отъ прихожанъ (Инстр. 41-42).

89) Суммы церковныя хранятся при церквахъ въ особомъ сундукъ, поставляемомъ въ кладовой или ризницъ, за ключами церковнаго старосты и церковною печатью. (Высоч. утв. 1865 г., октября 14 опредъленіе Св. Сунода. Указы Св. Сунода 1867 г., февраля 16 и 1869 года, октября, 15. Уст. Конс. 131). Безъ особой вадобности при церквахъ не можетъ быть оставляемо денегъ наличныхъ болбе 200 рублей безъ особаго разръшенія епархіальнаго архіерея. Свободныя наличныя деньги церковныя отсылаются для приращенія процентами въ Государственный банкъ и его отдъленія или же, по обращении въ государственныя процентныя бумаги на имя церкви, отсылаются туда же на храненіе. Исключеніе составляють процентныя бумаги на имя церкви, не снабженныя отдъльными купонными листами; онъ хранатся при деркви, вифстф съ наличными деньгами (Уст. Конс. 131. Инстр. церк. стар. 30-32. Ук. Св. Сун. 27 ноября 1893 г.). На деньги, завъщанныя перкви на въчное поминовение должны

марта 1892 г., въ «Церк. Вѣд.», № 23).

быть пріобрѣтаемы банковые билеты на имя

деркви съ означеніемъ, что половина процен-

товъ подлежить выдачь причту (Ук. Св. Сун.

18 мая 1867 г. Ук. 24 декабря 1872 г. Ук. 20

гослуженія въ церкви и вит ел-во время ся, могуть быть пом'тщены для обращенія изъ процентовъ и во вклады городскихъ сберега-86) Всь доброхотныя приношенія, принятыя тельных кассь (Высоч. утв. 1 апрыля 1888 г. опредъление Св. Сун. Опредъление Св. Сун. 19 сентября-11 октября 1890 г., «Церк. Вѣд.»,

91) При расходованіи церковныхъ суммъ обращается вниманіе прежде всего на благоустройство храма, ризницы, утвари и всъхъ мъстъ, принадлежащихъ храму, погашение обязательныхъ сборовъ съ церковныхъ доходовъ на духовно-учебныя заведенія и другія епархіальныя потребности, потомъ, на содержаніе и благоустройство церковной школы и библіотеки, на улучшение быта духовенства, напримфръ, постройкой имъ готовыхъ квартиръ и на дъла общественнаго благотворенія въ предълахъ прихода (Инстр. церк. стар. 37-38).

92) Обычные и необходимые расходы, какъто: а) на пріобрѣтеніе необходимыхъ для богослуженія предметовъ, б) на покупку дровъ для отопленія храма, выдачу жаловатья просфорницѣ и церковнымъ служителямъ, уплату налога въ городскую думу съ церковныхъ домовъ, приносящихъ доходъ и пр., в) на уплату сборовъ на духовно-учебныя заведенія и другія епархіальныя потребности, г) на поддержаніе въ исправности церкви и всёхъ церковныхъ строеній: по церквамъ въ столицахъ и канедральнымъ соборамъ не свыше 500 руб., по прочимъ городскимъ церквамъ не свыше 300 руб., по сельскимъ церквамъ до 100 руб. въ годъ-производятся церковнымъ старостой, съ въдома церковно-приходскаго совъта. Расходы на полдержаніе въ исправности церкви и всёхъ церковныхъ строеній свыше указанныхъ суммъ производятся съ согласія благочинническаго совъта (Инстр. церк. стар. 34).

93) Если требуется произвести ремонтныя исправленія и передёлки въ алтарѣ, съ измѣненіемъ существующихъ частей онаго, или общее возобновление иконостаса и стѣнной живописи храма, возвести какія-нибудь новыя постройки, напримъръ, построить колокольню, придълъ, домъ, ограду и т. п. или произвести строительныя работы въ церквахъ древнихъ, то должно быть испрошено разръшение епархіальнаго начальства. Причемъ на ремонтныя работы прошеніе къ епархіальному архіерею идетъ отъ лица церковно-приходскаго совъта, а на постройку новыхъ зданій, сопряженную съзначительными издержками, требуется согласіе общаго собранія прихожанъ (Инстр. 35-36).

94) Церковно-приходское хозяйство ведется подъ наблюденіемъ благочиннаго. Влагочинный при полугодичномъ обозрѣніи приходовъ, удостовъряется въ томъ, все ли въ приходскомъ 90) Церковныя суммы, имъющія временное храмъ въ порядкъ и благопристойности, осмаспеціальное назначеніе, напримъръ, суммы, на- триваеть церковное имущество по описи и назначенныя на постройку новыхъ церквей, по- личность церковныхъ капиталовъ по докуменкупку колоколовъ, устройство ризницъ и т. п., тамъ, разсматриваетъ самыя приходо-расходныя которыя поэтому должны постоянно накоплять- книги и, если найдеть все въ исправности, удостовъряетъ своимъ подписомъ. По окончанія личное употребленіе, а были употреблены на тода, благочинный разсматриваетъ в домость о приходъ и расходъ церковныхъ суммъ за отчетный годъ и провъряеть ее по документамъ и съ своимъ митніемъ представляеть въ консисторію (Инстр. церк. стар. 48-51. Инстр. благ-43-44).

95) Отдача въ аренду или оброчное содержаніе недвижимыхъ имуществъ церквей производится съ разръшенія епархіальнаго начальства (Уст. Конс. 106, 126, 137. Инстр. благоч. церк. 43. Зак. гражд. 1711, 1712), а также лесныя дачи (Уст. Лъсн. 1893 г., ст. 136-519).

96) Заемъ изъ суммъ приходской церкви на надобности другой церкви можетъ быть допущенъ не иначе, какъ по согласію приходскаго совъта и съ разръшенія Св. Сунода (Ук. 16 авг-1870 г., № 48. Ук. 29 іюля 1872 г., № 41).

97) Мелочныя постройки и починки на счеть перковныхъ суммъ производятся подъ наблюденіемъ благочиннаго (Уст. Конс. 142,144). Значительныя же постройки изъ церковныхъ суммъ производятся подъ наблюденіемъ епархіальнаго архитектора или другаго техника, по планамъ и сметамъ, утвержденнымъ строительнымъ отдъленіемъ губерискаго правленія (Ук. Сун. 25 сент. 1861 г. Ук. Сун. 29 окт. 1864 г. Уст. стр. 1900 г., ст. 58). Кромѣ того, для ближайшаго наблюденія за работами при значительныхъ постройкахъ назначается епархіальною властію особая строительная комиссія изъ духовныхъ и свътскихъ лицъ. Техническое освидътельствованіе оконченныхъ построекъ принадлежить строительному отдёленію при губернскомъ правленіи. Отчетъ въ суммахъ, произведенныхъ на постройку, подлежить повтркт въ консисторіи (Уст. Конс. 145).

### Объ отчуждении церковнаго имущества.

98) Предметы священные и освященные богослужебнымъ употребленіемъ, не могуть быть обращаемы къжигейскому употребленію, по ихъ священному характеру (Прав. ап. 73. Двукр. 10).

99) Но, съ сомраненіемъ священнаго характера, они могуть быть отчуждаемы отъ церкви, напримъръ, могутъ быть переданы другой церкви, въ видъ дара, за ненадобностію, или за нъкоторое вознаграждение, могутъ быть продавы и въ постороннія руки, въ случат необходимости, напримъръ, для выкупа плънныхъ, для спасенія умирающихъ отъ голода и т. п.; только въ этомъ случав нужно металлические сосуды продавать не въ ихъ натуральномъ видъ; а въ видъ металлическихъ слитковъ (Номоканонъ Фотія. Тит. П гл. 2, и толк. Вальс.).

100) Въ случав упраздненія церкви, утварь церковная переносится въприходскую церковь, къ которой приписанъ упраздненный приходъ, а о зданіи, если необходимость заставляеть его разобрать, дълается такое распоряжение, чтобы ста, подъ наблюдениемъ причта, составляеть матеріалы онаго не были обращаемы на непри- отчеть о приходь, расходь и остаткь первог

постройку новыхъ церковныхъ зданій, или на отопленіе церкви (Уст. Конс. 61).

101) Земли и угодья, данныя отъ вазви церквамъ, а также отведенныя отъ прихожавь для довольствія причтовъ, называются въ законѣ не подлежащими отчуждению по распоряженію владельцевъ (Зак. о сост. 1899 ст. 483,446 447).

102) Но частныя изъятія изъ этого общаю правила допускаются, напр., въ случав малодохолности нелвижимаго имущества или кога продажа или обменъ земли представляють стщественныя выгоды для церкви. Отчуждене производится не иначе, какъ съ особаго каждый разъ Высочайшаго соизволенія, испращь ваемаго чрезъ Совътъ Министровъ, и, конечю, съ согласія всего приходскаго общества. Сумуа, вырученная отъ продажи земли, принадлежащей церкви, обращается исключительно или на пріобратеніе государственныхъ процентних бумагь, или на покупку другой земи, взамѣнъ проданной (Зак. о сост. 447. Опр. Съ. Сун. 30 нояб.—7 дек. 1883. № 2428. Выс. ук мн. Г. Сов. 15 дек. 1883).

103) Въ случат унраздненія церкви, отмеже ванныя къ ней земли, а гдѣ есть, и други угодья не должны быть возвращаемы прихожанамъ, но принадлежатъ той церкви, къ которой приписывается упраздненный приходь впредь до возстановленія того прихода (Зак. о

сост. 448).

104) Недвижимыя имущества церквей не изъяты отъ принудительнаго отчужденія во распоряженію государственной власти для вакой-нибудь государственной или общественной надобности, напр., для проведенія полотна же льзной дороги или устроенія жельзнодорожныхъ сооруженій. Обращаемыя такимъ путем на государственную или общественную надоность церковныя земли должны быть замінямы другими пустопорожними изъ казенных дачъ, когда то возможно и согласно съ удобностію и желаніемъ священнослужителей и епархіальнаго ихъ начальства. Денежное же их вознагражденіе, назначенное за церковныя земли, обращается исключительно или на пріобрітеніе правительственныхъ или гарантированныхъ правительствомъ процентныхъ бумагь или на покупку другой земли (Т. Х. Ч. І. Зав. Гражд. 1900, ст. 599-600).

105) Въ ръшеніи гражданскаго кассаціоннаю департамента Правительствующаго Сената 1902 года № 2 (вопреки его же рѣшенію 1893 г. № 2) разъяснено, что церковныя недвижимыя илущества не изъяты отъ дъйствія давности, и потому могуть быть отчуждены изъ обладана церковныхъ учрежденій силою давности сторонняго владънія («Церк. Вѣд.» 1902 г. № 45).

106) По прошествіи года церковный старо-

выхъ сумиъ и представляетъ его чрезъ благочиннаго въ Консисторію. Отчеть этоть оглашается также въ общемъ собраніи прихожанъ (Инстр. благ. 44).

#### Участіе прихожанъ въ церковно-приходскихъ пълахъ.

107) Въ важнѣйшихъ дѣлахъ церковно-прихолской жизни приглашаются къ участію прихожане въ полномъ составъ церковно-приход-

108) Прихожане приглашаются на общее собраніе настоятелемъ прихода, который есть висств съ тъмъ и предсъдатель приходскаго собранія. Въ случать бользни или другой уважительной причины, преинтствующей настоятелю созвать собраніе и на немъ присутствовать, его замъняетъ другой священникъ того же

прихода или благочинный.

18

12,

Z

IH.

TR.

ria

33-

TO-

II.

TR

05-

ars

3E

902

2)

Ny.

109) Общее собраніе прихожанъ составляють всь православные христіане, имъющіе постоянное мъстожительство въ предълахъ прихода, въ лицъ главъ или старшихъ представителей семействъ. Во избъжание недоразумений, ведутся регулярно списки лицъ, имфющихъ право участвовать въ общихъ собраніяхъ прихожанъ, которые провъряются въ первомъ годичномъ собраніи прихожанъ (Проекть устава 55). Кром'в того постоянными членами приходскаго собранія считаются члены причта и церковный староста.

110) Собраніе прихожанъ считается состоявшимся, если на него явилась одна десятая часть прихожанъ, имфющихъ право голоса. По діламъ денежнымъ, касающимся наложенія новыхъ сборовъ, спрашивается потомъ мнфніе и отсутствовавшихъ прихожанъ посредствомъ нарочитаго опроса. Во всякомъ случав, вновь наложенный на собраніи сборъ обязателенъ только для тъхъ, кто добровольно принялъ его на себя и свое семейство (Проектъ уст. 61).

111) Если собраніе не состоится по недостатку узаконеннаго количества членовъ, назначается новый срокъ для собранія, по соглашеню явившихся въ первый срокъ. Въ этомъ случать, собрание считается состоявшимся при всякомъ количествъ собравшихся (Проектъ 62).

112) Приходское собраніе обязательно созывается два раза въ годъ-въ началъ года и осенью. Кром'в того могуть быть экстренныя собранія прихожань въ особо важныхъ случаяхъ жизни прихода. Последняго рода собранія созываются по усмотрению настоятеля или приходскаго совъта, также по желанію 1/3 прихожанъ, участвующихъ въ собраніяхъ или по предложенію епархіальнаго начальства (Проекть 60).

113) Приглашение прихожанамъ о явкъ на общее собрание объявляется настоятелемъ въ церкви послѣ богослуженія въ три предшествующіе собранію воскресные пли празднич-

ряхъ, и кромѣ того доводится до евѣдѣнія прихожанъ иными способами, если представится надобность и возможность (Проектъ 64).

114) Въ приглашении на собрание точно обозначаются время и мѣсто собранія и предметы

для обсужденія (66).

115) Дъла, предназначенныя къ ръшенію въ приходскомъ собраніи, подготовляются приход-

скимъ совътомъ (68).

116) Председатель предлагаеть дела на обсужденіе собранія, руководить преніями и формулируеть рашеніе. Въ случат требованія баллотировки, таковая совершается открыто, но можетъ производиться и закрытою подачею голосовъ, если сего потребуетъ хотя бы одинъ членъ собранія. Рѣшеніе постановляется простымъ большинствомъ голосовъ. При равенствъ голосовъ рашеніемъ считается мнаніе, которое разділяеть предсідатель. При равенстві голосовъ въ закрытой баллотировкъ голосование повторяется (69).

117) Председатель наблюдаеть за порядкомъ разсужденій въ приходскомъ собраніи и дѣлаетъ предостережение тъмъ, кто не соблюдаетъ порядка. Въ случат невниманія кого-нибудь изъ членовъ къ предостережениямъ предсъдателя, онъ можеть предложить нарушителямъ благочинія и благопристойности оставить собраніе. Если и затѣмъ порядокъ не будетъ возстановленъ, предсъдатель закрываетъ собраніе. Затемъ при составе новаго собранія по тому же ділу приглашается на собраніе благочин-

ный (Проектъ 77).

118) Если предсёдатель не согласенъ съ попостановленіемъ приходскаго собранія, то діло переносится въ благочинническій сов'ять (76).

119) Прихожане, не довольные постановленіемъ приходскаго собранія, могуть въ теченіе 30 дней со времени объявленія рішенія, принести на это ръшеніе жалобу въ благочинническій совѣтъ (78).

120) Каждое постановленіе приходскаго собранія въ коніи, завъренной настоятелемъ, сообщается въ недъльный срокъ благочинно-

му (73),

121) Рѣшенія приходскаго собранія по дѣламъ, касающимся выбора членовъ причта и церковнаго старосты, займа, наложенія новыхъ сборовъ, пріобрѣтенія недвижимаго имущества на церковныя средства, продажи или измѣненія порядка употребленія имущества, доставшагося приходской церкви въ даръ или по завѣшанію на опредѣленныя цѣли, представляются на утверждение епархіальнаго начальства.

122) На решение епархіальной власти представляются также предположенія приходскаго собранія касательно выд'вленія изъ состава прихода или измъненія границъ прихода (72).

123) Постановленія приходскаго собранія, не опротестованныя послё ихъ объявленія въ теченіе 30 дней благочиннымъ или къмъ-либоные дни и вывашивается на церковныхъ две- изъприхожанъ, вступають възаконную силу (79).

124) Протоколъ засъданій приходскаго собранія составляется, по возможности, немедленно и подписывается всёми присутствовавшими членами лично или чрезъ уполномоченныхъ (74).

125) Постановленія приходскихъ собраній вписываются въ шнуровую книгу протоколовъ, съ присовокупленіемъ къ нимъ и отдільныхъ мнъній и заявленій, если бы таковыя послъ-

довали (73).

126) Книга протоколовъ приходскихъ собраній, съ принадлежащими къ ней документами. хранится въ церковномъ архивѣ и должна быть открыта благочинному и всемъ вообще лицамъ епархіальнаго управленія, посъщающимъ

приходъ (76).

127) Предметами занятій очередныхъ годовыхъ собраній прихожанъ служать: а) заслушаніе годичнаго отчета перковно-приходскаго совъта о приходъ и расходъ перковно-приходскихъ суммъ; б) избраніе церковнаго старосты и членовъ церковно-приходскаго совъта; в) обсуждение вопросовъ, касающихся религіозно-правственной жизни прихода, напр., вопроса объ участіи прихожанъ въ чтенін и пънін при богослуженін, объ устроенін хорового и общаго пънія при богослуженіи, о противодъйствін иновърческой и сектантской пропагандь, о постановкъ церковной школы и вспоможенія ей и проч. (Проекть 59, 36); г) разсмотрѣніе недоразумѣній между причтомъ и прихожанами насчеть аккуратного доставленія первому условленныхъ средствъ содержанія и проч.

128) Предметами занятій экстренныхъ церковно-приходскихъ собраній могуть служить: а) вопросъ о построеніи церкви и другихъ церковныхъ зданій; б) вопросы о капитальномъ ремонтъ храма и другихъ мъстъ, принадлежащихъ храму, о ремонть ризницы, утвари, благоустройствъ церковной библіотеки; в) вопросъ о постройкъ дома для житья духовенству или ремонтъ его; г) обсуждение вопросовъ о воспособленін со стороны прихожанъ церкви въ разныхъ ея нуждахъ, путемъ особыхъ нарочитыхъ сборовъ и доброхотныхъ пожертвованій со стороны прихожанъ; д) возбуждение предъ епархіальнымъ архіереемъ ходатайства о желательныхъ кандидатахъ на вакантныя мъста въпри-

холскомъ причтв и проч.

129) Церковно-проходское собрание сносится съ епархіальнымъ архіереемъ чрезъ своего предсъдателя. По дъламъ о постройкъ, ремонтъ церкви и пр. Церковно-приходское собраніе отправляеть къ епархіальному архіерею своихъ депутатовъ (можно членовъ приходскаго совъта) для личнаго представленія ходатайства.

#### Церковно-приходскій совътъ.

130) Для постояннаго и ближайшаго участія въ веденіи церковно-приходскихъ дёлъ, церковно-приходская община им'ветъ своихъ представителей въ церковно-приходскомъ совътъ (83). гается:

131) Церковно - приходскій сов'ять состонть изъ членовъ причта, церковнаго старосты и трехъ представителей прихожанъ, а въ двух. причтномъ приходъ-шести представителей, избираемыхъ въ общемъ собраніи прихожань на три года, а также лица, завъдущія церковными учрежденіями, напр., церковной школой п проч. (84).

132) Въ церковно-приходскомъ совъть претсъдательствуетъ настоятель прихода. Въ случат его отсутствія или бользни, обязанности его исполняеть другой священникъ. Если приходь однопричтный, избирается товарищъ председателя самими членами совъта изъ своей среды (86).

133) Изъ среды членовъ совъта избирается

лѣлопроизволитель (87).

134) Всв члены совъта служать делу прихода безвозмездно. Впрочемъ, въ случат хорошаго состоянія приходскихъ средствъ, можеть быть назначаемо делопроизводителю вознагражденіе, въ видъ ли жалованья или единовременной выдачи, по постановленію общаго собранія прихожанъ (88).

135) Церковно-приходскій совѣть собирается регулярно каждый м'всяцъ и экстренно по мыль надобности, по усмотрѣнію предсѣдателя или вследствие заявления 1/2 его членовъ. Собрание считается состоявшимся при наличности половины членовъ и въ томъ числъ предсъдатела

(89)

136) Рашенія церковно-приходскаго совіта постановляются простымъ большинствомъ голосовъ. Въ случат равенства голосовъ, перевых даетъ мивніе председателя (90).

137) Въ случат несогласія предстдателя церковно-приходскаго совъта, дъло переносита на разсмотрѣніе благочинническаго совѣта (Ин-

стр. благ. 46, 48).

138) Предстатель церковно-приходскаго совъта созываетъ въ засъданіе членовъ совыя, руководить совъщаніями, слъдить за исполненіемъ постановленій сов'єта, принимаеть входяшія и подписываеть исходящія бумаги за скрь-

пою делопроизводителя (102).

139) Делопроизводитель заведуеть письмоводствомъ и всею перепискою по дъламъ прихода, составляеть, подъ руководствомъ предсъдателя, протоколы заседаній совета, а также и общаго собранія, ведеть списокъ прихожань, участвующихъ въ общихъ собраніяхъ. На его же обязанности лежитъ составленіе, подъ руководствомъ настоятеля, годичнаго отчета о теченіи п'єль въ приход'є (103).

140) Въ дъловыхъ сношеніяхъ церковюприходскій сов'ять пользуется церковною пе-

чатью (107).

141) Дѣла церковно-приходскаго совъта должны быть открыты, для ознакомленія містном благочинному и вообще всемъ лицамъ, носещающимъ приходъ по порученію епископа (106).

142) На церковно-приходскій сов'ять возла-

хожанъ, въ случав необходимости.

б) Предварительная подготовка дёль, вносимыхъ въ общее собраніе.

в) Приведение въ исполнение постановлений

приходскаго собранія.

г) Завъдываніе церковно-приходскими учрежденіями.

д) Ежемъсячное свидътельствование суммъ церковныхъ, и приходо-расходныхъ книгъ.

е) Попечение объ увеличении средствъ при-

хода.

ж) Наблюдение за своевременнымъ поступлевіемъ суммъ по постановленію общаго Собранія.

з) Попеченіе о своевременномъ и аккуратномъ доставленіи причту руги и другихъ сборовъ, обязательных для прихожань, въ силу закона или условій съ причтомъ.

и) Оказаніе помощи нуждающимся, смотря по

средствамъ церкви и степени нужды.

і) Сношеніе съ подлежащими лицами и мѣ-

стами по дъламъ прихода.

к) Составление и представление общему собранію годичнаго отчета о д'ятельности церковно-приходскаго совъта и движении церковныхъ суммъ и смътныхъ предположений на будущій годъ.

л) Представленіе таковаго же отчета чрезъ

благочиннаго въ Консисторію (101).

143) Церковно-приходскій сов'ять им'єсть попеченіе о церковной школ'є прихода. Если признаетъ нужнымъ, совътъ можетъ приставить къ школъ особаго попечителя или попечитель-

нипу (96).

144) Попечение о церковной школ'в можетъ состоять въ следующемъ: въ наблюдении за поведеніемъ школьниковъ въ школт во витклассное время, въ заботъ объ удобствъ и достаточности школьныхъ помъщеній, въ обезпеченіп школы отопленіемъ, освъщеніемъ, прислугой, въ снабженін школы учебными книгами и пособіями, и книгами для вижклассного чтенія, въ обезпеченін учащихъ квартирою и другими возможными матеріальными удобствами жизни, въ устройствъ церковнаго хора изъ учащихся, въ доставленіи учащимся медицинской помощи, въ устройствъ ночлежнаго пріюта и въ доставленін въ необходимыхъ случаяхъ подводъ для детей, живущихъ въ дальнемъ разстояніи отъ школы, въ снабженіи неимущихъ учащихся одеждою, обувью и пропитаніемъ, въ устройствъ библіотекъ и читаленъ при школъ, въ устройствъ при школъ сада, огорода, въ опытномъ ознакомленін учениковъ съ отдъльными сельскохозяйственными отраслями, ремеслами и рукодълями, въ устройствъ для учащихся во виъклассное время полезнымъ для нихъ развлеченій, прогулокъ и пр. (97).

145) Церковно - приходскій совѣтъ озабочивается прінсканіемъ правоспособныхъ и благонадежныхъ учителей для церковной школы, если бы въ этомъ оказалась надобность (96). Эта же обязанность лежить на немъ и по отношенію къ школамъ, содержимымъ прихожа-

нами на свои спеціальныя средства.

Церковно-приходскій совъть наблюдаеть за направленіемъ обученія и воспитанія во всёхъ вообще школахъ, находящихся въ предълахъ прихода, къ какому бы въдомству онъ ни принадлежали, и въ потребныхъ случаяхъ входитъ

а) Иниціатива созванія общаго собранія при- съ представленіями въ подлежащія учрежденія объ увольненій изъ прихода такихъ школьныхъ д'вятелей, которые производять вредное вліяніе на учениковъ ея въ религіозномъ и правственномъ отношеніяхъ (96).

146) Церковно-приходскій сов'ять им'єть на блюденіе за чтеніями, бесъдами, устраиваемыми въ предълахъ прихода, и если замътитъ вредное для народа направленіе этихъ чтеній, пользуется правомъ дълать къ обязательному исполненію соотвътственныя указанія и даже немедленно прекращать таковыя чтенія (100).

147) Церковно-приходскій сов'єть принимаєть мъры къ огражденію прихожань отъ распространенія среди нихъ книгъ, брошюръ, вредныхъ въ религіозномъ и нравственномъ отношеніяхъ, всякаго рода листковъ и объявленій неблагонам вренных и мятежнического направленія.

148) Церковно-приходскій сов'ять предостерегаеть прихожань отъ козней, хитрыхь и зловредныхъ продълокъ и наущеній со стороны темныхъ выходцевъ и внушаетъ прихожанамъ устраняться отъ подобныхъ лицъ, а если они будутъ силой навязываться съ своими преступными внушеніями — предупреждать объ этомъ полицейскую власть.

149) Члены церковно-приходскаго совъта изъ представителей прихожанъ помогаютъ церковному старостъ охранять благочиніе при совершенін богослуженія, какъ въ храмь, такъ и внь онаго, при религіозныхъ процессіяхъ (95).

150) Изъ этихъ же членовъ церковно-приходскаго совъта избираются совътомъ представители отъ прихода на съезды благочиннические

и епархіальные.

151) Церковно-приходская община выбираетъ для завъдыванія своей спеціальной кассой и своими недвижимыми имуществами казначея, съ утвержденія благочинническаго совъта.

152) Касса церковно-приходской общины хранится въ особомъ сундукт въ кладовой церковной, гдв хранятся и суммы церковныя, за ключомъ казначен и печатью настоятеля. Могуть суммы церковно-приходской общины отдаваться на храненіе и въ сберегательныя правительственныя кассы (примѣнительно къ ук. Святѣй-шаго Сунода 25 августа—2 сентября 1893 г., относит, церковно-приход, попечительствъ. Церк. Вѣд. № 52).

153) Для записи прихода и расхода по кассъ церковно-приходской общины дается казначею приходо-расходная книга отъ благочинническаго

совъта.

154) Повърка приходо-расходной книги и наличной суммы производится ежемъсячно. При поверка присутствують: настоятель прихода, казначей, церковный староста и два представителя прихожанъ (изъ членовъ церковно-приходскаго совъта).

155) Церковно - приходская община можетъ имъть и содержать на свои особыя средства школу, библіотеку, разнаго рода благотворитель-ныя заведенія. Для зав'єдыванія ими община назначаетъ довъренныхъ лицъ съ званіемъ по-

печителей (Проекть 24-27).

156) За назначеніемъ учителей въ свою школу церковно - приходская община обращается въ церковно-приходскій совътъ (Проекть 98).

157) Изъ казначея и попечителей просвъти-

тельных в благотворительных заведеній общины образуется понечительный сов'ять, который и зав'ядуеть текущими д'ялами въ качеств'я исполнительнаго органа приходской общины. Предс'ядательство въ сов'ять принадлежить настоятелю прихода.

158) Право заправленія ділами и контроля принадлежить приходской общині, которая собирается для этой ціли по мірів надобности— не меніе двухь разь вь году (Пол. о приход.

поп. ст. 8).

159) Приходская община представляеть годичный отчеть о теченіи своихъ д'аль въ благо-

чинническій совѣть.

160) Сношенія попечительскаго совѣта приходской общины съ посторонними мѣстами и лицами, производится за подписомъ предсѣдателя и за церковною печатію.

#### Приходскія книги.

161) Приходскимъ духовенствомъ ведутся слъдкинги: 1) клировый въдомости, 2) метрическія книги, 3) обыскныя книги, 4) исповъдныя росписи и 5) приходо-расходныя книги. Книги эти ведутся по утвержденнымъ Святъйшимъ Сунодомъ образцамъ, на бланкахъ, печатаемыхъ въ Московской Сунодальной Типографіи.

162) Книги эти прежде высылки въ приходы прошнуровываются въ Консисторіи и скрѣпляются печатью Консисторіи и подписомъ одного изъ ен членовъ съ обозначеніемъ числа листовъ въ книгѣ (Св. Зак. т. ІХ, изд. 1899 года,

ст. 863).

163) Веденіе перковных в княгь можеть быть поручаемо діакону и причетникамъ, подъ наблюденіемъ настоятеля прихода. Отвътственность за правильное веденіе внигь падаеть на всъхъчленовь причта, такъ какъ всъ они удостовъряють это своимъ подписомъ на книгахт; но главнымъ отвътственнымъ лицомъ является настоятель прихода (Инструк. благ. 43 прим. Уст. Кон. 192—3. Св. Зак. т. ІХ, изд. 1899 г. ст. 870).

164) За правильнымъ веденіемъ приходскихъ книгъ обязаны наблюдать благочинные при полугодичномъ обозрѣніи приходовъ и удостовѣрять на книгахъ своею подписью, что нашли ихъ въ порядкѣ. (Св. Зак. т. IX, 1899 г. ст. 871. Инстр.

благ. 40, 43, 44).

# Клировыя въдомости.

165) Клировыя въдомости служать документальнымь описаніемь прихода во всёхъ его составныхъ частяхъ. Сообразно составу прихода, клировыя въдомости раздъляются на три части—о церкви, о причтъ и прихожанахъ.

- 166) Клировыя въдомости въ концъ года представляются благочинному въ двухъ экземплярахъ и, по провъркъ имъ и, по присоединени своей аттестаціи о благонадежности членовъ клира, отсылаются къ епархіальному начальству (Св. Зак. т. ІХ, ст. 858, ІІ, п. 2).

167) Къ клировымъ въдомостямъ присоединяется въломость о церковномъ старостъ. Метрическія книги.

168) Метрическія книги ведутся по установленному образцу съ изложеніемъ всіхъ нужныхъ для справокъ обстоятельствъ, касающихся рожденія, вступленія въ бракъ и смертенхъ случаевъ. (Форма метрикъ приложена къ 861 ст. т. IX, 1899).

Метрическія книги д'влятся на три части: въ первую записываются случаи рожденія и крещенія, также присоединенія къ православію, во вторую—случаи бракосочетанія, въ третью—

случаи смерти.

169) Всякій прихожанинъ, о которомъ лично или о членѣ его семейства записано какое-нибуль событіе въ метрическую книгу, имѣеть право, по окончаніи чинопослѣдованія, справиться, какъ именно то событіе записано, и если бы оказалась ошибка, просить объ исправленіи ея, а если записано правильно, о вѣрности записи засвидѣтельствовать въ особой графѣ.

170) Члены причта, въ предотвращеніе ошноскъ въ записи, могутъ требовать при записи рожденій документы родителей, чтобы точно обозначить сословіе и віроисповіданіе родителей (Ук. Сун. 20 сент. 1878). Кроміт того, овя, совершивъ какую-нибудь требу и записавъ ее въ метрики, тогда же приглащають заинтере сованныхъ лицъ обозріть вірность показана въ записи и засвидітельствовать о томъ вы самыхъ метрикахъ.

171) Метрическія книги каждый мѣсяць свіпѣтельствуются и подписываются членами при-

чта.

172) По окончаніи года, метрическія книги отсылаются причтомъ въ консисторію, а конія съ нихъ остается при приходской церкви (Св. Зак. т. ІХ, ст. 859—871. Уст. Конс. 99—101).

173) Каждый прихожанинъ можетъ получить отъ приходскаго причта свидътельство о касающемся до него или до членовъ его семейства случав рожденія, брака или погребенія тотчась по совершении записи въ метрической книг о такомъ случав. Это свидетельство есть вынись слово въ слово извъстной статьи метрической книги безъ всякой перемены и упущения. Подобнаго рода выписи подписываются всим членами причта, утверждаются церковною печатью и подлежать гербовому сбору. Выпись, полученная отъ приходскаго причта, не можеть замънить консисторскаго метрическаго свидьтельства, а служить только предохранительным документомъ. Она можетъ получить и полную силу, когда будеть представлена въ Консисторію и утверждена подписью въ томъ, что оказалась върною и сходною съ метрическою книгою, хранящеюся въ Консисторін (Св. Зак. т. IX, 1899, ст. 878-879).

174) Приходскіе священники обязаны составлять и представлять кь 1 янв. въ вописки присутствія особыя метрическія выписи о лицах призывнаго возраста, т. е. о тёхъ, которымъ къ 1 января извъстнаго года мінуло 20 лёть отъ роду. Метрическая выпись этого рода должна заключать въ себъ списокъ всъхъ мужескаго пола лицъ того возраста, который стоить на очереди по отправленію воинской повинности. Въ выписи означается: имя, мъсяцъ и день

рожденія лица подлежащаго призыву, равно имя, отчество и прозвание его отца, а относптельно рожденных вив брака-имя, отчество и прозвание матери. О техъ изъ подлежащихъ призыву, которые умерли, въ выписи отмъчается противъ каждаго: годъ, мъсяцъ и день кончины. Выниси составляются отдёльно по каждому городу и по каждой волости и посылаются въ учрежденія, которыми составляются призывные списки, по принадлежности, а именно: о лицахъ, изъятыхъ отъ внесенія въ десятую народпую перепись, а также вышедшихъ послф ревизін изъ состоянія сельскихъ обывателей разныхъ наименованій, міщань, ремесленниковь и рабочихъ людей-въ уфадныя окружныя и городскія по воинской вовинности присутствія, а о лицахъ, внесенныхъ въ посемейные списки и подлежащихъ внесенію въ оные, -- въ городскія и волостныя управленія (Уст. о воин. пов. 1879 г. ст. 121, 126, 120 по Прод. 1902 г.).

175) Къ метрическимъ книгамъ обращаются также за свъдъніями для провърки посемейныхъ списковъ въ городахъ и селепіяхъ относительно семействъ, члены которыхъ подлежать призыву на военную службу. Собраніе свёдёній производится самими учрежденіями, ведущими посемейные списки-въ городахъ членами городскихъ управъили другими должностными лицами, служащими при управахъ, а въ селеніяхъ волостными старшинами или писарями. Для этого имъ даются для прочтенія метрическія книги, хранящіяся при містпыхъ церквахъ, въ присутствін кого-набудь изъ членовъ перковнаго причта. Если же при повъркъ семейныхъ списковъ для указанной цъли въ извъстномъ городъ или волости погребуются справки изъ метрическихъ кингъ церквей, находящихся вив этого города или волости, то городская управа и волостное правленіе обращаются съ письменными требованіями таковыхъ справокъ къ подлежащимъ церковнымъ причтамъ; а последніе обязываются удовлетворять подобныя требованія (Опр. Св. Сун. 28 февраля-20 марта 1885 г. Цирк. разъясн. Мин. В. Д. 16 января 1885 г. № 1. Цирк. ук. Св Сун. 7 сентября 1889 № 10).

176) Приходскому духовенству вифияется въ обязанность въ началъ каждаго мъсяца дълать выборку изъ метрическихъ книгъ сведепій о числь умершихъ въ ихъ приходь отъ заразныхъ болізней въ теченіе предшествовавшаго мъсяца и ссобщать эти свъдънія мъстной полиціи чрезъ отм'тку ихъ въ карточкахъ, выдаваемыхъ духовенству на этоть предметь (Опр. Св. Сун. 21-28 іюня 1899 г. и 16

мая 1900 г.).

177) Церковные причты обязаны также сообщать своевременно волостнымъ правленіямъ нии увзднымъ полицейскимъ городскимъ управленіямъ сведенія о смерти и погребеніи вапасныхъ нижнихъ чиновъ армін и флота (Опр. Св. Сун. 19 января—4 февраля 1896 г.).

#### Книги обыскныя.

178) Обыскной книгой называется шнуровая книга, выдаваемая приходской церкви изъ Консисторіи, для записи въ ней актовъ удостовъренія о безпрепятственности браковъ, совершаемыхъ перковнымъ причтомъ и вносимыхъ въ метрическія кинги. Форма обыскного акта приложена къ 26 ст. Х. т. ч. І св зак.

179) Обыскная книга выдается на неопредъленный срокъ. Когда сна будетъ заполнена, она представляется въ Консисторію для освидътельствованія исправнаго веденія ея, и выдачи новой книги съ бълыми листами (Уст. кон-

102. Св. зак. т. Х. ч. І ст. 28).

180) Подъ обыскомъ въ обыскной книгъ списываются копін съ важнѣйшихъ документовъ о личности и летахъ жениха и невесты, именно съ метрическаго свидътельства или послужного списка или паспорта, если сведенія о летахъ и личности брачущихся заимствуются изъ этихъ последнихъ документовъ, а не изъ местныхъ приходскихъ книгъ. Другіе документы прилагаются въ подлинникъ къ обыскной книгъ, а именно: 1) если невъста другого прихода, чъмъ женихъ, то прилагается свидътельство объ ней ен духовнаго отца съ показаніемъ, дъвица ли она или вдова, сколькихъ лѣтъ, а также 2) увѣдомленіе объ оглашеніи и его результатахъ, 3) если женихъ лицо служащее, то прилагается дозволение начальства на вступление въ бракъ. 4) если выходить замужъ вдова солдата, то должна представить удостовърен е въ смерти своего мужа отъ подлежащаго воинскаго начальства, 5) если женихъ или невъста вступають въ бракъ по расторженіи перваго брака, то къ обыску долженъ быть приложенъ въ подлинникъ указъ Консисторіи о расторженіи перваго брака и о дозволени вступить въ новый бракъ, 6) разрышительный указъ требуется во всехъ техъ случаяхъ, когда требуется предварительное разрешение на повенчание брака епархіального архіерея.

### Исповъдныя росписи.

181) Въ исповъдной росписи содержится списокъ прихожанъ по селеніямъ и семьямъ съ обоеначеніемъ противъ каждаго прихожанина, былъ ли онъ въ извъстномъ году у исповъди и св. причастія, и если не быль, то по какой причинь. А о техъ, кто не неполниль долга исповеди и святого причастія два или три года сряду, и не желаеть слушать увъщанія своего священника, о томъ доносится епархіальному архіерею особо (Уст. Кон. 17. 16. Уст. о пред. и пр. пр. 1890. ст. 21. 22). Роспись представляется причтомъ въ Консисторію къ 1 октабря (кажется, роспись можно не представлять въ Консисторію, а имъть при церкви для справокъ причту).

#### Приходо-расходныя книги.

182) Приходо-расходныя книги выдаются церковнымъ приходамъ изъ Консисторіи на три года (Ук. Святъйшаго Сунода 24 дек. 1876 № 9-Ук. Святъйшаго Сунода 26 іюня 1868 № 2611).

183) Порядокъ веденія ихъ следующій. Первой статьей на приходѣ въ началѣ года ставится остатокъ суммъ отъ предшествовавшаго года, т. е. все денежное имущество церкви и причта, состоящее въ наличныхъ суммахъ и процентныхъ бумагахъ. Затъмъ, всъ поступающіе въ продолжение года доходы и производимые расходы записываются по порядку статей въ тотъ самый день, когда доходы поступили и когда произведена выдача или отсылка денегь. По окончаніи каждаго м'всяца выводятся общіе мъсячные итоги прихода и расхода и остатка суммъ. При этомъ, причтомъ съ церковнымъ старостой и представителями отъ прихожанъ (или церковно-приходскимъ совътомъ) производится освидфтельствование книгь и наличности церковнаго капитала. Въ половинъ года, именно къ 1 іюля, а также и въ концѣ декабря выводятся полугодичные итоги наличныхъ суммъ, съ раздъленіемъ по роду суммъ и капиталовъ и съ точнымъ обозначениемъ имѣющихся при церкви процентныхъ бумагъ. По истечении года, церковнымь старостой съ причтомъ составляется изъ приходорасходныхъ книгъ перечневая въдомость о всёхъ приходахъ и расходахъ въ теченіе года (заслушивается въ церковно-приходскомъ совътъ) и представляется благочинному въ двухъ экземплярахъ-одинъ полный для препровожденія въ Консисторію, другой только о доходахъ и расходахъ собственно по церкви (безъ свъдъцій о вкладахъ, сборахъ и пожертвованіяхъ) для передачи въ правленіе духовнаго училища, по принадлежности, для соображеній училищнаго правленія и окружного духовенства о процентномъ взносъ (правила утв. Святъйшимъ Сунодомъ 24 сентября-8 октября 1876 г. пр. 5. 6. 18. 19. 24).

184) Церковно-приходской общиной ведутся свои приходо-расходныя книги для записыванія прихода и расхода по ея собственной кассѣ и имуществу. Обязанность веденія ихъ возлагается на казначея, а ближайшее наблюденіе на попечительскій совѣтъ.

185) Экономическій отчеть, по прошествін ст. 15).

terror of the four training of the first terror

name and other transfer and the confession was an analysis

года, составляется казначеемъ, подъ наблюденіемъ попечительскаго совъта, разсматривается общимъ собраніемъ общины и прилагается, въ видъ дополненія, къ годичной въдомости о движеніи церковныхъ суммъ для представленія въ Консисторію.

186) При церкви должна быть точная опись церковнаго вещественнаго имущества: церковнаго строенія, иконостаса, всякой утвари церковной, ризницы, церковных в книга и прочаго, что потребно для церковнаго обихода. Исправное веденіе ея обезпечивается, между прочим, постояннымъ наблюденіемъ за симъ со стороны благочиннаго при посъщеніи приходовь (Инструк. благочин. 6, 40).

187) Предполагается еще приходская книга, въ которую должны вноситься всѣ прихожаве и ихъ семейства, съ показаніемъ фамиліи, именя, отечества, званія и рода занятій каждаго, времени его рожденія и крещенія, бытія у исповѣди и святаго причастія, вступленія въ бракь, времени смерти, времени переселенія въ прв. ходъ или изъ прихода, мѣста, откуда кто водворился и куда выселился, а также свѣдѣній объ образованіи.

Приходская книга выдается приходу епархіальным в начальствомъ или тёми учрежденіями в янцами, которымь это поручено будеть, на иять лёть и затёмъ сдается въ церковный архивъ для храненія. Приходская книга свидётельствуется благочиннымъ при посёщеніи приходской церкви.

Примъчание. Форма приходской книги при семъ прилагается (Проектъ ст. 13).

188) Приходская книга ведется настоятелень прихода.

189) Приходская книга служить справочним документомъ о прихожанахъ. Ода помогаеть при составленіи причтомъ разнаго рода свидѣтельства о прихожанахъ, выдаваемыхъ причтомъ, на основаніи приходскихъ документовъ, какъ посторовнихъ мѣстамъ и учрежденіямъ, такъ и въ области перковныхъ отношеній.

190) Свидѣтельства, сообщаемыя причтомь о своихъ прихожанахъ на основаніи приходской книги объ ихъ брачной правоспособности, служать для другого причта достаточнымъ оправдательнымъ документомъ безпрепятственности совершаемыхъ имъ браковъ.

191) Въ случав переселеніи кого-либо взь одного прихода въ другой на постоянное жительство, переселяющійся долженъ взять у настоятеля прихода свидѣтельство, съ прописаніемъ на немъ всѣхъ свѣдѣній, содержащихся въ приходскую книгу новаго прихода (Проектъ

# Nº 5.

# 1 декабря 1906 года.

На засѣданіи 1 декабря 1906 года въ залѣ Училищнаго Совѣта, состоявшемся подъ председательствомъ высокопреосвященнаго Никандра, архіепископа Литовскаго и Виленскаго, присутствовали: преосвященные Стефанъ, епископъ Могилевскій и Леонидъ, епископъ Имеретинскій, протојереи: І. І. Кояловичь, А. П. Мальцевъ, П. И. Соколовъ, І. І. Восторговъ, священникъ Т. В. Козловскій, профессоры: о. Т. И. Буткевичъ, Н. Н. Глубоковскій, И. С. Пальмовъ, И. И. Соколовъ, М. А. Остроумовъ, Н. А. Заозерскій, А. И. Алмазовъ, И. С. Бердниковъ, А. И. Брилліантовъ, Н. Я. Марръ, А. А. Цагарели, А. С. Хахановъ, К. Д. Поповъ, И. В. Поповъ и В. П. Шеинъ.

Засъданіе продолжалось съ 7 до

101/2 часовъ вечера.

По предложенію высокопреосвященнаго предсёдателя въ настоящемъ засёданіи заслушанъ быль докладъ профессора Н. Я. Марра слёдующаго содержанія:

Историческій очеркъ грузинской церкви съ древнъйшихъ временъ 1). (Къ вопросу объ автокефаліи грузинской

перкви).

Время не позволяеть дълать введеніе. Слёдовало бы начать докладь литературою вопроса у грузинъ и обзоромъ п критикою источниковъ исторіи грузинской церкви. Подълюсь лишь одною мыслью: она ярко выступаеть изъ изученія подлежащихъ матеріаловъ. Потеривъ политически, грузины и въ отношеніи образованія сильно

опустились въ теченіе вѣковъ сравнительно съ тъмъ, какъ стояло у нихъ дело просвещения не только въ эпоху Тамары, но и вплоть до XV-го въка. Историческое самопонимание грузинской церкви и раньше, въ цевтущія времена, принимало различное направленіе, не всегда согласное съ реальноисторическимъ теченіемъ событій. Но въ мрачную эпоху XV-XVI въковъ это самопонимание почти совершенно затмилось. Правда, за двъсти лътъ до присоединенія къ Россіи начинается возрождение Грузіи, но оно охватываеть на первыхъ порахъ лишь область свътской изящной литературы и поэзіи, по персидскимъ образцамъ. Къ концу XVII въка, однако, это новое литературное движение расширяется и углубляется, захватывая и разръшая вновь коренные вопросы общественнаго, умственнаго и вообще духовнаго характера. Выясняются традиціи. Я не останавливаюсь надъ результатами громадной умственной работы, произведенной грузинами въ эпоху передъ присоединеніемъ къ Россіи, не даю даже простого ихъ перечня. Это входить, если не ошибаюсь, въ задачу, профессору Цагарели. порученную Но и этотъ значительный умственный подъемъ грузинъ въ XVIII-мъ въкъ и углубленіе ихъ историческаго самосознанія не помогло возстановленію правильнаго пониманія исторіи грузинской церкви. Грузинскій паломникъ XVIII-го въка, архіепископъ Тимовей, при посещении святыхъ месть приходиль въ изумление отъ дъль древнихъ грузинъ: все, что онъ узнавалъ о церковной діятельности древнихъ грузинъ, являлось для него откровеніемъ. Но и это не помогло дълу. До появленія первыхъ выпусковъ труда профессора Цагарели «Сведенія о памятникахъ грузинской письменности» въ 80-хъ годахъ въ средъ самихъ грузинъ все еще царило традиціонное смутное представленіе о прошлыхъ судьбахъ грузинской церкви. Достаточно напомнить одно: профессору Цагарели еще недавно при-

Продолжение И Отдъла.

<sup>1)</sup> Автору построеніе, въ основныхъ чертахъ слагавшееся у него годами, пришлось совершенно неожиданно для него отдълать въ подробностяхъ и изложить для доклада въ недълю—другую, при наличи другихъ неотложныхъ работь. Естественно, онъ не успъль использовать весь накопившійся у него или извъстный ему матеріалъ.

ходилось доказывать, что у грузинъ и до X-го вѣка, до Евеимія святогорца, были переводчики и нисатели. Потому понятно, если новѣйшія научныя изысканія въ области трузинской церковности опровергають не только тѣхъ, кто вовсе не признасть ни ея значенія, ни ея преданій, но часто и тѣхъ, которые цѣнятъ ее, но чья оцѣнка и чье признаніе основано на такъ-называемыхъ традиціонныхъ представленіяхъ, сложившихся въ позднѣйшее время.

Какъ всякое естественно развиваюнееся по неисповъдимымъ путямъ Божьяго Промысла историческое явленіе, такъ и православная грузинская церковь, народившись на ранней заръ временъ, представляетъ весьма трудную задачу для научнаго разрѣшенія въ соотвътствіи съ требованіями современной реально-исторической критики. Трудность задачи распространяется на весь періодъ, когда грузинская церковь формировалась въ самостоятельную единицу, но она, эта трудность, естественно усиливается въ отношеніи момента самого зачатія грузинской церковной жизни, начала въ Грувіи христіанства.

Этоть періодъ исторической жизни грузинской церкви по позднъйшимъ преданіямъ простирается приблизительно съ IV-го въка по Р. Хр. до конца VIII-го. Начало христіанства въ Грузіи съ IV-го вѣка, повидимому, значительно раннее, въ настоящее время устанавливается не на основаніи родныхъ или иностранныхъ преданій. Преданія сами подлежать критикв и въ значительной степени переоцънкъ. Начало то устанавливается на основаніи различныхъ подлинныхь церковно-историческихъ документовъ: изъ нихъ на первое мъсто современная наука выдвигаетъ грузинскій тексть Священнаго Писанія и литургическіе памятники. Указанную выше дату устанавливаеть съ достовърностью показаній живыхъ очевидцевъ какъ филологическое, такъ и лингвистическое изучение древнъйшихъ памятниковъ гру- дружения креста княземъ Аршушею,

зинской церковной литературы, не полвергшихся еще позднъйшимъ исправленіямъ. Исправленія производились въ пфляхъ обновленія архаическаго языка иля примиренія его съ развива вшеюся устною рѣчью или въ цѣляхъ примиренія первоначальных текстовь съ наиболье чтимыми въ последующе въка подлинниками, на первомъ планъ греческими. Та же дата начала христіанскаго просв'єщенія въ Грузіи устанавливается изученіемъ самаго алфавита, возникшаго въ Грузіи въ связи съ христіанствомъ и достигшаго еще задолго до конца этого періода полнаго совершенства, того совершенства, которое грузинскія начертанія ділають образномъ фонетической точности въ передач'в полноты живыхъ звуковъ языка. Независимо отъ нъкоторыхъ частей отрывковъ, главъ или даже цълыхъ книгь Библіи, независимо отъ различныхъ литургическихъ чтеній и піснопъній изъ того періода дошли до насъ, между прочимъ, переводы древнихъ отцовъ церкви въ составъ хрестоматіи. обработанной грузинскимъ ученымъ Макаріемъ въ половинѣ IX-го въка, въ Саввинскомъ монастыръ близъ Іерусалима и переписанной двумя грузинскими каллиграфами тамъ же въ 864-мъ году для грузинскаго монастыря на Синав, какъ гласить о семъ обстоятельная запись писца и составителя сборника. Къ тому же періоду, при томъ наиболъе древней его эпохъ принадлежать какъ грузинскій тексть древней части панирусной Минеи, такъ грузинскій тексть напирусной Псалтири. Ссылаюсь на нихъ, такъ какъ объ рукописи хранятся теперь у насъ въ Императорской Публичной Библіотекь. Изъ нихъ Псалтирь не только текстомъ, но и матеріаломъ и письмомъ, т. е. цъликомъ вся рукопись до VIII-го въка. Отъ того же древняго періода дошли до насъ и надписи, изъ которыхъ я ограничусь указаніемъ на грузинскую надпись, только что изданную съ фотографическимъ снимкомъ о воправителемъ Грузіи въ VII-мъ въкъ. Между прочимъ, въ надписи встръчаемъ такую замъчательно архаическую глагольную форму, не отмъченную впрочемъ издателемъ Е. С. Такайшвили, которая одна сама по себъ отодвигаеть эпиграфическій памятникъ далеко въглубь временъ отъ VIII-го въка 1).

Кое-что изъ грузинскихъ памятниковъ дерковной жизни того же періода сохранилось въ переложении на армянскій языкъ, и здъсь особенно цънною является переписка грузинскаго архипастыря Киріона съ армянскимъ въ концъ VI-го въка, переписка захватывающаго интереса. Армянскій тексть этой переписки теперь доступенъ намъ не въ одной передълкъ Ухтанеса, историка Х-го въка; она дошла до насъ въ первоначальной форм'в переписки, въ составъ особаго армянскаго собранія писемъ церковно-исторического содержанія, съ 1901 года существующаго въ Тифлисскомъ печатномъ изданіи. Нѣсколько ценныхъ сведений касательно того же періода имбемъ и въ исторической запискъ Михетскаго католикоса Арсенія на грузинскомъ языкъ О церковномъ раздълении Грузии и Армении 2).

Въ общемъ памятниковъ все того же древняго періода грузинской церковной жизни, памятниковъ въ перечисленномъ родъ такое количество, что на основаніи ихъ содержанія съ эпохи снимается вполнъ легендарно-миоическій покровъ, благодаря имъ у насъ есть возможность не только доказать гдв находимъ отражение свъдений о существование въ этотъ древній періодъ борьбѣ съ несторіанами 3). цвытущей церковно-литературной дыятельности на грузинскомъ языкъ, по нам'втить, конечно, пока въ изв'єстной мірь, различныя эпохи этого періода и соотв'єтственное развитіе богословской мысли въ Грузіи, соотв'тственное обновление и углубление грузинскаго церковнаго домостроительства.

Насколько былъ содержателенъ этотъ древній періодъ церковной жизни грузинъ, можно заключить по одному перечню наиболъе крупныхъ событій, составлявшихъ эпохи. Грузины за эти вѣка, съ IV-го по VIII-е столѣтіе, успѣли пережить вмѣстѣ съ христіанами восточной Арменіи и Сиріи религіозную борьбу съ персидскимъ огнепоклонствомъ и вообще ученіемъ маговъ, пережить также отделение въ церковномъ дълъ отъ армянъ, тогда еще не составлявшихъ обособленной и по догматамъ церкви. Въ связи съ этимъ и съ принятіемъ Халкедонскаго собора въ то же время были сделаны первые шаги сближенія съ греческою церковью. Сближеніе, повидимому, происходило при содъйствіи западныхъ грузинъ, названіе которыхъ (и-бер, арм. вир-к), какъ носителей культуры, въ грузинской форм' (бер-дзен) стало означать *прека* 1).

Помимо этого, церковная жизнь въ Грузіи осложнялась внутри, особенно на свверв, миссіонерскимъ діломъ, какъ напримъръ обращениемъ горцевъгрузинъ въ христіанство епископомъ Абибо Некресели, впоследствіи замученнымъ 2). Осложнялась грузинская церковная жизнь и борьбою съ несторіанскимъ движеніемъ, напиравшимъ изъ восточной Сиріи и нашедшимъ нѣкоторое время пріють въ Арменіи. Между прочимъ, на латинскомъ языкъ сохранилось письмо папы Григорія І-го, отв'ятное его посланіе къ Киріону,

Черезь Арменію въ этихъ же краяхъ особенную устойчивость получило и монофизитское ученіе, утвердившееся навсегда среди западныхъ спрійцевъ, и борьба съ нимъ грузинской церкви была наиболье жестока и наиболье

<sup>1)</sup> Такай швили. Археологическія экскурсіи, розысканія и замитки, вып. ІІ, Тифлисъ 1905, стр. 66. <sup>2</sup>) Ө. Жорд. *Хрон.*, II, стр. 313 сл.

<sup>1)</sup> Н. Марръ, Крешеніе армянг, грузинь, абхазовь и алановь св. Григоріємь (Арабская версія). Спб. 1905 г., стр. 166—170. <sup>2</sup>) Brosset, *Histoire de la Géorgie*, I, стр. 233.

<sup>3)</sup> Свящ. Мих. Тамарашвили, Исторія католичества среди грузинъ (на груз.). Тифлисъ. 1902 г, стр. 575-577.

длительна; она далеко не была прекращена въ указанный нами древнъйшій періодъ грузинской церкви, въ чемъ можно удостовъриться въ цъломъ рядъ полемическихъ трактатовъ, сохранившихся на грузинскомъ языкъ.

Отложенія оть указанныхъ эпохъ церковной жизни Грузіи сохранились и въ агіографическихъ памятникахъ на грузинскомъ языкѣ. Часть ихъ дошла до насъ въ позднѣйшихъ переработкахъ, какъ напримѣръ Житія святыхъ сирійскихъ отцовъ, въ томъ числѣ мученика Абибо Некресели 1) часть сравнительно въ непочатомъ видѣ, какъ напримѣръ Мученичество девяти отроковъ колайцевъ 2). Мученичество святаю Евстафія 3). Мученичество святой Шушаники и т. п.

Какъ весь этотъ интересный для науки, многосодержательный и поучительный для върующихъ періодъ исторіи грузинской церкви, такъ зачаточный ея моментъ могутъ быть освъщаемы или въ свътъ мъстныхъ родныхъ преданій, основанныхъ въ корнъ на въръ, или въ свътъ различныхъ научныхъ теорій, для прочнаго обоснованія которыхъ только въ наше время и закладываются основанія критическимъ изученіемъ мъстныхъ источниковъ исторіи грузинской церкви. Тегтіит поп

Преданія насъ не могуть удовлетворить, такъ какъ даже болье обильныя родныя грузинскія преданія оказываются поздними, да и эти позднія преданія отличаются необычайною скудостью сравнительно съ тою кипучею дъятельностью, которую, судя по от-

мятникамъ, проявляли древніе грузины вь церковной жизни. Если томъ грузинской церкви, моментомъ насажденія христіанства въ Грузіи, и въ томъ случав грузинскія преданія не могуть быть приняты въ традиціонной ихъ формулировкъ. Они подлежать реально-исторической критикъ, которая состоить не въ огульномъ отринания цъликомъ всего, въ чемъ сразу же бросаются въ глаза легендарныя черты. но въ тщательномъ отбираніи жизненныхъ здоровыхъ зеренъ, хотя бы лишь круницъ исторической правды изъ мусора, наслоившагося отъ времени и человъческихъ измышленій.

Въ наличной формулировкъ грузинское преданіе напр. о крешеній Грузій св. Ниною не можеть быть принято прежде всего потому, что мы имбемъ нъсколько другихъ преданій, находящихся въ непримиримомъ противоръчіи съ нимъ, исключающихъ его. Достаточно напомнить изъ нихъ два: одно намъ извъстно изъ пространнаго сирійскаго житія грузинскаго царевича Петра, впоследствии Майумскаго епископа V-го въка. По этому житію, первый христіанскій царь въ Грузіи не Миріанъ, а Бакурій 1); другое преданіе сохранено арабскою версіею житія Григорія Просв'єтителя 2): но этой версін просвътителемъ Грузій является святой Григорій, нын'в считающійся просв'ятителемъ исключительно армянъ. И что можеть окончательно сбить непосвященнаго въ сложную исторію насажденія христіанства въ Грузіи, такъ это восхождение и этихъ объихъ традицій къ мъстнымъ источникамъ. Посвященный же въ дѣло не можетъ смущаться разнообразіемъ преданій о насажденів

<sup>4)</sup> Литература старая у Броссе и изданіе Сабинина, Рай Грузіи и т. п. не указываются, такъ какъ эти пособія предполагаются извъстными.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Н. Марръ, въ V — ой кн. Текстовъ и розысканій по армяно-грузинской филологіи, стр. 53—61.

B) Das Martyrium des heiligen Eustathius ron Mzcheta. Aus dem Georgischen übersetzt von Dschawachoff (Vorgelegt und bearbeitet von Hrn Harnack) въ Sitzungsber. der Köngl. Akad. der Wiss. XXXVIII, Берлинъ, 1901, стр. 875—902.

<sup>1)</sup> R a a b e. Petrus der Iberer, сир. тексть, стр. 7 нём., стр. 16, ср. Болотовъ въ Христ. Чтеніп, 1898, № 4, стр. 263. См. также О s k a r v on L e m m, Iberica, Спб. 1906, гдѣ, кстати, много интереснаго по вопросу о знакомствѣ коптовъ съ грузинскою церковью.

съ грузинскою церковью.

2) Н. Марръ, Крешеніе армянъ, грузинъ, и проч.

разнообразіе преданій соотв'єтствуеть дъйствительному положению вещей; въ разноплеменной Грузіи христіанскій свыть зарождался не въ одномъ пункть; различныя племена Грузіи им'вли различныхъ просвътителей, и единство происхожденія грузинскаго христіанства есть позднъйшее обобщение, связанное съ соотвътственнымъ реальнымъ ростомъ значенія того или иного м'єстнаго миссіонерскаго діла. Чімь боліве спускаемся въ глубину временъ, тъмъ ярче оттыняють грузинскіе памятники такое положение вещей въ Грузіи. Рядомъ съ преданіями о каппадокійскихъ просветителяхь Грузіи, къ числу которыхъ относится не только св. Григорій, но, по безусловно достов врнымъ даннымъ, и св. Нина, въ грузинскихъ источникахъ, при томъ наиболъе древнихъ, находимъ и преданія о южномъ, именно черезъ Сирію и Арменію налестинскомъ происхождении грузинской церкви. Я остановлюсь лишь на одномъ преданіи этого характера. Его мимоходомъ касается Ефремъ Мцире въ одномъ изь своихъ посланій къ еклесіарху грузинъ Іоанну Кирику, подъ заглавіемъ «Сообщение о томъ, въ какихъ книгахъ упоминаются обстоятельства обращенія Грузіи въ христіанство». Зд'єсь вскользь говорится о посъщении (апостоломъ) Варооломеемъ съвера, т. е. восточной Грузін (Карталинін 1). На этомъ преданін приходится остановиться внимательнее, такъ какъ его мы находимъ въ древнемъ пъснопъніи, сохраненномъ въ соответственной богослужебной книге, въ рукописи Х-го въка. Въ ней просвытителемъ Грузіи названъ апостолъ Вареоломей: Грузія удёль апостольской двятельности Вареоломея. Къ этому преданію протягивають руку черезъ Арменію сирійскіе источники, по которымъ апостолъ Вареоломей просвътилъ внутреннюю Арменію, т. е., съ точки зрѣнія сирійца, сѣверную ея часть съ

христіанства въ Грузіи, такъ какъ это Грузіею 1). Въ преданіи объ апостольской дъятельности Варооломея сейчасъ для насъ реально важна не фактическая сторона, а идейная. Она связываетъ христіанскую церковь Грузіи черезъ Арменію непосредственно съ Іерусалимомъ. И мы видимъ, что та же самая идея лежить въ грузинской національной обработкъ житія св. Нины. И отъ болье древнихъ версій житія, такъ напримъръ отъ изложенія дъла можно сказать у первоисточника Руфина, грузинскій тексть отличають именно подробности, внесенныя редакторомъ въ него для выраженія той же идеи, для сохраненія въ умахъ потомства того. что грузинская церковь береть начало изъ Іерусалима. Дело не въ томъ, что подробности, скомпанованныя поздиве, страдають несоотвътствіемъ дъйствительнымъ датамъ и фактамъ. Дело въ томъ, что въ эту позднъйшую шелуху облечено цънное ядро, именно преданіе о насажденіи грузинской церкви изъ Іерусалима. Оно проходить красною нитью черезъ всю исторію грузинской церкви отъ возникновенія ея до отпаденія последней заценки въ сороковыхъ годахъ ІХ въка, — послъдней зацъпки, ставившей грузинъ въ особо тёсную связь съ јерусалимскою патріархією. И поздиве, въ X-XI-мъ въкахъ, это преданіе представило ръшающій моменть для признанія общецерковнаго у грузинъ значенія за сказаніемъ объ апостольской дъятельности св. Нины. для націонализаціи св. Нины 2). Память ея мы лишь рѣдко, спорадически, находимъ въ грузинскихъ синаксаріяхъ и въ минеяхъ Х-го въка. А когда всплываютъ древнія моленія въ честь св. Нины и въ рукописныхъ сборникахъ пъснопъній Х-го въка, такъ напр. въ Синайскихъ рукописяхъ, такъ помимо легендарныхъ подробностей, имъющихъ выразить особо тёсную связь грузинской

<sup>1)</sup> Ср. цитату изъ спрійскаго намятника • христіанствъ въ Арменіи.

<sup>2)</sup> И. Джаваховъ, Проповидиическая диятельность ап. Андрея и св. Нины въ Грузіи. (Журн. Мин. Народн. Просвѣщ. 1901, № I, стр. 100-101).

<sup>1)</sup> Ө. Жорд., Хрон. и сл., I, стр. 34.

перкви съ Герусалимомъ, встрвчаемъ и литургическихъ памятникахъ древнепрямое указаніе на то, что Грузію просвъщаль апостоль Варооломей. Что эта связь грузинской церкви съ Герусалимскою была живою дъйствительностью, а не книжною выдумкою, подтверждается свидътельствами современныхъ, иногда даже вещественныхъ явленій. Такъ напр. самые грузинскіе храмы впервые строятся во имя іерусалимскихъ святынь: тогда какъ церквей во имя Петра, основателя антіохійской церкви и особенно чтимаго въ ней апостола, редко встречаемъ въ Грузіи и поздиве, древивищіе грузинскіе храмы воздвигнуты во имя палестинскихъ мучениковъ или јерусалимскихъ святыхъ, какъ-то св. Стефана 1), Сіона 2), Креста 3) и т. н. Крестъ 4) изъ Іерусалима представляеть основную въ Грузіи святыню, съ которой связаны древнъйшія преданія и грузинской, и армянской церкви. Эта святыня, находившаяся въ Михетъ, связана съ именемъ св. Нины въ грузинскихъ обработкахъ ея апостольской деятельности, но культъ Михетскаго креста, происходившаго изъ Іерусалима, болье древнее явленіе, чёмъ грузинскія редакціи житія св. Нины; этой Михетской святынъ поклонялись еще раньше одинаково не только грузины, но и армяне, нри томъ въ древнюю пору безъ всякой связи съ дъятельностью св. Нины. Все въ порядкъ тъхъ же свидътельствъ, древняя грузинская церковь знала и особые праздники («соборы») въ честь Креста, 5) особый культь, особое богослужение Креста, сохранившееся въ

грузинской литературы. На грузинскомъ языкъ сохранились оригинальныя древнія п'всноп'внія въ честь Креста. 1) Въ связи съ празднованіемъ св. Креста въ грузинскихъ минеяхъ, древивищихъ находимъ и память јерусалимскаго патріарха Евстохія (544-563) то 15-го. то 16-го сентября. Конечно, могуть быть особыя случайныя основанія, почему въ древнвишихъ грузинскихъ спискахъ литургіи находимъ моленія о пастыряхъ Герусалима, начиная съ Іакова, брата Господня, объ јерусалимскихъ патріархахъ 2), но это явленіе приходится противопоставить тому, что ни въ одномъ древнемъ спискъ пътъ ни одной спеціально грузинской памяти, ни одного общаго моленія объ антіохійскихъ патріархахъ. Съ іерусалимскою церковью связывало. Грузію въ древности празднованіе Рождества Христова 6-го января, а не 25-го декабря. Чтенія въ грузинскихъ литургическихъ памятникахъ показывають, что хотя грузины и приняли довольно рано римское празднованіе Рождества 25-го декабря, но раньше и они подобно јерусалимской Церкви сохранили древній церковный обычай празднованія его одновременно съ Крещеніемъ, древній церковный обычай, сохранившійся до сихъ поръ, какъ наследіе той эпохи, лишь въ армянской церкви. Поучителенъ въ этомъ смыслъ и намятникъ, напечатанный недавно священникомъ К. Кекелидзе 3) по грузинской рукописи VIII—IX-го въка, 4) Чтеніе в праздниках Благовъщенія и Рождества, Срътенія и Крещенія, написанное въ Герусалимъ правовърнымъ царемь Юстиніаномь. Хотя и псевдоэпиграфическаго характера, наличіе его въ древней восточной церкви на грече-

5) Е. Такайшвили, Обращение Грузіи (груз. т.), стр. 36, ср. Brosset, H. de la G, I,

Син. ркп. №№ 59 (15 Сент.), 65 (Сент. 15 п 29).

Син. № 53. 🐴 Труды Кіевской духовной Академін, 1905

Brosset, Hist. de la Géorgie, I, crp. 145. 2) Груз. лътопис. (древняя арм. версія, Венеція 1884,стр. 73). Brosset, Hist. de la G., I, стр. 147. 3) Brosset, Hist. de la G., I, стр. 122 сл.

<sup>4)</sup> Рѣчь, конечно, не о крестѣ вообще, а объ особо изъ Іерусалима доставленномъ вещественномъ крестъ. Но въ то же время нельзя не отмѣтить мимоходомъ, что крестъ въ грузинскомъ зодчествъ, какъ и въ армянскомъ, со-ставляетъ вообще основу древняго мъстнаго типа церквей, какъ выясняеть современная археологія.

<sup>№ 1.</sup> 4) Ц. м., стр. 3, а также Ө. Жорданія, Описаніе рукописей и старопечатныхъ книгь Церковнаго Музея духовенства Грузинской епархіи, І, стр. 12 сл., № 19.

явленіе его на грузинскомъ языкъ и сохранение въ обдуманно составленномъ томъ не въ одномъ: его же имвемъ въ Х-го стольтія, восходящемъ къ таодревние VIII—IX-го выка 2). Появлепіе памятника въ такихъ сборникахъ еще разъ свидътельствуетъ, что съ переживаніями древняго празднованія Роцеркви приходилось еще долго бороться. И все это тымь для нась знаменательнее, что оно въ корив подрываеть легенду о реальной зависимости превней грузинской церкви отъ антіохійской. Какъ изв'єстно, антіохійская церковь (съ константинопольскою) первая на Востокъ, еще въ 376-мъ году, и ввела у себя римское празднование Рождества 25-го декабря, и является совершенно непонятнымъ, какъ въ грузинской церкви, будто бы устроенной пастырями, ставленниками антіохійской патріархіи, такъ долго держался совершенио иной порядокъ.

Въ шагъ за нововведеніями въ іерусалимской церкви шли иногда и грувины, повторяя оговорки и оправданія Іерусалимскихъ новаторовъ. Любопытно въ этомъ смыслъ замъчание въ грузинской Минев 3) по поводу внесенія новаго чина празднованія Благов'єщенія по «порядкамъ послъдователей великой церкви и безошибочнаго синаксарія приснопамятнаго Студійскаго монастыря». Грузинскій переводчикъ сохраниль оговорку: «мы эти же порядки установили и въ јерусалимской церкви,

скомъ языкъ удостовъряется и инозем- и пусть не удивляется никто, что мы нымъ показаніемъ 1). Знаменательно по- написали чинъ Благов'вщенія съ изм'ьненіями (противъ стараго).

По отношению къ переводамъ Св. грузинскомъ сборникъ чтеній, да при Писанія не лишне отмѣтить, что задолго до появленія авонскихъ и чернодругомъ такого же характера сборникъ горскихъ (близъ Антіохіи) переводчиковъ и исправителей у грузинъ осокларджетской средь, ко времени не бымъ почетомъ и авторитетомъ пользовался переводный тексть Новаго Завъта, носившій названіе «Саба-Цмидури», т. е. происходящій изъ монастыря св. Саввы, близъ Іерусалима. И неждества 6-го января въ грузинской смотря на многочисленыя, часто двукратныя и трекратныя, исправленія древнихъ грузинскихъ текстовъ сторонниками теснейшаго сближенія съ имперскою греческою церковью, въ грузинской христіанской терминологіи сохранились характерныя переживанія изъ древняго періода, такъ напримъръ названіе Христа: грузины Господа Христа называють обыкновенно до сего дня дня «Мацховари», что значить не «Спаситель», а «Оживитель», «Животворецъ», каковое слово употребляется вмъсто Спасителя и въ сиро-палестинскихъ текстахъ 1).

> Литературнымъ, и при томъ не менъе ръшающимъ доказательствомъ въ пользу тесной связи грузинской церкви

<sup>1)</sup> Н. Марръ, Физіолог, Армяно-грузинскій изводъ, СПБ. 1904, стр. LII, прим. 3, ср. стр. LVI. Говоря о связи съ Герусалимомъ, я здъсь не останавливаюсь на томъ, какимъ путемъ она осуществлялась, и, следовательно, не касаюсь роли сирійцевъ, а въ отношеніи грузинъ особенно роли армянь въ этомъ дъль въ древнъйшее время. Эта существенная сторона уже попее время. Эта существенная сторона уже по-лучила нѣкоторое освященіе въ работахъ, по-священныхъ литературной зависимости въ древнѣшую эпоху армянъ отъ сирійцевъ, а грузинъ отъ армянъ, см. Н. Марръ, Изъ повъздки на Авонъ (Журн. Министерства Народ-наго Просвѣщенія, 1899, Мартъ, стр. 1—24); е го ж е Новооткрытый армянскій текстъ «Наралипоменонъ») Кавказскій Вѣстникъ, 1902, № 4, стр. 1—18). Однако разрѣшеніе этого вопроса осложнилось, такъ какъ постепенно стало выясняться, что, съ одной стороны, грузины завязали непосредственное общение не только съ греками, но и сирійцами довольно рано, съ другой же стороны, переводы съ армянскаго на грузинскій языкъ продолжались и поздніе, такъ какъ грузины находились въ самомъ тесномъ общени съ армянами-халкедонитами. О переводахъ того поздивишаго времени (см. ниже.)

<sup>1)</sup> Н. Марръ, Ефремъ Сиринъ о дняхъ празднованія Рождества (Тексты и разыск. по армяно-груз. филологін, І, стр. 21, особенно

прим. 1.

<sup>2</sup>) Ө. Жорданія, Описаніе рки. и пр., І, № 95, стран. 96—97, ср. Н. Марръ, Дѣянія трехъ святыхъ бливнецовъ мучениковъ (За-ински Вост. Отд. Ими. русск. археол. Общ., Т. XVII, стр. 292, 302).

<sup>3)</sup> Син. рп. № 83.

съ іерусалимскою является такой древній намятникь, какъ переписка грузинскаго архипастыря Киріона съ армянскимъ въ концѣ VI-го въка: во взаимнымъ обличеніяхъ и тоть, и другой архипастырь выставляють върность свою, или наобороть, измѣну противника преданіямъ іерусалимской церкви. Грузинскій католикосъ Арсеній въ своей исторической запискѣ еще удерживаеть эту черту, важность іерусалимской цер-

ковности для Грузіи 1).

Но о какой бы то ни было органической связи съ антіохійскою церковью и помину нътъ въ одномъ современномъ памятникъ, ни въ одномъ грузинскомъ текств оффиціальнаго или церковнаго характера, имфющемъ документальное значеніе, ни въ одномъ даже легендарномъ сказаніи, а такихъ источниковъ, сохранившихся на грузинскомъ текств, десятки. Въ жити блаженной Марвы, матери св. Сумеона Дивногорца, подвижника VI-го въка, какъ извъстно, играютъ роль и грузины; судя по Житію, одинъ изъ близко стоявшихъ къ св. Сумеону Дивногорцу грузинскихъ священниковъ о. Антоній быль посвященъ во епископы на Селевкійскую канедру, близъ Антіохіи 2). Но и этотъ легендарный источникъ указываетъ, что грузинъ о. Антоній удостоился этой чести и вообще близости къ св. Сумеону за свои заслуги, заслуги же его, по тому же Житію, состояли въ томъ, что онъ доставилъ св. Сумеону јерусалимскія святыни, въ томъ числъ частицу Животворящаго Креста. Грузинъ о. Антоній оказывается по этому легендарному источнику въ особой близости къ іерусалимскимъ святынямъ; про грузина о. Антонія св. Сумеонъ говорить: «воть сей мужъ-слуга Животворца Креста; на него указалъ мнъ Господъ и явилъ его въ часъ вашего пришествія, ибо достоинъ онъ и надлежить ему доставить намъ собственноручно

съ іерусалимскою является такой древ- Силу (частицу Креста), дарованную ній памятникъ какъ переписка грузин- намъ Божествомъ» 1.

Труднее обстоить дело съ вопросомъ о грузинской церковной іерархіи этого періода: мало сохранилось подробностей, а что сохранилось, требуеть спеціальнаго еще обследованія. Такъ наприм'тръ длинный рядъ именъ древних католикосовъ разм'вщенъ въ различных мъстахъ исторіи Грузіи, въ различных ея версіяхъ: въ древнийшей подъ заглавіемъ Обращеніе Грузіи<sup>2</sup>), въ древней, предлежащей намъ теперь лишь въ армянскомъ подъ заглавіемъ Краткая исторія Грузіи, приписываемая историку Джованширу.3), и, наконецъ, въ позднъйшихъ грузинскихъредакціяхъ, въ томъ числі и въ редакція паря Вахтанга, которая и была перевелена на французскій языкъ академикомъ Броссе. Появляются имена древнихъ католикосовъ и въ агіографическихъ памятникахъ, такъ напримъръ въ Мученичествъ св. Евстафія и т. п. Однако этоть длинный рядъ именъпредставляеть диспаратный матеріаль, разборъ котораго требуетъ кропотливаю спеціальнаго изслідованія. Пока можно ограничиться двумя, тремя зам'вчаніями, само собою вытекающими изъзнакомства съ тъмъ, что говорится о носителяхъ этихъ именъ, именно: 1) въ одну серію именъ католикосовъ вошлі и такія, которыя носили архипастыри различныхъ категорій, соперники или даже противники по догматамъ, такъ напримъръ есть имена (Мобиданъ, Чармагь), показывающія сами по себь, что

2) Сохранился текстъ въ рп. X-го въка. Цвтуется у меня по грузинскому изданію Евв. Такай швили (Тифлисъ 1890).

¹) Ц. соч. стр. 323.

<sup>3)</sup> H. Mappt, Aniorp. mamep. no rpys. prn. Heepa, I, crp. 44-Acta SS., Maii V, crp. 423, 64-424, 3.

H. Марръ, п. с., стр. 41-Acta SS., V. Maii, стр. 420,74—427,9.
 Сохранился текстъ въ рп. X-го въка. Пр.

Такай швили (Тифлись 1890).

3) Армянскій тексть издань въ Венеція въ 1884 г. Французскій переводь Вроссе, не всегда надежный, подъзаглавіемъ Chronique arménienne см. въ Additions et Ecclaircissements, стр. 1—61. По Броссе, армянскій переводь отвесится ко времени до XIII-го, въка ср. н. Маррь, Изълитей поводки съ Арменію: замітки и извлеченія изъ армянскихъ рукописей, VII (Зап. Вост. Отд. Имп. русск. арх. общ. т. VI, стр. 226).

рьчь идеть, въроятно, о пастыряхъ огнепоклонниковъ, магахъ, а не-христіан-

ской церкви 1).

2) Не проведена никакая грань между эпохою, когда пастырей Грузіи ставили двинскіе католикосы 2), и между эпохою самостоятельныхъ грузинскихъ католикосовъ при наличіи еще общенія съ древнею армянскою цер-

— 3) Подъ названіемъ «греческій» кроется указаніе на западныхъ грузинь, находившихся въ непосредственномъ об-

щеніи съ греческою церковью.

4) Въ связи съ этимъ, а также еще съ иными соображеніями списокъ именъ первыхъ грузинскихъ епископовъи католикосовъ, получающійся на основаніп выборокъ изъ літописей, подлежить коренной переработки какъ въ отношении хронологіи, такъ относительно порядка.

воть этотъ сухой, необработанный перечень первыхъ грузинскихъ пасты-

рей и католикосовъ:

## Епископы,

- 1. Іоаннъ, еще во второй половинъ IV-го вѣка.

  - 2. Таковъ. 3. Іовъ (Іаковъ II) 4. Ипт.

  - Илья
     Сумеонъ
  - 6. Іоаннъ или Іона (Іунанъ)
  - 7. Григорій
- 8. Василій 9. Мобиданъ (арм. верс. по опискъ: Мушидъ).

10. Іонль (Обращеніе Грузіи, стр.

28: Іовел.) 11. Михаилъ.

#### Католикосы:

- 12. Петръ
- 13. Самуилъ

<sup>1</sup>) Ср. Ө. Жорданія, Хроп, І, стр. 47—48, прим. Подробиће у Д. Каричашвили въ «Моам-

- 14. Тавпачагъ (Тапеджанъ)
- 15. Чирмагъ (Чимагъ, Чимакъ)

16. Савва (Сабіа) <sup>1</sup>)

17. Евлалій (Евлабій, Іевлатій)

18. Макарій

- 19. Симонъ (Симонъ Петръ)
- 20. Самуилъ
- 21. Самуилъ II
- 22. Вареоломей
- 23. Іоаннъ
- 24 Вавила
- 25 Оаворъ

Перечень имфетъ претензію покрыть время приблизительно до половины VII-го въка, до правителя Стефана II (639-663). Между тымь, въ перечив не находимъ ни Гавріила, ни Киріона, наиболће извъстныхъ по своей церковной дъятельности католикосовъ Грузіи.

Съ другой стороны, извъстенъ самостоятельный списокъ лишь девяти ка-

толикосовъ, женатыхъ 2):

- 1. Евнонъ
- 2. Тавпачагъ
- 3. Евлалій
- 4. Іоилъ
- 5. Самуилъ
- 6. Георгій
- 7. Киріонъ
- 8. Изидбозидъ

9. Петръ Если даже допустить, что грузины, вопреки правилу Трулльскаго собора 692 года (12), продолжали и въ VIII-мъ въкъ выбирать себъ женатыхъ католикосами, все же приведенный самостоятельный списокъ, конечно, также дефектный, основательнее пріурочить къ VI - VII-мъ въкамъ, приблизительно до второй четверти VII-го стольтія: туда

<sup>2)</sup> Есть лишь одинокое свъдъніе, что Іовъ, по инымъ Іаковъ II, былъ рукоположенъ арман-скимъ католикосомъ Нерсесомъ (364—384) во епископы Грувін (Brosset, I, стр. 136, 143; арм. версія, стр. 70).

<sup>1)</sup> Мхитаръ Айриванскій пишеть подъ 571-ымъ годомъ (изд. К. Паканова, Спб. 1867, стр. 64): «Саба садится католикосомъ въ Грузіи безъ (разрѣшенія) антіохійскаго патріарха», но этотъ армянскій историкъ зависить отъ позднѣйшей редавціи Грузинскихъ лѣтописей, точнѣе отъ армянской ихъ версіи (изд. Венец. 1884, стр. 95). ср. Brosset, Histoire chronologique par Mkhithar d Aïrivank, XIII-е S. стр. 76.

— Э Такайшвили, Обращеніе Грузіи (грузин. т.), стр. 38; Ө. Жорданія, Хрои., І, стр. 75.

тягответь списокъ и именами, прежде съ писаніемъ сирійцы отводять місто всего историческимъ именемъ «Ки- армянамъ и грузинамъ 4).

ріонъ» 1).

О самомъ раннемъ христіанствъ въ Грузіи приходится говорить лишь какъ о части одной изъ внъимперскихъ восточныхъ церквей, имѣвшей главу, ка-

толикоса, въ городъ Двинъ.

Въ сирійскомъ изводѣ Птоломеевой Географіи 2), составленномъ въ половинъ VI-го въка, между 552 и 555 годами 3), читаемъ: «Въ съверной странъ пять върующихъ народовъ: у нихъ двадцать четыре епископа: католикосъ ихъ находится въ Двинъ, въ великомъ городъ персидской Арменіи; зовуть католикоса ихъ Григоріемъ: это праведный и прославленный мужь. Грузія 4) м'встность въ Арменіи, съ языкомъ, похожимъ на греческій: у нихъ христіанскій царекъ, который подчиняется персидскому царю. Аранъ также въ предълахъ Арменіи: върующій и крещенный народъ, у котораго царекъ, подчиняющійся персидскому царю. Сисаканъ — върующій народъ, но въ немъ живуть еще язычники» и т. д. Въ моменть, къ которому относится сирійское показаніе, націонализація церкви не сказывалась еще въ јерархическомъ устройствъ, но грузины, какъ и армяне пользовались каждый въ церкви своимъ роднымъ языкомъ. Съ этимъ обстоятельствомъ находится въ связи то, что сирійцы относять армянь и грузинъ одинаково къ древнимъ культурнымъ народамъ; въ перечив народовъ

Сирійское показаніе древнье источ. ника, въ которомъ оно дошло до насъ въ качествъ вставки: оно относится ко времени до персидскаго царя Кавата I т. е. до 4S8-531 годовъ. Къ этому времени въ Грузіи быль уже католикосъ. Къ этому времени у одного только грузинскаго католикоса были въ полчиненіи десятка два съ лишнимъ епископовъ. При грузинскомъ католикоск Гавріилѣ 2), въ годы персидскаго царя Кавата 3), произошель общій соборь грузинъ, албанцевъ и армянъ, по инымъ армянскимъ источникамъ въ 491-мъгоду въ Вагаршанатв; акты этого собора были писаны и на грузинскомъ языкв 4). Въ соборѣ принимали участіе 23 грузинскихъ епископа, кромъ католикоса 5). При грузинскомъ католикосъ Киріонь. въ концѣ VI вѣка, епархій было трицать пять 6). Во всёхъ этихъ епархіяхь служба шла на грузинскомъ языкъ за исключеніемъ Цуртавской, гдв жили грузины и армяне 7), и гдъ богослуженіе отправлялось на армянскомъ и лишь процовъдь на обоихъ языкахъ. Католикосъ Киріонъ ввелъ богослуженіе п здѣсь на грузинскомъ языкъ 8).

«Іерархически, какъ армянскій, такъ грузинскій католикось равноправны. Это совершенно ясно видно изъ переписки: они величають другь друга одинаково «католикосомъ», и даже въ полемическихъ посланіяхъ ни разу не встрвчаемъ намека на какую-либо іерархическую зависимость. Такимъ образомъ, церковная организація въ VI-мъ въкъ была вполнъ закончена: съ точно

4) «Гурзанъ». ·

2) Книга писемъ (арм.), Тифлисъ 1901, стр. 177, 182, 300.

Книга писемъ, стр. 164. 4) Книга писемъ, стр. 183.

¹)  $\Theta$ . Жорданія двлаеть догадку, что это католикосы VII—VIII-го въка, дорполовины VIII-го въка, т. е. за тоть періодь, когда, по антіохійскому сказанію (Ефремъ, Никонъ), у грузинъ не было католикосовъ. Ө. Жорданія грузинъ не было католикосовъ. О. Жорданія предполагаеть, что Ефрема слъдуеть понять такъ, что не было у грузинъ католикосовъ, ставленныхъ антіохійскимъ патріархомъ, такъ то грузинскіе епископы ставили ихъ себѣ сами (О. Жорд., Хрои., І, стр. 75, прим. 150).

2) Land, Anecdota syriaca, III стр., 336—337 (сир. текстъ), англ. переводъ см. The syriac Chronicle known as that of Zachariah of Mitylene, translated by F. J. Hamilton and E. W. Brooks, Лондонъ 1899, стр. 327—328.

3) Land, п. с. XXIII, ср. англ. переводъ, стр. 3 сл.

<sup>1)</sup> Scriptores syri, Парижъ 1905 (сир. тексть), t. III, s. IV, Chronica Minora, q. 3, crp. 352,16

<sup>5)</sup> Книга писемъ, стр. 182—183. Соборъ быль, судя по цитуемому источнику, антихалкедонитскій.

<sup>6)</sup> Ц. соч., стр. 179. 7) Ц. соч., стр. 172.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ц. соч., стр. 166.

нія на родномъ языкъ» 1).

Во второй періодъ, съ половины VIII-го въка, грузинская церковь вступаеть не только вполн'в сложившеюся, но и въ высшей степени самодъятельною и вив предвловъ Карталиніи, этой колыбели грузинской автокефальной деркви. Грузинскіе церковные строители двигаются на Западъ, съ конца VIII-го въка начинають застраивлъ грузинскими монастырями бассейнъ Чороха и вытесняють чуждый местному паселенію греческій богослужебный языкъ. Въ первой четверти ІХ-го въка основывается въ Абхазіи первый грузинскій монастырь, о которомъ у насъ современное свидътельство; строится онь св. Григоріемъ Хандзтійскимъ и его сподвижниками Өеодоромъ и Христофоромъ по просьбъ Димитрія, одного изъ абхазскихъ царей. И здёсь, въ Абхазіи, обнимавшей въ то время всю западную Грузію, чуждый въ корн'в населенію греческій богослужебный языкъ съ этого времени уступаетъ мъсто болъе сродному грузинскому, изо дня въ день способствовавшему распространенію христіанскаго ученія въ населеніи, а не внутри лишь монастырскихъ оградъ или въ чертъ городковъ. За одно стольтіе грузинская церковь въ странь пускаеть настолько прочные корни, что здвшияя среда является въ тяжелыя минуты арабскаго мусульманскаго гнета въ восточной Грузіи оплотомъ и убъжищемъ грузинской церкви. Какъ въ Абхазін, такъ въ Сванетін умножаются монастыри съ кипучею книжною дъятельностью 2). Западныя грузинскія племена, глубже проникнутыя христіанскимъ словомъ на родномъ или по всякомъ случав болве сродномъ языкв, выдвинули энергичныхъ деятелей, увлекшихъ за собою карталинцевъ и кахетинцевъ, въ Палестину, на Синай, Олимпъ и, наконецъ, Авонъ и Черную

 И. Джаваховъ, рукопись.
 Въ Императорской Публичной Библіотекъ сохранился фрагментъ Х-го въка изъ любопытнаго въ этомъ отношении послания къ старцамъ одной Сванетской обители.

определенными границами богослуже- Гору, близъ Антіохіи, везде устраивая грузинскія монастырскія колоніи.

Въ Палестинъ грузины въ эту-то эпоху выставили цълый рядь подвижниковъ и мучениковъ, въ числъ ихъ св. Прохора 1), св. Николая Двали 2), св. Луку 3) и св. Христофора 4). Въ последнюю поездку въ Герусалимъ удалось отыскать не только чествование ихъ памяти, Луки-съ всенощнымъ бдёніемъ, но и житія ихъ. Св. Христофоръ происходиль изъ Гуріи, изъ той Гуріи, которую, по недоразумънію, незнакомые съ дъломъ считають по населенію и языку этого населенія не грузинскою, тогда какъ не только гурійская річьчистьйшій говорь грузинскаго языка, но само название Гуріи есть грузинская форма Иверіи 5). Подвизался св. Христофоръ девять лътъ на Горданъ у Сорока мучениковъ, а затъмъ былъ замученъ въ Дамаскъ за проповъдь христіан-Tamone, till a merce valet ства 6).

У грузинъ есть и панестинскія му-

ченицы и подвижницы.

20-го Іюля въ Сунодикъ Крестнаго монастыря им'вется память Саломіи Грузинки: соблазненная персами и отвергшая Христа, впоследствіи опа расканлась, исповъдала снова христіанскую въру, была обезглавлена и сожжена, и грузинская церковь признала ее святою мученицею.

Грузинскія монахини запимались въ святыхъ мъстахъ литературою и образованіемъ. По этому вопросу любопытны записи въ јерусалимской грузинской рукописи, сохранившей, между прочимъ, утраченный намятникъ историческаго содержанія—Плиненіе Іерусалима персами въ 614 г. 7). Вслъдъ

6) Н. Марръ, Крещение армянъ, грузинъ п

пр., стр. 168—169.

7) Тексты находятся въ С.-Петербургъ. Списаны мною и готовятся къ печати. Кое-что издано на грузинскомъ языкъ, но не по јерусалимскимъ рукописямъ.

<sup>1)</sup> Печатается мною и выйдеть въ одной изъ ближайшихъ книгъ «Текстовъ и разысканій по армяно-грузинской филологіи».

Память 12 февраля. 2) Память 12 фогр 3) Память 19 октября 4) Память 27 іюня. Память 16 августа.

за текстомъ Житія св. Стмеона Дивно- зинъ въ Герусалимъ, часто капитальныя горца имъется запись Екатерины, дочери Штроя. Изъ этой записи узнаемъ, что эта Екатерина «написала» (перевела?) названное Житіе. Переписана рукопись нъкіимъ Василіемъ, изъ записей котораго видно, что-1) онъ быль воспитанъ «честными сестрами», монахинями, и 2) сама грузинская рукопись списана на средства тъхъ же «сестеръ», монахинь. Есть приписки и пругихъ грузинскихъ монахинь. На основаніи одн'яхъ памятей съ числовыми данными, при томъ по Сунодику лишь Крестнаго монастыря въ Герусалим'в пожертвованія грузинъ на святыя мъста только деньгами образують 10,147 золотыхъдинаріевъ. 26,200 драмъ, 62,500 серебра, еще золота стоимостью въ 10,000 серебра, 2,181 флориновъ, 520 венеціанских флориновъ, 2,400 «мисхалей», 930 дукатовъ, 700 «марчилъ», 120 «пуловъ и 10 данговъ 1).

- Но грузинскихъ монастырей лишь въ Іерусалимі и въ окрестностяхъ было десятокъ съ лишнимъ. Паломники изъ Грузій притекали въ громадномъ числь и постоянно, даже послѣ паденія политическаго ея могущества. Притокъ паломниковъ былъ настолько великъ и регулярень, что въ эпоху мамлуковъ, слъдовательно после политического паденія Грузіи, была учреждена особая должность телохранителя грузинскихъ папомниковъ, который встръчалъ богомольцевь изъ Грузіи въ Алеппо и сопровождаль ихъ въ Герусалимъ и обратно въ Алеппо. Сохранился арабскій документь касательно этой должности 2). Жертвовали грузины не только деньги и вещи, но и недвижимыя имущества: лавки, дома, земли и сады <sup>в</sup>). Многочисленны постройки и реставраціи гру-

и имъвшія значеніе для всего православнаго, для всего христіанскаго міра Такъ даже въ эноху наденія грузинскаго царства, напр., въ 1476 году (Груз. хроникона 164 г.). Багратъ, племянникъ грузинскаго царя Александра. пріобраль Голгову и построиль ея куполъ, за что память его въ Крестномъ монастыръ чтилась 24-го Іюня 1) 14-го ноября текстъ Сунодика Крестнаго монастыря гласить: «Въ этоть святой пость Рождественскій, а также въ святой Великій пость въ каждую субботу и воскресенье, равно въ Введеніе во храмъ, Благовъщеніе и Великій четвергъ... учинили мы память Русуданы и Таки Панаскертского, учинили мы, игуменъ Крестнаго монастыря Сумеонь Елмеликисдзе, духовникъ Воскресеныя, деканъ и единодушно вся братія, находящаяся въ Герусалимъ и въ монастыръ Креста. Были мы въ большой нуждь. когда Русудана, дочь царя Димитрія. и Така Панаскертскій прислали намъ семь тысячь серебра, и для того въ моленіе о нихъ мы постановили, чтоби послѣ окончанія литургіи давалось всей братіи по одной просфорѣ и по одной чашъ вина, а они бы просили о прощеніи грѣховъ имъ, въ субботу Русуданъ и въ воскресенье Такъ Панаскертскому. Да еще тысячу серебра прислам намъ они же въ счетъ будушихъ панихидъ, чтобы въ Введеніе во храмъ она совершалась по Русуданъ и въ недълю Өеодора-по Такъ со всъмъ ел чиномъ. И кто отменить это по какой бы то ни было причинъ, пока будуть живы грузины, да лишится онъ доли оть Христа».

24-го ноября текстъ Сунодика Крестнаго монастыря представляеть одно изъ доказательствъ независимаго отъ патріархіи грузинскаго церковнаго самоуправленія даже далеко за предылами Грузіи, въ Іерусалимъ: текстомъ свидътельствуется разграничение греческаго патріаршаго відомства и самоуправляв-

<sup>1)</sup> Н. Марръ, Отчещъ о работахъ на Синап и въ Іерусалимъ. См. по вопросу о дъятельности грузинъ въ Палестинъ проф. А. А. Цагарели, Памятники грузинской старины въ соятой Землъ и на Синаъ (Правосл. Палест. Сборникъ, т. ІV, вын. І, Спб. 1888 г.). Сътехъ поръ однако открылись еще новые матеріалы.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Н. Марръ, ц. соч., стр. 51. <sup>3</sup>) ц. с., стр. 47.

<sup>1)</sup> Сунодикъ Крестнаго монастыря.

сить: «Въ этотъ же день въчный «агапъ» хамъ грузинъ. Григорія Панаскертскаго. Далъ онъ и пожертвоваль Крестному монастырю землю въ Ахіи, купленную за восемьсоть золотыхъ (динаріевъ), и мы учредили въ годъ пять «агановъ» ему съ панихидою и литургіею съ участіемъ всьхь священниковъ, сколько бы ихъ ни было, и кто изм'внить это жертвователю, да будетъ проклять и анаеема соборовъ, кто же исполнить въ пользу жертвователя, съ нимъ да будутъ Кресть и благословение. Въ этотъ же день мы, всв пребывающіе въ Іерусалим'в христіане грузины, разд'єлили между собою семь тысячь серебра, а патріарху и его монастырямъ дали двъ тысячи серебра. Доставившимъ сіе золото духовнику Антонію, Мерчѣ и Васаку да простить

Изъ записей въ Сунодикъ Крестнаго монастыря выясняется, что грузинская церковь въ Іерусалим'в управлялась выборнымъ архимандритомъ Крестнаго монастыря и соборомъ всёхъ проживавшихъ въ св. городъ монаховъ и мона-

Обхожу молчаніемъ интересныя страницы грузинского монастырского строительства на Синат, въ Олимпъ, на Анонъ и въ Македоніи. О нихъвирочемъ имфются теперь кое-какія, иногда детальныя свізденія и въ русской литературъ. Изъ исторіи Кипрской церкви знаемъ, что грузины им'вли н'всколько монастырей и на Кипрѣ 2). На грузинскомъ языкъ сохранились рукописи, оттуда имъются записи о грузинской братіи на Кипрѣ 3).

Извѣстно въ то же время, что греческіе круги далеко не всегда и не всъ

шейся грузинской братіи. Тексть гла- относились съ тершимостью къ усиб-

Для насъ въ настоящій моменть особый интересъ представляють грузинскіе монастыри на Черной гор'в, и отношенія грузинскихъ иноковъ къ антіохійской патріархіи въ XI-мъ въкъ.

Грузины на Черной горъ появляются, какъ было показано, еще при Сумеонъ Дивногорцъ. Изъ монастырей ихъ здъсь изв'єстны обители св. Варлаама, сирійему изъ Божьихъ усть и милостью семи скаго подвижника, и Калипось; жили грузины и въ монастырѣ св. Сумеона. Около половины XI-го въка между грузинскими иноками и антіохійнами возникли недоразуменія. Незадолго нередъ тъмъ отношенія были весьма дружескія. Здісь между прочимъ проживаль въ гостяхъ св. Георгій переводчикъ (Святогорецъ, съ Авона), который пользовался большимъ уваженіемъ антіохійскаго патрарха 1). Когда случился пожаръ и сгорѣла церковь апостола Петра, «патріархъ былъ охваченъ большимъ горемъ и заботою, пока не пришелъ къ нимъ инокъ Георгій и не утвшиль его».

Послъ него, (патріаршій) престоль заняль Өеодосій, изъ Царьграда, человъкъ возвышенный, философъ и опытный въ дълахъ объихъ жизней. У него, какъ вновь прибывшаго, не было знакомства съ этимъ св. старцемъ (Георгіемъ). Поводомъ къ взаимному ознакомленію ихъ было слідующее обстоятельство:

«Кое-какіе люди изь братіи св. Сумеона возбудились ненавистью противъ насъ, грузинъ, и хотели съ корнемъ вырвать нашъ народъ изъ обители св. Сумеона. Потому они вознам врились въроломно обвинить святую и правую нашу въру въ порокъ и такъ совершенно искоренить изъ этой славной лавры насъ, поселенныхъ въ ней отъ

<sup>1)</sup> сертобили кребули» соединенное собрание, «ертсулобит кребули» единодушно собраніе, «сру-ліад ертсулобит кребули» въ полномь единодушіи собраніе, «дзмани да дани ертсулобит» едино-душно братья и сестры.

2) I. Hacket, A. History of the Orthodox

Church of Cyprus, Лондонъ 1901 г., стр. 523. <sup>3</sup>) Ө. Жорд. I, стр. 118. Кромъ того, неизданныя выписки изъ рукописей имъются у

<sup>1)</sup> Въ печатномъ текстъ Житія св. Георгія (Тифлисъ, 1901, стр. 312) патріархъ Петръ, по понятной въ грузинскомъ церковномъ письмъ опискъ при сокращеніи подъ титломъ, названъ Іоанномъ, а рѣчь между тѣмъ о предшественникъ Оедосія (1057—1076). Самъ Георгій скончался въ 1065 году.

начала самимъ св. Сумеономъ. Зачавъ такой злой умысель, они отправились къ патріарху Өеодосію, какъ вновь пришедшему и малость неосведомленному. Бросились они наземь передъ нимъ, какъ бы потерпъвшіе, и сказали: «помоги намъ, святой владыка, избавь насъ отъ великаго бъдствія и освободи насъ отъ суетныхъ инородцевъ, ибо въ нашемъ монастыръ есть человъкъ шестьдесять, называють себя грузинами, и неизвъстно, какъ они мыслять и какая ихъ въра, и такъ насильственно ими захваченъ монастырь». Услышавъ это, патріархъ съ удивленіемъ сказаль: «можетъ ли быть, чтобы и грузины были не православны!» Но такъ какъ малость и онъ несвъдущь быль касательно нашего народа, они доказывали ему свое, а для прикрытія своего злостнаго дъла еще сказали: «мы не знаемъ, грузины ли они или армяне, да и священникъ ихъ не имъетъ права служить въ нашемъ монастыръ».

«Это они сказали правду: съ давнихъ поръ до этого времени грузинскій священникъ не могъ служить въ церкви св. Сумеона, такъ какъ нъкогда какой-то сельскій священникъ (изъ Грузіи), вновь прибывшій, поднялся на столиъ св. Сумеона служить въ лаптяхъ и накидкъ, безъ священническаго облаченія, какъ это первоначально быль у насъ порядокъ. Потому не разрѣшали грузинскому священнику служить, однако учинено было пріобщаться (грузинамъ) вивств съ ними»..

Патріархъ удивился и спросиль:

«Нъть ли среди ихъ сородичей знатока греческого языка и ученого въ писаніяхъ? Они, какъ никакъ, вы нуждены были признаться: да, есть одинъ монахъ грамматикъ: онъ переводить греческія книги на грузинскій языкъ».

Это быль извёстный деятель грузинской церкви, св. Георгій Святогорецъ. За нимъ немедленио послали. Онъ публично даль в роизложение православной грузинской въры.

«благословенъ Богъ! Накоторые обявняли грузинъ въ недостаткахъ, но воть оказалось, что они во многомъ выше насъ, и особенно въ целомудріи, которое у нихъ стоить высоко». Вск удостов врили тоже самое, ибо быль тамъ митрополиты, епископы и выдаю. щіяся лица Антіохіи, всё они славили Бога, а святого восхвалили и ублажили.

«Патріархъ же очень разгиввался на влопам'вренныхъ и суетныхъ людей. обвинителей св. Сумеона, подвергъ ихъ церковному канону и грозилъ имъ еще болве тяжкимъ (наказаніемъ), но св. Георгій ходатайствоваль у патріарха за нихъ, и онъ простилъ имъ. И то. что они замышляли во вредъ намъ, то послужило къ нашей пользѣ, и вѣра наша провозглашена была богоозаренной. Вы сами знаете всв, что до времени сего блаженнаго (Георгія) никто (изъ грузинъ) не могъ служить литургію (въ обители св. Сумеона).

«И когда это такъ божественно - блестяще исполниль и устроиль (Георгій Святогорецъ), патріархъ предложиль ему еще болве великій и высокій вопросъ».

Этоть «бол'ве великій и высокій вопросъ» былъ вопросъ объ автокефаліп грузинской церкви. Къ нему мы вернемся въ своемъ мъсть.

Колоніальное монастырское строительство грузинъ направлялось по стопамъ западныхъ ихъ собратьевъ, предшествовавшихъ имъ въ этомъ деле западныхъ собратьевъ, первоначально еще членовъ великой имперской церкви.

Христіанство въ Западной Грузіп вообще, въ бассейнахъ Чороха, Ріона и Ингура, значить въ Лазикъ, Иверія и Абхазіи и примыкавшей къ нимь, тогда болье обширной Сванетіи имьло иное происхожденіе, иныя традиціи. Возникновение христіанства въ этихъ краяхъ подъ исключительнымъ греческимъ вліяніемъ и тесная связь містнаго христіанства съ греческимъ не «Тогда патріархъ изволилъ сказать: подлежить сомніню. Терминъ «Абтой постоянной величины, какая придается теперь ему, этому уже чисто этнографическому термину. Абхазія первоначально действительно представляла сверо-западный уголъ Закавказья, но терминъ вскоръ обратился вь политическій и подъ нимъ подразумъвалась у грузинъ и полоса, занятая теперь Мингреліею и Имеретіею. Абхазія приняла христіанство при Юстиніанъ (527 — 565). Здъсь и **і**ерархія была въ то время особая, греческая. Къ абхазамъ примыкали, отчасти съ ними слизались родственные имъ Зикхи 1). Здѣсь христіанство болѣе древнее. Іерархія была и здісь греческая или находившаяся въ связи съ великою греческою церковью. Даміанъ Зикхскій, простой епископъ, присутствоваль на соборъ 536-го года, когда епархія не была еще автокефальна<sup>2</sup>). Зикхская епархія съ Никопсіею врѣзывалась въ западныя грузинскія племена. Древиве сравнительно съ Абхазіею христіанство и у Лазовъ. Здішняя церковь также общалась съ имперскою. Лазская епархія была представлена виервые на VI-мъ соборѣ въ лицѣ Фазисскаго митрополита 3). Упрочение христіанства среди Лазовъ относится впрочемъ ко времени Юстина и Юстиніана, въ какое время и приходится относить организацію м'єстной церкви 4). Церковное главенство надъ Лазами Халкедонскимъ соборомъ было вручено патріарху Новаго Рима 5).

Еще древнъе было христіанство въ Иверіи, въ западной Грузіи, въ частяхь бассейновь Чороха и верхняго теченія Ріона. Греческія свидътельства о Грузіи часто именно къ той Иверіи и относятся. Христіанство здъшнее какъ лазское, удостоивалось особыхъ похвалъ византійцевъ. Еще раньше Импе-

хазы» въ древности не представляль раторъ Ираклій охотно пользовался иверскимь духовенствомь въ своей церковной политикѣ 1). Какъ сосѣднимъ краямъ, такъ Иверіи въ той или иной мъръ давались прерогативы церковнаго самоуправленія, которыя впоследствіи съ возсоединенія всёхъ грузинскихъ племенъ, или сделались достояніемъ всей грузинской церкви, перенесены были на ел главу, Михетского католикоса, 2) или сохранены были за западною Грузіею, въ извъстномъ соподчиненіи общимъ нормамъ грузинской церковно-јерархической системы. Отсюда возникли между прочимъ «Чкондидели» и «католикосъ абхазскій».

Христіанство и здісь, въ Иверіи, являлось плодомъ миссіонерской діятельности изъ Греціи, точнъе изъ сосъдней греческой провинціи, изъ Канпадокіи. Къ Иверіи, къ западной Грузіи, и относится реально сказаніе о просвътительницъ Нинъ. Такъ и излагается пъло у Өеодорита, по которому сообщаеть исторію обращенія Грузіи Ефремъ Мдире. Какъ у Руфина, просвътительница здъсь простая плънница. Легендарна въ этомъ сказаніи присылка Константиномъ Великимъ епископа, хотя и въ эту легенду облечено историческое ядро, именно то, что первоначально въ Иверіи-западной Грузіи, іерархія была греческая. Сама Нина происходила изъ греческой земли, какъ при бавляеть Никонъ 3). И имя Нона, въ грузинскомъ видоизмѣненное въ Нино, а въ арм. Нунэ, также средне-греческое слово (греч. уоууа, лат. nonna). Ефремъ указываеть, что имя это онъ

3) Рк. Публ. Библ, № 33 Погодина, стр. 5622.

<sup>1)</sup> По грузински: Джики, страна Джикет-и.
3) Gelzer, Zur Zeitbestimmung der griechi-

<sup>5)</sup> Gelzer, crp. 351, 355. schen Notitiae Episcopatuum (Jahrb. für protest. theol, 1886), crp. 348—349.

<sup>4)</sup> ib. 5) ib.

<sup>1)</sup> Gelzer, 356.
2) Въ связи съ этимъ могутъ быть разработаны и историческія сообщенія о предоставленіи церковнаго самоглавенства племенамъ западной Грузіи, въ томъ числъ позднье, въ началь VIII въка и Абхазіи (Досифей, Исторія ісрусалимских патріархого, см. Brosset, Bulletin scientif Т. V, стр. 229, ср. также Hist. de la G., стр. 239, прим. 6). Они позднъйшими грузинами были переработаны въ различныя сказанія объучрежденіи католикосата вообще всей Грузіи греческими императорами, между прочимъ и Юстиніаномъ (Brosset, H. de la G., I, стр. 202, прим. 6).

нашель въ иныхъ писаніяхъ 1). На «иныя Правда и то, что почти то же самов писанія», значить на какіе-то хронографы повторяеть и Никонъ Черногорець, но ссылается Ефремъ, какъ на свой источникъ, и тогда, когда далъе приводитъ онъ следующее место, для насъ не ли-

шенное интереса 2).

«Также (въ другихъ источникахъ) найдено имя присланнаго епископа. Такъ найдено, что то былъ самъ Евстаеій, Антіохійскій патріархъ, который основаль церковь, построенную Миріаномъ въ Михетв, и посвятиль имъ католикоса - патріарха. А царь грузинъ и всв его князья назначили антіохійскому патріарху села грузинской земли въ тысячу душъ для нокупки матеріаловъ мура, чтобы доходъ съ нихъ, селъ, шель въ уплату веществъ для мура, такъ какъ въ тъ времена нигдъ не бывало муроваренія, кром'в Антіохіи, и оттуда раздавали всвиъ.

«Изъ этого можно узнать время обращенія (Грузіи), а также то, что католикосы Грузіи были последователями (викаріями) Антіохійской церкви и оттуда получали рукоположеніе».

Действительно, изъ этого, но ни изъ чего другого, ни изъ мъстнаго, ни изъ иностраннаго иного не зависимаго свидътельства не узнаемъ, что въ древности католикосы восточной Грузіи были подчинены антіохійскому патріарху, что первый епископъ Грузіи быль присланъ Антіохійскимъ патріархомъ. Правда, это Антіохійское сказаніе получило потомъ распространение въ грузинской литературь, но всв его грузинскія версіи восходять къ посланію Ефрема Мцире 3).

и онъ ссылается на мъстные хронографы, «на иныя писанія» говоря 1). «въ другои же пакы повъстнытьи кніза пишеть сице». Источникъ, очевилно одинъ, и если бы не было основанія сомнъваться въ достовърности этого неизвъстнаго источника 2), то свътънје пришлось бы признать отголоскомъ западно-грузинскаго преданія, преданія объ обращении Иверіи, западной Грузіи, къ которой и пріурочивается пійствительно реально вообще обращение грузинъ св. Ниною. Въ отношеніи же восточной грузинской церкви, михетскаго католикосата, ни одинъ доводъ не подтверждаеть сообщенія антіохійских источниковъ; напротивъ все, что ми знаемъ, говоритъ противъ него. Если въ грубо-комическомъ разсказв Грузинскихъ летописей объизгнаніи Вахтангомъ Горгасаромъ (446—499 гг.) «греческаго» епископа Михаила есть хоть какая-либо доля исторической правды 3), то за устраненіемъ анахронизма и легендарной собирательной личности Горгасара 4), летописный разсказъ можеть опираться на действительность западной Грузіи. Здісь, на мість были, быть можеть, и реальныя или легендарныя традиціи, которыя послужили впоследствіи точкою опоры и для извъстнаго антіохійскаго сказанія. Посль сказаннаго будеть понятно следующее явленіе.

Когда въ число двятелей грузинской церкви, утверждавшейся въ западной Грузіи съ конца VIII-го въка, вступили мъстные христіане, въ историческомъ самопониманіи грузинской цер-

<sup>1)</sup> По арабскимъ и контскимъ источникамъ, та же просвътительница называлась не Ниною, resp. Нонною, а Өеогностою, см. Oskar von Lemm, Zur Geschichte der Bekehrung der Iberer zum Christentum Be Kleine Koptische Studien, I—IX, Спб. 1899, стр. 416 сл. (см. Bulletin de l'Acad. Imp. des Sciences de St. Pētersbourg, т. X, № 5), его же, Iberica 1906 Спб., стр. 19 сл. (Записки Имп. Ак. Наукъ, т. VII № 6).

 <sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ө. Ж. Хрон. I, стр. 36—37.
 <sup>3</sup>) О различныхъ версіяхъ см. Histoire de la G., I, стр. 118—119 и тамъ же, прим. 3. У О. Ж о р-даніи, *Хрон.*, I, стр. 37—38, приводятся показанія того же содержанія изъ одного житія Св. Нины и изъ актовъ Руисо-Урбнійскаго собора, но источникъ ихъ то же посланіе Ефрема.

<sup>1)</sup> П. рп., стр. 562<sup>2</sup>. 2) См. митнія С.-Мартена (*Hist. du Bas*. Empire, т. 1, стр. 293, прим. 1) и Броссе, Hist. de la G., I, стр. 149, прим.

3) Brosset, H. de la G., I, стр. 190—191; Груз. лът. (арм. версія), стр. 90.

<sup>4)</sup> Само собою понятно, что мы признаемъ легендарными сообщения Грузинскихъ летописей въ дошедшей до насъ редакцін касательно Вахтанга Горгасара. Это нисколько не предрашаеть еще вопроса о дъйствительномъ сущ ствованіи грузинскаго царя съ именемъ «Вах-

кви произошелъ переломъ. Преданіе о реальномъ, восточномъ, внъ-имперскомъ происхождении грузинской церкви осложнилось новыми чертами, тяготъвшими къ греческимъ традиціямъ, вь западной Грузіи исконнымъ. Въ обще-грузинскомъ народномъ сознаніи стало затемняться преданіе о реальномъ возникновеніи грузинской автокефальной церкви, о возникновении ея въ связи съ нарожденіемъ восточной церкви въ предвлахъ Сиріи, Персіи, Арменів и Грузіи. Затемн'внію способствовало и то, что двв выдълившіяся части этой нъкогда великой восточной апостольской церкви, сирійская и армянская, разошлись съ греческимъ православіемъ, въ единеніи съ которымъ Грузинская церковь увидёла свое призваніе. Подъ вліяніемъ позднайшаго обособленнаго положенія армянской церкви и не прекращавшейся борьбы съ нею, грузины сознательно стали устранять изъ намяти все то, что напоминало связь ихъ съ прежнею древнеармянскою церковью. Началось исканіе новыхъ основаній для оправданія автокефаліи грузинской церкви, исконной и уже по тому самому не нуждавшейся въ какомъ-либо новомъ оправданіи. Христіанскія традиціи западныхъ грузинскихъ племенъ еще болъе натравляли на исканіе этого оправданія не только по каноническимъ нормамъ имперской церкви, но и въ установленіи органической связи съ нею, что способствовало анахронистическому перенесенію тіснаго историческаго единенія съ греческою церковью и на древній періодъ всей грузинской церковной жизни, даже восточной.

Факть же тоть, что въ IX-ый въкъ вся Грузинская церковь, а не какаялибо часть ея вступила самоуправляющеюся, автокефальною. Сложившись и развившись въ теченіе въковъ въ условіяхъ внъ-имперской восточной церкви, управленіе всей грузинской церкви давно находились къ этому времени въ рукахъ грузинъ, какъ духовныхъ лиць, такъ мірянъ.

Во главъ церкви стояло выборное лино съ званіемъ «католикосъ». Званіе это кстати сл'вдуеть понимать не этимологически, а реально, въ условіяхъ возникновенія этого іерархическаго термина въ восточной внъ-имперской церкви, гдв онъ и былъ въ особомъ распространении не только у грузинъ, но и у армянъ и сирійцевъ. Касательно выбора католикоса въ началъ IX-го въка возникають сомпънія и споры. Но они касаются не чьего бы то ни было посторонняго вмѣшательства, не санкціи выбора или тъмъ менъе назначенія католикоса какою бы то ни было патріархією, а того, какъ распределить право участія въ церковныхъ дёлахъ между мірянами и духовными лицами, а также между чернымъ и бълымъ духовенствомъ. Монашеская точка зрвнія и тогда въ Грузіи, именно въ началѣ IX-го вѣка, проводила взглядъ о преимущественныхъ правахъ чернаго духовенства. Я приведу цёликомъ въ дословномъ переводъ описаніе выбора католикоса Арсенія IX-го вѣка по почти современному сообщенію. Въ описаніи упомянуты всё стадіи выборовъ, всё мелочи, даже сообщены частные переговоры въ пользу того или иного изъ двухъ соперниковъ, но нътъ и помину объ участіи въ діль какого-либо патріарха, какой-либо чужой власти 1).

Тексть гласить: «Но вспомнимь о достойныхь Арсеніи и Ефремѣ, упомянутыхь раньше и заслуживающихь всяческой памяти, ученикахь и воспитанникахь Григорія. Богь соблаговолиль сотворить ихь архипастырями словесныхь стадь. Великій Ефремъ за много лѣть раньше сдѣлался епископомъ на Ацкурскомъ престолѣ въ Самцхѣ. А потомъ великій Арсеній сдѣлался католикосомъ Грузіи въ канолической церкви въ Мцхетѣ, мѣстонахожденіи хитона Христа. И царила любовь между Арсеніемъ и Ефремомъ, такъ какъ они

<sup>1)</sup> Житіе Григорія Хандатійскаго, гл. 42 (выйдеть въ запоздавшей, именно VII-ой книгь текстовъ и разыек. по армяно-грузинскойфилологіи).

были воснитаны вмісті. Но епископы Ефремъ. Сначала онъ привітствоваль Грузіи сильно обижались на Миреана, отца Арсенія, за то, что онъ, противъ ихъ намфренія, католикосомъ поставилъ сына своего насильственно, съ номощью своихъ людей, при чемъ присутствовали и посвящение совершили немнотіе епископы».

«Но Богъ допустиль, и для нъкоего обличенія возникло волненіе среди еписконовъ. Блаженный Ефремъ также примкнуль къ нимъ, такъ какъ протестъ быль справедливый. Государь того времени великій Гуарамъ быль золь на Миреана, и вельлъ быстро собраться епископамъ и отцамъ пустыни, и собрались всв въ Джавахстій, но отца Григорія (Хандэтійскаго) не было тамъ и не было также всёхъ настоятелей кларджетскихъ пустыней».

«Блаженный Григорій быль архимандрить. Всв съ вождельніемъ ждали его. Учителя чина одни совъщались о католикосъ Антоніи и не могли ничего доказать. Тогда Ерушскій епископъ того времени сказаль во всеуслышаніе: «когда звъзда пустыни явится, тогда и устроится дело и исполнится общее желаніе». Они сказали: «кого касается это утвержденіе?» Онъ отвътиль: «архимандрита Григорія, строителя Хандзты

и Шатберда».

«Тогда одинъ изъ епископовъ дерзновенно произнесъ среди собранія: «развѣ онъ одинъ-звѣзда?» Всѣ же прочіе ему отвітили: «истину говорить. Онъ освъщаеть свътомъ ученія и украшенъ святымъ Духомъ». И вдругь увидели святого: онъ подъезжалъ на осле къ собранію, сопутствуемый чуднымъ видъніемъ. Презрънная одежда, въ которую быль облачень старець, казалась облаченіемъ изъ блестящаго ослівпительнаго света. Клобукъ на голове имъль видъ царской кероны, усаженной неоцівнимыми благородными камнями и жемчужинами. И когда увидъли прославление его Богомъ, всв съ радостью вышли на встречу ему, съ лить садиться епискону и католикосу радостью стали слушать его ръчь.

своего учителя отна Григорія, а затких братьевъ своихъ епископовъ. Блаженный же Григорій тайкомъ позваль бла. женнаго Ефрема и сказаль ему: «сынь мой, заклинаю тебя честью святого первосвященства, не м'ьшай духовному твоему брату Арсенію». Онъ отвітиль: «святой отецъ; нельзя спорить съ моими братьями епископами, когда пыло идеть о справедливости. И прости меня также: отнынь я не изъ овець Арсенія, и онъ не пастырь мой». На это святой сурово отв'тиль: «если Ефремъ поступишь такъ, то, значить, ты отвергаешь меня, точно я не учитель твой». При этомъ словъ духовнаго отца и учителя блаженный Ефремъ заплакалъ и сказалъ: «жестоко это приказаніе, оно ріжеть острве меча. Такъ пусть будеть воля твоя, святой Божій, а не моя воля». Онъ же отвътилъ: «вожделвнный Ефремъ, да услышить тебя Христосъ, чего бы ни попросилъ у Него ты, безхитростный сердцемъ и простой душою, уподобившійся Учителю своему Христу по слову Давида (Пс. 91, 16): «праведенъ Господь Богъ нашъ, и ныть неправды въ Немъ».

«Ты въдаень Боговидящимъ духомъ твоимъ, что Богомъ было велено быть католикосомъ Арсенію изъ-за его совершенства. Но отецъ его Миреань опорочиль его песвоевременною поспѣшностью подобно тому, какъ Адамь съблъ незрвлый еще плодъ. Нынв ты хорошо сделаль, послушавшись меня, такъ какъ гнъвъ человъка не творить большой справедливости. Но вина Арсенія да будеть на мнѣ». Послѣ этого, услышавъ о прибытіи блаженныхъ, государь Гуарамъ вышель навстръчу имъ съ радостью и смиренно привътствовалъ. И когда усълись, Гуарамъ вельть собраться всемъ чадамъ чина, и они пришли. Тогда государь сказаль: «святые отцы, епископы и пустынники, вы всь знаете, что канонъ въры не венасильственно». Въ этой ръчи много «Въ это время прибылъ епископъ опъ высказалъ порицательныхъ словъ горія и епископа Ефрема, а они замолкли на нъкоторое время.

«изволь ответить, что надлежить». Онъ

тамъ я не дерзну говорить».

«Тогда государь сказаль блаженному: «отче, всв ожидають, что ты скажешь истину. Ты старше всёхъ возрастомъ и угожденіемъ Божьей воль, и начало слова должно выйти отъ тебя».

«Опъ же сказалъ: «сначала надлежало архіереямъ говорить. Но теперь скажу по твоему слову такъ: «истинная паства Христа, слушайте меня, убогаго старца! Католикосъ Арсеній есть волею Божіею католикосъ. Злословящіе его, которые не покаются, смутятся и совершенно будутъ осрамлены въ семъ мимолетномъ мірѣ и въ будущемъ».

«А государь хотя быль мудръ и богочестивъ, отъ основательнаго обличенія праведника смутился, такъ какъ воля превозмогла мудрость и злоба не стъснялась чести. Ядъ сердца познается изь усть безпорядочнымъ изверженіемъ да простить всё грехи твои»! словъ. Государь сказалъ: «давно не видъль я отна Григорія, но я слышаль, что необъятная для философовъ мудрость его изм'внилась отъ старости, и про религію, что не подобаетъ мірянину, говориль же, такъ какъ былъ очень искусенъ въ ръчи.

«А блаженный отецъ Григорій сказаль ему: «о государь, почему гнъваешься изъ-за правды? Знай, что на соборахъ первыхъ святыхъ отцовъ съ епископами и учителями чина, монахами, были и первые върующіе цари, но они не дерзали учить въръ, а спрашивали отцовь объ ихъ изысканіяхъ въ върв и просили открыть имъ дъло, такъ какъ они учились завътамъ Божьимъ у отцовъ и были свидътелями ихъ словъ. Въ канонахъ, опредъленныхъ

п ожидаль отвёта ихъ. Между темъ велено, чтобы мірянинъ дерзаль повзоры всъхъ устремились на отца Гри- учать въръ, предмету объясненія епископовъ и учителей чина, или дълалъ нововведенія. Если бы даже справед-«Тогда епископы сказали Ефрему: ливо было сужденіе, все же это оскорбленіе віры и священноучителей. У же возразилъ: «гдъ отецъ Григорій, меня же теперь по твоимъ, Гуарамъ, словамъ, природа измѣнилась; но когда тебя постигнеть праведный судь, тогда увидишь, какъ ты лишишься ума, и не будень охуждать моихъ словъ!

«Государь смутился въ душъ и сказалъ епископамъ: «вамъ же самимъ надлежить устроить ваше діло, такъ говорите». Они сказали: «богочестивый Гуарамъ, чудо отъ Христа лишило наши уста рѣчи. Сегодня мы видѣли на Григоріи непостижимую славу». И отцы разсказали ему о всемъ видъніи, которое они видели при его прибытии. Тогда ужась объяль царя, такъ какъ онъ былъ смирепный и богобоязненный. Смиреніе взяло въ немъ верхъ; онъ бросился въ ноги блаженному Григорію со словами: «святой Божій, прости меня, такъ какъ я ввелъ тебя въ соблазнъ». Онъ же сказалъ: «Христосъ

Предложение Григорія такимъ образомъ было принято единогласно. Я опускаю последующую трапезу членовъ собора въ гостяхъ у Гуарама, бесъду я увидёль глазами то, про что раньше по вопросу о томъ, имъеть ли міряслышаль». И государь говориль много нинъ право вводить безъ въдома епискона въ народъ новыя христіанскія мысли и порядки, хотя бы и хорошіе, и т. п. п.

«Въ то время сообщили Арсенію радостную въсть, такъ какъ онъ не быль на соборв». «Посль Бога», сообщили ему, «твой учитель отецъ Григорій и утвердиль твое католикосство». Онъ же (Арсеній) радостно благодарилъ Христа и святого.

«Епископъ же Ефремъ по завъту отца Григорія возобновиль по-прежнему любовь къ католикосу Арсенію, такъ какъ онъ въ короткое время унялъ смятеніе, которое могло долго занять, святыми апостолами и достойными свя- ибо было (недовольство) между католищенноучителями (мгделтмодзгварта) не косомъ и епископами, особенно же

между католикосомъ и государемъ Гуарамомъ. Вожделенные: Арсеній, католикосъ и епископъ Ефремъ приходили повидать своего учителя отца Григорія. Католикосъ Арсеній освятилъ старую церковь Хандзты и на всё грузинскія церкви навъялъ радость, такъ какъ онъ украсиль вполят престоль свой патріаршій и самъ украсился благодатью. Когда отецъ Григорій скончался, Арсеній присутствоваль при его погребеніи. Онъ былъ католикосомъ двадцать семь льть, затымь преставился изъ сего міра и съ радостью предсталъ передъ Христомъ, и у него благодать на помощь намъ».

И въ такомъ обстоятельномъ описаніи выборовь ни слова, ни намека о какой-либо чужой патріаршей или иной

То же самое Житіе, составленное въ Х въкъ, именно въ 950 году, даетъ свъдъніе объ отпаденіи последней запъпки, которая могла быть истолкована, какъ свидътельство зависимости грузинской церкви отъ патріархіи, но не Антіохійской, а Іерусалимской: факть тоть, что во дни јерусалимскаго патріарха Сергія (843-859) грузины получають право освящать у себя муро по постановленію містнаго (іерусалимскаго) собора, на которомъ, повидимому, присутствоваль и антіохійскій патріархъ, и съ этого момента прекращается доставленіе мура въ Грузію изъ Іерусалима. Виновникомъ этого быль в роятный соперникъ Арсенія на грузинскій престолъ Ацкурскій епископъ Ефремъ. Въ Два года раньше, именно въ 728-мъскон-Житіи Григорія Хандзтійскаго авторъ сообщаеть: Ефремъ Великій быль причиною многаго блага для нашей страны, ибо первоначально католикосы Востока ликосъ Іоаннъ Философъ ·3). На камуро привозили изъ Герусалима, а Ефремъ волею Христа муроосвящение установиль въ Карталиніи по опредъленію іерусалимскаго патріарха и его утвержденію.

Въ Сунодикъ пергаментной минеи монастыря св. Креста въ Герусалимъ ляется болъе шаткимъ (ср. О. Жорд., стр. 74 подъ 3-имъ числомъ мая читаемъ: «Въ сей же день о св. мученик в Севастіа- самъ Іоаннъ философъ калкедонить или анти-

нь, равно память святыхъ отцовъ нашихъ Михаила и Арсенія, которые построили (монастырь) Олимпъ (Улумбо) и изъ Іерусалима перенесли въ Михету муроосвящение съ разрѣшения собора в Сергія, іерусалимскаго патріарха, и антіохійскаго».

Арсеній не быль, конечно, первымь католикосомъ, избраннымъ такъ свободно оть какой бы то ни было внёшней власти. До насъ дошли имена его прелшественниковъ, всего тринадцать, именно:

- 1. Мамантъ (14 лътъ управляетькатолчкосатомъ)
  - 2. Іоаннъ
  - 3. Григорій
  - 4. Клименть
  - 5. Сармеанъ
  - 6. Өалалей
  - 7. Самуилъ I (VIII в.)
  - 8. Кириллъ
  - 9. Григорій (VII в.)
  - 10. Самуиль II (VIII в.)
  - 11. Георгій
  - 12. Гавріилъ
  - 13. Иларіонъ.

Имена эти, съ последующими за Арсеніемъ еще пятью именами грузинскихъ католикосовъ (15. Евсукій, 16. Василій, 17. Михаиль, 18. Давидь и 19. Арсеній ІІ) сохранила одна древняя редакція Грузинскихъ л'втописей, открытая въ грузинской рукописи Х-го въка 1). Время перваго католикоса Маманта, правившаго 14 лътъ, опредъляется первою половиною VIII-го выка, приблизительно 730-744-мъ годомъ 2). чался последній свидетель самостояправославнаго тельнаго армянскаго (калкеденитского) католикосата, като-

<sup>1)</sup> Е. Такайшвили, Сами исторіули хроиика, Тифлисъ 1890, стр. 39, Ө. Жор д., Хрон. и пр., Тифл. 1893, стр. 78—79.

<sup>2</sup>) Преемникъ Маманта Іоаннъ правиль при

Антіохійскомъ патріарх (744-751). Опредыеніе годовъ (762-776) по хронологическому списку Зедадзнійскихъ настоятелей мнѣ представ-

и 78). 3) Какъ спорный, вопросъ о томъ, быль ла

толикосскій престоль армянь вступили ведень вь части объ іерархическомъ нераздельно антихалкедониты-армяне, н въ этотъ разъ уже на всегда, почти безъ перерыва. Православные армяне оставшіеся безъ главы, должны были примкнуть къ грузинскому архипастырю, нъкогда стоявшему въ неразрывной связи съ армянскимъ. Михетскій католикось съ этого момента возрось вь значеній, его юрисдикція постепенно распространилась и на православныя епархіи. И вскор'в въ подчиненіи грузинскому католикосу оказались армянскія православныя епархіи до саканендами въ Ишханъ, Анчъ, Валешкерть и Бань, а въ послъдстви въ Карсь и Ани, какъ читаемъ въ позднье составленномъ, хотя и старомъ спискъ епархій грузинскаго католикосата 1). Впрочемъ то же самое хотя и не съ такимъ подробнымъ указаніемъ предъловъ каждой изъ этихъ епархій находимъ въ одномъ поздивишемъ Михетскомъ сигиліонв 2). Указанныя свъдънія и списка и михетскаго сигиліона являются отложеніемъ двиствительной жизни. Минуя разрозненныя литературныя данныя, сейчась достаточно указать, что въ районъ этихъ епархій до сихъ поръ сохранились развалины великольнныхъ грузинскихъ храмовъ, съ грузинскими надписями, доходящими до десятаго - девятаго выковь, какъ напримъръ въ Ишханъ, за рыдкій вообще въ христіанскомъ мір'в по архитектуръ круглый храмъ съ колоннадами, и на немъ надпись Х-го въка. Стоило бы здёсь привести еще одинь документь, но онь будеть при-

строб самоглавной грузинской неркви 1). Въ бурную эпоху иконоборства, въ моменть, когда, по характеристикъ одно. го изъ лучшихъ знатоковь византійской исторіи 2), «съ одной стороны стояли высшіе чины и также епископы, предоставлявшіе императору право наблюдать за церковью и управлять ею, а съ другой стороны-поддерживаемые народнымъ благоволеніемъ монахи, отказывавшіе свътской власти въ какомъ бы то ни было вмѣшательствѣ въ духовную область», грузинская цермого Аракса на югь съ епископскими ковь убъжденно стала на точку зрвнія православія. Было уже показано, какъ позднве Св. Григорій Хандзтійскій энергично отстаиваль эту же точку эрънія на выборахъ католикоса Арсенія. Благодаря такой точкъ зрънія еще раньше, въ критическій моменть православія въ имперіи, наступившій въ виду усибховъ иконоборцевъ, Грузія оказалась въ числъ немногихъ оазисовъ на Востокъ, гдъ могли преклонить голову православные, гонимые изъ полоненной иконоборцами Византін. Въ грузинскомъ Синаксаріи, дошедшемъ до насъ въ пергаментной рукониси XI-го вѣка Императорской публичной библіотеки, подъ 26 іюня пом'вчена память св. отца нашего Іоанна, готсскаго епископа, современника Льва Исаврянина (717-741) и Константина (741-775). Здёсь же приведено крат-Чорохомъ, и въ Банъ, гдъ сохранился кое житіе, изъ котораго узнаемъ, что «происходя изъ Тавроскиейи, Іоаннъ въ моментъ возведенія его въ санъ первосвященства, народомъ его быль отправленъ къ католикосу Грузіи и отъ

2) Gelzer y Krumbacher, Gesch der byz. Litteratur, crp. 963.

халкедонить, я здёсь обхожу молчаніемъ: я не хочу пользоваться аргументацією Чамчяна. Впрочемъ, важенъ собственно не годъ смерти Ісанна Философа самъ по себѣ, а церковное событіе, происшедшее при немъ и ръзко неблагопріятно отразившееся на положеніи православных армянъ въ родной, армянской, средъ.

<sup>1)</sup> Дм. Бакрадзе, Археологическое путе-шествіе по Грузіи и Адчарт, стр. 81—82, в. Жор д., Хроники и пр. І, стр. 154—155; ІІ, стр. 53—54.

В гоз set, Introduction, стр. СХ—СХІ.

<sup>1)</sup> Современными свидътелями этой энохи тьснъйшаго общенія, прямо-таки единенія грузинъ съ армянами-халкедонитами, т. е. православными армянами, и являются какъ теперь очевидно, переводные съ арминскаго грузинскіе намятники, изданные и обследования мною въ Текстахъ и разысканіяхъ по армяно-грузинской филологіи ки. III: Ипполить, Толкованія Писли пислей, 1601 (см. стр. XVI—XVIII), ки. VI: Филологь. Армяно - грузинскій изводь, 1904 (см. стр. XLVIII—XLIX).

него получиль рукоположение, такъ къ грузинской церкви. Въ грузинском какъ въ то время странами Греціи овладела ересь иконоборцевъ». То же самое сообщается въ пространномъ греческомъ тексть Житія 1): οί τῆς Γοτθίας ορθόδοξοι, μή χοινωνούντες τη χενοτομία της άθέσμου συνόδου, τοῦτον τὸν ὅσιον Ἰωάννην, είς Ποιμένα προεβάλλοντο, ός δὲ πρῶτον μὲν επί την άγίαν πόλιν άνελθών και τρίτων έχεῖ διανύσας γρόνον, καὶ πάντα τόπον άγιον καὶ θεοστιβή κατασπασάμενος, ὑπέστρεψεν, εἰθ' ούτως ἐπὶ Ἰβηρίαν οἱ τῆς Γοτθίας πρὸς τὸν Κατολικόν Θρόνον εξέμπαμψαν κάκει χειροτονηθείς Ἐπίσκοπος, τὰ δόγματα τῆς καθολικής Έκκλησίας και την ορθην πίστιν άτρωτον διεφύλαξε. Γράφει ούν διὰ 'Λογγίνου τοῦ Διαχόνου αὐτοῦ τῷ Πατριάρχη Ἱεροσολύμιων ποῆσαι σύνοδον, και ἀποσταλήναι ὅρον πίστως πρὸς αὐτὸν. "Ο δή καὶ ἐποίησεν. ἐκ γαρ παλαῖας καὶ νέας διαθήκης, καὶ πάντων τῶν ἐγκρίτων Πατέρων ἀναδεξάμενοι χρήσεις περί τῶν ἱερῶν εἰχόνων, καὶ τιμίων λειψάνων, καὶ τῶν πρεσβειῶν τῶν Αγίων, ἐξέπεμψαν τῷ εἰρημένω Όσίω:

Тъмъ естественнъе было арманамъ, сторонникамъ халкедонитского православія и тісно связаннаго съ нимъ въ Арменіи иконопочитанія, находить опору въ сосёдней грузинской церкви, а въ крайнемъ случав искать главенства Михетскамо католикоса Грузіи. Не только въ армянскихъ областяхъ, смежныхъ съ предълами Грузіи и порою връзывавшихся въ нее, но и въ самой Византій, даже выдающіеся государственные д'ятели и самъ императоръ Византійскій, происходившіе изъ правоармянъ, считали особою славныхъ честью наставляться у учителей грузинской церкви, принадлежать къ православной грузинской церкви. Въ житіи Св. Иларіона Грузина, отличающимся редкою точностью хронологическихъ дать и составленномъ хорошо освъдомленымъ сторонникомъ патріарха Фотія (858-867, 878-886), разсказываются характерныя подробности канеобыкновенной привязанности императора Василія I (867-886)

текств житія, сохранившемся въ руко. писи 1070 года 1), разсказывается, что императоръ Василій устроиль для себя комнатку въ обители учениковъ Св. Иларіона Грузина, про которыхъ константинопольскій патріархъ (Фотій) говориль: «во-истину они-духовныя сокровища, которыхъ не коснется вопы Еще раньше императоръ предлагаль имъ для себя любой монастырь в Константинопол'в, но они отв'вчали «о царь, для насъ (грузинъ) невозможно, чтобы мы завладели постройкою другихъ, чужихъ намъ людей, п изгнали тъхъ, которые и возвели ее такимъ образомъ вмѣсто молитвеннаю благословенія мы навлекли на Ваше Царское Величество проклятіе. Нъть да не будеть этого»! Грузины выстроил себъ новый монастырь въ мъстности дотого пустынной, покрытой лисом. при чемъ при закладкъ камень принесъ самъ императоръ Василій. Устроны въ этой грузинской обители, въ Романъ, комнатку, императоръ поставил въ ней кровать съ постелью и библютеку съ книгами, и сказалъ: да будет это моимъ мъстопребываніемъ вблия сихъ достойныхъ отцовъ, чтобы молитвами ихъ Богъ пожелалъ освободив меня оть прибыли моихъ греховы. Братіи этой грузинской обители п поручилъ тотъ же императоръ для воспитанія двухъ своихъ сыновей Льва в Александра, передавъ ихъ со словани «молитесь о нихъ, святые отцы, г учите грамотъ и языку вашему, чтоби стали они сынами вашихъ молитвы. Ключь для уразуменія такой привизанности къ грузинамъ находится в томъ, что императоръ Василій I, основатель македонской династіи, происходиль, какъ теперь окончательно установлено 2) изъ армянъ, конечно во армянъ-халкедонитовъ, считавшихъ себя на родинъ съ половины VIII-го вы

<sup>\*)</sup> Acta Sanctorum, на. Болл., 26 Іюня, т. VII, стр. 168 В.

<sup>1)</sup> Тифлисъ 1901, стр. 100—102. 2) Krumbacher, Geschichte der Byraninischen Litteratur, Munchen 1897, стр. 9741 прим. 1.

кви. Не менъе яркое свидътельство того же положенія находимъ въ словахъ основателя грузинскаго монастыря Петрицонитиссы (пынъ Бачкова), въ Македопіи, изв'єстнаго византійскаго государственнаго дъятеля Григорія Папуріана (Бакуряпа) діятеля конца XI-го въка, значить еще до момента политическаго расцвъта Грузіи. Онъ происходилъ изъ знатнаго армянскаго рода Тао-Кларджетій, но, какъ православный, считаль себя чадомъ грузинской церкви и въ этомъ смыслѣ грузиномъ, хотя подписывался еще поармянски 1). Въ греческомъ текств составленнаго имъ устава Петрицонскаго монастыря этоть заслуженный сановникъ византійскаго двора пишеть, что хотя онъ и православный согласно великому греко-православному ученію, но онъ сынъ грузинской церкви. Вотъ подлинныя его слова: «я часто называемый Григорій, севасть и великій доместикъ, многогръщный и недостойный слуга Христа, отъ юности моей и до пастоящаго момента старости моей, пустой и лишенный всякой благой діяединственною святынею тельности, (собств. λεύφανον) жизни имълъ истинную и православную въру христіанскую по преданію грузинскаго народа, согласнаго и едино природнаго въ отношеніи всякаго догматическаго преданія съправославнъйшимъ народомъ ромеевъ и съ великою у нихъ Божьею церковью» 2).

0-

0.

Th

3-

e.

FO

He

ъ.

AH

IH.

n.

)II-

BI

0.

Ж

10-

371

131

-01

III

Ъ).

10-

I

BA.

Bi

H0.

XO.

CTa.

HS3

Грузинская церковь еще раньше пользовалась самоуправленіемъ. Было показано, что грузинскій архипастырь еще къ концу VI-го въка былъ независимъ јерархически и носилъ титулъ католикоса, что еще тогда была закончена іерархическая организація независимой грузинской церкви. Но съ этого момента, съ момента невольнаго заступ-

сынами грузинской православной цер- ленія главы православных армянъ, власть грузинскаго архипастыря осложняется, его положение ростеть. Расширеніе юрисдикцій невольно сталкиваеть его съ вселенскими патріархами. Тогда то, къ половинъ VIII-го въка, и могъ, дъйствительно, возникнуть вопросъ о выяснени правъ грузинскаго католикоса, могло возникнуть дёло о грузинской автокефаліи. У грузинъ естественно народилась потребность опредълить свое положеніе въ отношеніи іерархіи великой или имперской церкви. Такъ какъ присоединявшіяся армянскія епархіи, изв'єстно, сильно были проникнуты грекофильскими традиціями, опредѣленіе іерархическаго положенія грузинскаго католикосата должно было состояться по нормамъ имперской церкви. Съ другой стороны, возможно, что въ частности и въ Антіохію тянули православныя армянскія епархіи. Изъ Никона черногорца извъстно, что митрополитъ православныхъ армянъ на югѣ Арменіи, въ Мессопотаміи, руконолагался антіохійскимъ патріархомъ. Но пока не имвемь данныхь, чтобы утверждать наличіе такого отношенія въ интересующее насъ древисе время и между халкедонитски православною тогда Арменіею и Антіохією. Тѣсное общеніе между православными армянами и православными Сиріи еще въ началѣ IX-го въка стоитъ впрочемъ вив сомивнія. Въ разгаръ антихалкедонитскихъ споровъ въ Арменіи, когда у православныхъхалкедонитовъ возродилась надежда привлечь на свою сторону Ашота Багратида, православные армяне вызвали себь на помощь извъстнаго сирійскаго пропов'ядника Абукуру (Абукару) т. е. Оеодора Харанскаго. Авторитеть и распространение этого спрійскаго апологета православія среди грузинъ также значительны. Евфимій Святогорецъ, судя по его житію, Абукуру перевель на греческій языкъ съ грузинскаго. Несомнънно, мы имъемъ основание предполагать существование такой интимной связи между православными грузинами и армянами, съ одной стороны, и сирій-

<sup>1)</sup> Н. Марръ, Аркаунг, монгольское назва-міе христіань, въ связи съ вопросомъ объ ар-мянахъ-халкедопитахъ, стр. 17 сл., особ. 20—24. 2) Виз. Временникъ, XI, 1904. Приложенія,

скими мелькитами, какъ назывались была обратиться къ антіохійской пат. православные въ Сиріи, съ другой стороны. Но мы пока не располагаемъ фактическими данными, чтобы говорить объ іерархической зависимости коренныхъ армянскихъ православныхъ епархій оть Антіохійской патріархіи. Впрочемъ, быть можетъ у западныхъ грузинъ была вообще органическая связь съ Антіохією, и это также вліяло на направление грузинского католикосата въ поискахъ санкцій въ сторону престола Св. Петра. въ Сиріи. Но изътой древней эпохи нельзя указать ни на одно достовърное показаніе въ пользу реальной действительной связи хотя бы западной Грузіи съ Антіохіей, да и вообще на какое либо показаніе, кромъ сообщении двухъ черногорцевъ, Никона и Ефрема, въ этой части восходящихъ къ какому - то одному сомнительному источнику. Обращение грузинской церкви къ Антіохіи около серелины VIII-го въка могло зависъть и отъ современнаго политическаго положенія. Большинство епархій, если не всь, грузинскаго православнаго католикосата находилось вн'в Имперіи, въ сферъ вліянія арабскаго халифата, а кое гав и въ предълахъ мусульманскихъ земель, куда входила тогда и Антіохія, занятая арабами съ 637(8)-го года 1). Однако все это излишне. Есть одна виолнъ уважительная, сама по себъ достаточная причина, почему вопросъ объ автокефаліи свободнаго грузинскаго католикоса разръшение съ точки зрънія имперской церкви получилъ въ Антіохіи. Причина та, что вопросъ, требовавшій немедленнаго рішенія, ходомъ историческихъ событій быль поставленъ тогда (728-744), когда въ Константинополь дерковь оказалась во власти иконоборцевъ, и православная грузинская церковь невольно должна

ріархіи, изъ преділовь которой раздавался могучій голосъ Дамасскаго учителя въ защиту иконопочитанія, П зд'всь, въ Антіохіи, въ тяжелыя мину. ты православія, върная ему грузинская церковь получила соборное подтвержде. ніе своей автокефаліи. Акты собора не сохранились. О самомъ же соботь знають всв заинтересованные, т. е. и грузины, и антіохійцы, какт грепл такъ арабы 1). Но дошедшіе до нась источники на триста слишкомъ льть отстоять оть событія; кром' того. вы изложеній діла отразились извістныя уже намъ позднъйшія грузино-антіохійскія отношенія, сложившіяся на Черной горъ между грузинскими и антіохійскими монахами въ XI въкв. Естественно, въ источникахъ наблюдаются иногда анахронизмы, иногда тенденціозныя вставки, а ипогда и анахронизмы в тенденціозныя вставки. Ядромъ сообщенія является то сухое, но фактическое свидътельство, которое, очевидно, и восходить къ соборному постановленію. Это основное свидътельство гласить: «Во дни (императора) Константина Копронима (741-775) въ патріаршество Өеофилакта (745-751) въ Антіохію явились грузинскіе нослы (по вопросу о католикосъ), а антіохійскій патріархъ Өеофилактъ, на основаніи рышенія собора, вийсти съ своими архіеписконами, митронолитами и еписконами даль грузинамъ «протрептиконь», т. е. разръшительную грамоту, чтобы епископами изъ ихъ предъловъ рукополагался, смотря по потребности времени, католикосъ Грузіп, тоть, кого укажеть имъ Божья благодать и кого выберуть друзья той церкви съ помощью и свидьтельствомъ еписконовъ по церковнымъ канонамъ».

Такое соборное рышение антіохійской церкви и по мъсту, и по времени, и по значению, и по всему вообще сов-

<sup>4)</sup> Въ 969-мъ году императоръ Никифоръ вернуль городь имперіи, но въ 1084-мъ году Антіохія была предана Сулейману, яконійскому султану. Въ 1098 г. крестоносцы съ трудомъ но бы думать, сохранился въ древнемъ перевзяли ее и произвели въ ней ръзню. Въ 1268-мъ водъ (Goussen, Theologische Revue, 1906, № 3, году мусульмане навсегда завладели Антіохією. стр. 85).

<sup>1)</sup> Арабскій тексть источника Ефрема, мож

на Востокъ поразительно точно отвъчаеть на вопросъ, поставленный, какъ уы видыли, несомнынно, исторією грузинскому католикосату къ половинъ VIII выка. Для сомный въ дъйствительномъ значеніи и достов врности этого соборнаго рішенія мы не находимъ никакого реально-исторического основанія, не находимъ при всемъ своемъ желанін, говорю, при всемъ желаніи, такъ какъ историческое и каноническое оправдание автокефалии грузинской церкви для знакомыхъ съ ея подлинною исторією настолько самоочевидно, что я нашель бы излишнимъ компрометировать ее ссылкою на сомнительное свидътельство. Въ антіохійскомъ сказанін, за исключеніемъ приведеннаго взвлеченія изъ соборнаго акта, изложенпаго въ форм' увъщевательнаго посланія. Протрежтихой'а, все представляеть историческую рамку, сколоченную изъ разнородныхъ сообщеній. Эти сообщенія представляють, очевидно, плодъ изысканій антіохійскихъ хронографовъ, на которые ссылаются какъ Ефремъ, такъ Никонъ. Эти сообщенія, обрамляющія основную, документальную часть антіохійскаго сказанія о соборномъ признаніи грузинской церкви автокефальной, сводятся къ слъдующимъ пяти пунктамъ: во-первыхъ, сообщается мотивъ возбужденія вопроса о католикосъ: «(послы) повъдали натріарху Өеофилакту, что христіане, живущіе въ грузиннуждь, ибо со времени антіохійскаго патріарха, священномученика Анастасія II (602—610), не освящался для нихъ католикось вследстве трудности пути, такъ какъ изъ-за агарянъ никто не осмыливается путешествовать».

отм'втить періодъ будто бы отсутствія VII-го въка. Указаніе любонытно въ

ременному положению церковнаго дъла одною Грузіею, да еще въ томъ отношеній, что Арменія управлялась собственными халкедонитскими православными католикосами; самъ же мотивъ, трудность пути изъ-за агарянъ совершенно не состоятеленъ, такъ какъ арабы появляются позднее 610 года и Антіохією овладівають лишь въ 638 году, 1) а, главное, по появленіи арабовъ общение грузинъ съ Сирією и Палестиною увеличивается и, наконецъ, никакихъ даже намековъ нътъ нигдъ на то, что грузинскіе католикосы поставлялись антіохійскими патріархами хотя бы до Анастасія. Это объясненіе равноцънно съ легендою о путешестви антіохійскаго патріарха Евставія въ Грузію и о постановленіи имъ перваго грузинскаго архипастыря, и оба они одинаково объяснимы лишь притязаніями антіохійской патріархіи на главенство надъ грузинскою церковію.

Во-вторыхъ, сообщается, что патріархъ Өеофилакть «руконоложилъ одного изъ двухъ (грузинскихъ) посланцевъ, Іоанна по имени, въ католикосы» или,

<sup>1)</sup> Самъ мотивъ, трудность пути, какъ основаніе для признанія автокефальности, хотя и наивенъ, но и онъ не оригиналенъ въ этомъ позднемъ антіохійскомъ сказанін. Онъ представляетъ повторение того, что знаемъ по сприйскимъ преданіямъ, объ автокефалін Селевкійско-Ктезифонской перкви. Еще во второмъ въкъ западные епископы разрѣшали восточнымъ «по смерти главы самимъ руконолагать того, кого они выберуть, и не утруждаться путешествіемь вы Антіохію, и они писали «тостатихом» объ этомъ, скихъ селахъ, находятся въ большой в также и о томъ, чтобы великій митрополить в востока провозглашался католикосомъ, даже натріархомъ. Вопросъ иной, что этотъ документь, разрышение западныхъ еписконовъ становится извъстнымъ семьсоть съ лишнимъ лътъ посл'я времени, къ которому опъ долженъ отноатоликосъ всябдствіе трудности пути, какъ какъ изъ-за агарянь никто не смбливается путешествовать». Въ этомъ пункті слібдуеть лишь кмітить неріодь булто бы отсутствія вскользь объ іудео-христіанахъ погульными отриу грузинъ католикосовъ, періодъ въ сто паніємъ ихъ значенія. Также торопливъ Labourt (ц. с., стр. 13), когда сообщеніе Совомена объ едессцами и армянами въ отношении последнихъ томъ отношения, что въ этотъ періодъ онъ озвергаетъ очевидно на основанія грекодвиствительно, юрисдикція грузинскихъ і І вькі, не вьдая, что это позднее обращеніе католикосовъ могла ограничиваться легенда, возникшая послъ Созомена.

какъ сказано у Никона Черногорца, главенствъ антіохійской патріархів нав «въ соборные епископы того времени». Выходить такъ, что Өеофилактъ самъ рукоположилъ католикоса грузинъ въ нарушение только что состоявшагося при немъ соборнаго постановленія. Но независимо отъ этого противоржчія, сообщение, очевидно, стоить въ связи съ легендарными сообщеніями объ обычать присылать кандидатовъ для посвященія въ католикосы изъ Грузіи въ Антіохію и о путешествій самого патріарха Евставія въ Грузію съ тою же цілію, сообщение стоить въ органической связи съ этими легендами и равноценно имъ

и по реальному значенію.

Въ-третьихъ, сообщается, что «сдълали постановленіе, чтобы (грузины) взамънъ вышечномянутыхъ тысячи дымовъ ежегодно давали антіохійскимъ патріархамъ по тысячів золотыхъ (драйкановъ), или какъ сказано у Никона, «на коеждо лѣто иже по врѣмени патріархомъ дань отъ техъ сель его златникь тысяща й косплени ароматимя стго мгра», и это давалось ежегодно до дней святого патріарха Іоанна III (987-1010), ибо этоть патріархъ пожаловаль это (ежегодное подношение за муро) святому іерусалимскому патріарху Оресту (около 980, 1024-1045), когда онъ отправлялся посломъ къ греческому императору Василію (II, Болгаробойцѣ, 976—1025), чтобы эта (сумма) давалась престолу его (Герусалимскаго патріapxa)».

Что въ отношеніи мура грузинская церковь зависьла оть јерусалимской, это подтверждается двумя сообщенными уже свъдъніями изъ грузинскихъ источниковъ. По показаніямъ этихъ источниковъ, близкихъ по времени къ событію, выясняется, что грузины покончили съ Іерусалимомь въ этомъ дълв еще въ сороковыхъ годахъ ІХ-го въка, значитъ, почти за полтораста лътъ раньше указаннаго антіохійцами времени. И это отій й сишедын сиворік й вапечатива сообщеніе, значить, можно объяснить лишь стремленіемъ антіохійцевъ установить и арханзировать традицію о 2) Рип. Публ. Вибл. № 39 Погодина, стр. 569.

грузинскою.

Въ четвертыхъ, сообщается — чи ск того дня установлено, чтобы у антівхійскаго патріарха среди грузинь было лишь возношение его имени».

Мы уже указывали, что ничего попобнаго нъть въ подлежащихъ грузивскихъ памятникахъ. Возможно, что возношение имени антіохійскаго патліарха практиковалось согласно съ канонами въ грузинскихъ монастырях на Черной горь, какъ находившихся в предвлахъ Антіохійской патріархів, п что грузины отказывались и оть этой обязанности.

И, наконецъ, въ пятыхъ, сообщается. что было установлено тогда же, «чтоби только въ случав появленія ерест отправлять туда (въ Грузію) энзарха для разследованія и исправленія ересей и духовныхъ заблужденій» 1), и приводится прим'връ такого посвщенія Груантіохійскимъ учителемъ вы XI-мъ въкъ, что связано однако п грузино - антіохійскими **ОТНОШЕНІЯМИ** иного порядка и иного времени, когорыя будуть выяснены особо. Всв же разсмотрѣнныхъ по существу пунктовъ — вкладъ антіохійскихъ хронографовъ. Въ свою очередь, сами хронографы вскользь указывають на побочный источникъ, помимо соборнато акта, Протрептикова. И этоть-то побочный источникъ, памятная запись патріарм Өеофилакта, представлается сомнительнымъ, такъ какъ всѣ, возводимыя в нему сведенія, или ничемъ еще не подтверждаются или явно ни съ чым несообразны, легендарны. Про этоп источникъ въ текстъ Ефрема сказано: «И составиль имъ (грузинамъ натріархі) письменно памятное изложение («мосахсенебели») о себв о и состоявшемся соборъ». У Никона то же мъсто читается въ славянскомъ переводь: "н свтвориша написано вкспоминани BEAA HME".

1) У Ефрема! «днобата» вм. «цдомата» ср. [ Никона «съблазнохъ»

Воть это-то «написанное воспомиминаніе», если оно когда-либо существовало, съ восходящими къ нему пятью легендарными сообщеніями, представляеть въ высшей степени сомнительный источникъ. Онъ, очевидно, быль составлень съ цълью утвердить въ восточныхъ христіанахъ мысль о реально - историческомъ главенствъ антіохійской церкви надъ грузинской, искавшей у ней лишь каноническаго признанія ея автокефальности и получившей его. Та же тенденція замътна у тъхъ хронографовъ, которые использовали этотъ источникъ и на которые ссылаются какъ Никонъ, такъ Ефремъ. Тенденція эта естественно возникала на почвъ указанныхъ уже реальныхъ мъстныхъ отношеній непокорныхъ грузинскихъ иноковъ и антіохійбольше значенія получаеть изъ усть Никона, также антіохійскаго діятеля, сообщение о соборномъ постановлении антіохійской церкви въ VIII-мъ вѣкѣ, чтобы грузины сами выбирали себъ католикоса по церковнымъ канонамъ. Очевидно, передъ ними быль документальный акть, который никакъ нельзя было игнорировать.

10

3

31

À

H

CH

X3

eň

0-

BЪ

CL

III

0-

Ele.

BV

16-

W

(4)

10-

B.

Вопросъ иной, почему однако и грузинъ Ефремъ повторилъ рядомъ съ свыдынемъ о соборномъ постановлении и легендарныя сообщенія антіохійскихъ хронографовъ, направленныя противъ исконной исторически сложившейся внь Имперіи автокефаліи грузинской церкви? Вопросъ разръщается весьма легко. Во-первыхъ, Ефремъ былъ ревностный приверженецъ имперскихъ греческихъ нормъ; вся грузинская среда той эпохи во главъ съ нимъ, равно раньше во главъ съ Георгіемъ и Евоиміемъ была ярою противницею всего,

что напоминало о какой бы то ни было связи съ армянскою церковью. хотя бы и въ періодъ ея общенія съ канолическою церковью. Антіохійское же сказаніе новымъ освіщеніемъ всей исторіи древне - грузинской церкви заметало всякій слёдь ея связи съ армянами, всякій слідь ея реальной жизни. Во-вторыхъ, Ефремъ не желалъ знать или отчасти, быть можеть, и не зналъ реальной исторіи древней грузинской церкви и въ то же время старался дать пріемлемое для антіохійцевъ историческое объяснение появления самоглавенства грузинскаго католикосата по нормамъ имперской церкви, и онъ съ радостью воспринялъ целикомъ антіохійское сказаніе, такъ какъ оно лавало некоторое хотя и чисто теоретическое удовлетвореніе притязаскихъ монаховъ Черной горы 1). Тъмъ ніямъ антіохійской патріархіи, и примиряло антіохійцевь съ безспорнымъ фактомъ, съ самоглавенствомъ грузинской церкви, которое имъ по незнанію дъла казалось отпаденіемъ отъ Антіохійскаго престола, какъ пишеть самъ Ефремъ. 1) «Сіи немногія слова, разсвянныя, я собраль вивств изъ святыхъ книгъ, какъ собиратель съмянъ, по указанію твоему, человікь Божій. Ты знаеть, что многіе по этому поводу<sup>2</sup>) и соблазнялись о насъ по незнанію, какъ самовольно будто отступившихъ оть великаго престола главы апостоловъ, и обрътеніемъ такого рода сказаній ихъ-то и удовлетвориль, назипая, Христосъ, общая защита и глава угла всякаго назиданія и обстроенія».

> Въ противовъсъ антіохійской тенденціи, проводившейся въ м'ястныхъ хроникахъ въ вопросв о самостоятельной грузинской церкви въ грузинской средъ, при томъ въ предълахъ самаго антіохійскаго натріархата, на Черной горъ, развивалась діаметрально противоположная мысль. Это было также въ XI-мъ въкъ, около его половины. Въ дошедшихъ до

1) Жорданія, 1 стр. 53.

<sup>1)</sup> Есть основание надаяться, что для этой эпохи (съ XI-го въка) со - временемъ удастся поставить вопрось о грузино - антіохійскихъ отношеніяхъ на болье широкую, притомъ опятьтаки реальную почву, на почву соперничества автокефальной грузинской перкви и аптіохійодно изъ примъчаній.

<sup>2) «</sup>Ама пирта - твис» вовсе не значить «отской патріархін въ Арменін, пока см. ниже посительно этихъ лицъ, какъ обыкновенно переводатъ.

нымъ защитникомъ этой мысли является авонскій діятель св. Георгій, переводчикъ. Житіе св. Георгія написано на Черной горь, близъ Антіохіи, вскорь по смерти святого ученикомъ всюду его сопровождавшимъ, также Георгіемъ по имени. Св. Георгій святогорець нѣсколько разъ быль на Черной горь. Мы видьли его роль въ спорѣ о томъ, православны ли грузаны? Ему и быль, какь уже говорилось, тогда поставленъ Антіохійскимъ натріархомъ другой, по выраженію біографа, «болье великій и высокій вопросъ», вопрось объавтокефаліи грузинской церкви. «Ибо», читаемъ въ Житіи св. Георгія святогорца 1), какіе-то многохитростные и изобратательные люди положили и пов'вдани патріарху: «какъ объяснить, владыка, что церкви и архіереи Грузіп не находятся ни подъ чьею патріаршею властью и всѣ церковные порядки устраиваются ими, сами ставять себѣ католикосовъ и епикоповъ, и это неправильно, такъ какъ изъ двънадцати апостоловъ никто не доходиль до ихъ страны. Надлежить имъ подчиниться сему Божьему городу (Өсобтомы) и престолу главъ апостоловъ и быть во власти его, такъ какъ народъ они необразованный и паства малочисленная. Да, къ тому же, они находятся вблизи насъ, и надлежить пастись имъ подъ властью Антіохійскаго патріарха. Чтобы здісь посвящался ихъ католикосъ, и да будемъ мы одно стадо и съ однимъ пастыремъ».

«Доказать это они замыслили касательно нашей необразованности, но столкнулись они съ противникомъ. Ибо натріархъ обратился съ рѣчью къ старцу (Георгію Святогорцу), какъ она написана у насъ, и говорилъ онъ ему кое-что льстиво, а кое - что въ правду, именно: «ты, о блаженный хотя родомъ и грузинъ, но ученостью и образованіемъ равенъ намъ. Надлежить, чтобы ваши церкви и архіереи наслись подъ властью сего апостоль-

насъ намятникахъ наиболее авторитет- скаго трона; и следуеть же такъ, по той причинъ, что вы находитесь воля. зи насъ. Ты это можешь устроить, такь какъ тебя послушается вашъ царь, если ты напишешь и повъдаешь ему отомь. что лучше. Если же не послушается. мы напишемъ всъмъ патріархамъ 1) сопрестольникамъ нашимъ, и сообщу имъ самовольство (самозаконіе) и жестоковыйность вашего народа, сообщу о томъ, что вы, помимо апостольскаю канона, сами себя пасете, между ты изъ апостоловъ никто не доходиль до вашей страны, и такъ ввергну я вась въ большое испытаніе, пока самъ царь вашъ не пріидеть и подчинится нашей власти». И такого рода слова высказаль патріархъ монаху Георгію. Сей же блаженный спокойно и тихо сказаль патріарху: «О, СВЯТОЙ владыко, почему ты такъ легко берешься за измышление сего важнаго и высокап дъла и исполнение его? Кто такие неразумные твои совътники, или почем простой и безхитростный грузинскій нароль счель ты за столь несмышленный: Вотъ я, худшій и нижайшій паъ всей братіи, дамъ отв'ять теб'я вм'ясто нихь Вели принести книгу «Хожденіе апостола Андрея», и изъ нея узнаешь то, что ты ищешь». «Тогда патріархъ вельть Өеофилу, грузину по происхожа нію, впосл'ядствіи митрополиту въ Тарсъ, принести ту книгу, и когда принесли ее, до начала чтенія старець (Георгій) сказаль патріарху: «святой отецъ, ты говоришь, что сидишь н престол'в главы апостоловъ Петра, в мы удёль первозваннаго и позвавшаю своего брата, мы паства, обращенная просвъщенная имъ; да кромъ того одинъ изъ двѣнадцати святыхъ апост ловъ-подразумъваю Симона Кананта-погребенъ въ нашей странв, Абм зіи, въ м'Естности, называемой Никопсіею. Мы просв'вщены этими апостоль ми. Разъ познавъ Бога, мы не отвер гали его, и нашъ народъ не отклоняжа никогда въ сторону ереси, и анасем

<sup>1)</sup> Тифлисъ 1901, стр. 314-316.

<sup>1)</sup> Въ спискъ «ветмъ четыремъ патріархам».

лежить, чтобы мы подчинились тебъ»? II какь бы шутя сказаль онъ патріарху: «святой владыка, такъ подобаеть, чтобы званный подчинился звавшему. Следовательно, Петръ долженъ подчиняться брату Андрею, позвавшему его. Н почему мы обязаны подчиниться тебь»? И онъ еще добавиль: «святой владыка, вы, взирающіе на насъ какъ на неучей и легкомысленныхъ и считающіе себя мудрыми и важными, было время, когда во всей Греціи не было нравославія»...

Георгій Святогорецъ дал'я напомипаеть извъстный уже намъ случай съ Іоанномъ Готоскимъ. Насъ въ данный моменть интересують не доводы св. Георгія, хотя съ церковной точки орвнія, съ точки зрвній религій и капоновъ они и до сихъ поръ не должны были бы потерять значенія, если бы религія и въра, какъ внутреннее сокровище, на которое никто не въ правъ посягать, всегда щадилось бы; доводы св. Георгія и до сихъ поръ не потеряли значенія въ томъ смыслѣ, что когда историческій народъ свою вѣру исповъдуеть утвержденною на основъ апостольской проновѣди и соотвѣтственно свою церковь правоспособною развиваться въ стезяхъ, взрытыхъ въками сознательной деятельной жизни, то не счетаться съ такою исихологическою потребностью народа значить потрясать основы въры и религіи, въ корив подрывать у такого народа всякую церковность. Но, повторяю, насъ въ данный моменть доводы св. Георгія интересують не сами по себъ, а какъ яркое свидътельство того, что недоброжелателей, настойчивыхъ недоброжелателей, было вь древности у автокефаліи грузинской церкви вдоволь и въ антіохійской церкви. И, твиъ не менъе, въ ту именно эпоху св. Георгія Святогорца, Антіохій-

BIB

010

Xã.

предаемъ мы всёхъ богоотступниковъ ніемъ неумолимыхъ документовъ вынуперетиковъ и проклинаемъ. На основъ ждена была вторично соборнъ подтвертакого православія и на зав'єтахъ и дить не только право грузинской церпроповъдяхъ апостоловъ стоимъ мы кви выбирать себъ католикосовъ, но и твердо. Или теперь скажешь, что над- ея полную свободу и автокефальность, когда исторія вторично поставила вопросъ о каноничности ея автокефаліи. Вопросъ этоть не могъ не выступить къ половинъ XI въка. Въ Арменіи имълись православныя епархіи, помимо входившихъ въ составъ грузинскаго католикосата. Про дальнія и одинокія епархіи Малой Арменіи, какъ наприм. Софены, сейчасъ можно и не упоминать 1). На Фотіевскомъ соборѣ (879 г.)

Для насъбыло бы болѣе важно критическое обслѣдованіе извѣстнаго свидѣтельства о нахожденін анійскій (армянской православной) церкви въ въдомствъ антіохійской патріархіи. Опо сводится кътому, что «Catholicus Ani qui est Persidis», посвящается антіохійскимъ престоломъ. Въ дошедшей до насъ формъ свъдъніе взято изъ источника, снабженнаго, пожалуй, «хвастливымъ несколько заглавіемь». Но въ источнике дело идеть не о фантастическомъ верховенствъ антіохійскій церкви надъ песторіанами и армянами» (антихалкедонитами), какъ, по всей ви-димости, понялъ Гельцеръ (Zur Zeitbest. etc., стр. 554) это цънное показаніе, а о реальныхъ ея притязаніяхъ на церковное главенство надъ православными въ Арменіи и Персін. Выше было указано, что митрополить православныхъ армянъ въ Месопотаміи посвящался антіохійскимъ патріархомъ. Поздите, антіохійская патріархія, очевидно, иміла свои православныя епархін и въ Арменіи. Туть, по всей вѣроятности, рѣчь о православныхъ-мелькитахъ («царскихъ, «имперскихъ»), въ армянской передачъ по моему толкованію саркаунахь, которые, какъ уже выяснено, дъйствительно имълись не только въ Персін и на монгольскомъ Востокъ, но и въ Арменіи, въ частности въ Ани (Н. Марръ, *Аркаунъ* и пр., стр. 63 сл). Вполніз понятно потому, что въ притязаніяхъ на Арменію, какъ свидітельствуеть и Гельцеръ (ц. с., стр. 567,2). Антіохія соперничала съ Византією (изъ-за Кельтдзенской епархіи) и еще больше, следовало бы прибавить, съ грузинскимъ католикосатомъ. При знаніи грузинскихъ источниковъ и, соотвътственно, реальнаго положенія грузинскій церкви въ эту эноху, Гельцеръ не умолчаль бы о такомъ соперничествъ Антіочав онъ избътъ бы грубой ошибки (ц. с., стр. 567,2 и 568), въ которую онъ введенъ случаннымъ, искаженнымъ, чтеніемъ одного соборна-го акта 1365-го года, гдѣ по опискѣ писцалыл. недосмотру переводчика (съ сирійскаго) въ чистві чисто спрійскихъ епархій появляется Тадої з вм. какого-то спрійскаго города съ созвучнымъ названіемъ, напр. Вгооїя; (извъстна такая же ская патріархія, очевидно, подъ давле- скомъ тексть Хроники Миканла Сирінца, о

появляется представитель Келтулуй, пра- (1053 — 1057) можеть быть понято вославной епархіи въ Арменіи. «Устройство Кельтдзенской епархіи», какъ справедливо замічаеть покойный Gelzer 2), стоить въ связи съ устройствомъ многочисленной православной греческой епархіи въ Арменіи. Соборные акты и перечни (Notitiae) показывають намъ постепенное движение византійцевъ на Востокъ». Въ позднъйшихъ описаніяхъ областей у Кельтдзены или у Κελτζηνή σύν τῆ Κορτζηνῆ καὶ τῷ Τὰρ двадцать двъ подведомственных вепархій. Возвышеніе Кельтдзены основательно связывать съ темъ, что въ 1022 году Василій II присоединилъ къ имперіи южную армянскую область: Васпураканъ. Эти успѣхи византійцевъ не затрогивали еще непосредственно интересовъ грузинскаго католикосата. Но они подготовляли базу для соперничества съ грузинскою церковною јерархјею въ случаћ занятія тъхъ армянскихъ областей, въ которых в находились православныя армянскія епархіи, вошедшія въ составъгрузинскаго католикосата. Въ 1043 году Ани, столицу армянскаго Багратидскаго царства, захватили греки. Это вовсе не значило, что, какъ выражаются источники, Великая Арменія вся перешла въ руки Константина Мономаха, но, дъйствительно, въ предълахъ византійской имперіи очутились съ 1043 года десятка на два лътъ армянскія православныя епархіи, входившія въ составъ грузинскаго католикосата. Весьма въроятно, что имперскіе греки стали возбуждать вопросъ о правахъ грузинскаго католикосата, о каноничности его самоглавенства и правомочности управлять армянскими православными епархіями. Судя по ходу діль, это могло случиться нъсколько лъть спустя послъ 1043 года.

Вторичное соборное рѣшеніе, собственно подтвержденіе автокефаліи гру-

зинской церкви при патріарх в Петръ чемъ см. Ignazio Guidi Note Miscellance, Roma 1889, стр. 7, Нумэнъ (Н. Марръ), арм. журналъ «Араксъ», 1889. II, стр. 118). 2) Zur Zeitbestimmung der griechischen Notitiae.

лишь какъ отвъть на этоть вопрось. вновь выдвинутый политическими событіями. Внутреннихъ причинъ не было никакихъ, чтобы грузинская церковь обратилась снова въ Антіохію. Грузинская церковь въками раньше пользовалась полною независимостью. Конечно, и по форм'в даже документаленъ тексть сообщенія канониста Өеодопа Вальсамона (1186-1203) о соборному въ Антіохіи постановленіи при патріархѣ Петрѣ (1053-1057) быть грузинской церкви свободною и автокефальною. 1) Авторитета его въ данномъ вопросъ не могутъ отрицать и внъшніе люди, чуждые и духу, и знанію грузинской церковности, для которыхъ пять строкъ Вальсамонова текста имъють больше значенія, чімъ многовіковая, можно сказать, героическая двятельность живой свободной грузинской церкви на пользу и во славу православія. И, дъйствительно, смысль словь Вальсамона не даеть мъста кривотолкамъ, свидътельство его ръшающее. Правда, и они не вполить свободны оты антіохійской тенденціозности, ибо сло-Βα΄ ποχειμένην τότε τώ πετριάρχη 'Αντιοχεία; свил втельствують о томъ, что, естественно, и Вальсамонъ, патріархъ Антіохіи, разд'вляль притязанія антіохійской патріархіи на церковное главенство въ старину надъ грузинами, но тымъ сильные впечатлыние отъ его свид'втельства о полной свобод'в грузинской церкви во всякомъ случав съмомента соборнаго при патріарх в Петрі постановленія.

Іерархія грузинской церкви слагалась въками, исторически. Соотвыственно шло впослъдствии и развити титула католикоса. Патріархомъ («мамат-мтавар-и») названъ католикосъ еще

<sup>1)</sup> Σύνταγμα, няд. 'Ράλλη καὶ Πότλη, Λοнны 1852 ctp. 172: Τὸν δὲ Ἰβηρίας ἐτίμησεν ἡ διάγνωσις τζε ἐν 'Αντιοχεία σονόδου. Λέγεται γαρ δτι ἐπὶ τῶν, ἡμεροτοῦ άγιωτάτου πατριάρχου Θεουπόλεως μεγαλης 'Αντισγείας Κυροῦ Πέτρου, γεγονεν οίχονομία συνοδική έλευ θέραν είναι και αυτοχέφαλον την έχχλησίαν της Ιρημία, ύποκειμένην τότε τῷ πατριάρχη 'Αντιοχείας.

вь Житін Григорія Хандзтійскаго. оть 1020 года о реставраціи Михетскаго храма титуль гласить: «Христомь благословенный католикось — патріархъ Грузів». 1) Титуль грузинскаго католикоса въ актахъ Руисо-урбнисскаго собора 1123 года: «вседостойный архіепископъ католикосъ и великій патріархъ всея Грузіи» 2). Въ многольтіи царю Давиду, составленномъ по случаю Рунсо-урбнисскаго собора монахомъ Арсеніемъ, грузинскій католикосъ упоминается послъ царской семьи съ титуломъ: «святой архіепископъ католикось и вседостойный патріархъ всея Грузіи» 3). Въ этомъ же текств про почившихъ католикосовъ сказано: «блаженные и святые католикосы» 4). Во фрагмент сигиліона Арсенія оть літа между 1218-мъ и 1219-мъ годами титуль названнаго католикоса въ подписи Карталинскаго архіепископа: «святой патріархъ (мамат-мтавар) отъ Христа католикосъ». 5) Въ древности боле распространена простая форма титула: «убогій, милостью Христа» или «оть Христа католикосъ» 6) или просто «оть Христа католикосъ». 7).

Въ позднъйшее время титулы грузинскихъ католикосовъ становятся болже вычурными. Такъ въ писанныхъ ими актахъ встръчаемъ: «государь и властитель святой патріархъ» (Аз. Муз. № 494) 8), «властитель и государь, католикосъ глава» (Аз. Муз. № 141) <sup>9</sup>), «держащій руль въ качествъ главы

главъ всвхъ пастырей всея Грузіи, като-Въ сигиліон'в католикоса Мелхиседека ликосъ-патріархъ, «владыка» (Аз. Муз. № 343) ¹). \_\_\_\_\_\_\_ админите админительны

Съ ростомъ грузинской церкви и расширеніемъ ея преділовъ грузинскіе католикосы могли вообще пользоваться титуломъ патріарха, нисколько не посягая на опредъленный канонъ. Присвоеніе титула «патріархъ» четыремъ престоламъ было дъло древняго обычая до времени константинопольскаго натріарха Каллинника II (1688-1702, три раза), когда оно было подтверждено соборнымъ рѣшеніемъ 2). Титулъ патріархъ появляется въ формулярѣ грузинскихъ католикосовъ, когда юрисдикція ихъ расширяется на православныя епархіи Великой Арменіп и вскор'в затымь на архипастыря западной Грузіи, лавшаго основаніе возникновенію двухъ іерарховъ церкви всея Грузіи, м'встнаго абхазскаго католикоса и Чкондидели. По возсоединеній всей Грузіи, Михетскій католикось въ отношеніи абхазскаго католикоса получаеть звание «отца-католикоса», такъ, напр., католикосъ Окропиръ въ сигиліонъ отъ 1020 года о реставраціи Михетскаго храма про Михетскаго католикоса говорить: «великій отецъ мой Михетскій католикосъ» 3).

Болве любопытно положение православныхъ епархій Великой Арменіи въ грузинскомъ католикосатъ: онъ подчинены непосредственно Михетскому престолу, но въ то же время при Михетскомъ католикосв особый духовный глава Великой Арменіи со званіемъ митрополита. Любопытенъ въ этомъ отношеніи одинъ документь, найденный въ двухъ спискахъ, въ одномъ гуджаръ Сунодальной Конторы и въ рукониси № 352 Общества распространенія грамотности среди грузинъ 4). Документь составленъ при царъ Арчилъ и католикосъ Михаилъ. Объ Арчилъ І-мъ († 434), конечно, ръчи быть не можеть.

<sup>1)</sup> Ө. Ж., Хрон. П. стр. 31. 2) Ө. Ж., П, стр. 62. Надо замътить, что въ значении патріархъ въ этомъ мъсть употреблено не греческое слово, а его грузинскій нереводъ чамат-мтавар,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ө. Ж., II, стр. 70. <sup>5</sup>) н. с., стр. 71. <sup>5</sup>) Ө. Ж., II, стр. 96.

въ пергаментномъ сигиліонъ Тамары отъ
 1189 года насательно Гелатскаго монастыря съ
 собственноручною подписью царицы (Ө. Жорд.,

П. стр. 75).

Трамот Ваханскаго монастыря (ц. с., стр. 93), въ сигилонъ католикоса Арсенія отъ 1227—1230 г. (ц. с., стр. 97).

8) Brosset, Introduction etc., стр. СХ.
9) ib., стр. СХП.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) ib., стр. СХШ.
<sup>2</sup>) I. Наскеt, ц. с., стр. 257.
<sup>3</sup>) Ө. Жорданія, *Хрон.*, П, стр. 36.
<sup>4</sup>) Ө. Жорд., *Хрон.*, I, стр. 45 и 46—47.

какъ думаетъ О. Жорданія (ц. с., стр. 46, 1 прим. 437). Документъ дополненъ въ нѣкоторыхъ подробностяхъ и подновленъ въ языкъ. Онъ можетъ восходить къ Арчилу II, замученному арабами, скопъ и возсядеть ниже Кисикскаго по болве достовврнымъ показаніямъ, въ 784 году, а не въ 718 году, какъ сви- дутъ безъ ковриковъ: лътельствуютъ Грузинскія лътописи <sup>1</sup>). Католикосъ Михаилъ всплываетъ здёсь впервые. Говоря о восхожденіи памятника къ VIII-му въку, я имъю въ виду прежде веего представленный въ немъ іерархическій строй грузинской церкви, въ основномъ сложившійся съ присоединеніемъ армянскихъ православныхъ енархій къ грузинскому католикосату<sup>2</sup>). Заглавіе документа: Чинъ торжественнаго выхода при помазаніи царя 3). Мѣстничество грузинскихъ іерарховъ при востестви царя на престолъ по коронованіи опредъляется въ немъ въ следующихъ словахъ: 1) католикосъ Грузіи да изволить състь справа царя на коврикъ 4) и подушкъ;

2) пусть затемъ войдетъ Чкондидели (осложнившійся двойникъ сана высшаго іерарха западной Грузіп) и возсядеть слѣва царя на коврикѣ и подушкѣ;

3) нусть войдеть митрополить Великой Арменіи и возсидеть ниже католи-

коса на коврикъ и подушкъ,

4) пусть войдеть архіепископь и возсядеть ниже митрополита на коврикЪ безъ подушки,

5) пусть войдеть Ацкурскій енископъ и возсядеть ниже архіепископа

на коврикъ безъ подушки,

6) пусть войдеть авва Алавердскій и возсядеть ниже Чкондидского на коврикъ безъ подушки,

1) Brosset, I, стр. 253, прим. 2.

з) «Гангеба дарбазобиса», Ө. Ж., Xp., I,

стр. 45-46.

) По словарямъ замша, сафьянъ.

7) пусть войдеть Кисикскій 3) еппскопъ и возсядетъ ниже аввы Алавеплскаго безъ коврика,

8) нусть входить Кумурдойскій епп-

Затемъ въ томъ же порядке возел.

- 9) Ниноцминдскій архимандрить
- 10) Ишханскій (архимандрить),
- 11) Анчскій архимандрить,
- 12) Тбетскій (архимандрить),
- 13) Пурцкабскій (архимандрить). 14) Цкароставскій (архимандрять)
- 15) Ерушскій,
- 16) Манглійскій,
- 17) Пинцкаройскій,
- 18) Руставскій,
- 19) Цилканскій,
- 20) Канарскій,
- 21) Урбнисскій,
- 22) Мровскій,
- 23) Самтависскій,
- 24) Никовскій,
- Затъмъ архипастыри:
- 25) Валашкертскій,
- 26) Болнійскій,
- 27) Карсскій,
- 28) Харчашнійскій,
- 29) Тифлисскій.
- 30) Палкскій,
- 31) Банійскій,
- 32) Черемскій,
- 33) Дманисскій, 34) Дабабискій,
- 35) Гишскій,

Списокъ заканчивается матеріаломь выходящимъ за предълы нашего интереса. Сравнительно съ приведенными выше списками армянскихъ епархій здъсь еще не представлена Анійская. Кое-что, однако, и здъсь представляеть поздивишее явленіе, напр. Карскій епископъ. Но важно то, что и здысь видимъ мы въ подчинении у грузинскаго католикоса армянскія православныя епархіи, при томъ еще съ особымъ ихъгла-

вою: митрополитомъ Великой Арменіа. Есть интересныя данныя и объ облаченіи католикосовъ, реальное предста-

<sup>2)</sup> Тоть же строй отражаеть и другой документь-чинъ муроосвященія. Въ немъ названъ состоящимъ при грузинскомъ католикосъ «митрополить Великой Арменін» (Ө. Жор д., Хр., І, стр. 45: дидиса (чит. вм. дидса) сомхетиса митрополитса), на которомъ лежали особыя обязанности въ ритуалъ муроваренія. Но этотъ наматникъ никакъ не можетъ относиться и ко времени Арчила

<sup>4)</sup> Кисикъ есть въ Грузін (въ Сигнахской

на колоннахъ Хопскаго монастыря 1).

Такъ какъ все древне-грузинское общество жило въ обстановиъ феодальпаго строя, то, естественно, по мъръ націонализаціи христіанской церкви въ Грузіи, свободные, дворянство и знать, составляли естественную среду, изъ которой выбирались обыкновенно іерархи. Однако, появление членовъ царской фамиліи на католикосском престол'в относится ко времени политическаго упадка Грузіи. Напротивъ, въ цв'єтущую эпоху, въ XI-мъ въкъ въ грузинскомъ духовенствъ замъчается демократическое движеніе, въ духовенство начинають проходить и лица простого званія. При царѣ Давидѣ Строителѣ такая демократизація духовенства доходить вилоть до еписконовъ 2).

На основании многочисленныхъ актовъ, сохранившихся на грузинскомъ языкЪ, ясно обрисовываются и предълы духовной власти въ јерархическомъ строж грузинской церкви. На основании тъхъ же даниыхъ вполнѣ ясно отношеніе царской власти къ католикосу и вообще къ церкви. Не время, да и не мъсто здесь останавливаться на привиллегіяхъ и правахъ, которыми пользовался католикосъ въ Грузіи. Они далеко выходили за предёлы духовной области. Объ-

грузинскаго государства 3).

Высокое положение католикоса грузинской церкви въ государствъ опредълялось и гражданскими законами. Въ Уложеній царя Вахтанга существуєть особая статья (25) о высокомъ званіи грузинскаго католикоса.

Грузинская церковь важивйшіе воп- и другихъ духовныхъ лицъ в). росы разрѣшала на помъстныхъ гру-

вленіе о которыхъ можно получить и зинскихъ церковныхъ соборахъ. Церпо древнимъ фресковымъ изображе- ковному собору принадлежало закононіямъ ніжоторыхъ изъ нихъ, какъ дательное, каноническое право суда и напр., католикоса Иларіона и католикоса приговора. Царь являлся лишь свидів-Николая по фресковымъ изображеніямъ телемъ. Царская власть, если это требовалось, приводила ръшение въ исполненіе 1). О какомъ либо участіи посторонней власти, византійскихъ ли императоровъ или какихъ либо патріарховъ, хотя бы антіохійскихъ, ръчи, конечно, нътъ. Древнихъ помъстныхъ грузинскихъ соборовъ, о которыхъ дошли до насъ сведенія, было восемь, не считая общаго съ армянами и албанцами собора въ концѣ V-го вѣка при католикосѣ Гавріилѣ 2).

1) Артануджскій соборъ, происшедшій при Баграт'я III (986—1014) 3). На этомъ соборѣ Евоимій Грдзели опровергь ученаго Состена, защищавшаго монофизитское ученіе. Тоть же соборъ запретиль грузинскій переводь одного изъ чтеній Григорія Нисскаго, который повидимому, быль насыщень монофи-

зитскими мыслями.

2) Соборъ при Баграт IV (1027-1072). Соборъ произошелъ подъ вліяпіемъ идеи и проповѣди Георгія Переводчика, который, быть можеть, самь присутствоваль на немъ. Эксцерпть изъ актовъ этого собора внесенъ въ законы атабека Бэки и Агбуги 4).

3) Соборъ Рупс-урбнисскій, 1013 г. 5). Сохранился текстъ этого собора въ двухъ спискахъ, одинъ изъ которыхъ XII—XIII, другой XIV-го въка. Въ ясияется и это феодальнымъ строеніемъ принимали участіе и міряне, помимо царей Георгія Кесаря и Давида Строителя.

Не только въ самыхъ актахъ, но п вь перечив лицъ, коимъ провозглашается многольтие по случаю собора, нъть никого, кромъ грузинъ, грузинской царской семьи, грузинскаго католикоса

) Ө. Ж., И, стр. 131.

Груз. лът., изд. Чичинадзе, стр. 406-7. 2) Опускаю, конечно, и поздижнийе многочисленные соборы. в) О. Жорд., I, стр. 125—127.

<sup>4)</sup> По изследованию И. Джавахова. 5) Ө. Жорд., ц. с. стр. 70—71. 6) Сабинив, Рай Грузи, стр. 518—528.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) И. Джаваховъ, Къ истории церкосных в реформь орсоной Ірузіи (Журн. Мин. Народи. Просвіщ, стр. 358 сл., 1904, се 2). 3) Brosset, Intr., CX—CXII, CXIV.

1184). Въ свидътельствъ объ этомъ соборъ, въ словахъ самаго царя Георгія III-го, между прочимъ сообщается, что «собрались всв монахи и епископы нашего (грузинскаго) царства, западные и восточные грузины (имерни да амерни), католикосъ, учитель и всв пустынники, и они изволили доложить о нуждахъ церквей и извращении дель

въры».

5) Соборъ при Тамарѣ (1185-1212) 1). Соборъ былъ созванъ царицею для искорененія ереси, «злыхъ свиянъ, посвянныхъ въ царствъ», а также вследствіе отступленія католикоса Михаила отъ церковныхъ правилъ. Тамара открыла соборъ рачью, обащала быть исполнительницею его воли и удалилась. Предсёдательствовали двое: Николай Гулабрисдзе и кутаисскій пастырь Антоній. Николай Гулабрисдзе еще раньше отказался по смиренію отъ чести быть католикосомъ и удалился въ Герусалимъ, гдъ онъ подвизался. Соборъ не успълъ отръшить католикоса Михаила, такъ какъ онъ скончался самъ, пока обсуждали вопросъ. На томъ же соборъ смъстили нъсколькихъ епископовъ и вмъсто нихъ поставили благочестивыхъ людей, свъдущихъ въ законъ. Исправлены были и иные церковные непорядки.

6) Соборъ, происшедшій въ промежуткъ между 1218 и 1226 годами. Свёдение сохранилось въ одномъ изъ сигилліоновъ католикоса Арсенія 2).

7) Соборъ при Давидѣ Наринѣ (1243-1259) и Давидѣ Улу (1243-1269). Сохранился фрагменть актовъ этого собора съ постановленіемъ его 3).

Постановленіе было о возврать церкви имъній, которыя царь раздариль или

4) Соборъ при Георгіи III (1156 — которыя насильственно были расхище. ны мірлпами. До исполненія требованія, соборъ, на которомъ были всь грузинскіе епископы, постановиль не расходиться, закрыть церкви, не давать мура и т. п.

8) Соборъ при Георгіи V Блистательномъ (1318 — 1346). Есть лишь краткія летописныя замечанія общаго характера, что на этомъ соборъ католикосы и епископы «обновили церковные порядки, исправили клириковь. подчинивъ ихъ правиламъ, а стоявшихъ

внъ правилъ отсъкли» 4).

Съ особымъ независимымъ положеніемъ грузинской церкви находилось въ тъсной связи и существование въ ней особыхъ преданій, особыхъ обрядогь, особыхъ праздниковъ, особыхъ моленій, не говоря объ особомъ церковномъ архитектурномъ стилъ, грузинскомъ. Всъ эти особенности грузинскою церковью были унаследованы и въчистоть сохранялись изъ древней церкви, соприкасавшейся черезъ патристическую эпоху съ апостольскою. Въ древности, пока политическій гнетъ мусульманъ не ствсиилъ творчества и жизни грузинской церкви, сыны ея, обогощая родную церковную сокровищницу вкладами изъ другихъ хистіанскихъ церквей, бережно хранили родныя столь дорогія преданія. Съ конца VIII-го въка, съ момента теснаго общенія съ греками, мы наблюдаемъ добровольное принятіе грузинами всего того, что могло служить пользъ православія и духовному обогащенію грузинской церкви. Исправляются, при томъ неоднократно, грузинами по собственнему почину тексты Священнаго Писанія, пополняются памятники или некоторые ихъ отделы, воспринимаются греческія моленія, усваиваются греческіе обряды и т. д. Но вездъ замътна забота о сохраненія своихъ особенностей, независимымъ отъ

3) О. Жорд., II, стр. 162-165, см. особенно

въ отдълк о титуль католикоса всел Грузів.

2) Груз. летописи, І, стр. 450, извлеченіе изв. Вахушта (на груз.), ср. Brosset, І, стр. 648—649.

см. Ө., Ж о р д., *Хрон.*, I, стр. 56-68. Объ открытін одного синска актовъ этого собора сообщалъ еще Платон в Госселіань, Краткая исторія груз. церкви, 2-ое над., стр. 73.

1) Груз. льт., I, стр. 280.
2) Ө. Жорданія, Историческіе документы

*Шіо-мівимскаго монастыря* и пр., изд. еп. Але-псандромъ, Тифлисъ 1896, стр. 52.

<sup>1)</sup> О соотношении двухъ католикосовъ иле католикоса и Чкондидели см. выясненное выше

вымь временамъ христіанства. Не располагая ни мъстомъ, ни временемъ, чтобы по всёмъ перечисленнымъ вопросамъ привести оправдательные документы, я остановлюсь на двухъ свидътельствахъ.

Одно во-очію показываеть, что грузинская церковь еще въ VIII-мъ въкъ чувствовала себя независимою отъ греческой и ставила себя наравн'я съ нею, мучениковъ и исповъдниковъ. Свидътельство это принадлежить Іаонну Сабанисдзе, составившему Мученичество св. Або по вол'в католикоса Самуила, сейчась же вследь за событіемъ. Песнопвніе въ честь св. Або сохранилось въ папирусной рукописи той эпохи. Въ препишеть: 1) «Христе Боже, свидътельствують о Тебв и молять Тебя наши діавола и ученіе его служителей, такъ какъ Божественную сію въру обръли не одни греки, обрѣли ее и мы, дальніе жители, какъ свидетельствуетъ Господь, говоря (Мато. 8, II): «прійдуть съ востока и запада и возлягуть вы лонть Авраама, Исаака и Іакова». И воть у жителей Грузіи также вѣра п призвана она величать святыхъ, изъ которыхъ одни коренные здѣшніе жители, а другіе приходили среди насъ въ различное время, явленные исповъдниками Христомъ Господомъ нашимъ».

Другимъ свидътельствомъ я коснусь церковнаго пінія. Судя по тому, что до сихъ поръ приходилось миъ читать, даже въ русскихъ заинтересованныхъ кругахъ, вообще плохо освъдомленныхъ касательно грузинской церковности, нътъ ни малъйшаго представленія о постановкъ этого церковнаго дъла у грузинъ, о любовномъ къ нему отношении не только духовныхъ лицъ, но и мірянъ. И по этому дълу я ограничусь приве-

Византіи путемъ восходящихъ къ пер- деніемъ одного изъ десятковъ драгопівннъйшихъ документовъ, чтобы имъть возможность цъликомъ привести его въ дословномъ переводъ. Сохранилась на грузинскомъ языкъ Постная тріодь Андрея Критскаго въ переводъ Арсенія. извѣстнаго грузинскаго писателя конца XI-го въка. Въ записи переводчика, сохранившейся между прочимъ въ Сипайской рукописи № 70, читаемъ:

«Святые отцы наши и великія свъимъла своихъ національныхъ святыхъ тила Евенмій и Георгій Святогорцы дважды перевели эти пъснопънія, написанныя святымъ Андреемъ, критскимъ архипастыремъ. Первый изь нихъ, Евеимій чрезмірно сократиль, выпустивь всь «образореченія» священнаго Писанія и взамінь внесши покаянныя піснопінія, такъ какъ онъ старался только дисловів Мученичества авторъ Іоаннъ о пользів душъ, но не домогался въ то же время (передать) полноту значенія книги. Вмъсть съ темъ св. Евоимій, (мученики) и презирають искушение оказывается, изм'вниль и гласы и ирмосы. Георгій же Святогорецъ, въ свою распространилъ, чрезм врно очередь. такъ какъ сочинение св. Андрея онъ перевель полностью, но не опустиль также и добавленій св. Евеимія, песнопъній, какъ самъ признается своими устами. И хотя онъ не измѣнялъ гласовъ, однако и онъ не потщился въ согласованій съ ними перевести соотвътственныя пъснопънія. И такимъ образомъ въ качествъ нъкоего тяжелаго бремени были у церкви всея Грузіи оба перевода. Потому я, недостойный рабъ, удостоенный быть рабомъ Божіимъ, смиренный монахъ Арсеній, дерзнуль вътретій разъ перевести безъ перем'вны ихъ гласовъ, въ согласовании пъснопъній въ точности съ тіми гласами, на какіе св. Андрей сочиняль по гречески (тексты), (дерзнуль же я перевести) по вол'в и благоусмотр'внію благочестиваго и богохранимаго Давида, царя абхазцовъ, грузинъ, рановъ и каховъ. Этотъ царь изволилъ поручить мнъ перевести (тексть), а католикосу Іоанну, святому пастырю пастырей, какъ прекрасно настроенному органу духовнаго начальника искусныхъ пъв-

<sup>1)</sup> Гай Грузіи, стр. 337; изданіе Церковнаго

цовь, положить на голось, такъ какъ Притязанія антіохійской натріархів тѣ мотивы (дзлис-пир-ни) были чужды возбуждались грузино - антіохійски-нашему языку 1). И оба эти порученія довели до конца Божественное провидѣніе и заступничество пренепорочной Богородицы».

Резюмирую докладъ въ следующихъ

основныхъ положеніяхъ:

1) Грузинская церковь зародилась и сложилась внів вліянія великой имперской церкви на основії древней апостольской проповіди и Іерусалимскихъ церковныхъ преданій въ реальныхъ условіяхъ развитія древняго христіанства на Востокії.

- 2) Къ концу VI-го въка грузинская церковь, пользующаяся уже исключительно роднымъ грузинскимъ языкомъ, является правомочною управлять своими дълами соборнъ и обладаетъ вполив законченною јерархическою организацією, во главъ которой стоитъ выборный католикосъ, на Востокъ эквивалентный показатель автокефальности по нормамъ древней восточной церкви, внъ римской имперіи и внъ сферы ея вліянія.
- 3) Придвинутая ходомъ своего развитія въ VIII-мъ вѣкѣ къ имперской церкви, автокефальная грузинская православная церковь сама ищетъ санкціи своей автокефаліи по нормамъ имперской церкви, что и происходить въ половинѣ VIII-го вѣка въ Антіохіи, такъ какъ въ Византіи въ это время церковь была въ рукахъ враговъ православія, иконоборцевъ.
- 4) Пользуясь независимостью и самоуправленіемь дома и въ монастырскихъ колоніяхъ въ святыхъ містахъ, управляя съ VIII-го віка и православными епархіями Арменіи, къ половиніъ XI-го віка цвітущая грузинская церковь столкнулась съ притязапіями антіохійской церкви и церковною нолитикою греческихъ императоровъ.

возбуждались грузино - антіохійскими отношеніями на Черной готі. а церковная политика византійневь питалась видами на православныя епархіи Арменіи, входившія въ согрузинскаго католикоса. И ставъ только эти вив-церковныя властолюбивыя или политическія тенденціи вибшнихъ силъ могли выдвинуть въ XI-мъ въкъ вопросъ объ автокефаліи грузинской церкви, который и быль разрышенъ соборнъ окончательно въ пользу грузинъ при патріарх В Петрв въ той же Антіохіи.

5) Грузинская церковь не только виослъдствій, послъ этого вторичнаго соборнаго подтвержденія, но и раньше пользовалась полною свободою, управлялась независимо выборными католикосами, имъя законодательный органь въ помъстныхъ грузинскихъ соборахъ и выражая свои особенности въ церковномъ зодчествъ и вообще искусствъ, въ церковномъ пъніи, въ церковныхъ праздникахъ и въ другихъ національныхъ проявленіяхъ церковной жизни въ неуклонномъ согласованіи съ догмами православія и съ прогрессомъ великой (греческой) церкви.

По прочтеніи доклада быль обывлень перерывь, послі котораго начался обмінь мніній.

Проф. А. И. Брилліантовъ: Какъ видпо и изъ вашего доклада, центральное значение въ вопросъ объ отношеніяхъ грузинской церкви къ антіохійскому патріарху им'єють свидітельства Ефрема Мцире и Никона Черногорца, причемъ оба они пользовались для составленія своихъ разсказовъ однимъ общимъ источникомъ. Въ рецензіи Гуссена книгу Schultze о мученичествъ св. Або тифлисскаго съ Theologische Revue за 1906 годъ указывается, что этоть греческій источникъ сохранился до настоящаго времени. Можетъ быть, Вамъ извъстно, что это за источникъ, насколько онъ достовъренъ и почему нельзя довърять всъмъ заимствуемымъ

<sup>1)</sup> Кстати, по вопросу о различіи груаннских и греческих в пъсновъній богатьйшій матеріаль представляеть павъстный сборникъ Микеля, гдь точно указывается, какія пъсновънія грузинскія, какія греческія и иныя.

ностямъ? и предостава под постава

Проф. И. Я. Марръ: Гуссенъ говорить, что этоть греческій источникъ существуеть въ древнемъ арабскомъ переводъ. При составлении доклада я который собирался его издать. Источникъ этотъ не очень древній; онь повторяеть повидимому дословно то, что сообщають Ефремъ Мцире и Никонъ

Чепногорецъ.

Прот. Т. И. Буткевичь: Я лично очень благодаренъ профессору Марру за его обширный докладъ; изъ него я исторіи грузинской православной церкви. Впрочемъ, признаюсь откровенно, я ожидаль большаго. На первомъ засъданін нашего Отдъла въ эту сессію профессорь Маррь объщаль познакомить насъ съ древнъйшими литературными памятниками на арабскомъ, древне-грузинскомъ, армянскомъ, персидскомъ и другихъ языкахъ, имъющими непосредственное отношение къ вопросу въ настоящемъ докладъ своемъ онъ почему-то не сділаль ничего подобнаго. тыть научнымъ анпаратомъ, который профессоръ Марры держить вы своихъ рукахъ, онъ рѣшился произвести радикальный перевороть во всемь томъ, что до сихъ поръ выдавали за истину его выводами по настоящему докладу, разлетаются въ пухъ и прахъ и «Оттыре «знаменитыхъ» доклада преосвящепнаго Киріона, и историческія изтруды грузинскаго историка и архео-

нзь него указанными авторами подроб- древней исторіи грузинской церкви. До сихъ поръ, на основании изследований грузинскихъ историковъ, мы представляли себь, что первымъ проповъдникомъ Христова Евангелія на Павказ'ь а следовательно и въ Грузіи, быль св. не успыть получить его въ свои руки, апостоль Андрей Первозванный; что поно знаю о немъ со словъ свящ. Баши, томъ, въ царствование Константина Великаго, при грузинскомъ царъ Миріанъ въ Грузіи распространяла ученіе Христа св. Нина, что св. антіохійскій патріархъ Евстафій престиль царя и народъ Грузинскій, почему грузинская церковь естественно и стала въ зависимость отъ антіохійскаго престола. Послі этого грузинскіе историки ділають уже свои узналь много интереснаго, что такъ или обычные ссылки на никогда не сущеиначе можеть относиться къ древней ствовавшіе антіохійскіе соборы, будто бы даровавшіе грузинской церкви автокефалію, на пятый и шестой вселенскіе соборы и т. д. Теперь профессоръ Марръ старается заставить насъ представлять діло иначе: онъ силится доказать, что первымъ пропов'єдником в христіанства на Кавказ'в быль апостоль Варооломей, что грузины приняли выру Христову не изъ Антіохіп, а пепосредственно изъ Герусалима: мивніс о объ автокефаліи грузинской церкви; но зависимости грузинской церкви отъ Антіохіи онъ называеть прямо легендою, такъ какъ нигдъ не находить никакихъ Объ этомъ я не могу не сожальть. Тъмъ слъдовъ моленія въ грузинской церкви не менве, я долженъ сказать, что и съ за антіохійскаго натріарха; существованіе автокефаліи грузинской церкви онъ усматриваеть уже въ половинь VI-го въка; въ VIII въкъ грузины однако-же захотъли, по его словамъ, получить понадобившуюся имъ зачемъ-то формальвсь историки грузинской церкви. Предъ ную санкцію автокефаліи своей церкви, но въ Константинопол въ то время нарило-де иконоборчество, поэтому они ваты» преосвященнаго Леонида, и че- и обратились будто-бы къ антіохійскому престолу и т. д. Признюсь мн в всегда тяжело, безъ достаточнаго оснослідованія Жорданіи, и историческіе ванія, разставаться съ своими старыми привязаностями, въ данномъ случавлога Госселіани и т. п. Если мы нові- съ теми мивніями, которыя я нахоримъ тому, что утверждаетъ профессоръ дилъ наиболе правдоподобными. Миъ-Маррь, то намь уже нъть нужды воз- нія общензвъстныхъ грузинскихь истовращаться къ архіерейскимъ мивніямъ риковъ, а въ томъ числь и мивнія и отзывамъ. Измёняется самая схема преосвященныхъ Леонида и Киріона,

Іосселіани и Жорданін, мив кажутся болве правдоподобными и болве достовърными, чъмъ сегодняшнія предположенія проф. Марра, — и я готовъ выступить на защиту первыхъ. Я долженъ сказать откровенно, что настоящій докладъ профессора Марра, по моему убъжденію, совершенно не им'веть никакого научнаго значенія: ни методъ, ни выводы, сделанные Марромъ, не выдерживають критики, Такъ, профессоръ Марръ отвергаеть историческій характерь всёхъ грузинскихъ преданій. «Грузинскія преданія, - говорить онъ, - удовлетворить насъ не могуть». Они принадлежать къ болже позднему времени и не чужды противоръчій: по однимъ преданіямъ, просвътительницей Грузіи признается св. Нина, по другимъ (житію), -Григорій, просв'єтитель Арменіи, быль въ то же время и просвитителемъ Грузіи. Но остается ли профессоръ Марръ върнымъ самому себъ въ этомъ отношенія? Н'вть. Отвергая грузинскія преданія на словахъ, онъ въ дъйствительности только имъ однимъ и савдуеть и - следуеть притомъ даже по преимуществу мен'ве достов'врнымъ преданіямъ. Такъ, онъ утверждаетъ, что первымъ провозв'єстникомъ Христова Марра, говорится о томъ, что нящен-Евангелія въ Грузіи быль св. апостолъ Вареоломей. На какомъ основания? Изъ какого исторического памятника профессоръ Марръ позапиствоваль это свъдъніе? Изъ наименье достовърнаго преданія. Прежніе грузинскіе историки, какъ мы видъли, также опираясь на преданіе, первымъ просв'єтителемъ Кавназа и Грузіи называли св. апостола Андрея Первозваннаго. И это преданіе мн'в представляется довольно правдоподобнымъ и достовърнымъ; его повторяеть и нашъ русскій лічтописецъ,такимъ образомъ оно сохранялось въ воспоминаніи даже двухъ народовърусскаго и грузинскаго. Профессоръ Марръ готовъ послъдовать еще преданію, указывающему на Симона Кананита. Но объ этомъ преданіи я уже и говорить не буду. Дальнъйшіе источники, которымъ слъдуетъ профессоръ Марръ строить свои смълые выводы,

Марръ, отличаются такимъ же легендарнымъ и совершенно неудачнымъ характеромъ, какъ и предшествующе. почему, быть можеть, имъ не придавали никакого значенія изв'єстные намъ историки грузинской церкви. Источники эти-житія грузинских святых, чтобы не сказать прямо, легенды. Конечно. и житія святыхъ могуть иногда заключать въ себъ интересный историческій матеріаль, но для этого нужно спачала показать, на основаній какихъ историческихъ памятниковъ составлены были самыя эти житія, т. е., ученый изслідователь всегда долженъ отъ житій перейти къ ихъ первоисточнику, если дъйствительно въ научныхъ цъляхъ онъ хочеть воспользоваться тымъ историческимъ матеріаломъ, какой онъ усматриваеть въ какомъ-либо житіи святого,чего, однако же, совстмъ не дълаеть профессоръ Марръ. Какъ и многія другія, и житія грузинских в святых в имфють нравственно-поучительное значеніе, облеченное въ форму историческаго разсказа. Они содержать въ себъ повъствованіе и о сверхъестественныхъ явленіяхъ, — такъ, напр., въ одномъ житін, приводимомъ въ докладъ профессора скія одвянія св. Григорія для глазь свидьтелей были какъ бы усыпаны сіяющими брилліантами, блистали свъшапочка какъ бы томъ, и стала звъздами. Я не отрицаю возможности сверхъестественныхъ явленій въ міръ, но, во имя науки и изъ уваженія къ въръ, я считаю необходимымъ всегда критически относиться къ тьмъ литературнымъ памятникамъ, которые повъствуютъ намъ о какихъ-либо чудесныхъ или сверхъестественныхъ явленіяхъ. Кром'в того, ученаго дов'врія заслуживають только тв историческіе разсказы, которые не содержать вы себ'в ничего нев'вроятнаго, ничего противорѣчащаго здравому разуму и несомнъннымъ историческимъ свидътельствамъ. Между тъмъ, въ одномъ житін, на основаніи котораго профессорь

### 15 ноября 1906 г.

Въ засъданіи 15 ноября, подъ предсъдательствомъ Преосвященнаго Стефана, епископа Могилевскаго, присутствовали: протојереи А. П. Мальцевъ, А. С. Лебедевъ, Т. И. Буткевичъ, К. І. Левитскій, М. Н. Казанскій, К. В. составленнымъ IV Отдъломъ. Бречкевичъ, Ө. Успенскій, И. Сребрянскій, священникъ Т. В. Козловскій, Н. А. Заозерскій, А. А. Папковъ, П. Б. Мансуровъ, Н. П. Аксаковъ, Л. А. Тихомировъ и Н. Д. Кузнецовъ.

Преосвященный Председатель сообщаеть, что, по распоряженію Высокопреосвященнаго Председателя Предсоборнаго Присутствія г. Управляющимъ Сунодальною Канцеляріею препровождень кънему, Преосвященному, рапортъ члена сего Присутствія д'виствительнаго статскаго совътника проф. Бердникова,

оть 10 ноября.

Въ этомъ рапортъ проф. Бердниковъ объясняеть, что по обстоятельствамъ, отъ него не зависъвшимъ, онъ не имълъ возможности въ весениюю сессію Предсоборнаго Присутствія принимать участія въ занятіяхъ IV Отдела Присутствія по вопросу о реформ'в православнаго русскаго прихода. Ознакомившись теперь съ трудами IV Отдъла по печатному изданію ихъ въ «Церковныхь Ведомостяхь», а потомъ въ отдъльномъ Сборникъ, онъ находитъ въ нихъ не мало поводовъ къ возраженіямь какъ противь началі, принятыхъ IV Отделомь при составлении проекта устава православнаго прихода, такъ и противъ развитія ихъ въ отдільныхъ положеніяхь, а также и противъ самой систематизаціи матеріала. Вм'ясто того, чтобы высказывать свои возраженія при предстоящемъ обсуждении его въ

печатной брошюрь, съ присоединениемъ своего проекта устава православнаго русскаго прихода, и посему просить Высокопреосвященнаго Председателя Присутствія сдвлать Предсоборнаго распоряжение, чтобы его возражения и проектъ Приходскаго Положенія были доложены Общему Собранію Предсоборнаго Присутствія наряду съ проектомъ устава православнаго прихода,

Въ виду изложеннаго, Преосвященный Стефанъ ставитъ на обсуждение IV Отдъла вопросъ, слъдуеть ли разсматривать препровожденный къ нему проектъ проф. Бердникова въ IV Отделе или непосредственно внести его въ Общее Собраніе Предсоборнаго Присутствія.

Н. Д. Кузнецовъ полагаетъ, Общее Собраніе не располагаеть достаточнымъ временемъ, чтобы детально разсматривать проекть проф. Бердникова и сравнивать его параграфъ за параграфомъ съ проектомъ нормальнаго устава, выработаннаго въ IV Отдълъ; поэтому Отдёлъ самъ долженъ исполнить эту работу и затымь уже въ готовомъ, законченномъ видъ предста-

вить Общему Присутствію.

А. А. Папкост: Составление приходскаго устава созложено на IV Отдълъ, онъ выработаль свой проекть и представить его въ Общее Собрание Предсоборнаго Присутствія. Каждый членъ Присутствія, им'єющій возраженія противъ проекта, можетъ высказывать свои мивнія въ Общемъ Собраніи Присутствія, но представлять свои проекты устава нельзя; ни Общее Собраніе, ни Отдёль не могуть разсмотрёть всёхъ такихъ проектовъ. Изъ журналовъ Отдъла видно, что при обсуждении вопросовъ, касающихся приходской жизни и нормальнаго устава, я во многихъ случаяхъ расходился съ мнвніемъ больпротивь отдёльныхъ пунктовъ проекта шинства, но затёмъ, мысля Отдёлъ какъ нѣчто единое, пѣлое, подчинялся Общемъ Собраніи Предсоборнаго При- рішеніямъ, принимаемымъ большинсутствія, онъ, Бердниковъ, находить ствомъ голосовъ. Если же Отділь приболье удобнымъ и цълесообразнымъ знаетъ возможнымъ, имъя свой сообща изложить ихъ въ системъ въ особой выработанный уставъ, разсматривать

Проделженія IV Отл'єла.

несогласные съ нимъ другіе уставы, вь томъ числъ и проф. Бердникова, то и я прошу позволенія внести въ Отдвль для разсмотрвнія свой собственный проекть устава и думаю, что какъ человъкъ, потрудившійся для Отдъла и не мало поработавшій надъ вопросами приходской жизни, им'тю право разсчи-

тывать на внимание Отдъла.

Л. А. Тихомировъ: Я имъю много возраженій противъ проекта устава, выработаннаго Отдъломъ, но я считаю себя не въ правъ и не ръшаюсь просить Отдёль, когда труды его по составленію нриходскало устава уже закончены, выслушать мои замфчанія и, ради нихъ, пересмотръть уставъ заново. Но если Отдълъ будеть разсматривать зам'вчанія и уставъ проф. Бердникова, то я прошу также выслушать и разсмотръть и мои замъчанія. Боюсь только, что, если Отдель будеть разсматривать всв представляемые ему проекты устава и возраженія на выработанный имъ уставъ, то трудамъ его

не будеть конца. Н. И. Аксакова соглашается, что для IV Отдела неть основанія разсматривать проекть проф. Бердникова. Трудь Бердникова можеть быть внесень въ Общее Собраніе, какъ частное мнініе Отділа. одного изъ его членовъ. Но и для Общаго Собранія ніть основаній обсуждать этоть проекть; ему представленъ будетъ проектъ приходскаго устава, выработанный IV Отделомъ, какъ результать возложенных на Отдъль работь но благоустроенію прихода. Какое членовъ Отдёла, которые бы прочиталя же значение будеть имьть работа IV Отдъла, если на-ряду съ ней будутъ разсматриваться частные проекты по тому же вопросу? Правда, въ Отделе обсуждаются замічанія на проекть вормальнаго усттва, высказанныя Могилевскимъ Епархіальнымъ Собраніемъ, но Отдёль допустиль это въ виде исклю: ченія только потому, что эти замічанія представляють собой голось цёлой енархіи, притомъ голосъ людей, взятыхъ высказано, что Отділь слишкомъ за-

представляемые въ него со-стороны и чески знакомыхъ съ вопросами приходской жизни во всей ихъ совокупности. Къ частнымъ же работамъ по этому вопросу такъ относиться невозможно. потому что, разсмотръвъ одну такую работу, не будеть основанія отказать вь разсмотрѣніи и другой; а между тымь уже заявлено, что такія работы вь Отдель поступають и будуть поступать. Поэтому, считая проекть проф. Бердникова частнымъ мивніемъ, не следуеть разсматривать его въ Отделе: конечно, членамъ Отдъла необходимо ознакомиться съ этимъ проектомъ, но частнымь образомъ, какъ со всякимъ научнымъ, интереснымъ трудомъ изъ области приходской жизни, служащей главнымъ предметомъ всехъ работь Отдъла.

Прот. Буткевичь: Ознакомиться сь проектомъ проф. Бердникова необходимо, такъ какъ Бердниковъ во многомъ несогласенъ съ проектомъ Отдъла; въ Общемъ Собраніи онъ можеть сдълать возраженія противъ нормальнаго устава, и членамъ Отдъла нужно знать эти возраженія, чтобы приготовиться къ нимъ. Если нътъ достаточнаго числа экземиляровъ проекта Бердникова для прочтенія всіми членами на дому, то слъдуеть прочитать его въ засъданія

Преосвященный Предсыдатель: На случай могущихъ быть возраженій въ Общемъ Собраніи д'яйствительно необходимо ознакомиться съ трудомъ проф. Бердникова; но не лучше ли избрать для этого коммиссию изъ нъсколькихъ проекть проф. Бердникова и потомъ сделали докладъ Отделу. Въ коммиссию могли бы быть избраны: Н. П. Аксаковъ, А. А. Папковъ, прот. Бречкевичъ.

.Т. А. Тихомировъ: Это было бы удобно, но времени у насъ слишкомъ мало; когда же мы будемъ вь Отдыль обсуждать докладъ этой коммиссіи?

Прот. К. В. Бречкевичи: Здівсь было непосредственно изъ прихода, практи- иять работой и не имъеть времени

приходскаго устава и замѣчанія на Отдѣломъ, и на какпхъ основаніяхъ. нашь проекть. Но трудъ профессора извъстнаго канониста, имъющаго имя. основаніямъ: во 1) проф. Бердниковъ возраженія, а весь его проекть. быль такъ занять въ другихъ Отделахъ составленіи проекта нормальнаго приходскаго устава; во 2) намъ уже предложено разсмотръть проекть Бердни-Присутствія.

Преосвященный Предсъдатель заявпроекть только препровожденъ въ IV Отдълъ Предсъдателемъ Предсоборнаго Присутствія Высокопреосвященнымъ

митрополитомъ Антоніемъ.

Н. П. Аксаковъ: IV Отдълу поручено выработать проекть приходскаго устава; онъ и исполнилъ это дъло. выработаннымъ уже проектомъ устава, другихъ частныхъ проектовъ было бы вторженіемъ въ задачу Отділа. Проф. Бердниковъ и не желаетъ разсмотренія Отділа во всякое время; онъ внесь его для представленія Общему Собра-Общемъ Собраніи онъ можетъ высказать всв свои замвчанія и возраженія Присутствія, и намъ совершенно достаточно ознакомиться съ мнвніями проф. Бердникова и подготовиться къ его возраженіямь частнымь образомь, а не оть лица всего IV Отдъла.

разсматривать всв частные проекты приходскаго устава, составленнаго ІУ

Л. А. Тихомировъ. Проф. Бердии-Бердникова нельзя сравнивать со всёми ковъ дёлаеть не один замёчанія на другими частными мивніями. Это трудъ проекть IV Отдвла, а вносить свой самостоятельный проекть, и потому Разсмотръть, его слъдовало бы по двумъ придется разсматривать не отдъльныя

А. А. Папковъ: Проф. Бердинковъ Предсоборнаго Присутствія, что не не входить даже со своимъ проектомъ имълъ возможности присутствовать въ въ Отделъ, а въ Общеее Собрание IV Отделе, где онъ имель право и Предсоборнаго Присутствія. Частныхь могь бы высказать свое мнвніе при мнвній по вопросу о приходском в уставѣ можеть быть въ Общемъ Собраніи сколько угодно, по проекть устава можеть быть только одинь-оть IV Откова Предсъдателемъ Предсоборнаго дъла, коему поручено это дъло Предсоборнымъ Присутствіемъ. Что касается приглашенія проф. Бердникова на заляеть, что такого предложенія не было: седанія Отдела, то, конечно, участіє его въ Отдъть, было бы весьма желательно. Однако, спеціальное приглашеніе едва ли бы достигло ціли и, можеть быть, было бы неумастно. Какъ членъ Предсоборнаго Присутствія, проф. Бердниковъ, если бы желалъ подълиться мыслями и поработать надъ вопросомъ Представление въ Отдълъ, наряду съ о благоустроении прихода совмъстно съ Отдъломъ, и самъ, безъ особаго приглашенія, какъ и всв члены, имвль полное право и могь явиться на наши собранія. Свой проекть устава п свои его проекта въ IV Отделе, куда онъ замечанія на нашъ проекть онъ присмогь явиться для участія въ работахъ лаль не Отдёлу, а въ общее Собраніе Предсоборнаго Присутствія, чрезъ Предсъдателя послъдняго. Поэтому легко нію Предсоборнаго Присутствія. Но въ ожидать, что на нашъ зовъ онъ и пе откликнется.

Н. Д. Кузнецова: Проекть проф. Берпротивъ устава, составленнаго Отдъломъ, дникова уже составленъ и внесенъ какъ членъ Общаго Предсоборнаго въ Отделъ, его не следуетъ оставлять безъ вниманія. Наша задача не только въ томъ, чтобы составить проекть нормальнаго приходскаго устава, но въ томъ, чтобы составить его какъ можне лучше. Все, что можетъ содъйствовать Прот. А. П. Мальцевъ Для уско- выполнению этой задачи, - все должно ренія діла проще было бы пригласить быть принято во внимані?. Конечно, проф. Бердникова въ засъдание IV От- тъ возражения, которыя могуть быть дъла и попросить его высказать, какія сдъланы противъ проекта IV Отдъла въ онъ имбеть возраженія противь проекта будущемь, въ Общемь ли Предсоборили самой жизнью, но еще не сдъланы, женій, когда онъ будеть внесень вы мы не можемъ обсуждать. Но тв возраженія, тв предложенія, поправки и сутствія; сколько бы мы ни пересматуказанія, которыя намъ сдівланы теперь, пока еще наша работа не закончена, пока есть время, мы должны разсмотръть съ полнымъ вниманіемъ, какъ во время нашихъ собраній мы разсматривали и обсуждали всв мнвнія и предложенія нашихъ сочленовъ. Только тогла мы достигнемъ намъченной цъли-

наилучшаго проекта.

Прот. К. І. Левитскій: Хотя при составленіи приходскаго устава мы имъли въ виду каноническія основанія, тъмъ не менъе слъдуетъ выслушать голосъ проф. Берднякова, какъ лица шего проекта приходскаго устава я компетентнаго въ вопросахъ каноническихъ, наряду съ разсматриваемымъ нами полробно проектомъ постановленій Могилевскаго Епархіальнаго Собранія. При сопоставленіи и сличеніи «Сепаратнаго проекта» профессора Берстатьями приходскаго лиикова съ устава, выработаннаго IV Отделомъ, виднъе были бы недочеты и можно было бы кое-что сейчасъ же исправить и восполнить. Многіе пункты профессоръ-канонисть освъщаеть съ точки прихода дъло чрезвычайно важное, его зрвнія церковнаго уклада, и за руководственное начало для выработки положенія о православномъ русскомъ приходъ взята имъ исключительно върная церковная норма устройства прихода.

А. А. Папковъ: Да, но частнымъ образомъ. Оффиціально IV Отдёлъ не долженъ входить въ обсуждение частныхъ проектовъ: онъ свою работу по и подробно разсмотръть его, чтобы,

этому вопросу закончилъ.

Прот. К. В. Бречкевичь: Я успъль отчасти ознакомиться съ трудомъ проф. Бердникова; онъ очень во многомъ расходится съ нашимъ проектомъ приход- жать. скаго устава. Представьте себъ, что трудъ Бердникова опровергаеть всю нашу работу; въ такомъ случав, по моему мнівнію, мы должны пересмотръть свой проекть устава, хотя онъ и законченъ.

помъ Присутстіи, или въ литературъ, нашъ проектъ встрътитъ много возра-Общее Собраніе Предсоборнаго Приривали свой уставъ, всёхъ возраженій мы не предусмотримъ. Однако, возраженія съ точки зрівнія каноническихъ основаній для устройства прихода едва ли могуть быть серьезны. Дъло въ томъ. что въ каноническихъ правилахъ даже самое слово приходъ не встръчается. Точно также мало указаній на приходъ и его устройство и въ гражданскомъ законодательствъ, - и то главнымъ образомъ въ законахъ Византійской имперіи.

> А. А. Папкова: При составлении начасто расходился во мивніяхъ съ пругими членами IV Отдъла: но при этомъ я всегда полагалъ, что могу высказать свои возраженія въ Общемъ Собранів. Если же въ IV Отдълъ будетъ разсматриваться проекть проф. Бердиикова, то, повторяю, и я покорнъйше прошу разрѣшенія внести свой проекть приходскаго устава для разсмотрѣнія

его Отдъломъ.

Прот. Ө. Успенскій: Благоустроеніе нужно исполнить насколько возможно лучше. Мы выработали проекть устава для прихода, но послъ я самъ нашель нъкоторые недостатки въ этомъ проектъ. Нельзя считать свою работу совершенствомъ, въ проектъ Бердникова есть нъкоторыя полезныя поправки къ нашему уставу, этимъ нужно воспользоваться пользуясь имъ, исправить нашъ проектъ. Нехорошо, если нашъ приходскій уставъ будеть принять и пройдеть съ ошибками, которыхъ мы могли бы избъ-

Свящ. Т. В. Козловскій: Ознакомившись съ проектомъ проф. Бердникова, я вынесь такое впечатленіе, что, хотя онъ и во многомъ расходится съ нашимъ проектомъ, однако его возраженія противъ этого проекта не настолько Н. И. Аксаковъ: Несомнънно, что существенны, чтобы уничтожали основ-

пыя его положенія. Во время хода нашихъ работъ и у насъ возникали разногласія и дізлались возраженія по главнымъ вопросамъ, которыхъ касается уставъ; однако всв эти разногласія были примирены, путемъ взаимнаго мнъ кажется то, что у проф. Бердникова есть вопросы, которые нами были вовсе пропущены. Такіе вопросы слѣповало бы разсмотръть и внести въ нашъ проектъ устава.

Резюмируя пренія, Преосвященный Предспратель находить, что выяснились четыре предложенія относительно проекта устава проф. Бердникова, которыя и следуеть поставить на балло-

тировку:

1) Разсмотръть представленный проф. Бердниковымъ проекть въ Отделе.

2) Разсмотръть этотъ проектъ въ особой Комиссіи.

3) Ознакомиться съ нимъ каждому изъ членовъ частнымъ образомъ.

и 4) Совсвиъ не разсматривать этотъ проектъ.

Н. И. Аксаковъ находить, что два последнія предложенія, въ сущности сливаются въ одно, тожественны. Предложение 4 «совствить не разсматривать проекть проф. Бередникова» разумется относится къ Отделу. Каждый же членъ у себя на дому, конечно, можетъ и. песомнънно, ознакомится подробно и внимательно съ брошюрой Бердникова, какъ и со всякимъ другимъ научнымъ трудомъ по вопросу о приходъ. Поэтому достаточно на баллотировку поставить три предложенія, соединяя два посл'яднія въ одномъ, въ такой редакціи: «3) проектъ проф. Бердникова разсмотрвнію IV Отдвла не подлежить».

Преосвященный Предсъдатель и присутствующіе члены соглашаются съ поправкою Н. П. Аксакова, и на голосование ставятся означенныя три предложенія За первое предложеніе подано два голоса, за второе-пять, за третьедевять. Такимъ образомъ, большинствомъ голосовъ разсмотръніе проекта проф. Бередникова Отделомъ отвергнуто.

Послѣ голосованія относительно брошюры проф. Бердникова. Преосвященный Председатель приглашаеть продолжить обсуждение замъчаний Могилевскаго Епархіальнаго Собранія на проекть нормального приходского устава, обміна мыслей. Важніве возраженій именно, по вопросу объ обезпеченіи духовенства, изложенному въ пар. 8 нормальнаго устава въ такихъ выраженіяхъ: «на обязанности приходовъ лежить забота о снабженіи причтовъ квартирами и матеріальнымъ содержаніемъ» Въ протоколѣ Могилевскаго Епархіальнаго Собранія первый пункть этого пар. изложенъ такъ: «члены причта обезпечиваются достаточнымъ содержаніемъ и квартирнымъ довольствомъ на счетъ государства».

> Л. А. Тихомирова предлагаеть внести въ пар. 8 нормальнаго устава поправку въ смыслѣ высказаннаго Могилевскимъ Собраніемъ пожеланія въ такой редакціи: «при недостаточности средствъ приходовъ на содержание причтовъ, на помощь имъ приходить высшая церковная власть, испрашивая пособіе государственное или изыскивая иныя къ

тому средства».

Н. Д. Кузнецовт замъчаетъ: если при настоящемъ положении пълъ нельзя обойтись безъ государственнаго пособія на содержаніе духовенства, если безъ этого на народъ пала бы непосильная ноша, а духовенство оказалосъ бы въ крайне тяжеломъ положеніи, то вопросъ этоть следуеть, по моему мненію, разрешать въ несколько иномъ освещении. Вспомнимъ, что государство заботится не только о поддержаніи порядковъ внѣшней общественной жизни, но и о духовныхъ интересахъ народа, въ числъ которыхъ первое мёсто занимають интересы религіозно-правственныя. Было бы разрывомъ со всей нашей исторіей и даже несправедливо, если бы русское государство, особенно въ виду его тесной сложившейся исторически связи съ Православной Церковью, перестало бы считать себя обязаннымъ доставлять необходимыя матеріальныя средства для осуществленія цілей перковныхъ. Поэтому въ пормальномъ уставъ полезно | высказать это и мотивировать указаніемъ на интересы народа и хотя краткою ссылкою на особое положение, занимаемое православною церковью въ русскомъ государствъ. Поэтому я предлагаю такую редакцію примічанія къ пар. 8 пормального устава: «въ питересахъ върующаго православнаго парода и въ виду особаго историческаго положенія православной Церкви въ Россій, государство доставляеть ей необходимыя средства, которыя должны употребляться и на содержание приходскаго духовенства».

Н. И. Аксакова возражаеть противъ этой формулы потому, что въ ней указываются мотивы обязанности государства обезнечивать духовенство Это совершенно лишнее: включать въ уставъ мотивы неудобно: въ немъ достаточно указать на эту обязанность и этимъ указаніемъ закрѣпить за церковью и духовенствомъ то, что они имъютъ въ настоящее время отъ государства. Въ этихъ видахъ онъ считаетъ достаточнымъ въ нар. 8 нормального устава. посль словъ «на обязанности приходовъ» вставить слова: «независимо оть денція уклониться оть расходовь на средствъ, уже ассигнованныхъ казною содержание причта.

или имъющихъбыть ассигнованными»... Н. Д. Кузнецова полагаеть, что наши приходы въ большинствъ случаевъ дъйствительно теперь слишкомъ бъдны, и полное обезпечение своего причта имъ не по силамъ; между тъмъ, пар. 8 устава возлагаеть это именно на приходъ: и это можеть вызвать ропоть и недовольство въ народъ, который будетъ считать, что уставь возлагаеть на него новую тяготу. Поэтому не следуеть ли вовсе исключить изъ устава такое напоминаніе приходу о возложеніи на него непременной обязанности содержать духовенство.

А. А. Папковъ и Л. А. Тихомировъ, напротивъ, находятъ. что обязанность содержать причть въ православной Церкви искони принадлежить приходу, это есть непрем'виная, священная обязанность прихода, и напомина- ностистольже существенны, какъ потреб-

ніе о ней должно быть установлено въ приходскомъ уставъ, какъ привципъ: государство только помогаеть въ этомъ отношеній приходу, и помошь его имжеть второстепенное значеніе. на первомъ же планъ для обезпеченія причта должны быть средства прихода: это источникъ постоянный, тогда какъ помощь государственная при извъстныхъ обстоятельствахъ можетъ прекратиться. На бъдность прихода ссылаться нельзя: она есть обстоятельство случайное, преходящее: и теперь бъдность приходовъ не повсемъстна, а тъмъ болве не следуеть думать, что она останется на всегда; бедность не есть постоянное, а только временное условіе приходской жизни.

И. Б. Мансуровъ признаетъ изложенный принципъ върнымъ и также считаеть необходимымъ отмътить въ приходскомъ уставъ обязанность прихода содержать свой причтъ: такое напоминаніе полезно для противод виствія стремлению уклоняться отъ исполнения этой обязанности въ разсчеть на средства государства. Въ дъйствительности и теперь наблюдается въ народъ тен-

Преосвященный Предсъдатель: Обязанность прихода содержать причтъ несомнънна, она и выражена въ нашемъ приходскомъ уставѣ; но этимъ нельзя ограничиться. Если предоставить обезпеченіе духовенства только прихожанамь, то можно опасаться, что оно будеть весьма недостаточно, и духовенство окажется въ бъдственномъ положении, что, конечно, поведеть къ его упадку, а вывств и упадку приходской и всей церковной жизни; у прихожанъ, двиствительно, есть стремленіе освободиться отъ содержанія причта. Пабавить духовенство отъ необезпеченнаго положенія можеть только государство, и это есть для него такая же обязанность, какъ и для прихода. Духовенство служить удовлетворенію религіозныхъ потребностей народа, и эти потребства. Если на образованіе и на защиту Церкви въ Россіи». территоріи народа государство даеть отказываться дать ихъ и на религіозныя нужды народа. Пусть оно дасть хотя неполное, хотя часть обезпеченія духовенства, но дасть прочно, неотъемлемо. Оно могло бы вознаграждать духовенство хотя за обязательныя службы и требоисправленія; остальное дасть приходъ. При такихъ условіяхъ обезпечение духовенства будеть въ равной степени обязанностью государства и прихода, и можно надъяться, что

тогда оно будеть достаточно. Прот. К. В. Бречкевиче: Въ свое Церкви къ государству. впемя при обсуждении вопроса объ выразить пожеланіе, чтобы высшая время вошла узаконеннымъ порядкомъ съ ходатайствомъ къ правительству о назначеніи опреділеннаго обезпеченія православному духовенству изъ Государственнаго Казначейства за совершеніе общественнаго богослуженія и общеобязательныя таинства и требы, принимая во вниманіе, что духовенство несеть великое для государства дёлоохраненія народной нравственностии оказываеть государству громадную услугу по веденію метрических вактовъ (журн. № 3). Это пожеланіе можно было бы внести, въ видъ примъчанія къ пар. 8, въ приходскій уставъ.

Н. Д. Кузнецовъ и Л. А. Тихомировъ полагають, что въ уставъ должны быть определенныя положенія, и выраженіе пожеланія въ немъ неудобно. Поэтому Н. Д. Кузнецовъ, съ своей стороны, предполагаетъ внести дополнение къ пар. 8, въ видъ примъчанія, въ такой редакціи: «на содержаніе приходскаго духовенства употребляется также часть средствъ, которыя должно доставлять государство православной Церкви въ Россіи въ интересахъ върующаго право-

ность образованія пли защиты государ- историческаго положенія православной

А. А. Папковъ заявляеть, что въ средства, то оно, конечно, не должно приходскомъ устанавливаются начала христіанской жизни для церковной общины, и внесение въ него вопроса о средствахъ къ жизни, о матеріальной помощи со стороны государства, какъ бы о подачкъ духовенству, неумъстно, хотя бы и въ видъ примъчанія; подобными пожеланіями и разьясненіями можно испещрить всі параграфы устава. Упоминание объ обязанности государства по обезпеченію духовенства было бы умъстно только при обсуждении вопроса объ отношении

Преосвященный Предсъдатель: обезпеченій духовенства IV Отділомъ протоколахъ предыдущихъ засіданій у было, между прочимъ, постановлено насъ высказано пожеланіе помощи духовенству со стороны государства, но церковная власть въ благопріятное въ нормальномъ приходскомъ уставъ говорится только о содержаніи причта приходомъ; многіе, ознакомившись съ однимъ уставомъ, думаютъ, что мы совсемь отказываемся оть содействія государства въ дѣлѣ обезпеченія духовенства:поэтому, чтобы не вводить никого въ заблуждение, следуеть изменить нар. 8 устава въ томъ смыслѣ, что и государство обязано принять участіе въ содер-

> Проф. Н. А. Заозерскій признаеть, что следуеть не только внести, но усиленно подтвердить эту мысль: содержаніе духовенства есть одинаково священная обязанность какъ для прихода, такъ и для государства.

жаній духовенства.

Прот. Т. И. Буткевичь: Разрывъ между церковью и государствомъ, чего здёсь опасаются и съ чёмъ связано лишение духовенства номощи со стороны Государственнаго Казначейства, если и можеть совершиться, то лишь ненадолго; такой разрывъ бываеть только въ извъстный историческій моменть, при особомъ настроеніи правительства. Когда будуть признаны равными всв религіи въ государствъ, тогда православная Церковь, действительно, славнаго народа и въ виду особаго можетъ лишиться на время государ-

ственнаго пособія. Но такое полное вздорожанія земли, достигаеть можеть отделение Церкви отъ государства можеть произойти лишь при крайнемъ радикализм'в правительства, какъ это ный Предстдатель предлагаетъ вопросъ было недавно во Франціи. Однако, какъ показываеть опыть, совершенное равенство всёхъ религій не выдерживается долго даже въ такихъ государствахъ, какъ Съверо-Американскіе Штаты, глъ. напримъръ, во флоть назначается уже духовенство той церкви или религія. которой фактически покровительствуеть правительство. Практически отделеніе Перкви отъ государства и у насъ неосуществимо, а потому нътъ основанія опасаться, что государство разъ навсегда лишить православную Церковь матеріальной помощи.

Н. П. Аксаковъ указываетъ, что въ качествъ мотива для привлеченія государства къ участію въ содержаніи духовенства должно имъть значение еще следующее соображение: въ западномъ крав содержание духовенству изъ казны назначено взамънъ земель, отобранныхъ у него при императорѣ Николаѣ І. Но въ XVIII столетіи конфискованы были и въ остальной Россіи всѣ церковныя недвижимыя имущества безъ всякаго вознагражденія. Государство, такимъ образомъ, является должникомъ Церкви и нравственно обязано придти на помощь ей въ обезпеченіи духовенства.

Прот. К. С. Бречкевичь и Н. Д. Кузнеиовъ возражають противъ высказаннаго Н. П. Аксаковымъ соображенія, предполагая, что государство, можеть быть, уже возвратило свой долгъ Перкви полъ разными видами вспомоществованій ей. По мивнію Кузнедова, вопросъ, во всякомъ случат, не можетъ быть разръшаемъ обоснованіемъ обязанности государства давать пособіе на числящемся за нимъ долгъ. Здъсь нужно руководствоваться иными соображеніями.

А. А. Папковъ не соглашается съ этимъ, думая, что государство не могло возвратить всего долга, такъ какъ цвнность секуляризованных имуществъ и дахъ быть одинаковымъ, то опредвление тогда стоившихъ громадныхъ денегъ, съ его, каждый разъ, въ законодательномъ теченіемъ времени, возрастая по мірі порядкі чрезь Государственную Думу

быть, многихъ милліоновъ рублей.

Въ заключение прений Преосвящено секуляризаціи имущесть им'ть въ виду и воспользоваться имъ, какъ мотивомъ, если будетъ въ томъ надобность, когда будеть возбуждено ходатайство объ обезпечении духовенства казенныхъ жалованьемъ. Положение это принимается единогласно, и затёмъ Преосвященный ставить на баллотировку вопросъ: 1) оставить ли § 8 нормальнаго приходскаго устава въ прежней редакціи, или 2) внести въ него, въ видѣ примѣчапія, дополненіе объ участій государства въ содержаній духовенства.

Большинствомъ 11 голосовъ противъ 4 Отдълъ постановляеть внести, въ видъ примъчанія къ § 8 приходскаго устава, следующее дополнение въ предложенной Н. Д. Кузнецовымъ редакціи: «На содержаніе приходскаго духовенства употребляется также часть средствъ, которыя должно доставлять государство православной Церкви въ Россіи въ интересахъ върующаго православнаго народа и въ виду особаго историческаго положенія православной

Церкви въ Россіи».

Внесеніе въ нормальный уставъ дальнъйшаго пожеланія Могилевскаго Собранія относительно казеннаго жалованья - «размъръ жалованья не ставится въ зависимость отъ образовательнаго ценза кандидатовъ священства и опрелвляется въ законодательномъ порядкъ» - отвергается Отдъломъ единогласно, въ виду того: 1) что и ныць размѣръ жалованья опредѣляется не личными качествами клира, а большею меньшею состоятельностью или бѣдностью прихода; 2) жалованье всегда назначается не лицамъ, а должностямъ; 3) такъ какъ размъръ жалованья. въ зависимости отъ мъстныхъ условій, не можеть во всёхь прихо-

совершенно непріемлемымъ.

Въ видахъ обезпеченія духовенства Могилевское Епархіальное Собраніе предлагаетъ внести въ томъ же § 8 нормального приходского устава еще такое добавленіе: «Дополненіемъ къ жалованью служить опредъленная по мъстнымъ условіямъ приходской жизни на приходскихъ собраніяхъ плата за совершение необязательныхъ молитвословій и за выдачу необязательныхъ (метрическихъ документовъ тельствъ и т. п.»).

Преосвященный Предсъдатель разъясняеть, что получение причтами вознагражденія ничъмъ не урегулировано, и такое положение этого важнаго для причта и прихода вопроса ведеть иногда къ недоразумѣніямъ и нерѣдко вызываетъ несправедливыя нареканія на духовенство. Многіе говорять, что духовенство должно исполнять всё требы безплатно, и сами прихожане, разъ причту назначено, хотя бы совершенно недостаточное жалованые отъ казны, очень склонны къ такому же воззрвнію; но безплатное совершение всёхъ требъ не мыслимо уже просто потому, что въ этомъ случав число требъ увеличится настолько, что исправление ихъ будеть не по силамъ причту, начнутся новыя, еще худшія пререканія и недоразумѣнія между причтомъ и прихожанами. Желаніе упорядочить это діло и побудило Могилевское Епархіальное Собраніе предложить внести вышеприведенное дополненіе въ приходскій **УСТАВЪ**.

Прот. Т. И. Буткевичь, Н. Д. Кузнецовъ, А. А. Папковъ: плата за требыэто дело местное. Не только въ разныхъ епархіяхъ, но даже въ сосёднихъ приходахъ мъстные обычаи относительно платы за требы очень разнообразны: неръдко вопросъ о плать есть вопросъ личныхъ отношеній, личной деликатности. Обобщать этоть вопросъ, вносить въ нормальный приходскій

п Государственный Совыть, является приходскимъ собраніямъ, это мыстное дѣло.

Н. П. Аксаковъ: Упоминание объ опредвленной, следовательно обязательной, плать за требы неумъстно въ нормальномъ приходскомъ уставъ. Опредълить размъры самаго вознагражденія за требоисправленія въ устав'в невозможно, такъ какъ вь каждой местности въ этомъ отношении свои обычаи и порядки: но если точнаго указанія на разм'вры вознагражденія сд'влать нельзя. то этимъ самымъ предполагается возможность торга между причтомъ и прихожанами относительно платы за требы, и говоря о такой «определенной, по м'встнымь условіямь» платі, уставь какъ бы узаконяеть и закрѣпляетъ возможность этого торга, что, конечно, въ уставъ недопустимо.

А. А. Папковъ: Внесеніе въ нормальный уставъ добавки объ «опредъленной» платъ за требы совершенно излишне. Во-1-хъ, мъстныя условія въэтомъ отношеніи слишкомъ разнообразны и согласовать съ ними уставъ совершенно невозмвжно. Если указывають, какъ на оправдание необходимости внесения въ уставъ положенія объ «опредъленной» плать за требы, на случаи, когда за отсутствіемъ опредѣленной, плата за требы получаеть характеръ издевательства надъ священникомъ, - напримфръ, за проводы умершаго на кладбище, за нъсколько верстъ на весь причтъ дають гроши и т. п.-то, въдь, это злоупотребленіе, а нормальный уставъ имветь вь виду пормальныхъ людей; предупредить всв злочнотребленія со стороны неблагонам вренных в людей уставь все равно не можетъ. Каждый прихожанинъ, повсюду, обычно, и самъ считаетъ своею обязанностью поблагодарить батюшку за трудъ, соотвътственно своимъ средствамъ и мъстнымъ обычаямъ; установленіе «опред'вленной» платы будеть. такимъ образомъ, кромъ указанныхъ случаевь злоупотребленія, ствснительно для объихъ сторонъ: если бъднякъ не уставь, узаконять нельзя. Ръшеніе его можеть внести полностью «опредъленвсецело должно быть предоставлено ную» плату, что же ему делать? съ другой стороны, если состоятельный человъкъ даеть сверхъ установленной платы, то это будеть уже какъбы подачка, милостыня. Во-2-хъ, если внести въ уставъ упоминание о платв за требы вь общихъ выраженіяхъ «за необязательныя требоисправленія», какъ это дълаеть Могилевское Собраніе, то нужно имъть въ виду, что самое понятіе объ обязательныхъ и необязательныхъ требахъ еще не установлено, и внесеніе этого понятія, безъ точнаго его опредъленія, породить на містахъ немалую путаницу. Кром'в того, даяніе и полученіе вознагражденія за требы иногда является діломъ очень деликатнымъ, совершенно неподдающимся регламентаціи въ уставъ. По всъмъ этимъ соображеніямъ вопрось о плать за требы сябдуеть предоставить разр'вшенію на мъстахъ, именно въ приходскихъ собраніяхъ.

Прот. М. Н. Казанскій указываеть на практику православныхъ приходовъ въ Финляндіи: тамъ духовенство получаеть жалованье, или оброкъ, но въ то же время существуеть и плата за требоисправленія. Разм'єры этой платы устанавливаются по соглашенію духовенства съ прихожанами на приходскихъ собраніяхъ, и вь разныхъ м'встностяхь она бываеть весьма разнообразна. Такой же порядокъ естественно долженъ установиться и въ приходахъ Россіп, поэтому вносить добавленіе въ приходскій уставъ о плать за требы

излишне.

Прот. И. И. Сребрянскій: Когда річь идеть о совершении таинствъ, богослуженія, то самое выраженіе «опредівленная», «обязательная» плата кажется неумъстнымъ и даже оскорбительнымъ для нравственнаго чувства. Темъ болве неумъстно вносить эти выраженія въ нормальный приходскій уставъ. Однако, въ дъйствительной жизни, въ особенности въ деревнъ, невозможно обойтись безъ такой опредъленной платы за требоисправленія, безъ нея неизб'яжно возникаетъ торгъ. Плата эта въ уставъ добавление о жалованы изъ дъйствительности и существуеть вездъ, средствъ казны, то тъмъ необходимъе

хотя въ законъ и пътъ никакой новмы для нея. Лучше, однако, и не узаконять ее, а предоставить все это пуло разръшенію приходскихъ собраній.

Прот. Т. И. Буткевичь, напротивъ. признаетъ необходимымъ внести въ уставъ упоминание о добровольномъ вознагражденіи духовенства за требы. Безъ этого упоминанія духовенство будеть поставлено въ весьма неудобное положеніе: если оно будеть получать жалованье, то всегда будеть казаться. что, принимая вознаграждение за требы, оно поступаеть незаконно, береть излишне.

Прот. К. В. Бречкевичь: Разсуждая о плать за требы, мы дъло пастырское переводимъ на рубли; тяжело слышать объ этомъ. Въ пар. 8 приходскаго устава мы сказали въ общихъ выраженіяхъ объ обязанности прихода обезпечить духовенство квартирами и «матеріальнымъ содержаніемъ»: этого довольно; подробности въ уставѣ излишни, онв опредвлятся на мъстахъ. Внося въ этоть пар. добавление о содержаній изъ казны, мы ссылались на бъдность приходовъ, которымъ нужна помощь со стороны государства въ дълъ обезпеченія причтовъ: но если мы признали бъдность приходовъ, то можно ли говорить въ уставъ объ обязательной плать за требы.

Л. А. Тихомировъ, признавая содержаніе причта долгомъ прихожанъ, считаеть нормальнымъ и справедливымъ вознагражденіемъ за требы только добровольное даяніе. Это нравственная обязанность не только прихода, какъ цълаго, а и каждагоприхожанина въ отдъльности. О такомъ доброхотномъ вознагражденія, но не объ «опредъленной» или «обязательной» плать прихожанина и сльдуеть внести оговорку въ уставъ. Приходъ можетъ добровольно положить опредъленную сумму жалованья, но это не исключаеть частныхъ плать прихожанъ. Если же Отдёлъ призналь необходимымъ внести въ нормальный упомянуть о доброхотномъ даяніи за приходъ назначиль священнику вполтребы оть прихожань. Это вознагражденіе причта за труды вошло въ нравы и представляеть добрый обычай, котораго нельзя подрывать. Плата за требы есть болье древній, примой и каноническій путь къ обезпеченію причтовь, чьмъ государственное жалованье.

Прот. А. С. Лебедевъ предлагаетъ редакцію добавленія къ пар. 8 въ такихъ выраженіяхъ: «дополненіемъ къ

прихожанъ за требы».

Н. П. Аксаковъ, съ своей стороны, предлагаетъ такую редакцію: «полученіе содержанія, о которомъ говорится вь пар. 8, не устраняеть полученія вознагражденія за требы, не принадлежащія къ числу обязательныхъ, по постановленію приходскаго собранія».

обязательныхъ и не обязательныхъ тре-

опредълили ихъ.

Преосвященный Предсъдатель: Во всякомы случав, следуеть указать въ уставь, можно ли брать за требы, иначе выйдуть недоразуменія. Въ некоторыхъ мастностяхъ, напримаръ, въ Таврической губерній, духовенству положено жалованье отъ приходовъ, но требы: прихожане бывають недовольны, и будто бы уже возникаль даже вопросъ о прекращеніи выдачи жалованья.

Н. П. Аксаковт: Безъ указанія въ такъ, что за всякія требы духовенство ничего не въ правъ брать отъ прихожанъ. Между темъ, этого нельзя требовать, следуеть отделить только обявознаграждение и за что нельзя.

нены служеніемъ. Былъ примѣръ, что безплатно для бѣдныхъ.

нь достаточное содержаніе, 1.200 рублей въ годъ-значительно болве того, сколько онъ получаль отъ платы за требы, съ обязательствомъ безплатно исполнять всв требы. Черезъ два мвсяца священникъ принужденъ былъ отказаться отъ жалованья, такъ какъ онъ физически не въ состояніи быль исполнить всёхъ молитвословій, о которыхъ просили его прихожане.

Преосвященный Предсъдатель: Раздъжалованью могуть служить жертвы леніе требъ на обязательныя и необязательныя вполнъ естественно и справедливо. Врачъ, напримъръ, обязанъ за получаемое имъ жалованье безплатно лечить въ больницъ, и всякое предложеніе платы здісь было бы предложеніемъ взятки, т. е. діяніемъ преступнымъ; но разъ онъ приглашается на домъ, то за этотъ трудъ онъ имбетъ А. А. Папков: Нельзя говорить объ полное право разсчитывать на вознагражденіе, и таковое вознагражденіе, хотя бахъ, пока мы не разграничили и не бы и поручное, нисколько не оскорбляеть его достоинства. Точно такъ же и священника необходимо поставить въ такія же условія. Пусть будеть ясно и точно определено, что за получаемое имъ жалованье онъ долженъ совершать безвозмездно, напримъръ, крещеніе, причащение, богослужение въ праздники, общіе молебны и панихиды въ извістпричты все-таки берутъ плату и за ные дни, и пусть всякое даяніе, хотя бы и добровольное, за все это будеть взяткой, преступленіемъ: но за всякій трудъ, выходящій изъ круга его обязательнаго служенія приходу, онь, какъ и всякій труженикь, имбеть право на уставь, можно будеть пар. 8 понять вознагражденіе, напримырь, за частные молебны и панихиды, за исполнение богослуженія на дому п т. п., и лучше всего, если размъръ этого вознагражденія будеть заран'є опреділень, что зательныя и необязательныя требы и въ отношеніи этихъ «необязательныхъ опредълить, за что можно принимать требъ» можеть и не соединяться съ обязательствами не принимать добро-Свящ Т. В. Козловскій: Это необхо- вольныхъ жертвь и выше опредълендимо. Если запретить причтамъ брать ной нормы, равно и причть можеть вознаграждение за необязательныя тре- совершать ихъ за меньшую нормальбы, то они будуть чрезмърно обреме- ной сумму, или вовсе совершать ихъ

А. А. Папков: Но что слёдуеть считать обязательнымъ для причта и что необязательнымъ, — вотъ вопрось, который очень трудно рёшить, и который въ разныхъ мёстахъ рёшается очень различно.

Преосвященией Предсъдатель: Подробное разгреничение установить вы каждомъ случав приходское собрание, соотвътственно мъстнымъ нуждамъ и обычаямъ, а главные виды обязательныхъ требоисправлений общеизвъстны.

Прот. К. В. Бречкевича: въ уставъ разграничить обязательныя и необязательныя требы нельзя, потому что на мъстахъ существують разные взгляды на этоть вопросъ. Въ Одессв, напримъръ, считается обязательнымъ для духовенства провожать покойника на кладбище, въ другихъ мъстахъ этого нъть. Предоставить разграничение обязательныхъ требъ отъ необязательныхъ приходскимъ собраніямъ тоже невозможно съ церковной точки зрвнія. Только сама Церковь и церковная власть могуть определить, какія требы обязательны, действительно необходимы, а пикакъ не міряне, составляющіе приходское собраніе.

Противь внесенія въ нормальный приходскій уставъ какого бы то ни было дополненія о плать за требы, находя, что сказаннаго въ пар. 8 устава въ общихъ выраженіяхъ объ обязанности прихожанъ обезпечить духовенство совершенно достаточно.

На основаніи высказанных мнівній преосвященный предсідатель ставить на голосованіс три предложенія: 1) Не вносить вь уставь никакого дополненія о платів за требоисправленія; 2) внести общее упоминаніе о добровольной платів и 3) внести о добровольной платів за необязательныя требы.

При этомъ, въ виду того, что дополпеніе къ уставу о жаловань причту изъ казны принято Отділомъ въ виді заться отъ дохода съ церковной земли примічанія къ пар. 8, Преосвященный и передать ихъ приходу, но отнюдь не принятія настоящаго дополненія о пла-

А. А. Папкова: Но что следуеть счи- те за требы, внести его въ уставъ въ обязательнымъ для причта и что виде второго примечания къ пар. 8.

Большинствомъ 10 противъ 6 голосовъ принято второе предложеніе—внести въ видѣ примѣчанія второго къ пар. 8 приходскаго устава дополненіе о добровольной платѣ за требы въ слѣдующей редакціи: «Полученіе причтомъ содержанія, о которомъ говорится въ пар. 8, не исключаеть возможности добровольныхъ даяній за совершаемым требы».

Далве Отдвиъ обсуждаль предложенное Могилевскимъ Епархіальнымъ Собраніемъ добавленіе къ нар. 8 устава по вопросу о причтовых в земляхь. изложенное такимъ образомъ: земельныя причтовыя угодія признаются неотъемлемой собственностью Церкви, на содержаніе клира, но въ случав принятія государствомъ достаточнаго обезпеченія причтовь на счеть казны, передаются, за исключеніемъ небольшихъ участковь подъ огороды и сады, въ въдвніе приходовь на нужды храмовыя и приходскія, впредь до того времени. пока будеть существовать казенное обезпеченіе.

Преосвященный Предсттель ясняеть, почему Могилевское Собраніе нашло желательнымъ внести въ нормальный уставь такое добавление о причтовыхъ земляхъ. Хотя IV Отдъль занимался уже вопросомъ о церковныхь земляхъ и въ одномъ изъ своихъ журналовъ выразиль определенно твердое пожеланіе, чтобы земли оставлены были за духовенствомъ, какъ наиболье устойчивач, а въ будущемъ и наиболъе серьезная статья въ его обезпеченіи, однако Могилевское Епархіальнос Собраніе, вь виду часто выражаемаго съ разныхъ сторонъ прихожанами сильнаго желанія взять себ'в принадлежащія духовинству земли, признало возможнымъ, въ случав достаточнаго обезпеченія казеннымъ жалованьемъ, отказаться оть дохода съ церковной земли

храма и приходскія.

А. А. Папковъ указываеть на неясность редакціи предложенія Могилевскаго епархіальнаго собранія; съ браніе предлагаеть внести въ пар. 8 одной стороны, «земельныя причтовыя устава дополненіе: «члены причтовь и угодья признаются неотьемлемою собственностью Церкви», а съ другой». передаются въ «въдъніе», - но не «владеніе» или «пользованіе» прихода. Передача эта условная, но условія указаны неточно и неопределенно, что имущественныхъ вопросахъ недопустимо и всегда ведеть къ серьезнымъ недоразумвніямъ.

Првт. А. С. Лебедева говорить, что вопросъ объ отобраніи причтовыхъ земель можеть возникнуть лишь при полномъ обезпечении духовенства изъ спедствъ казны, но до этого очень далеко, а потому и добавление къ пар. 8 нормальнаго устава о причтовыхъ земляхь преждевременно и въ нормальномъ приходскомъ уставъ неумъстно.

Н. И. Аксаковъ указываетъ на то, что Отделъ призналъ необходимымъ двоякое обезпечение духовенства отъ государства и отъ прихода; поэтому предположение о полномъ содержании причта отъ казны, а следовательно и ся о жалованье причту изъ казны. вопросъ объ отобраніи причтовыхъ зе-

мель, для Отдъла отпадаеть.

Прот. К. В. Бречкевичь напоминаеть. что IV Отдълъ, въ свое время, очень внимательно и подробно обсуждаль и затьмъ единогласно рышилъ вопросъ о причтовыхъ земляхъ въ томъ смыслъ, духовенствомъ, какъ наиболъе устойчивая статья его обезпеченія. Могилевское Собраніе не представляеть какихълибо настолько въскихъ доводовъ, чтобы это единогласное постановление Отдела было теперь отменено. При этомъ о причтовыхъ земляхъ справку.

лась бы собственностью Церкви, дохо- вляеть: предложенное Могилевскимъ ды съ которой поступали бы на нужды Собраніемъ добавленіе къ пар. 8 нормальнаго устава о причтовыхъ земляхъ не вносить въ уставъ.

Далъе, Могилевское Епархіальное Со-

ихъ семьи въ определенныхъ закономъ случаяхъ пользуются соразмърной жало-

ванью пенсіей».

Преосвященный Предсъдатель поясняеть, что Могилевское Собраніе признало полезнымъ внести въ уставъ упомнаніе о пенсіи, въ соотв'єтствіе ран'є принятому имъ положенію: «члены причта обезпечиваются достаточнымъ содержаніемъ на счеть государства». Предполагая обезнечение клира всецъло отнести, какъ, напримъръ, обезпечение чиновниковъ, на счетъ казны, Собраніе признало необходимымъ по тому же образцу обезпечить престарълыхъ и больныхъ заштатныхъ клириковъ и ихъ сироть «соразм'врной пенсіей».

А. А. Папковъ считаетъ предлагаемую Могилевскимъ Собраніемъ поправку очень влжною, такъ какъ это вопросъ обезпеченія земьи, и полагаеть необходимымъ упомянуть въ нормальномъ уставъ о пенсіи тамъ же, гдъ говорит-

Преосвященный Предсъдатель напоминаеть, что Отделомъ принято двоякое обезиечение духовенства: не только жалованьемъ изъ казны, но и мъстными приходскими средствами, следовательно жалованье духовенству, какъ лишь воспособление къ мъстнымъ средствамъ, что земли должны быть оставлены за можеть быть и не столь значительнымъ, какъ предполагало Могилевское Епархіальное Собраніе. Въ настоящее время всв члены клира, получающие хотя бы самое ничтожное жалованье (напримъръ, священникъ-100 рублей, исаломщикъ -60 руб. и т. п.) или даже вовсв непрот. Бречкевичь прочитываеть изы получающие казеннаго жалованыя, имъжурнала № 3 относящуюся къ вопросу ють право на опредѣленную пенсію штатные протојереи 400 руб., священ-Признавая вопросъ исчернаннымъ, никъ 300 руб., діаконы 200 руб. и Преосвященный Предсъдатель ставить псаломщики 100 рублей. Если же устаего на голосованіе. Отділь постано- новить «соразм'єрную» жалованью пенсію, а жалованье останется то же, что Сунода въ IV Отдёль Предсоборнаго и теперь, то въ случав утвержденія этого положенія въ законодательномъ порядкъ можетъ въ Министерствъ Финансовъ возникнуть вопросъ о приведеніи въ исполненіе этого положенія, результатомъ чего можеть случиться не увеличеніе, а уменьшеніе существующихъразм Тровъ пенсій. Такимъ образомъ, какъ бы вмъсто услуги духовенству не оказать ему вреда?

Отдълъ присоединяется къ высказаннымъ Преосвященнымъ Предсъдателемъ соображеніямъ, и предлагаемое Могилевскимъ Собраніемъ добавленіе къ нормальному уставу относительно пенсіи

единогласно отвергается.

## ordeorn, and marking, a coesing as a

cremon comme of the campa occurrent

#### 26 ноября 1906 года.

Въ засъдании присутствовали: Преосвященный Председатель, члены: протојерен: К. В. Бречкевичь, И. И. Сребрянскій, М. Н. Казанскій, Т. И. Буткевичь, А. П. Мальцевъ, К. І. Левитскій, О. П. Успенскій, А. С. Лебедевь, священникъ Т. В. Козловскій, А. А. Папковъ, проф. Н. А. Заозерскій, Н. Д.

Кузнецовъ, П. Б. Мансуровъ.

Въ началъ засъданія обсуждался, составленный для внесенія въ Общее Собраніе Предсоборнаго Присутствія, протоколь сведеній о результатахь работь IV Отдъла но вопросу о благоустроеніи прихода. Такъ, какъ протоколъ составлялся на основаніи первыхь журналовъ IV Отдела, въ которыхъ изложены работы Отдела по этому вопросу, между тымь, въ составленномъ позднее проекть нормальнаго приходскаго устава сделаны были некоторыя измененія сравнительно съ принятыми ранбе рбшеніями, то Отділь постановиль исправить протоколь, согласно съ проектомъ нормальнаго устава.

Затъмъ Преосвященный Предсъда-просу. тель сообщаеть, что по распоряжению бывшаго Оберь-Прокурора Святьйшаго будеть смотрыть на приходы какь на

Присутсвія препровождено постановленіе Общаго Собранія Союза русских людей о пріуроченій помощи нуждающемуся населенію въ неурожайныхъ мъстностяхъ къ приходскимъ попечительствамъ. Именно, Общее Собраніе Союза русскихъ людей постановило: ходатайствовать предъ господиномъ Председателем в Совета Министровь о представленій на обсужденіе Государственныхъ Думы и Совета согласно желанію Государя Императора, выраженному въ манифестъ 26 февраля 1903 года, вопроса о пріуроченій помощи нуждающемуся населенію въ неурожайныхъ мъстностяхъ къ приходскимь попечительствамъ. Въ виду сего желательно было бы, чтобы настоятели церквей возможно скорве привели въ исполненіе опредъленіе Святьйшаго Сунода отъ 18 ноября 1905 года о созывъ приходскихъ собраній для избранія нерковно-приходских в советовь, коимъ по названному указу предоставляется веленіе приходскихъ д'влъ какъ просвітительныхъ, такъ хозяйственныхь и благотворительныхъ. Было бы желательно, чтобы эти церковно-приходскіе совъты, состоящіе приблизительно изь 10-12 человъкт, подъ предсъдательствомъ священника, представили свои соображенія о размірахь предстоящей нужды и способахъ ея удовлетворенія».

Въ виду того, что съ введеніся вовой организаціи приходовъ бывшіе приходскія понечительства должны утратить свое значение и вся приходская благотворительная дъятельность будеть осуществляться исполнительными органами приходовъ-приходскими собраніями и приходскими совътами, двиствующими на основании приходскаго устава, - Преосвященный Предсыдатель поставиль вопросъ, не следуеть ли внести въ проектъ этого устава соотвътствующее дополнение по возбужденному Союзомъ русскихъ людей во-

А. А. Папковъ. Если Правительство

органь свой власти и въ случай голода передасть имъ тъ огромныя суммы, которыя отпускаеть на голодающихъ, тогда, несомненно, приходъ блестяще выполнить эту задачу. Но обязывать уставомъ приходы оказывать помощь голодающимъ изъ своихъ собственныхъ средствъ, не давая имъ тъхъ суммъ, которыя теперь отпускаются на помощь пострадавшимъ отъ неурожая, нельзя.

П. Б. Мансурова сообщаеть, что ему извёстенъ случай въ Тамбовской губерніи передачи въ распоряженіе приходскаго попечительства Правительственною властію благотворительной помощи безземельнымъ членамъ прихода, оказывавшейся по случаю недорода наряду съ продовольственною ссудою. Попечительство очень удачно справилось съ этою задачею. Посредство попечительствъ сберегало бы расходы по распределению отпускаемыхъ суммъ, что очень ценится крестьянами.

Прот. Т. И. Буткевичь говорить, что ему лично извъстно и изъ Харьковской губерніи много прим'вровъ, подтверждающихъ слова II. Б. Мансурова.

По обсуждении вопроса, принявъ во вниманіе, что, хотя въ проекть приходскаго устава и говорится о благотворительной деятельности приходовъ вообще, однако о помощи голодающему паселенію во время неурожая въ немъ не было упомянуто: между тъмъ, бъдствіе населенія по случаю неурожаевъ повторяется очень часто и особенно тлубоко затрогиваетъ жизнь простого народа; приходская же организація, въ лицъ исполнительныхъ органовъ прихода, будеть наиболье близкою и доступною народу, Отдыль постановиль внести въ параграфы 27 (общія положенія) и 45 (о приходскихъ собраніяхъ) следующее дополеніе: «Приходу предоставляется право въ случав общественныхъ бъдствій: неурожая, пожара и т. п. оказывать нуждающимся пособія изъ своихъ средствъ и распредъять пособія отъ Правительства, зем- замъчается стремленіе освободиться отъ

ства и частныхъ лицъ, если они будуть направлены въ приходъ». avanning on anorghun garden foure

По разрѣшеніи, такимъ образомъ, возбужденнаго постановлениемъ Общаго Собранія Союза русскихъ людей вопроса, Отдёлъ продолжаеть обсуждение поправокъ къ проекту приходскаго устава, внесенныхъ Могилевскимъ епархіальнымъ собраніемъ.

Къ пра. 9 нормальнаго приходскаго устава, опредёляющему понятіе прихожанина, Могилевское епархіальное собраніе предлагаеть добавить: «необходимо, чтобы каждый членъ православной Церкви принадлежаль къ тому или

другому приходу».

Преосоященный Предсъдатель: настоящее предложение Могилевскаго епархіальнаго собранія вызвано тімъ обстоятельствомъ, что въ Могилевской епархіи есть нѣкоторыя пригородныя деревни, которыя не хотять приписываться ни къ какому приходу. Жители этихъ селеній вполнѣ увърены, что необходимыя требы будуть у нихъ исправлены и безъ приписки къ приходу; окрестить младенца, похоронить умершаго долженъ всякій священникъ. Но такое положение вызываеть большую путаницу въ метрическихъ книгахъ; такъ какъ жители этихъ деревень оказываются въ метрическихъ книгахъ разныхъ церквей, то впоследствіи о нихъ нельзя бываеть получить необходимыхъ свъдьній. Поэтому Преосвященный считаетъ приведенную прибавку къ приходскому уставу полезною.

Прот. А. С. Лебедев также находить необходимымъ внести это прибавленіе къ пар. 9 устава, считая его важнымъ, какъ для прихожанъ, такъ и для причта.

Н. Д. Кузнецовъ полагаетъ, что обязательная приписка къ тому или другому приходу будеть стеснительна для прихожанъ и не соотвътствуетъ настроеийю времени, по крайней мъръ, по отношенію къ приходамъ въ городахъ и особенно столицахъ. Теперь у всёхъ иалишнихъ стъсненій, а обязательная върой и принадлежностью къ Церкви. приниска какъ бы прикрѣпляеть къ тотъ исполнить это требованіе. одной церкви и притомъ по причинамъ. въроятно, преимущественно территоріальнымъ. Кромвтого, въ двиствительности она едва ли и осуществима. Какими мфрами можно заставить мірянина, не желающаго этого, приписаться къ приходу? Можно сдълать постановление въ приходскомъ уставъ, но когда его не будуть исполнять, то-что же?-придется прибъгать къ суду и наказанію. а это можеть быть только вредно въ всякую церковь, но необходимо, чтобы церковномъ отношенія.

суду гражданскому прибъгать безполезно; но есть церковный судь и для человека верующаго и принадлежащаго къ Церкви этого суда достаточно.

Прот. М. Н. Казанскій разъясняеть, какъ практикуется подобная приписка въ православныхъ приходахъ Финляндіи. Каждый православный приписань къ какому-нибудь приходу: онъ можеть жить гдв. угодно и по мъсту жительства его ему исправляеть требы мъстное духовенство, но объ этихъ требахъ дълаются отмътки въ книгахъ того прихода, гдв онъ приписанъ.

Прот. Т. И. Буткевичь находитьтребованіе объ обязательной припискі несоотв'єтствующимъ духу времени и едва ли осуществимымъ и полезнымъ, при настоящихъ условіяхъ жизни.

Свящ. Т. В. Козловскій: Приниска къ приходу можеть быть и не принудительная. Пастырь самъ собираеть своихъ овецъ. Священникъ, узнавъ о православныхъ, непринадлежащихъ ни къ какому приходу, можеть и должень убъдить ихъ присоединиться къ церковной общинъ.

Прот. Ө. П. Успенскій: Это можно сділать въ селахъ, но не въ большихъ городахъ, а именно въ нихъ то и бывають неприписанные къ приходамъ.

Преосвященный Предсъдатель: Когда требование приниски къ приходу будеть выражено въ законъ, можно настаивать

Н. Д. Кузнецова: Мнъ кажется, что въ этомъ вопросъ первую роль, уже въ силу извъстныхъ, необходимыхъ чистовившнихъ удобствъ будетъ играть территорія, а не храмъ или причть Всякому будеть удобные принадлежать къ тому приходу, на территоріи котораго онъ живетъ.

Преосвященный Предсъдатель: Жить можно гдв угодно и можно ходить во о всъхъ перемънахъ, происходящихъ Преосвященный Предспатель: Къ въ составъ вашей семьи, всегда имъль свъдъніе одинъ приходъ, -- именно тоть, къ которому вы приписались.

На поставленный Предсъдателемъ вопросъ, вносить ли въ пар. 9 устава добавку, предложенную Могилевскимъ Епархіальнымъ Собраніемъ, большинство членовъ Отдъла высказалось за сохранение прежней редакции этого пар., а поправку отвергло.

Къ пар. 13 приходскаго устава, въ которомъ говорится о существъ, формъ и способъ заведенія приходской книги. Могилевское Епархіальное Собраніе дълаеть зам'вчаніе: «Желательно обратить внимание на карточную систему».

Находя, что карточная система имбеть значительныя неудобства, особенно въ сельскихъ церквахъ, и что вопросъ этотъ касается не существа предмета, а лишь порядка веденія приходской книги. Отделъ постановилъ редакцію пар. 13 оставить въ прежнемъ видъ.

Къ пар. 15, трактующему о переходномъ свидътельствъ въ случат переселенія прихожань изъ одного прихода на постоянное жительство въ другой, Могилевское Епархіальное Собраніе предлагаеть добавленіе: «Переходныя свидьтельства оплать гербовымь сборамъ не подлежать», «Примъчаніе. За выдачу переходныхъ свид'втельствь, равно и другихъ обязательныхъ документовъ, никакой платы не взимать».

Преосвященный Предстдатель обращаетъ внимание Отдъла на то обстояна исполнении его. Кто дорожить своей тельство, что выборка переходныхъ свиніе ихъ для причтовъ составять новую редакцію пар. 16 нормальнаго устава. тяготу, которой прежде не было; если эту тяготу еще увеличить чрезъ обложеніе свидътельствъ гербовымъ сборомъ, то она сразу же оттолкнетъ народь и къ этимъ свидътельствамъ его трудно будеть пріучить. То же самое нужно сказать и относительно платы причту за выдачу этихъ и подобныхъ имъ документовъ. Следуетъ, насколько возможно, облегчить народу получение

Отдёль соглашается съ этимъ мнёніемъ и постановляеть предлагаемое Могилевскимъ Епархіальнымъ Собраніемъ добавленіе къ пар. 15 нормаль-

наго устава принять.

Параграфъ 16 приходскаго устава Могилевское Епархіальное Собраніе предполагаеть изложить въ следующей редакціи: «Краткая выписка изъ метрической книги о записанныхъ въ нее случаяхъ рожденія, бракосочетанія и смерти лицъ иноприходныхъ представляется подлежащимъ причтамъ для занесенія ихъ въ приходскую книгу; при чемъ свъдънія о бракосочетавшихся сообщаются причтами немедленно, а о случаяхъ рожденія и погребенія однажды вь годь. Въ предълахъ одной епархіи причты сносятся между собою по даннымъ вопросамъ непосредственно, т. е. помимо благочиннаго и консисторіи. Съ причтами же иноепархіальными причты сносятся чрезъ подлежащія консисторіи». По соотв'єтствующему же пар. нормальнаго устава краткія выписки какъ о рожденіи и смерти, такъ и о бракосочетаніи лицъ иноприходныхъ, предположено представлять всв одинаково, - по истечении каждаго мѣсяца и притомъ представлять ихъ всв въ консисторію, которая сообщаеть затымь подлежащимъ причтамъ.

Отдълъ, принимая во вниманіе, что предложенная Могилевскимъ Собраніемъ редакція значительно сокращаетъ и упрощаеть переписку и является болъе цълесообразною, постановилъ за- ныя отпаденія оть православія, и очень

дътельствъ для прихожанъ и составле- мънить этою редакцією существующую

Въ пар. 18 предложенное Могилевскимъ Епархіальнымъ Собраніемъ добавленіе въ такой редакціи: «Въ случав, если женихъ и невъста хорошо известны причту, бракъ можетъ быть совершаемъ и безъ оглашеній», - Отдъль призналъ полезнымъ и постановиль принять.

По поводу пар. 19, въ которомъ говорится объ устройствъ и охранъ храмовъ и часовень и ихъ имуществъ, Преосвященный Председатель сообщиль, что на Могилевскомъ Епархіальномъ Собраніи выражено было, безъ внесенія вь протоколь, пожеланіе скорвишаго устройства общаго взаимнаго страхованія церквей и причтовыхъ помѣщеній.

Отдёлъ съ своей стороны присоединился къ этому и постановилъ выразить пожеланіе предъ Святьйшимъ Сунодомъ, чтобы страховой Отделъ хозяйственнаго управленія при Святьйшемъ Сунодъ, проектъ котораго выработанъ и Высочайше утвержденъ, введенъ быль въ дъйствіе въ возможно

скоромъ времени.

Въ порядкъ протокола Могилевскаго Епархіальнаго Собранія дальше слъдуеть замъчание на пар. 24 приходскаго устава, въ которомъ говорится объ обязанности для прихода имъть церковно-приходскія школы. Въ виду отсутствія въ зас'єданіи члена Отд'єла протојерея Соколова, Председателя училищнаго совъта при Святьйшемъ Cvнодъ, Преосвященный Предсъдатель предлагаеть обсуждение редакціи этого пар. отложить.

Прот. М. Н. Казанскій просить слова по относящемуся къ этому вопросу не о приходскихъ, а о катихизаторскихъ школахъ. Въ настоящее время послѣ введенія равноправія в роиспов зданій, въ Западной Россіи сильно наступаеть католичество, а въ Прибалтійскомъ краж и въ Финляндіи лютеранство, и, къ сожальнію, происходять многочислен-

Я объясняю это главнымъ образомъ дъйствуетъ и облегчаетъ переходъ иль темъ; что у католиковъ и лютеранъ существуеть катихизація. Получая муропомазаніе (у католиковъ) или приступая къ первому причастію (у лютеранъ), дъти должны сдать нъкоторый религіозный экзаменъ въ знаніи основныхъ свёдёній своей вёры. Въ это время они сознательно возобновляють тв христіанскіе объты, которые даны были за нихъ при крещеніи воспріемниками. Такіе об'вты, данные сознательно, не забываются никогда, и давшіе ихъ рѣдко переходять въ другое исповъданіе. Православные легче переходять въ лютеранство и католичество, и совъсть ихъ остается спокойною. Это происходить потому, что они не помнять своихъ христіанскихъ обътовъ, такъ какъ они никогда ихъ сознательно не давали. Необходимо и у насъ устроить катихизацію въ той или другой форм'в, и затымъ ссзнательно, въ церкви испов'вдать свою въру, хотя бы, напримъръ, въ формъ чтенія символа віры за литургією, когда дети въ первый разъ допускаются къ исповеди. Во многихъ Финляндскихъ православныхъ приходахъ катихизація молодыхъ людей существуеть: встрвчается обычай, что прошедшіе катихизаторскую школу, читають затымь за литургіей вслухъ всей церкви сумволь въры. Следовало бы еще присодинить къ этому объть пребыванія навсегда въ православіи. Я быль свидітелемъ, какъ дъвушка, прошедшая катихизацію, произносила Сумвелъ въры за литургіей со слезами, и вм'єсть съ ней плакала вся церковь. Чтеніе Сумвола в'єры предъ всей церковью съ присоединеніемъ об'єта оставить впечатлівніе неизгладимое, и можно быть увъреннымъ, что редко кто, давшій этоть обеть, оставить православіе такъ легко, какъ теперь. Въ настоящее время переходять большею частію подъ давленіемъ житейскихъ обстоятельствъ, напримъръ, вследствіе притесненія со стороны католика помъщика или лютеранинахозяина, и недостатокъ сознательности особенно на Страстной и первой не-

рёдкіе случаи перехода въ православіе. Въ дёлахъ вёры у православныхъ совъ инославное исповъдвніе, - катихизація же сділаеть человіна сознательно върующимъ и тъмъ больше удержить его отъ перемъны въры.

Въ виду изложеннаго предложенія прот. Казанскаго прочитывается изъ журнала № 3 справка, изъ коей видно. что Отдёломъ въ засёданіяхъ его 20 и 21 марта, между прочимъ, было постановлено: «выразить пожеланіе, чтобы вмѣсто требуемаго теперь испытанія вь знаніи истинъ въры и молитвъ предъ бракомъ въ нашихъ приходахъ введени были ежегодные катихизаторскіе курсы. лучше всего при церковныхъ школахъ, и чтобы эти курсы были пріурочены къ 16-ти и 17-ти-лътнему возрасту, такъ, чтобы прохождение ихъ было своего рода церковнымъ экзаменомъ».

Проф. Н. А. Заозерскій: Катихизацію можно бы пріурочить къ первой сознательной исповеди, которая у насъ принята около 7-8-ми-лътняго возраста:

Н. Д. Кузнецовъ: Подобная катихизація будеть напоминать собой протестантскую конфирмацію. Едва ли намъ следуеть пытаться вводить новые обычаи по примъру другихъ христіанскихъ церквей. Это дело чрезвычайно опасное и можеть дать поводъ нашимъ ревнителямъ обрядовъ, изъ которыхъ многіе бывали способны умирать за одну буквы «азъ» въ церковныхъкнигахъ, къ лишнимъ нападкамъ и этимъ смущать простые умы и сердца. Въдь у насъ и безъ конфирмаціи есть великое средство для провърки своего религіознаго совнанія. — Это таинство исповѣди. Духовенству необходимо лишь измѣнить установившіеся порядки ея совершенія, оно должно громко заявить, что пастырь уже въ силу своихъ ограниченныхъ человъческихъ способностей не можеть исповъдывать непрерывно по 6-10 часовъ, что нельзя въ одинъ день исповъдывать нъсколькихъ сотень человъкъ, - какъ это бываеть передко въ течение Великаго поста и

дель. Мірянь нужно убедить, что при такихъ условіяхъ исповъдь для большинства теряетъ свое великое значеніе и по необходимости обращается въ одну форму. А въ минуты исповъди бездушный формализмъ является особенно опаснымъ для всего будущаго религіозно-нравственнаго состоянія испов'ядника. Пусть всё узнають, что приступать къ исповъди и св. пріобщенію можно и должно во всякое время года, а кто желаеть непременно постомъ, то у насъ ихъ достаточно и помимо поста Великаго. Если народъ по укоренившейся привычкъ будеть продолжать поступать по-прежнему въ явный вредъ для себя и въ непосильное обремененіе духовенства, то епархіальнымъ епископамъ должно обратиться по этому важному вопросу религіозно-нравственной жизни къ своимъ паствамъ съ особымъ посланіемъ. Если и это не поможеть, то пока новые порядки не войдуть въ жизнь, слъдовало бы прямо воспретить приходскимъ священникамъ принимать на исповедь более определеннаго числа людей. Такимъ образомъ священникъ можеть опереться на распоряжение своего архипастыря, и недовольство противъ него лично должно будеть умолкнуть. Некоторые святые отцы называють въ известномъ смысле исповъдь какъ бы вторымъ крещеніемъ; благодатный даръ, по ихъ разъяснению, полученный нами въ крещении и подавляемый нашей грѣховной жизнію, черезъ таинство исповъди оживляется. Поэтому при правильномъ совершении таинства исповъди всякій разъ можеть и должно происходить нъчто напоминающее собой конфирмацію въ другихъ христіанскихъ церквахъ. Во время исповъди, когда умъ и силы священника не доведены до изнеможенія, очень удобно заняться и провъркой состоянія своего религіознаго сознанія и выяснить въру Церкви, что по современнымъ обвозможно именно при исповъди.

лътнемъ возрастъ. Это слишкомъ рано для катихизаціи и сознательнаго объщанія. По новому закону о свобод'в совъсти (17 апръля) дъти 14-ти лътъ могуть перемънять исповъдание вмъстъ съ родителями. Къ этому возрасту и можно было бы пріурочить катихизаторскіе курсы, притомъ съ такимъ разсчетомъ, чтобы они оканчивались къ какому нибудь празднику, наприміръ, къ Святой Троицъ, когда, за богослуженіемъ, испытуемые и должны читать Сумволь въры и давать объть быть върнымъ Церкви православной. Такой объть дъйствительно могь бы имъть вліяніе на со. храненіе віры.

Прот. А. П. Мальцевъ: Въ Церкви восточной Сумволь в ры за литургіей не поють, а его читаеть старейшій изь наличныхъ членовъ клира: если присутствуеть епископъ, хотя и не служащій, произносить его самъ. Это можно бы примънить и къ конфирмантамъ; когда ихъ будеть несколько, Сумволь въры читаетъ старъйшій изъ нихъ.

Проф. Н. А. Заозерскій: Арсеній Мацъевичъ заставлялъ священниковъчитать Сумволь въры послъ объдни вслухъ, а прихожане должны были повторять за ними; это дълалось для того, чтобы хотя сколько-нибудь просвътить тогдашній народь въ истинахъ въры.

Въ виду высказанныхъ мнѣній Преосвященный Председатель предлагаеть: въ дополнение къ постановлению о катихизаторскихъ курсахъ выразить пожеланіе, чтобы окончаніе этихъ курсовъ соединялось съ церковнымъ торжествомъ въ видъ чтенія Сумвола въры и другихъ молитвъ.

Предложение принимается единогласно.

Параграфъ 27 устава Отдёлъ, согласно предложению Преосвященнаго Предсъдателя, постановилъ принять въ редакціи Могилевскаго Епархіальнаго Собранія, какъ лучшей, поливе и обстоястоятельствамъ, повидимому, только и тельнъе обнимающей предметь, т. е. изложить его такъ: «Для призрѣнія Преосвященный Предсъдатель: Пер- сирыхъ, убогихъ и престарълыхъ привая исповыдь у насъ бываеть въ семи- ходы, помимо государственных, земскихт или городскихт благотворительных учрежденій могуть устранвать и свои приходскія: пріюты, богадѣльни, ясли и др. Для большей усившности въ дѣлахъ благотворительности сосѣдніе приходы могуть объединяться и устранвать для нѣсколькихъ приходовъ общіе дѣтскіе пріюты, богадѣльни, амбулаторіи, больницы и другія благо-

творительныя учрежденія.

Параграфъ 28—о раздѣленіи недвижимаго и движимаго церковнаго имущества и денежныхъ суммъ на 3 разряда: церковныя, причтовыя и приходскія, а также о порядкѣ распоряженія и завѣдыванія этими имуществами и капиталами—въ протоколѣ Могилевскаго Епархіальнаго Собранія повторенъ въ тѣхъ же самыхъ выраженіяхъ, какъ и въ нормальномъ приходскомъ уставѣ съ цѣлью подчеркнуть полное, въ этомъ важнѣйшемъ вопросѣ приходской жизни, согласіе Могилевскаго Собранія съ

нормальнымъ уставомъ.

Н. Д. Кузнецова вносить по поводу этого пар. и пар. 29 следующее заявленіе: «Не находя возможнымъ согласиться съ пар. 28 и 29 проекта нормальнаго устава, я воздерживаюсь отъ голосованія, какой редакціи пар. 28 следуеть держаться. - Весною и летомъ по причинъ усиленныхъ занятій на І Отдёле Присутствія о преобразованіи высшаго церковнаго управленія я не имълъ возможности участвовать въ засѣданіяхъ IV Отдѣла, поэтому не могь высказать своего мнёнія; а между тёмъ я со многими положеніями совершенно не могу согласиться. Я прошу, если возможно и останется время, разръшить мнъ по окончаніи обсужденія протокола Могилевскаго Епархіальнаго Собранія предложить вниманію IV Отдъла нъкоторыя свои соображенія по вопросу оприходъ вообще».

Отділь принимаеть это заявленіе къ свідінію и постановляеть посвятить одно изъ своихъ послідующихъ засіданій обсужденію соображеній о приході, которыя иміноть быть представле-

ны Н. Д. Кузнецовымъ.

Параграфъ 38 изложенъ Могилевскимъ епархіальнымъ собраніемъ въ 60лье краткой формь, чьмъ въ нормальномъ уставъ, а именно: предметоиъ особаго попеченія приходскаго собранія Могилевское собраніе признаета только приходскій храмъ и его благоленіе, церковныя школы и ихъ благо. устройство, а также приходскія клагбища, тогда какъ нормальный уставь. кром'в перечисленнаго, сюда же относить: причтовые дома, вполнъ достаточное матеріальное обезпеченіе причта. служащаго при храмѣ, призрѣніе вдовь и сироть и помощь заштатнымь членамъ причта. Отдёлъ, признавая релакцію нормальнаго устава болве соотвытствующею, какъ задачамъ прихода, такъ и нуждамъ приходской жизни, а равно болье отвычающею другимъ принятымъ Отдъломъ положеніямъ (пар. 8), постановиль сохранить этотъ параграфъ въ прежней его редакціи, отвергнувь предложенныя Могилевскимъ собраніемъ сокращенія.

Параграфъ 41, которымъ предоставляется приходскому собранію право братскаго суда относительно нравственнаго поведенія отдільных членовь общины, съ лишеніемъ явно порочныхъ лицъ участія въ приходской жизни, а въ особыхъ случаяхъ даже присутствія при богослуженіи, Могилевское епархіальное собраніе предлагаеть дополнить выраженіемъ: а въ случат безчинства ихъ (порочныхь лицъ) въ храм'в или же кощунства надъ церковными святынями и вообще священными предметами даже лишать «по примъру древней Церкви» съ разрѣшенія епископа, на извъстное время присутствія при богослужении въ храмъ.

Н. Д. Кузнецово полагаеть, что этоть пар. слёдовало бы вовсе исключать изь устава: изъ страха «братскаго суда» многіе будуть уклоняться оть участія въ приходской жизни, и такимъ обравомъ презъ это право уставъ можеть выбивать людей изъ прихода, а не привлекать къ нему. Братскій судъ хорошь, когда будеть достаточно братьевь въ

братьями только потому, что живемъ на извъстной приходской территоріи, то можеть выйдти лишь печальная пародія на братскій судъ, способная лишь отталкивать людей отъ участія въ общей приходской жизни.

Прот. М. Н. Казанскій: думаеть, что выраженное Н. Д. Кузнецовымъ опасеніе едва ли имъетъ за себя достаточныя основанія. - Въ Финляндіи право братскаго суда общины существуеть, но оно въ дъйствительности примъняется очень ръдко и никого не устрашаеть и

не вытёсняеть изъ прихода.

Послъ указанія Преосвященнаго Стефана, что право братскаго суда предоставляется приходскому собранію лишь по отношению къ явно порочнымъ людямъ, Н. Д. Кузнецовъ также, въ числъ прочихъ соглашается на принятіе 41 пар., и Отдълъ, признавая вносимую Могилевскимъ епархіальнымъ собраніемъ редакцію болве точною, постановиль изложить этоть параграфъ въ редакціи Могилевскаго собранія.

Къ пар. 44, говорящему о просвътительныхъ обязанностяхъ приходскаго собранія, Могилевскимъ епархіальнымъ собраніемъ предложено добавленіе: «въ цъляхъ же христіанскаго времяпрепровожденія воскресныхъ и праздничныхъ дней приходское собрание имветь право, подобно городскимъ думамъ въ городахъ, устанавливать время производства торговли въ эти дни и прекращенія ея, а также получаеть право допускать или не допускать у себя торговлю спиртными напитками».

Преосвященный Предсъдатель: мн в кажется, что право устанавливать часы праздничнаго отдыха и воспрещать торговлю спиртными напитками необходимо предоставить приходу. Если ужъ давать ему права, такое право должно быть однимъ изъ самыхъ существенныхъ. Если въ приходъ 1 — 2 еврея или католика и они не признають пракратить торговлю въ эти дни, а между всехъ вероисповеданій давали свои

приходь, а если мы будемъ считаться тымъ, если они будутъ торговать, то конечно и православные торговцы ради конкуренціи, также будуть торговать. Съ отменою черты оседлости еврейскіе торговцы несомнівню явятся во всъхъ селеніяхъ Россіи; если они будуть торговать по праздникамъ, то ради одного еврея и православные мъстные торговцы должны будуть также торговать. Теперь часто бываеть, что винныя лавки или трактиры торгують противъ самой церкви, однако на законномъ основаніи; тамъ творятся всякія безобразія, и ихъ нельзя закрыть; если же это право прихода будеть утверждено въ уставъ, тогда можно будеть требовать закрытія ихъ.

Свящ. Т. В. Козловскій подтверждаеть, что вънастоящее время ходатайства духовенства о закрытіи винныхъ лавокъ въ селеніяхъ не достигають ціли; необходимо, чтобы такое право предоставлено

было приходу уставомъ.

Н. Д. Кузнецовъ: приходъ принадлежить къ области Церкви, и я не вижу, какимъ образомъ онъ можеть привести въ исполнение постановление о закрытии винной торговли. Нормальный приходскій уставъ можетъ быть обязателенъ лишь для православныхъ и то только по дъламъ ц рковнымъ, между тъмъ открытіе и закрытіе торговли касается лицъ всехъ въроисповъданій и есть дъло гражданской власти, которая едва ли согласится признать такое право за приходомъ.

Преосвященный Предсъдатель и проф. Заозерскій выясняють, что, если уставь православныхъ приходовъ, по разсмотрѣніи его на церковномъ соборѣ, будетъ затымъ утвержденъ въ законодательномъ порядкъ, какъ слъдуетъ надъяться, тогда и внесенное въ него право прихода относительно праздничнаго отдыха и продажи спиртныхъ напитковъ станетъ для всёхъ обязательнымъ закономъ.

Прот. М. Н. Казанскій: въ Финляндіи разръшение на открытие винной лавки вославныхъ праздниковъ, неужели при- (теперь ихъ вовсе нътъ) давала прежде ходъ не въ правъ заставить ихъ пре- община, а не приходъ; священники же

отзывы по этому предмету и, если они добродътель, желательная не для однихь не давали своего согласія на открытіе православныхъ. Она такъ важна, такъ винной лавки, то давки и не открывались.

Прот. К. В. Бречкевичь: я вполнъ раздъляю доводы о необходимости всъми средствами и способами содъйствовать искорененію или, по крайней мірь, уменьшенію пьянства, но думаю, что предлагаемая поправка пар. 44 противорвчить духу приходскаго устава. Приходъ есть христіанская община, и въ уставъ должна быть ръчь не о гражданскихъ правахъ, а о нравственныхъ началахъ. Если члены приходской общины признають пьянство порокомъ, то они могутъ - воздерживаться отъ спиртныхъ напитковъ. Въ районъ прихода могуть жить лица разныхъ исповъданій; неблаговидно будеть, если православные будуть распоряжаться строемъ жизни всёхъ живущихъ въ предвлахъ прихода.

Прот. М. Н. Казанскій: нужно поставить делотакъ, чтобы православные прихожане имъли право ходатайствовать въ предблахъ прихода о закрытіи винныхъ лавокъ и объ установленіи празднич-

наго отдыха.

Свящ. Т. В. Козловскій: можно бы прибавить къ этому: «въ приходахъ съ преобладающимъ православнымъ населеніемъ».

Проф. Н. А. Заозерскій: трезвость есть

at a leigh a goddo i roeshoudel ca ou or

ARABIER I NOTORIE ER CLOSSIGNET STAT NEDE ETABLETIE D'ORRET DE LES DES

Since of the first oak 1-42 and the Manne of the second as 
необходима, особенно у насъ въ Россіи для всёхъ, что всякое лишнее напоминание о ней можеть быть только полезно; поэтому могилевскую поправку следуеть внести въ уставъ.

Н. Д. Кузнецова: трудно будеть достигнуть соглашенія по этому вопросу между членами разныхъ въроисповъданій. А какъ быть, кром'в того, съ лицами нехристіанскихъ въръ, которые могутъ проживать въ пределахъ прихода и содержать трактиры, винныя

лавки и т. п.?

Преосвященный Предсъдатель поясняеть, что въ предлагаемомъ Могилевскимъ Собраніемъ добавленіи къ пар. 44 собственно двъ части: первая о времени торговли въ праздничные дни вообще, а вторая о торговлъ спиртными напитками, причемъ первая часть въ настоящее время, съ изданіемъ закона о торговив въ праздничные дни утрачиваеть до нѣкоторой степени свое значеніе.

На голосование ставятся объ части отдъльно и принимаются большипствомъ 11 голосомъ противъ трехъ (Кузнецова, Левитскаго, и Бречкевича). При этомъ, по предложенію прот. Успенскаго, выражение «время произволства торговли» замѣняется словами «вцемя прекращенія торговли».

t-mean for the same of ford gard or his

- ALISEN WEEK - SIMILE WHO THE

# LEPKOBH BIM B

и. в. Въдомостямъ, № 3

издаваемымъ при святъйшемъ правительствующемъ сунодъ.

20 января

ЕЖЕНЕДЪЛЬНОЕ ИЗДАНІЕ.

1907 года.

## краткій обзоръ церковной жизни въ россіи за минувшій годъ 1).

Епархіальная жизнь.

въ минувшемг году протекала довольно спокойно, особенно, если принять во вниманіе то, въ какомъ положеніи находились наши епархіи въ 1905 году.

Изв'єстно, что событія, предшествовавmiя акту 17-го октября 1905 года и сопровождавшія его, отразились въ нівкоторыхъ случаяхъ самымъ печальнымъ образомъ на внутренней жизни нашихъ епархій. Происходившіе въ это время съйзды епархіальнаго духовенства въ отдієльных случаяхъ превращались едва не въ политическіе митинги со всёми особенностями, свойственными подобнымъ собраніямъ. Члены епархіальныхъ съёздовъ въ нёкоторыхъ епархіяхъ вошли тогда въ прискорбныя и непріятныя столкновенія со своими епархіальными преосвященными; во многихъ епархіяхъ постановленія мъстныхъ епархіальныхъ съёздовъ почти

Жизнь отдельных вепархій нашей Церкви цёликомъ не получали утвержденія со стороны епархіальной власти.

Отличительную особенность бывшихъ тогда епархіальныхъ събздовъ составляли, какъ совершенно върно подмътила это періодическая печать, горячія и часто запальчивыя разсужденія духовенства бол'є о своихъ правахъ и матеріальныхъ условіяхъ жизни, нежели о своемъ пастырскомъ служеніи, о средствахъ наиболже плодотворнаго воздействія на свою паству. Въ сужденіяхъ и постановленіяхъ епархіальныхъ съёздовъ того времени доминировали такіе вопросы, какъ, напр., о второмъ бракъ для священниковъ и діаконовъ, о свътскомъ платът для духовенства, о посъщении духовными лицами театральныхъ зрѣлищъ, о стрижкѣ волосъ и бритьѣ бороды, о превращеніи духовной школы въ светскую и т. п. Рядомъ съ этимъ, епархіальные събзды тогда посвящали въ иныхъ случаяхъ более, чемъ следовало бы, времени разсужденіямъ о политиче-

<sup>4)</sup> Продолженіе

скомъ состояніи нашего государства, причемъ иногда выражалось не вполні обдуманное и нетребовавшееся самымъ существомъ діла сочувствіе, такъ называемому, освободительному движенію.

Минувшій годъ въ этомъ отношеніи сравнительно счастливве. Прежде всего, заботы высшей церковной власти по приготовлению всего необходимаго для предполагаемыхъ преобразованій во вившнемъ стров нашей Церкви, безъ сомивнія, привлекли къ себѣ вниманіе епархіальнаго духовенства и темъ самымъ охладили горячіе порывы н'вкоторыхъ членовъ въ р'язко реформаціонномъ направленіи. Съ другой стороны, тому же самому, несомненно, содъйствовали разъясненія Св. Сунода о полномъ несоотвътствіи каноническому строю нашей Церкви и самому существу пастырскаго служенія н'ікоторых в изъ тіхъ желаній и проектовъ, которые возникали и принимались въ отдельныхъ епархіяхъ съвздами духовенства. Такъ, въ началв минувшаго года было объявлено опредъленіе Св. Сунода отъ 26 ноября-30 декабря 1905 года о невозможности удовлетворить ходатайство священнослужителей одной изъ западныхъ епархій о разрѣшеніи имъ носить на улица сватское платье, въ виду крайне враждебнаго отношенія м'єстнаго населенія къ русскимъ людямъ и особенно къ православнымъ священникамъ, какъ наиболве замътнымъ по своей одеждь представителямъ русской народности. Св. Сунодъ, какъ сказано въ его опредъленіи, съ огорченіемъ выслушаль это ходатайство, причемъ поручиль епархіальному архіерею напомнить ходатайствовавшимъ, что православные русскіе священнослужители, въ прежде бывшія смутныя времена въ западныхъ епархіяхъ, носили присвоенное клиру олфяніе, не боясь насм'вшекъ и оскорбленій со стороны инов'врныхъ. Само собою разумъется, что желаніе духовенства другихъ епархії, напр. центральныхъ, относительно перемъны одежды имъеть еще менъе основаній, даже кажущихся только.

Такое же успоконтельное вліяніе на духовенство и, въ частиссти, на лип. стоящихъ близко къ церковно-приходскому учительству произвело другое разъяснение Св. Сунода (отъ 10-28 декабря 1905 г.) о невозможности и недопустимости особыхъ союзовъ учащихъ. Въ мотивахъ, которыми сопровождалось это последнее определение, выразилось отношение нашей высшей церковной власти къ образованію союзовъ въ средѣ лицъ, принадлежащихъ къ духовному ведомству. Еще съ большею отчетливостію и рельефностів то же самое выразилось въ утвержденныхъ Св. Синодомъ 18-25 ноября 1906 г. правилахъ, определяющихъ отношенія церковной власти къ обществамъ и союзамъ. возникающимъ въ нѣдрахъ православной Церкви и вивея и къ общественно-политической и литературной дъятельности церковныхъ должностныхъ лицъ. Этими последними правилами всякія общества в союзы православныхъ христіанъ, состоящіе изъ клириковъ, или мірянъ, или же изъ тъхъ и другихъ вмъсть и имьюще своею цілію распространеніе христіанскаго просвъщенія путемъ устнаго им печатнаго слова, взаимное духовнонравственное усовершение, а также заботу о церковномъ благольніи, поставлены подъ извъстный контроль епархіальной и висшей церковной власти. Съ другой сторони по смыслу этихъ правилъ, всв духовим лица (еписконы, пресвитеры, діаконы, клирики) и всв, вообще, служащие по духовному вёдомству, пользуясь предоставленною всвыт гражданамъ Россійской имперіи свободою слова, печати, собраній в союзовъ, обязаны сообразовать свою дытельность, напримъръ литературную, издательскую и т. п. съ ученіемъ и правилами православной Церкви. Можно надъяться что этими правилами въ значительной степени урегулируется церковно-общественная дъятельность духовенства и закономърное употребление ихъ внесеть въ жизнь нашихъ епархій успокоеніе.

I

)-

9-

H

Главнымъ органомъ проявленія жизни нашихъ епархій и въ минувшемъ году, накъ и прежде, служили епархіальные стыды. Въ организаціи, составв и двятельности енархіальныхъ съёздовъ въ минувшемъ году замъчались нъкоторыя особенности, явившіяся, очевидно, следствіємъ требованій самой жизни. неотложныхъ Такъ въ нъкоторыхъ епархіяхъ, напримъръ, въ Курской, Варшавской и друг., събзды духовенства происходили подъ предсъдательствомъ епархіальныхъ архіереевъ и съ участіемъ мірскихъ членовъ въ лицъ старостъ, или же нарочито избранныхъ свётскихъ лицъ, извёстныхъ своею преданностію православной Церкви. Не вездѣ подобныя собранія происходили правильно и спокойно, что вполнъ естественно, въ виду новизны дёла и прочно установившагося разъединенія между духовенствомъ и мірянами. Но зато въ другихъ случаяхъ подобныя собранія нивли весьма благодётельное значение и дъятельность ихъ весьма благотворно отражалась на жизни тъхъ епархій, гдъ они имели место. Въ подобныхъ собраніяхъ духовенства съ мірянами, подъ руководствомъ своихъ архипастырей, нельзя не видъть воспроизведенія прежде практиковавшихся у насъ въ Россіи, особенно въ Западной Руси, епархіальных в собориковъ. Должно пожелать, чтобы эта форма соборнаго устроенія церковной жизни, вызванная не формальной регламентаціей, а самою же жизнію, все болье и болье развивалась у насъ. Она будетъ могущественно содбиствовать сближенію и единенію, съ одной стороны, между высшей ісрархіей въ лицъ епархіальныхъ архіереевъ и низшимъ духовенствомъ, и, съ другой стороны, между духовенствомъ и мірскою паствою. А это сближение и единение православнаго церковнаго общества въ нынешнее время, когда наша православная Церковь предоставлена своимъ собственнымъ силамъ и когда она должна

щихъ на нее иновърныхъ и сектантскихъ обществъ, намъ особенно необходимо. В типеры и до менто и начительными

Справедливость требуеть отмѣтить энергичную и напряженную діятельность епархіальныхъ архипастырей, направленную къ тому, чтобы помочь духовенству разобраться въ новыхъ условіяхъ государственно-общественной жизни нашего народа. Дѣятельность эта, кромѣ руководства епархіальными собраніями духовенства вмёстё съ мірянами, проявилась въ минувшемъ году особенно въ архипастырскихъ посланіяхъ и воззваніяхъ, съ которыми наши архипастыри, напримъръ, Воронежскій, Тамбовскій, Таврическій, Подольскій, Волынскій, Литовскій, Смоленскій, Орловскій и другіе обращались или къ подчиненному духовенству, или же ко всему вообще православному населенію своихъ епархій. Въ своихъ посланіяхъ и воззваніяхъ архипастыри или давали общія руководственныя начала для пастырской д'ятельности духовенства, или же указывали та нужды, которыя выдвигались временемъ и на которыя духовенству слідовало обращать свое особенное вниманіе, или же просто разъясняли православному населенію своихъ епархій общее политическое положение страны, опасности для религіозно-нравственной жизни и деятельности верующихъ, призывая ихъ принимать живое участіе въ борьб'в съ смутою, крамолою, развитіемъ соціалистическихъ идей и т. п. Необходимо признать, что такой родъ архинастырской деятельности, вызванный требованіями жизни, оказался въ высшей степени целесообразнымъ и благотворнымъ. Духовенство и върующая православная паства жаждетъ подобныхъ архипастырскихъ обращеній и крайне нуждается въ нихъ. Съ другой стороны, и нашимъ архипастырямъ до тъхъ поръ, -- пока наши енархіи останутся столь же обширными, какъ теперь,едва ли можетъ представиться другой спобороться противъ аггрессивно наступаю- собъ непосредственнаго дъйствованія на всю свою наству, кром'в печатнаго слова въ вид'в посланій, или же воззваній.

Чрезвычайная обширность нашихъ епархій давно уже признана однимъ изъ крупныхъ тормазовъ для дъйственнаго и плодотворнаго служенія нашихъ архипастырей. Эти послъдніе начинають постепенно ослаблять его путемъ учрежденія новыхъ викаріатствъ. Такъ, въ минувшемъ году были учреждены новыя викаріатства въ Курской епархіи—Рыльское (въ этой же епархіи, одной изъ самыхъ многолюдныхъ въ нашей Церкви, годъ тому назадъ, т. е. въ 1904 году было открыто первое викаріатство—Бълогородское), въ Тульской епархіи—Каширское и въ Орловской епархіи—Елепкое.

Свой обзоръ жизни нашихъ епархій въ минувшемъ году закончимъ указаніемъ перемѣнъ, происшедшихъ въ нашей іерархіи. Прежде всего, должно отмѣтить, что 24 марта 1906 года начальникъ нашей духовной миссіи въ Японіи епископъ Ревельскій Николай возведенъ въ санъ архіепископа, съ присвоеніемъ ему наименованія «Японскій». 13 октября 1906 года новому архіепископу данъ помощникъ въ мицѣ архимандрита Андроника, возведеннаго въ санъ епископа Кіотскаго.

- Кром'в того, произошли въ минувшемъ году следующія перемены въ личномъ составь нашей іерархіи. Скончались преосвященные: Іоанавань, бывшій архівпиекопъ Ярославскій, Макарій, бывшій епиекопъ Калужскій, Поліевкть, бывшій епископъ Рязанскій (всв они пребывали на поков) и Хрисанов, епископъ Елисаветградскій. Уволились на покой преосвященные: Паисій Туркестанскій, Алексій Вологодскій и Аркадій Рязанскій. Вновь назначены или перемъщены преосвященные: Димитрій Балтскій, викарій Подольской епархіи, епископомъ Туркестанскимъ и Ташкентскимъ (20 января 1906 г.) Киріонъ, епископъ Орловскій, и Серафимъ, епископъ Сухумскій, перем'єщены одинь родской спархін, ректоръ Одесской дуковна мъсто другого (3 февраля 1906 года), ной семинаріи, архимандрить Анатолій-

ректоръ Иркутской семинаріи архимандритъ Никонъ назначенъ епископомъ Балтекимъ, викаріемъ Подольской епархів (3 февраля 1906 года), архимандрить Іоасафъ, настоятель Рыльскаго Николаев. скаго монастыря, назначенъ епископомъ Рыльскимъ, вторымъ викаріемъ Курской епархін (10 марта 1906 г.), епископъ Серпуховскій Никонъ, третій викарій Московской епархіи-епископомъ Вологодским (25 апрыля 1906 г.), ректоръ Ярославской семинаріи архимандрить Евсевій-епископомъ Угличскимъ, викаріемъ Ярославской епархіи (12 мая 1906 г.), доценть Казанской духовной академін архимандрить Иннокентій — епископомъ Каневскимъ третьимъ викаріемъ Кіевской епархіп (12 мая 1906 г.), архіепископъ Владимірскій Никонъ-экзархомъ Грузіи, архіепископомъ Карталинскимъ и Кахетинскимъ (9 іюня 1906 г.), ректоръ Московской духовной семинаріи архимандрить Анастасій-епископомъ Серпуховскимъ, четвертымъ викаріемъ Московской епархів (9 іюня 1906 г.), ректоръ Тульской семинаріи архимандрить Георгій-епископомъ Каширскимъ, викаріемъ Тульской епархів (9 іюня 1906 г.), бывшій экзархъ Грузів Николай — архіепископомъ Владимірскимъ (23 іюня), протоіерей Митрофанъ Авонскій, законоучитель Орловскаго кадетскаго корпуса, послъ принятія монашества, епискономъ Елецкимъ, викаріемъ Орловской епархін (25 августа), Арсеній, епископъ Владиміро-Волынскій, и Михей, епископъ Сарапульскій-перем'вщенъ одинь на м'єсто другого (25 августа), Никодимъ, епископъ Приамурскій—назначенъ епископомь. Рязанскимъ, и Владиміръ, епископъ Михайловскій, викарій Рязанской епархів, епископомъ Приамурскимъ (3 ноября); Испдоръ, епископъ Балахнинскій-епископомъ Михайловскимъ, викаріемъ Рязанской епархіи, Евенмій, епископъ Горійскій-епископомъ Балахнинскимъ, викаріемъ Нижегоепископомъ Елисаветградскимъ, викаріемъ Херсонской епархіи (10 ноября).

Однимъ изъ важныхъ предметовъ заботы высшей церковной власти и сужденій всего духовенства русской Церкви, равно какъ и всёхъ вообще лицъ, искренно преданных в интересамъ православной Церкви, служилъ въ минувшемъ году весьма серьезный вопрось о благоустройствы прихода. Вопросъ этотъ былъ предметомъ спеціальныхъ сужденій особаго отділа бывшаго предсоборнаго присутствін. Съ сужденіями этого посл'єдняго, равно какъ и съ результатами сихъ сужденій въ вид'в принятыхъ общимъ собраніемъ присутствія положеній о приход'в наши читатели знакомы уже, и потому мы не будемъ нарочито останавливаться на нихъ. Тотъ же вопросъ почти постоянно дебатировался, какъ на пастырскихъ собраніяхъ духовенства, такъ и на епархіальныхъ събадахъ духовенства, причемъ въ тёхъ и другихъ по мъстамъ принимали участіе свътскіе люди. Изъ всего весьма сложнаго вопроса о благоустройств' прихода особенное вниманіе привлекали къ себ'ї въ минувшемъ году два положенія: 1) о допущеніи прихожанъ къ участію въ жизни церковнаго прихода и, въ частности, въ храненіи, завъдываніи и распоряженіи церковноприходскими имуществами и капиталами и 2) о предоставленіи прихожанамъ права участія въ выбор'в членовъ клира для своего приходскаго храма.

Первый вопросъ возникъ самъ собою посль обнародованія извыстнаго опредыленія Святьйшаго Сунода о приходскихъ собраніяхъ и совытахъ. По смыслу этого опредыленія, прихожане черезъ посредство общихъ собраній и выборныхъ приходскихъ совытовъ могутъ быть привлежаемы, или допускаемы къ дылу благоустроенія приходской жизни и къ извыстному контролю надъ распоряженіемъ и завыдываніемъ церковными имуществами. Святышій Сунодъ однако же разрышилъ устройство приходскихъ собраній и совы

товъ не въ качествъ безусловно обязательной, а только желательной мары, предоставивъ епархіальнымъ преосвященнымъ и духовенству известную свободу въ практическомъ осуществленіи ея. Вопросъ объ этомъ практическомъ осуществленіи указанной меры, направленной къ благоустройству прихода, дебатировался и обсуждался почти во всёхъ епархіяхъ на епархіальныхъ съвздахъ и на пастырскихъ собраніяхъ. Въ общемъ, должно сказать, духовенство наше отнеслось вполнъ сочувственно и къ самой идећ оживленія церковнаго прихода и къ мъръ, указанной высшимъ нашимъ церковнымъ правительствомъ. Но въ то же самое время почти вездѣ и всегда луховенство высказывалось за возможно большую осторожность въ дёлё введенія общихъ собраній и совітовъ по приходамъ. Въ иныхъ мъстахъ (напр., въ Тамбовской епархіи) повсем'ястное и немедленное введеніе церковно приходскихъ собраній и совётовъ было признано даже положительно невозможнымъ. Въ другихъ местахъ (напр., въ Царицынъ) были учреждены особые спеціальные органы (центральный попечительный совыть) для постепеннаго приготовленія всего необходимаго къ введенію такой решительной мёры, какъ устройство приходскихъ собраній и советовъ. Въ качесть в самаго главнаго мотива для такого осторожнаго отношенія къ новой мірі благоустройства церковнаго прихода, въ большинств'в случаевъ, указывалось на ненормальное состояние современнаго общества, на исключительныя условія переживаемаго времени. Нельзя не признать подной серьезности этого мотива. Дайствительно, реформировать приходъ въ то время, когда члены приходовъ и все наше общество крайне взволнованы и возбуждены, когда въ народъ усиленно пропагандируется враждебное отношение къ Церкви, весьма рискованно и даже прямо опасно. Въ некоторыхъ епархіяхъ (напр., Орловской) бывали примъры, когда въ составъ приходскихъ совътовъ, путемъ искусственной агитаціи, проникали лица, завѣдомо враждебно настроенныя въ отношеніи къ Церкви и духовенству; дѣятельность ихъ причиняла иногда весьма крупныя затрудненія мѣстному духовенству и большія непріятности епархіальной власти.

Тъмъ не менъе, сама по себъ мысль о необходимости сближенія духовенства съ мірянами при посредств'в правильно устроенныхъ и цълесообразно поставленныхъ приходскихъ собраній и совътовъ заслуживаеть самаго глубокаго и серьезнаго вниманія со стороны нашего духовенства. Съ одной стороны, православная Церковь въ Россіи поставлена новыми законами и распоряженіями правительства въ такія условія въ жизни, что духовенство чувствуеть крайнюю нужду въ содействіи и помощи ему со стороны прихожанъ. Въ иныхъ сдучаяхъ и въ иныхъ мъстахъ (напр., въ Западно-русскомъ крав) православное духовенство решительно не можеть обойтись безъ самой деятельной помощи со стороны прихожанъ.

Съ другой стороны, появление рядомъ и наравив съ православными приходами старообрядческихъ и сектантскихъ приходскихъ общинъ, вполив теперь равноправныхъ съ православными и построенныхъ на основв широкой самодвятельности, должно будетъ побуждать къ проведению твхъ же началъ и въ жизнь нашихъ церковныхъ приходовъ. Быть можетъ, лучше будетъ, если прихожане постепенными и разумными мврами будутъ привлечены къ участию въ двлв благоустройства своихъ приходовъ, чвмъ если они станутъ добиваться того же сами, будучи подстрекаемы къ тому врагами православной церкви.

То же осторожное отношеніе духовенства духовенства и доходъ съ которыхъ составамътно и въ ръшеніи другого вопроса вляетъ большое подспорье въ матеріалькасательно прихода, — вопроса, выдвинутаго жизнію и сильно раздутаго освободительною періодическою печатью. Разумьемъ вопросъ о предоставленіи прихожанамъ права на участіе въ выборъ священника и другихъ членовъ причта. Едва ли наго вопроса, то церковная земля, въ об-

можно что-либо возразить противъ этого права съ идеальной точки зрвнія. Но практическія соображенія и въ особенности современная жизнь говорять рашительно противъ немедленнаго введенія выборнаго начала въ дёлё назначенія членовъ приходскаго причта. Теперь почти всемя признано за несомнънное, что выборное начало поведеть къ понижению умственнаго и нравственнаго уровня нашего духовенства. А, между твмъ, жизнь и особенно необходимость борьбы противъ враговъ православной Церкви въ Россіи.враговъ явныхъ и тайныхъ, внёшнихъ в внутреннихъ, говорить за то, чтобы всемърно заботились о повышении этого уровня.

Въ минувшемъ году живо обсуждался в въ печати и въ собраніяхъ духовенства еще одинъ, можно сказать, бодьной вопросъ, касающійся не столько прихода, сколько нашего приходскаго духовенства. Разумћемъ вопросъ о матеріальномъ обезпеченіи приходскаго духовенства и, въ частности, о владеніи имъ церковною землею. Доминирующимъ настроеніемъ нашего духовенства въ этомъ отношеніи, сколько можно судить о томъ по постановленіямь събздовъ и пастырскихъ собраній, было желаніе, чтобы духовенству было назначено опредъленное казенное жалованіе. Но надъяться на подобное ръшение даннаго вопроса въ ближайшемъ будущемъ у насъ нъть никакихъ серьезныхъ основаній, въ виду критическаго положенія государственныхъ финансовъ. А между тымъ, освободительная печать подняла вопрось объ отобраніи у приходскихъ церквей земель, которыя находятся въ распоряжени духовенства и доходъ съ которыхъ составляеть большое подспорье въ матеріальномъ быту духовенства. Теперь уже положительно выяснено, что приходскія церкви въ Россіи влад'єють всего 1.671.948 дес. Если бы эту землю отобрать у духовенства въ видахъ разръшенія т. наз. аграр-

надёлы только на 1/4 десятину. А между тымъ сколько было шума изъ-за такого ничтожнаго результата. Особенно странно то, что и среди духовенства находились лица, напримъръ, нъкоторые изъ членовъ Государственной Думы перваго состава изъ духовенства, которые стояли за отчуждение земель у приходскихъ церквей въ пользу крестьянъ. Намъ представляется подобная мъра и неприссообразною и весьма опасною для духовенства. Владъніе и пользованіе землею церковною, кромѣ того, что доставляеть сравнительно прочное и важное матеріальное обезпечение нашему бъдному духовенству, имжеть въ свою пользу еще много и другихъ соображеній бытового и нравственнаго характера.

Въ заключение мы должны сказать, что минувшій годь оставиль въ наслідство своему преемнику почти совершенно открытыми вопросы о благоустройстві прихода вообще и, въ частности, о приходских собраніяхъ и совітахъ, о приміненіи выборнаго начала къ приходской жизни и матеріальномъ обезпеченіи приходскаго духовенства.

Профессоръ протојерей О. Титовъ.

(Окончаніе будеть).

Слово, сказанное преосвященнымъ Иннокентіемъ, епископомъ Тамбовскимъ 27 декабря 1906 года, въ церкви села Каргашина, Елатомскаго уъзда, при погребеніи С.-Петербургскаго градоначальника, Свиты Его Императорскаго Величества генералъ-маїора В. Ө. фонъ-деръ-Лауница.

Попущеніемъ Божіимъ, надъ страдающею Родиной развернулся печальный свитокъ, на которомъ, по слову пророка, написаны слезы, жалость и горе.

Свитокъ развертывается дальше, становится длиниъе: все больше и больше за-

щемъ, могла бы увеличить крестьянскіе наділы только на 1/4 десятину. А менаділь только было шума изъ-за такого ничтожнаго результата. Особенно странно то, что и среди духовенства ствіє и миръ въ переживаемой междоусобной внутренней войнъ.

Еще такъ недавно таинственная рука написала въ немъ имена убіенныхъ Николая 1), Гавріила 2), графа Алексія 3). Нынъ этотъ скорбный списокъ дополненъ новымъ именемъ предлежащаго во гробъ болярина Владиміра, павшаго, какъ и тъ, все отъ той же влодъйской руки.

Но посмотрите: злодъйство уже не прячется, не скрывается, а становится всъмъ—видимымъ и торжествующимъ. Оно не сливается съ толной, не бъетъ изъ засады, изъ-за угла, не бъжитъ, а врывается въ дома открыто, не щадитъ святости храма и на глазахъ у всъхъ убиваетъ вредныхъ ему людей. Оно наводитъ страхъ на всъхъ окружающихъ, поселяетъ панику въ толиъ и смълою и дерзкою рукой тутъ же проливаетъ потоки крови. Оно не только радуется своему успъху, но стало дерзкимъ, наглымъ въ этомъ торжествъ своемъ.

Настаетъ, повидимому, такое время, когда опасно быть втрнымъ Царскимъ слугой, преданнымъ сыномъ своей Родины и въры православной. Торжествующее злодъйство скоро и быстро подмътить эту преданность долгу, эту върность завътамъ Родины, и не замедлить, -- какъ бы ни укрывались вы, пулей, бомбой, смести васъ съ дороги, чтобы не мѣтали вы итти Торжествующей крамоль. Оно грозить вамь за вашу върность долгу, оно пугаеть васъ смертію за вашъ патріотизмъ, оно давить, гнететь, заставляеть бояться, трепетать и скрывать свою убъжденность, свою преданность историческимъ началамъ нашей Матери Россіи.

Какое печальное время торжества зла переживаемъ мы! Какой мрачный празд-

<sup>1)</sup> Богдановича.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Луженовскаго. <sup>3</sup>) Игнатьева.

никъ злобной крамолы! Намъ, очевидцамъ русскаго мужика, ценилъ и крепко любилъ и свидътелямъ переживаемой смутной поры, остается вопіять къ небу, простирать руки ко Господу со словами: «Доколь, Господи, забудеши насъ до конца? Докодъ отвращаеши лице Твое отъ насъ? Призри и услыши насъ, Господи!» (Псал. 12).

Эти мысли невольно рождаются въ сознанін при вид'в убіеннаго болярина Владиміра. За что убили его? За то, что быль онъ върнымъ и преданнымъ слугой Царскимъ. Почему всюду следили за нимъ враги Родины? Потому, что быль онъ преданнымъ сыномъ ея, кръпкимъ и стойкимъ борцомъ за ея благо, любящимъ ее нъжно и самоотверженно. За что мученическою смертію отмстили ему враги? За то, что, ради блага Отечества, онъ сильными, твердыми и быстрыми мірами водворяль порядокъ, миръ и спокойствіе. Такъ это было вь Тамбовь, въ Тамбовскомъ крав, такъ и въ столицъ. И за всв эти дъянія, во имя сохраненія государственнаго порядка, онъ сталъ жертвой долга, рабомъ его върнымъ и безтрепетнымъ. И за весь этотъ тяжкій трудъ онъ паль на своей работь, какъ часовой на своемъ посту, сталъ мученикомъ, пролившимъ кровь за спасеніе Отечества.

Надъ свъжею, еще не засыпанною, могилой вспомнимъ, для нашего назиданія. высокія и дорогія черты души и сердца почившаго.

«Старый солдать», какъ называль онъ себя, окрещенный боевымъ огнемъ на Балканскихъ высотахъ, онъ горѣлъ любовію къ арміи, негодоваль по поводу неудачь нашихъ въ минувшую войну и восторгался геройствомъ русскаго солдата, явленнымъ въ битвъ подъ Тюренченомъ. Глубокій патріоть, онъ ясно виділь всі нестроенія и нужды Родины, глубоко понималь ея страданія, скоробль и гореваль о нихъ. Но онъ также отлично зналъ и враговъ Родины, какъ и всю совокупность помъхъ и преградъ, которыя стоятъ на пути ея развитія. Онъ глубоко жальль бовскій край во все время управленія его

его за простоту, за искренность, за набож. ность, за всю прямую мужицкую струю душу. () - этипителен отольногода боль

Мий особенно плинительною казалась его глубокая религіозность. Съ благоговъ ніемъ воспоминаю крестные ходы въ Харьковъ и Тамбовъ, въ которыхъ онъ съ оссбенною ревностію участвоваль, самь неся святыни чудотворныхъ иконъ. И промысль Божій, какъ бы нарочито, избраль эту выдающуюся религіозность орудіемь для своихъ дёлъ. Почившему суждено было послужить великому Саровскому торжеству. На насъ легла тогда вся тяжесть и отвътственность за успъхъ этого свътмаю событія жизни Россіи: мив досталась перковная сторона торжества, ему-гражданская: порядокъ, охрана, распорядительность. И сколько вложиль онъ въ это торжество Церкви своего труда, хлопоть, заботь, опасеній и тревоги! То вид'яль и цениль Царь-Богомолець, да съ высоти небесъ призиралъ святый прославляемый Саровскій Праведникъ.

Но на этихъ же торжествахъ во всей силь и красоть обнаружились особыя свойства его административныхъ дарованій: кръпкая воля, энергія, быстрота въ исполненіи распоряженій, твердость и решительность, строгость и опредъленность, не допускающая колебаній и послабленій. Этп свойства стяжали ему Царское внимание и любовь. Они дали ему средства и возможность быстро водворить спокойствіе и порядокъ въ Тамбовскомъ крав, охваченномъ пламенемъ аграрныхъ волненій. Они же помогали ему твердо держать миръ п спокойствіе въ царской столиць.

Но довольно. Что нужно ему нынъ отъ насъ, —ему, ушедшему душой своей въ лучній міръ? Нужна теплая и усердная молитва объ упокоеніи души. Но прежде возблагодаримъ его глубокимъ земнымъ поклономъ за тишину, спокойствіе и порядокъ, которыми наслаждался нашъ Тампочившимъ. Мы знали, что этогъ порядокъ держался его твердою рукой, что онъ быль весь-вниманіе, весь-неусычная охрана ввъреннаго ему края. Мы чувствовали, что за крѣпкою волей, за твердостью и распорядительностью почившаго, какъ за стъ ной каменною могли жить спокойно.

Помолимся же усердною молитвой, да упокоить Господь върную и преданную душу его въ селеніяхъ Своихъ, да присоединить Онъ ее по милосердію Своему къ лику праведниковъ и мучениковъ! Пусть вмёсть съ ними она возрадуется и возликуеть о томъ, что приняла смерть на земль за долгь свой, что, върная ему, стяжала мученичество до послёдняго вздоха, до потоковъ крови, пролитыхъ за преданпость, твердость и мужество, коихъ требоваль этотъ долгъ!--Аминь.

О благоустроенія прихода.

yevenedi energiación again en cros-lle, aparance nota po maxemana serse

Mary a make a regard war and hagest

Опредъленія понятія о приходъ.

CHARL OTHER PARTY OF CHARLES AND PARTY AND PAR «Въ цѣляхъ церковнаго оживленія православнаго прихода и повышенія нравственнаго уровня его членовъ необходимо поднять въ приходъ пастырско-учительное дъланіе и усилить активное участіе прихожанъ въ редигіозно-нравственной и хозяйственной жизни прихода, предоставивъ прихедской общинъ возможныя съ точки зрвнія православной Церкви права и средства къ церковно-приходскому самоуправленію и самод'вятельности. Въ этихъ цёляхъ надлежить выдёлить приходъ въ особую церковную въ зависимости отъ епархіальнаго епископа единицу, съ правами юридическаго лица». ныхъ учрежденій и установленій, какъ-

Эти основныя положенія, выработанныя отдёломъ Предсоборнаго Присутствія о благоустроеніи прихода, были подвергнуты разбору на последнихъ заседаніяхъ названнаго Присутствія. Изъ возникщихъ по сему предмету преній выяснилось, что среди членовъ сего Присутствія существують лица, мижнія которыхъ совершенно противоположны взглядамъ, высказаннымъ упомянутымъ отдёломъ относительно приходской реформы.

Эти противоположныя мивнія нашли себъ самое рельефное выражение въ такъ названномъ «сепаратномъ проектъ» профессора Бердникова, который въ первомъ пункть проекта предлагаеть принять нижеслъдующее опредъление прихода:

«Церковнымъ приходомъ въ православной Церкви называется церковная община, имъющая особый храмъ для богослужебныхъ собраній и состоящая подъ духовнымъ управленіемъ приходскаго священника. Приходъ составляетъ нераздъльную часть епископіи и подчиненъ епископу какъ высшему своему пастырю. Ближайшее же пастырское руководство имъ принадлежить, по порученію епископа, мъстному священнику».

Оставляя пока въ сторонъ обсуждение всвхъ подробностей этой формулы, мы сначала обратимъ вниманіе на тѣ существенныя понятія, которыя вложены авторомъ проекта въ свое опредъление прихода; именно, на понятіе о нераздільности прихода отъ епископіи и на понятіе о дѣятельности священника, какъ духовнаго управителя въ приходѣ, по порученію епископа. Эти понятія вызывають цільй рядъ серьезныхъ недоразумъній.

Епископія, или, иначе говоря, епархія, совпадающая въ большинствъ случаевъ у насъ съ территоріей губерніи, хотя и представляеть изъ себя церковную единицу, но вмѣстѣ съ тѣмъ является единицей крайне сложною и составной. Въ нее входить целый рядъ разнаго рода церков-

напримёръ: архіерейскій домъ, монастыри, церковныя братства, попечительства и другія. Всй они хотя и объединены общею церковной дисциплиной подъ главенствомъ мѣстнаго епископа, однако въ своемъ внутреннемъ управленіи и козяйстві большинство изъ нихъ обладаеть въ извъстной степени самостоятельностью и самодвятельностью, следовательно, съ точки зрѣнія церковной, являются также церковными единицами, но болъе кими, а въ гражданскомъ отношенипользуются правами юридическихъ лицъ. Существуеть ли какая-нибудь необходимость, или же каноническая потребность, при обозначении одной изъ этихъ мелкихъ церковныхъ единицъ въ епархіи, или епископіи, (хотя бы, напримъръ, монастыря) говорить, что она составляеть нераздъльную часть епархіи или епископіи?

Очевидно, что ни такой необходимости, ни канонической потребности, не существуеть, ибо указанныя церковныя единицы имъють свое самоуправление и свое собственное хозяйство и въ этомъ отношеніи составляють отдёльную часть въ обще-епархіальномъ управленіи и хозяйствѣ. Точно также очевидно, что всѣ эти церковныя единицы, согласно ихъ организаціи, правиламъ и статутамъ, находятся въ духовно-настырской зависимости отъ мъстнаго епархіальнаго архіерея, какъ высшаго руководителя всей церковной жизни въ епархін, который осуществляеть и по отношенію къ этимъ церковнымъ единицамъ свои епископскія права. Что же касается, однако, до власти епископа въ управленіи и хозяйствъ названныхъ церковныхъ единицъ, то несомивнио также, что власть эта въ извъстной степени ограничена по стольку, по скольку порядки этого управленія и хозяйства основываются на началахъ и правилахъ, одобренныхъ церковною властью п вложенныхъ въ уставы сихъ церковныхъ установленій, учрежденій и союзовъ.

Въ подтверждение правильности съ канонической точки зрвния высказаннаго нами выше взгляда мы сошлемся на древнюю церковную практику и въ видъ примъра укажемъ на канонически сложившияся еще въ первые въка христіанства отношени архіерся къ монастырямъ, находившимся въ предълахъ его епископіи.

Правило 12-е седьмого вселенскаго собора говорить о двухъ церковныхъ епницахъ: объ епископін и о монастырі (находившемся въ предблахъ епископіи). Далье, правило 1-е Двукратнаго собора въ комментаріяхъ Вальсамона изложено имъ такъ: «думаю, что этимъ правиломъ не дано право епископу властвовать надъ монастыремъ такъ, какъ бы онъ принадлежаль его церкви на правѣ собственности, но дозволяется только имъть епископіи права вы немъ, а эти права суть слъдующія: сужденіе о душевныхъ погрышностяхъ, наблюденіе надъ монастырскими властями, возношение его имени и поставление игумена («сфрагисъ»). Итакъ, монастырь должень оставаться свободнымъ, самоуправляющимся и не могущимъ поступить въ даръ, а мъстный архіерей долженъ имъть въ немъ только указанныя епископскія права 1).

Не вдаваясь пока въ дальнъйшія канническія изысканія по данномупредмету, мы надъемся, что приведенная историческая справка даеть достаточное основаніе заключить, что въ древности епископія вовсе не была единственною и исключительной церковной единицей, которая поглощала бы всякую самобытность другой находящейся въ епископіи (епархіи) канонически организованной церковной единицы и требовала бы нераздъльности ея существованія съ собой, и что епископской власти (за исключеніемъ сферы духовно-пастырской) нъть никакого основанія придавать какое то преувеличенное значеніе въ отношенія

<sup>1)</sup> Постановленія святых запостоловь, 2 над. Моск. общ. люб. древн. письм. 1887 г., стр. 794—795.

вськъ церковныхъ единицъ въ епископіи, лишая ихъ такимъ образомъ всякой самостоятельности и самоуправленія въ имущественныхъ и хозяйственныхъ дълахъ.

Обращаясь снова къ обсужденію опредъленія прихода, даннаго профессоромъ Вердниковымъ, мы зам'етимъ, что онъ самъ подъ приходомъ разумветь «церковную общину», состоящую подъ управленіемъ приходскаго священника и избранныхъ оть прихода представителей, иміющую свой храмъ, свое приходское имущество, свои просветительныя и благотворительныя учрежденія, а въ гражданскомъ отношеніи представляющую изъ себя юридическое лицо. Такимъ образомъ, изъ словъ самого же г. Бердникова должно вытекать, что приходъ, какъ и другія мелкія церковныя единицы въ епархіи, является до изв'єстной степени также церковной единицей самобытной, самостоятельной и самоуправляющейся. Для чего же, спрашивается, необходимо, опредъляя понятіе прихода, при безпорномъ признаніи духовно-пастырской зависимости его отъ епископа, говорить еще о какой-то нераздильности его отъ епископіи?

Вопросъ этотъ разъясняется словами профессора Бердникова, произнесенными имъ въ засъданіи Предсоборнаго Присутствія отъ 8 декабря 1906 года. Именно, онъ заявилъ, «что съ канонической точки зрвнія неправильно считать приходъ церковной единицей. Единицей, въ смысле особой церковной общины, до извъстной степени самобытной, можеть быть только епископія, а религіозная община, которая управляется только пресвитеромъ, не имветь самостоятельности; она составляеть нераздыльную часть епископіи».

Мы уже постарались выше выяснить всю ошибочность мнвнія о томъ, что только одна епископія съ канонической точки церковнаго быта и новъйшему паправленію

эрвнія является церковной единицей, въ емысль особой церковной общины, до извъстной степени самобытной. Здъсь мы повторимъ, что фактически, канонически и юридически это не такъ, и намъ остается только недоумъвать, почему же префессоръ Вердниковъ, устанавливая это невърное положеніе, все-таки считаеть приходъ «церковной общиной»? Значить ли, по понятіямъ названнаго профессора, что въ православной Церкви существують двѣ разныя церковныя общины, причемъ одна изъ нихъ есть епископія, или епархія, съ милліоннымъ православнымъ населеніемъ. въ массъ живущимъ на пространствъ пълой губерніи или области, безъ всякой связи и организаціи ея отдільныхъ лицъ между собой, а другая-есть приходъ (съ своимъ храмомъ, клиромъ, имуществомъ и представительствомъ), который хотя и находится нын'в въ состояніи упадка, однако все-таки имветь некоторую организацію. оставшуюся отъ древнихъ временъ, одобренную въ свое время высшею церковною властью и отчасти сохранившуюся въ нѣкоторыхъ правидахъ дѣйствующаго saкона. И вотъ, первая церковная община и есть (по мивнію названнаго профессора) будто бы самобытная церковная единица, а вторая церковная община не есть церковная единица и лишена всякой самобытности и самостоятельности. Страниве же всего то обстоятельство, что приходской церковной общинь (въ составь ея мірской части), лищенной церковной самостоятельности и самобытности и не являющейся поэтому церковной единицей, г. Бердниковъ не отказываеть, однако, въ признанін за такой общиной правъ юридическаго лица.

Такое явное стремленіе, вопреки канонамъ, вопреки потребностямъ современнаго

церковнаго законодательства по приходскому делу, отнять у православнаго прихода право на возможную самостоятельность. самодъятельность и самоуправленіе, всего рельефиве выразилось, однако, во второй части опредвленія прихода, даннаго профессоромъ Бердниковыхъ. Именно, онъ подагаетъ, что пастырское руководство мъстнаго священника въ приходъ совершается лишь «по порученію епископа», а такъ какъ всеми признается, что во главъ приходскаго управленія долженъ стоять священникъ, а онъ, согласно этому воззрѣнію, является какъ бы только приказчикомъ епископа, то, конечно, при признаніи этого воззрѣнія правильнымъ, не приходится даже и говорить о какой-либо духовно-религіозной и имущественно-хозяйственной самостоятельности и самодъятельности пълой приходской общины, т. е. въ составъ клира и мірянъ.

Полемика по поводу этой части разсужденій профессора Бердникова завела бы насъ очень далеко, а потому пока мы ограничимся указаніемъ на обстоятельную по сему предмету рѣчь протојерея-канониста М. И. Горчакова, произнесенную имъ въ заседании Предсоборнаго Присутствія, 28 ноября 1906 года. Названный протојерей признадъ мнћије о полученји права священства, о владени священниками ихъ правами и о выполнении ими ихъ обязанностей по уполномочію и порученію епископа (obedientia et reverentia)невърнымъ. Это мивніе, по приведеннымъ профессоромъ Горчаковымъ доказательствамъ, противорфчить догматическому въроучению нашей Церкви и не соотвътствуетъ существу дъла и понятію о должности священника.

Въ заключение разбора мивній профессора Бердникова, мы позволимъ себв спросить: къ чему же въ опредвление прихо-ковно-приходской община возможность про-

да вносить всё эти смутныя понятія фактически и канонически невёрныя, во всякомъ случай спорныя, практически же не только не нужныя, но и въ извёстной степени вредныя для правильной и плодотворной жизни нашего православнаго прихода, пока еще не совсёмъ разрушеннаго и требующаго возстановленія во всёхъ отрасляхъ его жизни?!

При дальнъйшемъ изслъдовани главныхъ положеній «сепаративнаго проекта» профессора Бердникова, мы снова вернемся къ этому вопросу и постараемся на него отвътить. Теперь же мы обратимъ вниманіе на опредъленіе прихода, даваемаго профессоромъ Алмазовымъ, который считаетъ приходъ «церковнымъ учрежденіемъ» (или установленіемъ). Противь этого выраженія мы не стали бы ділать возраженій, если бы профессоръ Алмазовъ дополнилъ слово «учрежденіе» гательнымъ «божественное», ибо, по нашему крайнему убъжденію, лишь въ этомъ смысл'в можно признавать за учреждение приходъ, справедливо называемый нькоторыми архипастырями и канонистами «малою Церковью Христовой».

Только съ точки зрѣнія, такъ сказать, консисторской и раздѣляя антиправославное воззрѣніе о существованіи въ приходѣ «активнаго» (клиръ) и «пассивнаго» (міряне) элементовъ, приходъ можетъ представиться лишь одной своей «формальной» стороной, а именно въ качествѣ «учрежденія», требующаго непремѣнно санкціи властей не только на самое свое существованіе, но и на регламентацію всѣхъ частностей его быта. Разсматривая же приходъ какъ учрежденіе, имѣющее божественное происхожденіе, становится яснымъ, что вся роль властей сводится лишь къ тому, чтобы озаботиться и предоставить церковно-приходской общинѣ возможность про-

явить всю полноту ея религіозно-правственной жизни, согласно православному въроучению и обще-церковной практика \*). Окончивъ разборъ предложенныхъ профессорами Бердниковымъ и Алмазовымъ определений православнаго прихода, мы склоняемся къ заключению, что врядъ ли какое-нибудь изъ нихъ можетъ быть признано удовлетворительнымъ, какъ вследствіе спорности съ точки зрвнія канонической нъкоторыхъ существенныхъ понятій, вложенныхъ въ эти формулы, такъ и вследствіе односторонности и узкости взгляда, проведеннаго въ этихъ формулахъ на назначеніе прихода въ обще-церковномъ строћ, далеко не исчерпывающаго всъхъ функцій сложной приходской организаціи при нормальныхъ условіяхъ ея жизни. Особенно эта односторонность и предвзятость взгляда отразилась, какъ намъ кажется и какъ мы постараемся это доказать впоследствин, на составленномъ профессоромъ Бердниковымъ «сепаратномъ» проектъ приходскаго устава.

А. Папковъ.

## изъ періодической печати.

Къ вопросу о выборахъ въ Государственную Думу.— Что дёлать духовенству въ дни предвыборной борьбы партій.—Къ вопросу о приходской реформф.—Печальное положеніе православія въ Западномъ краф.—Потребность въ усиленіи народнаго образованія.—Церковно приходская и земская школа.—Религіозное воспитаніе въ Америкф.—Церковные хоры и общее пфніе.—О продажѣ иконъ.

Въ виду предстоящихъ выборовъ въ Государственную Думу, преосвященный Парееній, епископъ Подольскій, обратился къ своей паствъ съ особымъ посланіемъ, въ которомъ преподаль слъдующіе архипастырскіе совъты и указанія.

«Прежде всего никто изъ призванныхъ къ дёлу выборовъ не долженъ уклоняться отъ своего долга и исполненія своихъ обязанностей. Иначе, онъ явится преступникомъ предъ Царемъ и Россією, потому что—уклоняясь отъ участія въ выборахъ, онъ тёмъ самымъ дасть возможность врагамъ нашего Отечества усилить свою партію.

Приступайте къ великому дѣлу съ благоговѣніемъ и съ молитвою къ Богу. Предъ началомъ собраній идите въ храмы; тамъ священники помолятся вмѣстѣ съ вами и призовутъ Божіе благословеніе на наше дѣло.

Не хочется и думать, чтобы нашлись такіе, которые изъ-за льстивыхъ рвчей, а твиъ паче за объщаніе различныхъ выгодъ, ръшились быть предателями родины. Да не будетъ этого!

Въ числъ желающихъ проникнуть въ Думу есть много людей невърующихъ въ Бога, враговъ Церкви, и такихъ, для которыхъ ненавистно и самое святъйшее имя Господа и Бога нашего Іпсуса Христа.

<sup>(\*)</sup> Мићніе о существованіи въ приход в двухъ отличныхъ элементовъ-активна о (клиръ) и нассивнаго (міряне) высказано профессоромъ М. А. Остроумовымъ въ засъданін Предсоборнаго Присутствія, отъ 1 декабря 1906 года. Что же касается до опредъленія прихода, сдъланнаго этимъ профессоромъ, то мы его обходимъ молчаніемъ, такъ какъ всѣ замѣчанія, сдѣланныя нами относительно понятія о нераздільности прихода отъ епископа и относительно признанія прихода только какъ учрежденія или установленія, относятся и къ формуль профессора Остроумова, заключающей въ себъ это понятіе, а равно и понятія прихода, какъ учрежденія или установленія (см. формулу проф. Остроумова, а также его формулу, выработанную совывство съ проф. Алмасовымъ).

А потому выбирайте людей върующихъ, извъстныхъ вамъ своимъ благочестіемъ, и тъхъ, кого вы часто видите въ храмъ на молитвъ.

Въ Думу стремятся и такіе, которые желають ограничить власть Царя Самодержавнаго, чтобы захватить постепенно власть въ свои руки.

Никто не можеть ограничить Царской власти. Богъ помазалъ Царя на царство, какъ Самодержавнаго Царя.

подълить ее на части, чтобы отдълидись отъ Россіи-Финляндія, Кавказъ, Польша и другія области ея. Но это невозможно! Россія не должна отказываться ни отъ одной хаты, ни отъ одного морга земли, нотому что они куплены дорогою ценою, трудами и кровью предковъ нашихъ.

Выбирайте тахъ, кто твердо стоитъ за Царское Самодержавіе, за цілость и недълимость Россіи.

Въ Думу стремятся и такіе люди, которые объщають всёхъ надёлить землею и создать рай земной. Но по ихъ дъйствіямъ уже и теперь видно, каковъ будеть этоть рай.

Они желають насильственно отнять у владъльцевъ землю, имущество; для такихъ дъйствій своихъ они придумали слово экспропріація, что просто означаеть-воровство, насиліе, грабежъ.

Если бы имъ удалось проникнуть въ Думу, они пожалуй посредствомъ экспропріаціи завладіють чужимь добромь и раздадуть его. Но потомъ придумають еще лучшее слово, стануть сами господами, а вы, какъ холопы, будете на своихъ же надълахъ работать на нихъ и проклинать свою долю.

Богь съ нимъ, съ такимъ раемъ и съ такими благод втелями! Выбирайте въ Думу тъхъ, кто желаеть честно, по закону,

по-Божьему, вмёстё съ Царемъ, потрудиться для устроенія благополучія ролного народа, кто отремится создать и вижшнее благополучіе народа и напитать его духовнымъ просвъщеніемъ».

The tree ore will \*\* are de the mount The state of the s

Въ «Московскихъ Вѣдомостяхъ» (№ отъ 6-го января) пом'вщена статья священника В. Востокова: «что ділать духовенству Враги Россіи стремятся въ Думу, чтобы въ дни предвыборной борьбы партій». Приводимъ существенныя мысли изъ этой статьи:

> Отвътъ одинъ. Настала духовенству горячая пора сказать родному народу слово святой правды, слово искреннее, задушевное,-можеть быть, самоотверженное слово... Разъ страждущая Русь возлагаеть надежды на грядущую Думу, то мы, пастыри, должны всеми силами ума и сердца содъйствовать тому, чтобы Дума была мирна, работоснособна и созилательна.

> Если кому, то намъ самимъ прежде всехъ и всего естественные быть убыжденными въ истинѣ, что всякое учрежденіе, -- государственное ли. частное ли, -- имъетъ успъхъ и постигаетъ намъченныхъ цълей не отъ формы, не отъ названія, ни даже не отъ способа его образованія. а отъ настроенія его д'ятелей, руководителей. Если ихъ настроеніе доброе, разумное, честное и спокойное, то учреждение плодъ добрый приносить и людей миромъ дарить, если же оно влое, эгоистически-честолюбивое, страстно-нетерпимое, то учреждение скоро разрушается, п людямъ отъ его даятельности только солово приходится.

> Затемъ, намъ ли, пастырямъ церкви, не знать, какъ мудраго слова Св. Писанія: Царство раздълившееся на ся не устоить, такъ и краснорфчиваго урока родной исторіи, что разделенія на ся,-удъльныя усобицы въ давно протедшее время,-привели Русь къ погрому и игу татарскому; и намъ ли не предчувствовать, что ожесточенное, партійное раздиленіе на ся въ наши дни ослабить лишь силы народныя и, вийсто многимъ желанной свободы, приведеть Русь къ новому, быть можеть еще болье тяжкому, игу?!.

Наше первое слово народу: убъжденно, задушевно напомнить, что вся его стомизліонная семья принадлежить, прежде всего, къ самой

доброй жизненной, если такъ можно выравиться, партін—святой православной Церкви: что коэтому его главныя цёли, прежде всего, воплощать въ жизни по мёрё силъ Евангельскіе ядеалы, что его вёрное, святое знамя—кресть Господень.

Наше второе слово ему, не вдаваясь въ партійную борьбу; сказать справедливое сужденіе съ христіанской точки зрѣнія о всѣхъ партіяхъ, стремящихся сыграть роль въ государственной

Про партін лівыя, жаждущія съ оружіемъ вь рукахъ завоевывать будто бы народное благо, необходимо сказать ясно и опредъленно: их двятельность противна духу христіанскому; это насильники, не разбирающіе средствъ въ достиженію своихъ цѣлей; явные враги Царя, мечтающіе создать на Руси республику и, въ своемь ослепленія, надеющіеся въ потокахъ крови донлыть до народнаго блага, по трупамъ жертвъ перейти къ общественному благоустройству, и какъ таковые, они-порожденія «власти тымы», утратившія сов'єсть и жалость къ людямъ. При этомъ красноръчивыми фактами исторіи доказать, что «на терновникъ не растеть виноградь, а на репейникъ смоквы», то есть, что насиліе, какъ зло, не можеть породить добра, что одно насиліе вызываетъ другое и никогда не успоконваеть, а только мучить, рездражаеть и ожесточаеть людей.

Про мечтаніи партій среднихъ осчастиннить Русь конституціей съ ея разряженными свободами-надлежить сказать: если они по существу не противоръчатъ духу Христову, то по приложению къ жизни въ данное время крайне непрактичны и даже пагубны. Ихъ носители и выразители, прежде всего, близоруки и увлечены красивыми фразами, блестящими теоріями, но забывають, что при современномъ, смущенномъ и разгоряченномъ, общественномъ настроеніи «желаемыя свободы», во-первыхъ, предоставять просторъ уже разыгравшимся страстямъ, и, во-вторыхъ, отдадутъ довърчивый малокультурный, бёдный народъ въ жертву хитрымъ агитаторамъ, подстрекателямъ, и явятсъ лишь переходною ступенью, или наклонною илоскостью къ революціи, республикъ, анархіи, сь ихъ терроромъ и тиранніей.

Про партіи правыя также слѣдуєть сказать, что, полагая въ основу своей дѣятельности христіанскіе, истинно-русскіе идеалы, близкіе народному сердцу, онѣ будуть успѣшны въ достиженіи своихъ цѣлей лишь тогда, когда съ теоретическимъ провозглашеніемъ свѣтлыхъ идеаловъ соединятъ христіанскую жизнь въ духѣ Евангельской правды, и борьбу съ оже-

сточающимся все болье и болье пролетаріатомъ будуть вести главнымь образомь разумнымь устроеніемь народной жизни, честнымь и добрымь отношеніемь своихь членовь и къ общественнымь обязанностямь, и къ людямь. Древніе христіане среди сильной злобы языческой восторжествовали жизнію по заповъдямь Спасителя, и современныя правыя партіи могуть восторжествовать надъ разливающимся матеріализмомъ только доброю правою жизнію, върно и последовательно отражающею положенные въ основу высокіе идеалы христіанства.

Наконедъ, наше третье слово Русскому народу въ переживаемую трудную годину, это настойчивыя просьбы, горячія мольбы, чтобъ онъ выдвинуль для грядующей Думы изъ своей среды избранниковъ дѣйствительно достойныхъ, истинно—мудрыхъ, нравствено—добрыхъ, уравновѣшенныхъ, разсудительныхъ; не тѣхъ, что только красивыми фразами, бойкими газетными статьими и рѣчами, можетъ быть и увлекательными, заявили себя, а тѣхъ, которые самымъ дѣломъ: честнымъ исполненіемъ своихъ обязанностей, общественныхъ и частныхъ, добрымъ отношеніемъ къ людямъ, уже доказали свою дѣйствительную любовь къ Родинѣ!

И говорить намъ, пастырямъ, эти три слова подобаетъ немедля, нелѣностно, небоязненно, во всякое время и во всякомъ мѣстѣ. Сказавши ихъ искренно, мы исполнимъ долгъ свой предъ народомъ православнымъ!

Моментъ слишкомъ серіовенъ и рѣшителенъ, чтобы молчать... Если кому, то намъ то особенно страшно и нагубно молчать, малодушничать въ такой моментъ. И безъ того уже значительно понизилось въ общественномъ сознаніи наше настырское знамя,—помилуй Богъ если еще понизится, не трудно тогда и совсѣмъ уронить его, а уронивши,—ахъ какъ трудно будетъ поднимать!..

\*\*

Членъ Предсоборнаго Присутствія, извістный писатель по приходскому вопросу, А. А. Папковъ помістиль въ «Новомъ Времени» рядъ статей, въ которыхъ, развивая свою идею о необходимости предоставленія приходу боліве широкихъ правъ и полномочій, высказался, между прочимъ, что было бы полезно, въ виду важности этого діла, еще до помістнаго собора, въ

видъ временныхъ правилъ, ввести въ дъйствіе «нормальный уставъ для православныхъ приходовъ», выработанный въ Предсоборномъ Присутствіи.

Оппонентомъ г. Папкова, въ томъ же «Новомъ Времени» (№ отъ 31 декабря) выступилъ Л. А. Тихомировъ, тоже членъ и участникъ работъ Предсоборнаго Присутствія.

«Въ № 11057 «Новаго Времени», —пишетъ г. Тихомировъ, -- помъщена статья «Приходскій вопросъ въ Предсоборномъ Присутствіи», въ которой очень неточно излагается положение приходскаго вопроса въ Предсоборномъ Присутствін и выражается тенденція къ бюрократическому способу нашей дерковной реформы. Какъ членъ бывшаго Присутствія и какъ членъ русскаго общества, которому уже достаточно надобли бюрократические способы реформъ, не могу не сдёлать возраженія противъ означенной статьи.

Авторъ ея въ своихъ домогательствахъ прикрывается авторитетомъ Предсоборнаго Присутствія. Онъ упоминаеть о принятой на послёднемъ заседаніи формуль юридическихъ правъ прихода и, произвольно заключая отсюда, что эта формула будетъ одобрена на помъстномъ Соборъ, дълаетъ далъе уже совершенно ни на чемъ не обоснованный логическій скачокъ мысли:

«Намъ, говоритъ онъ, представляется необходимымъ выработанный Предсоборнымъ Присутствіемъ (?) нормальный (общій) уставъ для православныхъ приходовъ привести въ дъйствіе до Собора въ видъ временнаго положенія ...

Прежде всего, никакого приходскаго устава Предсоборное Присутствіе не вырабатывало. Вырабатываль его только ІУ Отдель Присутствія, что большая разница. Голось Присутствія выражается только на общихъ собраніяхъ. Что касается проекта приходскаго устава, то его глубокіе недостатки такъ сильно сознавались многими членами Предсоборнаго Присутствія, что къ предполагавшимся его обсужденіямъ было уже готово насколько критическихъ возраженій противъ работы IV Отдела. Профессоръ Бердниковъ составиль и напечаталь свой особый «Сепаратный проектъ», гдъ жестоко критикуетъ трудъ Отдела. Я также составилъ «Замѣчанія», въ которыхъ заявляю его совершенно непріемлемымъ, по несогласности его съ върой русскаго народа, съ составомъ прихода и даже съ требованіями гражданскаго закона. Все это было передано предсидателю Присут- дуть и способы ихъ удовлетворенія...

ствія митрополиту Антонію. Другіе члены готовились возражать Отделу устно. Въ виду праткости времени, предстатель не счель возможнымъ пустить на обсуждение Присутствия проекть IV Отдела, а вследствіе этого остались втуне и вст возраженія. Вотъ какъ было діло. Ни ма. лъйшен санкцін работь IV Отдъла Присутствів не дало, и даже не разсматривало ее.

И вотъ теперь является агитація въ пользу введенія этого внаменитаго проекта до Собора. безъ спроса Собора... Эта идея мив знакома. Она принадлежить нъсколькимъ членамъ IV Отдъла, но тогда ничего изъ нея не вышло. Нисколько не сомнъваюсь, что лица, принадлежащія къ реформистской группѣ Присутствія, думають послужить благу Церкви и Россіи, новъ ихъ тенденціяхъ кроется то вредитишее наслідіе бюрократизма, которое состоить въ полномь неуважении къ человъческой самостоятельности. Они полагають, что хорошо придумали, какъ насъ облагод тельствовать, и ничто же сумняся благодътельствуютъ намъ насильно. При такой замашкъ благія намъренія годятся только на мостовую, которую Данте видълъ въ аду.

Если не терпится подождать до Собора, то есть до выраженія голоса законной церковной власти, то мы во всякомъ случав имвемъ право требовать, чтобы вопросъ о приходъ, не допущенный до обсужденія особаго Присутствія. быль представлень на обсуждение представителей самихъ приходовъ, приходскихъ попечьтельствъ, старостъ церковныхъ и вообще подлинныхъ представителей церковно-общинной жизни.

Третьяго исхода не можеть быть. Или Соборь, или обсуждение приходское ..

Реформа приходскаго строя-дело громадной важности и несомнънно требуеть большой осторожности, тімъ боліве, что опредъленіемъ Святьйшаго Сунода, оть 18-го ноября 1905 года, о приходскихъ Совътахъ, приходу уже предоставлены весьма широкія права. Кстати сказать, права эти на практикѣ очень мало использованы. Почему? Не потому ли, между прочимъ, что одни внѣшнія нормы не всегда могуть измінить обычный ходь жизни. Для этого требуется измёнить обычныя, утвердившіяся въ обществь, понятія и разрушить установившіяся градиціи. Создадутся потребности, найдены буCaroll Tions in

0 нравственныхъ способахъ къ оживленію приходской жизни пишеть въ «Херсонскихъ Епархіальныхъ Вѣдом.» (№ 24) священникъ П. Истоминъ-въ статъй: «Елиненіе между пастырями и пасомыми». Всею душею желая для пользы Церкви Христовой возрожденія церковной общины на началахъ христіанской дюбви и труда на общую всёхъ пользу, онъ справедливо признаеть, что для оживленія прихода прежде всего нужны добрые пастыри, духомъ горящіе, Господу работающіе, готовые положить душу свою за други своя:

«Если нътъ въ приходъ такого пастыря, то никакія реформы не оживять прихода. Одна реформа, какова бы ни была, въ области религіозной имъетъ мало значенія.—За доказательствомъ ходить не далеко. Въ 60 годахъ прошлаго стольтія были сдъланы попытки къ поднятію прихода и оживленію въ немъ духа древне-христіанской общины учрежденіемъ церковно-приходскихъ попечительствъ и братствъ. Въ прошломъ году Святѣйшимъ Сунодомъ рекомендовалось духовенству, въ техъ же целяхъ, открывать церковные сов'яты и устранвать приходскія собранія. Какъ ни симпатичны эти меры, но оне не оживили, врядъ ли и теперь воскресять церковно-приходскую жизнь. Самое большее, и то при искреннемъ отношении къ нимъ пастыря, а не служебномъ его усердін, эти мфры могуть возбудить въ прихожанахъ, такъ сказать, имущественныя интересы къ своему храму. Но интересы духовные, интересы въры, взаимной любви, духовнаго спасенія эти учрежденія не вибдрять въ сердца народа. Вѣдь и въ приходскія попечительства, и въ церковные совъты, и въ собранія народныя войдуть все та же люди, въ которыхъ ослабълъ христіанскій духъ. Придуть они сюда не по влеченію любви къ дѣлу Христову, а по побужденіямъ иного характера. Поэтому, кажется, что всв эти учрежленія не могуть быть началомъ или причиною оживленія церковно-приходской жизни, но должны явиться въ приходъ, какъ следствіе и плоды. Главное зло въ разстройствъ современнаго прихода, помимо отчужденія пастыря отъ прихожанъ, еще и отсутствіе единства между в'єрующими. У множества върующихъ-сказано о древней общинъ-было одно сердце и одна душа (Дъян. 4, 32). Значить, тоть приходь можно будеть признать вполнъ возродившимся, гдъ всъ члены группи- теченій и новыхъ духовныхъ запросовъ-все

руются возлѣ своего храма и священника, проникнуты единствомъ духовныхъ стремленій, взаимною любовью и заботою о всякомъ усовершенствованін всёхъ и каждаго въ приходё. Конечно, не вившнія реформы, но ревность пастырей въ исполнении своего пастырскаго долга можетъ привести насомыхъ къ такому единенію... Почему у насъ на Руси въ старыя, добрыя времена настыри пользовались такимъ огромнымъ вліяніемъ на народъ? Потому, что въ клирикахъ прихожане дёли не требоисправителей, а «своихъ» людей, руководителей въ духовныхъ интересахъ, глубоко знающихъ и понимающихъ весь духовный и матеріальный строй народной жизни. Тогда народъ и духовенство рука объ руку одинаково стремились въ церковной самобытности, самодъятельности. На этой почвъ между духовенствомъ и прихожанами создавались не оффиціальныя, но чуждыя формализма отношенія, глубокая нравственная духовная связь. Духовенство тогда не составляло особаго замкнутаго сословія; оно жило съ народомъ общею жизнію... Вся матеріальная жизнь народа и съ хорошими и дурными сторонами была хорошо знакома пастырю, близка ему. Отсюла иля него являлась полная возможность радоваться съ радующимися и плакать съ плачущими. Вотъ какимъ характеромъ отличалась дъятельность пастырей. Къ сожальнію, далека и непохожа на этотъ идеалъ современная дъятельность огромнаго большинства «стражей дома Израилева».

Необходимо, чтобы пастыри сознали это и нашли способы болве твенаго сближенія съ народомъ на почві служенія его просвъщению въ духъ и въры и Церкви Христовой.

Въ особенности благовременно и полезно было бы для духовенства, въ интересахъ его пастырско - просвътительнаго дъла, сближение съ интеллигенцией. На эту тему высказывается въ «Подоліи» (№ 289, 1906 г.) священникъ І. Хохановскій:

«Если объединение двухъ культурныхъ силъдуховенства и интеллигенціи на почвѣ общаго служенія духовно-матеріальному благу народа всегда было желательнымъ, то въ настолщее время оно составляеть насущную потребность. Пробудившееся самосознаніе народныхъ массь, ихъ совершающееся на нашихъ глазахъ перерожденіе, возникновеніе въ народѣ новыхъ это такая обширная нива, на которой хватитъ работы всёмъ, и чёмъ больше будеть работниковъ-народолюбцевъ, чемъ теснее и прочите будеть между ними духовно-связующій союзь. тамъ большею продуктивностью должна сопровождаться дружная совийстная работа».

Авторъ не обольщается: онъ сознаеть, какія трудныя препятствія стоять на пути этого сближенія и въ видѣ взаимнаго предубъжденія и недовърія одного класса къ другому и въ видъ еще болъе серьезнаго затрудненія — нерідкаго со стороны интеллигенціи презрінія и пренебреженія къ въръ народной и церковнымъ традиціямь; но онь вірить, что союзь все-таки возможенъ при условіи, разум'вется, полнаго со стороны интеллигенціи уваженія къ въръ народа, составляющей «святая святыхъ» народной души...

«Общность задачи убъдительно говорить за союзь, а не за развединение между пвумя культурными силами, при условіи признанія интеллигенціей віры народа. На почві общаго духовенству и интеллигенціи народнаго добра, а не старыхъ счетовъ, возможенъ трактуемый союзь, отъ котораго можно ожидать и боле успъшнаго движенія впередъ и самаго народ-

Желателенъ зи и нуженъ ли этотъ союзъ? Несомићино. Пусть же и совершится этотъ благод втельный союзъ двухъ культурныхъ силъ на общее и близкое имъ благо требующаго дубующаго духовной нищи, утъсненнаго въ соціально - экономическомъ быту меньшаго брата, которое, вижсть съ темъ, и будеть благомъ дорогой родины».

Изъ области чаяній и ожиданій, переносясь къ печальной действительности, приходится наталкиваться на факты, крайне безотрадные. Полное горечи письмо изъ Бѣлоруссіи номѣщено въ № 1 «Русскаго Лѣла»:

«Изъ Западной Руси несутся горькія жалобы православнаго духовенства: десятки тысячь, русскихъ крестьянъ уходять въ католичество. Но кто же виновать въ этомъ стадномъ бъгствъ ихъ словесныхъ овець въ чужую овчарню? Прежде всего и больше всего сами же настыри.

Главивнией виной нашихъ отповъ-јереевъ является ихъ исконная, ничьмъ непреоборимая

словно забыли, что храмъ долженъ быть на только домомъ молитвы, но и училищемъ благо. честія, «столномъ и утвержденіемъ истину въ народъ. Нельзя довольствоваться только тьмъ, чтобы прихожане почаще являлись от стоять объдню; нужно еще неустанно учить в учить ихъ. Къ глубокому сожалению, проповы въ сельскихъ храмахъ Западной Руси почти совствы отсутствуеть, а если гдт иной батюшка и проповедуеть, то это выходить такъ безцвътно, такъ холодно и мертво!

Не меньше равподушія и ліни проявляеть наше православное духовенство и въ дъль школьнаго учительства. Всъ сельскіе священнях на бумагь числятся законоучителями въ народныхъ школахъ, иногда въ нъсколькихъ одновременно, -- но на дълъ громадное большинство ихъ упорно уклоняется отъ святаго законоучительскаго дёла. Въ то время, какъ ксендзи вежми способами, и явными и тайными, и дозволенными и недозволенными, стараются захватить религіозное образованіе народа въ свои руки, наши духовные наставники, за немногим исключеніями, повсюду тяготятся этой обязанностью. Отъ задавленнаго работой учителя многаго, конечно, и требовать нельзя, тык болье, что отцы отказываются только оть законоучительского труда, но законоучительское жалованье получають преисправно сами. Многіе, впрочемъ, заключають съ учителемь такого рода сделку: учитель неоффиціально обучаеть дътей Закону Божію и получаеть отъ батюшки половину его законоучительской платы; батюшка же получаеть въ свое распоряжение классный журналь и собственноручно росписываеть «пройденное», скръпляя записи своею подписый. О такихъ обманныхъ сдълкахъ обыкновенно извъстно и благочинному, и инспектору училищъ, и прихожанамъ, и даже учащимся дътямъ

При такомъ отношении къ прямымъ своимъ обязанностямъ можетъ ли священникъ претендовать на уважение къ себъ своей пастви? И следуеть ли удивляться, что ученики, прошедшіе чрезь народную школу и отлично усвопшіе всв ся «науки», иногда понятія не имвють ни о Христъ, ни о христіанскомъ ученія?

Сказать по совъсти, наша деревня нуждается еще въ христіанскихъ миссіонерахъ. Въ ръдкомъ домѣ у крестьянина увидите Евангеліс; иногда его не найдете въ цълой деревит. Взрослые люди, отцы и матери семействъ, часто не внають самыхъ употребительныхъ молитвъ, не понимають значенія самыхъ простыхъ церковныхъ обрядовъ.

Чтобы удержать народъ отъ слепого былінь въ дёлё церковнаго учительства. Они ства въ лоно католичества необходимо, предде

всего, просвётить его. Къ сожалѣнію, едва ли можно въ этомъ отношеніи возлагать большія надежды на наше православное духовенство нъ нынѣшнемъ его составѣ. Дѣло въ томъ, что образовательный уровень сельскихъ священнковъ въ послѣднее время у насъ сильно понизился. Семинаристы, закончившіе богословское образованіе, въ большинствѣ случаевъ избігаютъ духовнаго сана. Вопреки пословицѣ: не учась, въ попы не ставятъ, —теперь все чаще и чаще сельскими пастырями въ Бѣлоруссіи становятся простые псаломщики, иногда не окончившіе даже курса духовныхъ учизишъ.

\*\*

Въ ряду народныхъ нуждъ нашего времени съ особенною силою сказывается нужда въ народномъ образованіи. Этому злободневному вопросу, между прочимъ, посвящена статья протоіерея Е. Ш. въ № 291 «Подоліи».

«Вопросъ о всеобщемъ народномъ образованіи давно наврѣль; о немъ много пишутъ и говорять; народъ жаждетъ образованія; настоящіе историческіе моменты настойчиво требуютъ поднятія умственнаго народнаго развитія. Историческій ходъ политическихъ событій нашего отечества засталъ нашъ народъ неподготовленнямъ къ современной жизни, и мы только теперь увидѣли ошибки прошлаго, увидѣли, что 45 лѣтъ послѣ освобожденія крестьянъ прошли почти безслѣдно для культуры нашей деревни, и заговорили о всеобщемъ народномъ образованіи. Но помогутъ ли народу эти разговоры, эти проекты?

Нужно откровенно сказать, что та грамотность, которую получають крестьянскія дѣти въ одноклассныхъ сельскихъ школахъ, какъ министерскихъ, земскихъ, такъ и церковныхъ, можеть служить только преддверіемъ къ умственному развитію народа; это маленькая брешь въ темномъ бытовомъ положении народа, сквозь которую могуть въ лучшемъ случат проскользнуть лучи свъта; но очень часто и эта брешь ватягивается окружающею темнотой, и окончившій школу снова обращается въ первобытное состояніе. Для того, чтобы народное образованіе было прочиве и приносило действительную пользу, нужно расширить программы начальныхъ сельскихъ школъ, а, следовательно, растянуть курсъ ученія еще на два-три года.

Такимъ образомъ, для разрѣшенія вопроса о всеобщемъ народномъ образованіи, требуется увеличеніе числа школъ до нормы, опредѣляе-

мой по расчету числа дътей учебнаго возраста.-Это прежде всего, а затъмъ постепенное преобразование этихъ начальныхъ, такъ сказать первичныхъ школъ, одноклассныхъ сельскихъ, въ двухклассныя, съ пятилътнимъ курсомъ и съ расширенными программами. На помощь народу должно придти Правительство отчисленіемъ на народное образование хотя бы двухъ процентовъ изъ доходовъ отъ продажи спирта и земство. Если же эти два фактора не примутъ соотвътствующаго народной нуждъ участія сначала въ расширеніи начальнаго народнаго образованія, а потомъ въ дальнейшемъ развитіи его и поднятіи до той высоты, на которой долженъ стоять народъ въ культурномъ государствъ, то всѣ законы и проекты относительно народнаго образованія останутся на многіе годы pia desideria».

Въ вопросъ о всеобщемъ обучении, потребность въ которомъ достаточно сознана, - затрудненіе можеть встрітиться не только въ недостаткъ средствъ, но и въ другихъ отношеніяхъ. Потребуются, напримъръ, десятки тысячъ новыхъ учителей и учительницъ. Подготовка ихъ дѣло не легкое и, конечно, возьметь не мало времени. Во всякомъ случай, останавливаться передъ трудностями этого дела не следуеть. Времени опущено такъ много, что всякое новое промедление въ этой области было бы не простительно. Средства же на это неотложное и первой важности дело-должны быть изысканы. Изъ какихъ источниковъ-разобраться въ этомъ, конечно, должна Государственная Дума, которой принадлежить право обсужденія государственной росписи доходовъ и расходовъ. ,

\* \*

На ряду съ заботой объ умножени народныхъ школъ, — первостепенной важности вопросомъ представляется вопросъ о тинъ школы. У всъхъ народовъ Востока и Запада народная школа стояла и стоитъ подъ покровомъ церкви. У евреевъ, магометанъ, армянъ первоначальное обученіе есть обученіе церковное. Даже въ либеральной Франціи до послъдняго времени церковныя и монастырскія школы насчитывались десятками тысячь. У насъ же въ вопросв о школъ-какъ и во многомъ: другомъ-такъ называемые «прогрессивные» слои общества выступили ожесточенными противниками Церкви и всячески порицають и поносять церковную школу. Не лишена поэтому значенія следующая параллель между церковно-приходской и земской школой въ № 6-мъ «Югозападнаго Края»:

«Мнъ кажется, иншетъ авторъ этой статьи, насколько я успъль ознакомиться со школьнымъ деломъ въ школахъ церковно-приходскихъ, министерскихъ и земскихъ (такъ какъ въ первой самъ быль учителемъ и состою теперь зав'дующимъ, во второй получилъ свое первоначальное образованіе, а въ третьей состою законоучителемъ), церковно - приходская школа ничуть не хуже школы земской, и последняя ничуть не продуктивнее первой, такъ какъ даетъ своимъ питомцамъ то же самое, какъ и гонимая школа церковно- приходская. Да и въ самомъ дълъ, отбросивъ всякое предвзятое митніе, присмотритесь, тъ, которымъ не нравится церковно - приходская школа, поближе къ ней, и вы сами увидите, что упрекъ вашъ церковно-приходской школф поспфшенъ, какъ и похвала ваша школамъ земскимъ преждевременна! Каждому, въдь, извѣстно, что дерево узнается по его плодамъ. А плоды для темной глухой нашей деревни, приносимые церковно - приходскою школою, чъмъ хуже плодовъ другихъ народныхъ школь? Въдь старая истина говорить, что нътъ ученика больше учителя своего! А учителя нарождающихся земскихъ школъ чемъ превосходять своихъ коллегъ по церковноприходскимъ школамъ?! Они оканчивають обыкновенно учительскія семинарін съ 3-хъгодичнымъ курсомъ по общеобразовательнымъ предметамъ... Не такъ ли же подготовляются и учителя церковно-приходскихъ школъ? Не съ равными ли познаніями последніе выступають на учительскія поприща по церковно-приходской школь, какъ и первые въ киколы земскія и министерскія? Отв'єть въ данномъ случай долженъ быть положительнымъ, такъ какъ учителя церковно-приходскихъ школъ, помимо окончанія второклассныхъ церковноприходенихъ школъ съ 3-хъ-годичнымъ курсомъ по общеобразовательнымъ предметамъ, еще подвергаются особымъ испытаніямъ, при училищныхъ епархіальныхъ совътахъ, послъ того, какъ они потрудились въ школахъ грамоты, гдв и нравственности христіанской.

пріобрѣтается ими нѣкоторый навыкъ къ правильной постановкъ школьнаго дъла. Таких образомъ всъ эти труженики народной шком въ своемъ умственномъ развитіи одинакови, равно какъ одинаково пріобрѣтается ими у школьный навыкъ и опытность въ постановк преподаванія школьныхъ предметовъ. Въ данномъ случав, я и не касаюсь учителей церковно-приходскихъ школъ со среднимъ образованіемъ, каковые являются роскошью, нутьщей мъсто только именно въ церковной школъ. Слъдовательно, преимуществъ у земских школъ въ этомъ отношении предъ церковноприходскими пока не видно, равно какъ не видно ихъ у тъхъ же земскихъ школъ прев церковно-приходскими и въ отношени программы, которая дается церковно-приходскимь школамъ въ руководство, какъ минимумъ прохожденія предметовъ, положенныхъ для начальной народной школы, каковыми являются: Законъ Божій, русскій языкъ: чтеніе и письмо. не только подъ диктовку, но и самостоятельная письменная работа, какъ переложение статьи, описанія и прочее, ариеметика, до дроби включительно, церковно-славянскій языкъ, ко: торый въ народныхъ школахъ, не церковных въ настоящее время, -- въ забвени, такъ что ученики почти совершенно не знають читать по Евангелію, а въ школахъ церковныхъ славлискій языкъ проходится аккуратно, равно как и пѣнію церковному удѣляется должное вниманіе. Словомъ, какъ видите, въ церковно-приходской школь проходится все то, если не больше, что и въ другихъ народныхъ школахъ какъ земскихъ, такъ и министерскихъ».

При оцънкъ преимуществъ и достоинствъ той или другой системы народнаго образованія, кром'є фактической постановки той или другой школы-церковно приходской или земской, должны быть приняты во внимание и другія — болье существенные стороны. Недостатки въ ея оборудованіи, въ подбор'в учителей, - въ устройствь болье удобно обстроенных зданій.если таковые нынѣ наблюдаются, -- могуть быть устранены, разъ руководители этой школы будуть располагать более крупными, чёмъ нынё, денежными средствами. Но на сторон'я церковно-приходской школы то незамѣнимое преимущество, что она на первомъ планъ ставитъ воспитание учащихся на незыблемыхъ основахъ въры п

\* \*

Въ государствахъ Запада, и въ особенности въ Америкъ, принципъ воспитанія молодыхъ покольній на основахъ въры и нравственности поставленъ, въ сравненіи съ русской школой, на недосягаемую высоту, въ особенности, поскольку это касается школы средней и высшей. Приводимъ интересныя въ этомъ отношеніи наблюденія доктора Н. Я. Пясковскаго.

«Религіозный духь, — говорить довторь Н. Я. Пясковскій, — до такой степени пропитываеть рітскій американскій мірь, что съ возрастомъ молодое поколініе само организуеть при церковных приходахь особенныя «приходскія общества молодыхь людей», имінощія своей цілью поддержаніе нравственной связи между молодыми людьми путемь объединенія во имя высшей религіозной духовной ціли. Общества эти собираются обыкновенно въ притворахь приходскихь храмовь, гді предлагаются рефераты, поются религіозные гимны, читаются различными знаменитостями лекцін и т. д.

Амерсканское студенчество университетовъ и коллегій въ высшей степени чутко ко всему нравственному, не смотря на широкую акадеинческую свободу; тамъ особые, такъ называеиме «провокаторы» следять неусыпно за нравственностью студентовъ, благодаря чему проявленіе такихъ національныхъ пороковъ англосаксонской расы, какъ азартная игра и пьянство, между студентами случаются крайне рѣдко и наказуются исключениемъ изъ университета. Масса студентовъ принадлежить къ трезвенникамъ, т. е., совершенно не употребляющимъ не только вина, но даже пива. Цфломудріе и вообще нравственная чистота среди американскаго студенчества — обычное явленіе, а не ръдкость, какъ во Франціи, Германіи, или лаже у насъ.

Религіозный духь до такой степени проникасть студенческую американскую среду, что почти всё студенты университетовъ ежедневно присутствують на молитве въ университетской капелле, а по воскресеньямъ слушають по две службы либо въ приходскихъ храмахъ, либо въ университетской капелле.

Замѣчательно среди американскаго студенчества общество подъ названіемъ «христіанское общество молодыхъ людей». По уставу, напр., Нью-Іоркскаго отдѣленія этого общества, оно «имѣетъ своей цѣлью улучшеніе духовнаго, умственнаго и общественнаго состоянія молодыхъ людей путемъ организаціи лекцій, бегфдъ

библіотекъ, читаленъ, общественныхъ собраній и всявихъ другихъ средствъ и пособій, какія могутъ способствовать этой цёли». Кромѣ того, это общество имѣетъ въ виду «объединить тѣхъ молодыхъ людей, которые, признавая Іисуса Христа своимъ Богомъ и Спасителемъ, по святому Писанію, желаютъ быть Его учениками въ своей вѣрѣ и въ своей жизни, и сочетать ихъ усилія къ распространенію царства Христова среди молодыхъ людей».

. Членомъ «христіанскаго общества молодыхъ людей» можеть быть всякій молодой человікь, вносящій въ кассу общества ежегодно только всего два доллара (четыре рубля на наши деньги). И такая ничтожная плата даеть юношъ возможность пользоваться всёми правами общества. Въ Нью-Іоркъ обществу принадлежитъ огромнъйшій домъ, гдъ имъется большая библіотека, великольпивника, роскошная читальня и обширный гимнастическій заль. Въ этомъ комфортабельномъ домѣ еженедѣльно читаются лекцін по всевозможнымъ предметамъ, сообразно запросамъ членовъ общества. Ежедневно бывають молитвенныя собранія, на которыхъ поются священные гимны. Иногда извѣстные проповѣдники и ученые богословы приглащаются для лекцій и бесёдъ по животрепещущимъ религіозно-правственнымъ вопросамъ... Каждый новичекъ студентъ, попавшій изъ провинціи, изъ самаго глухого мъставъ Нью-Іоркъ, можетъ найти въ «христіанскомъ обществ' молодыхъ людей» самое теплое участіе къ себ'є, ко всякимъ своимъ нуждамъ, какъ духовнымъ такъ и матеріальнымъ.

Какъ хорошо было бы учредить такія христіанскія содружества и среди нашей учащейся молодежи. Послёдняя тогда не была бы такъ легко уловима для всякаго рода нравственныхъ соблазновъ, и настоящее пренебрежительное отношеніе къ религіи являлось бы рёдкимъ исключеніемъ. А юноши, пріёзжающіе въ большой университетскій городъ въ первый разъ, могли бы найти въ такихъ обществахъ необходимую правственную поддержку, а при случаё и матеріальную помощь». (Иркутскія Епарх. Вѣд. № 23).

\* \*

Въ Подоліи (№ 286, 1906 г.) напечатана статья свящ. С. Козубовскаго: «Церковные хоры и общее пѣніе». Указывая на трудность организаціи хорошаго, виоли вотвычающаго своему назначенію, церковнаго хора, о. Козубовскій рокомендуеть свонмъ собратьямъ—пастырямъ обратить особливое внимание на общее народное пъние въ храмъ.

«Первое время участники церковнаго хора, вообще очень охотно посъщають спъвки, и онъ имфють на нихъ замътное доброе вліяніе... Но какъ только хоръ сорганизовался, и начинаютъ пъть какъ будто бы сносно, тотчасъ начинается и разладъ, который и нередко приводить къ раснадению хора... Является у полуграмотныхъ пъвчихъгрубое самомнение, гордость, не считающаяся ни съ чъмъ, лучшіе півцы и півицы требують отъ регента чуть ли не поклоненія себъ, ссорятся съ другими пъвчими, ръже являются на сићвки (все ждутъ «поклона» отъ регента) отказываются даже въ церкви пъть съ хоромъ («безъ меня, дескать, ничего не выйдеть»), начинають «беречь» свой голось, какъ «настояmiя пѣвицы» и проч. Забывають, что туть не спена, а чистое Божіе діло, діло ангельское. Дело кое-какъ поддерживается «угощеніями» и т. п. Но это еще хуже, такъ какъ успѣхъ хорового церковнаго панія здась кощунственно ставится уже въ прямую и непосредственную связь съ «мамоной», угощеніемъ... Есть, положимъ, и такіе приходы, гдф пфвчіе смотрять на свое искуство, какъ на посильное служение Богу; и сильно дорожать имъ, любять его... «Идти на клиросъ» — въ такихъ приходахъ высшая награда и счастье для грамотнаго простолюдина. Но эти приходы - редкость... Въ большинствъ случаевъ регенты, плохіе пелагоги: сильно портять своихъ-же певчихъ неумеренными похвалами, а потомъ самиже и плачутся... Хоровое птніе требуеть для птвцовъ и соотвътствующаго церковнаго воспитанія въ духъ смиренія и ревности къ святому ділу.. Иначе это будеть постройка на пескъ...

Другое дъло-общее народное пъніе. Завестнего трудиве, и оно не такъ вившие-привлекательно. Но оно имфетъ массу выгодъ. Во-первыхъ, оно не возбуждаетъ ни въ комъ изъ поющихъ чувства самомивнія, кичливости; во - вторыхъ (и это главное) оно одушевляеть массу молящихся, ділаеть всіхъ и каждаго участникомъ въ богослуженія, которое становится близкимъ сердцу, понятнымъ, радостнымъ и нужнымъ каждому нзъ молящихся... Гдѣ общее церковное пѣніе существуеть издавна (какъ, напр., въ с. Водачовкъ, Ушица. у., или въ с. Винницкихъ и Мизяковскихъ хуторахъ, Винницкаго у.), тамъ оно достигаетъ прямо поразительной величавости и силы... Послушать это общее народное птніе въ церкви во дни большихъ праздниковъ составляетъ величайшее наслаждение! Воистину тогда народное сердце «поетъ пъснь Богу едиными усты и единымъ сердцемъ...

Пусть поеть народь Богу своему,—не будемь отнимать у него его наимучшей, высшей радости въ жизни»!

\*

Въ «Извъстіяхъ по Харьковской епархіи» помъщена интересная статья по вопросу о продажъ иконъ

«Объёзжая село, продавцы иконъ кричать пог этомъ, подобно продавцамъ овоихъ продувтова: «богивъ, богивъ, эй, бабы, кому богивъ». Если при этомъ, торговецъ нрава веселаго, то не стыняется къ подобнымъ выкрикиваніямъ прибавлять: «покупайте иконы, дешево отдаю» и т. т. Торговенъ останавливается среди села, развазываеть возы, выставляеть на землю нкони. сюда сходятся крестьяне, и начинается торговля. Продавецъ хвалить свой «товаръ», а покупатели указывають его недостатки, начинается торгъ; торговедъ уступаетъ, крестьянинъ прибавляеть, и много проходить времени, пока оба, наконецъ, прійдуть къ взаниному соглашеню. При этомъ нерадко устранвается обмань иконь на продукты сельско-хозяйственнаго произволства, какъ-то стно, зерновой хльбъ и пр. На ярмаркахъ, куда одновременно съвзжается нь сколько торговцевъ иконами, картина торгови принимаетъ иной видъ, еще болъе обидный ди религіознаго чувства христіанина. Даже у человъка, равнодушнаго къ религіи, такой способъ торговли иконами вызываеть отвращене, какое же чувство можетъ испытывать истиневтрующій христіанинъ, видя (такое) небрежное обращение съ иконами на ярмаркахъ! Недаромъ такой способъ торговли иконами составляеть предметь нареканія со стороны штундистовь и другихъ сектантовъ.

Пора бы положить конедъ всему этому! Ств. лать это не такъ трудно, нужна только иниціатива. Въдь нашли же разумный способъ продажи восковыхъ свъчей. Нъчто подобное можно устроить и съ продажею иконъ. Какому нибудь изъ монастырей можно предложить устронть иконописную мастерскую, которая изготовляла бы потребное количество иконъ, для удовлетворенія нуждъ всей епархін. Изъ этой общей мастерской иконы пріобратались бы непосредственно всъми церквами епархін на началахъ комиссіонерскихъ, а потомъ уже церковными старостами или даже членами причта продавались бы прихожанамъ изъ церкви. Необходимо также улучшить живопись иконъ. Даже для непосвященныхъ въ тайны живописнаго искусства очевидно, какъ далеки отъ идеала произведенія наших в профессіональных обогожазовъ». Для нихъ изготовление иконъ есть речесло, доставляющее имъ пропитаніе, а потому неудивительно, что иконописное дело, обслуживающее нужды деревни, поставлено у насъ очень плохо. Этимъ дъломъ занимаются люди неопытные, некультурные, неимфюще надлежащей подготовки. Съ правильной постановкой продажи иконъ несомнънно улучшилась бы и

Священникамъ слъдуетъ обратить серьезное внимание на организацию въ ихъ приходахъ правильно-поставленной продажи иконъ добраго письма. Устроить складъ иконъ и продажу ихъ при каждой приходской церкви дело не особенно трудное и не требующее большихъ затрать.

Воззваніе преосвященнаго Гродненскаго Миханла. — Религіозно-правственныя чтенія. — Прямърный пастырь. — Замъчательный слу-чай.—Виленскій кружокъ русскихъ женщинъ. — 0 дерковной школь. —Законъ Божій въ сельской учебной ремесленной мастерской.-О монастыряхъ.-Приглашение къ пожертвованиямъ.-Преобразованіе журнала «Православная Подолія».-Некрологи.

Преосвященный Гродненскій Михаилъ обратился къ своей паствъ съ воззваніемъ. гдь, между прочимъ, указываетъ, какъ тяжело приходится русскому народу въ нашемъ Западно - русскомъ краћ; съ одной стороны-усиленный напоръ на насъ римско-католиковъ, съ другойпронски всякаго рода проходимцевъ и темныхъ личностей, развращающихъ народъ. Архипастырь просить православныхъ русскихъ людей постоять за втру православную и за родину, для чего необходимо всемъ соединиться и действовать за одно. Върный путь къ объединению представляють церковныя братства. Пусть каждый приходъ, какъ одинъ человекъ, силотится въ своемъ приходскомъ братствт и вст братства будуть действовать вместь, въ дружномъ согласіи и взаимной поддержив. Желая положить начало жи-

Гродненской епархіи, епископъ Михаилъ пригласилъ на 3-е января въ Гродну представителей отъ православныхъ приходовъ, братствъ и церковныхъ попечительствъ всей епархіи.

Собраніе происходило въ зал'в управленія топографической съемки. Председательствоваль епископъ Михаиль. Въ собраніе были приглашены представители отъ всехъ мъстныхъ правительственныхъ и казенныхъ учрежденій. Передъ началомъ засѣданія епископомъ Михаиломъ въ сослуженіи соборнаго духовенства было совершено молебствіе съ провозглашеніемъ обычныхъ многольтій.

Послъ молебна преосвященный Михаилъ обратился къ собранію съ рѣчью, въ которой въ яркихъ краскахъ обрисовалъ нынъшнее положение нашей родины вообще и Западнаго края въ частности. Сообщилъ собранію о своей повздкв съ протоіереемъ Корчинскимъ въ С.-Петербургъ сперва къ председателю совета министровъ П. А. Столыпину, а затъмъ къ Государю Императору въ качестви депутата отъ Гродненскаго Софійскаго православнаго братства. Цъль новздки было ходатайство передъ Верховною Властію о назначеніи членомъ въ Государственный Совъть представителей отъ православнаго русскаго населенія Гродненской губерніи, за невозможностью провести такового на выборахъ. Владыка закончилъ свою рѣчь возгласомъ «ура! за Самодержавнаго православнаго русскаго Царя!» Раздадось дружное троекратное «ура»! Послъ чего всв присутствовавшие въ ніи исполнили народный гимнъ. Послъ владыки говориль членъ братства г. Орловъ, который въ краткихъ словахъ напомнилъ собранію д'ятельность бывшей Государственной Думы, предупреждаль собраніе быть болье осмотрительными при предстоящихъ новыхъ выборахъ въ Государственную Думу, чтобы не повторить прошлогоднихъ ошибокъ. Затемъ на тему о вому личному общению православных предстоящихъ выборахъ въ Государственную Думу говорило нъсколько крестьянъ иконопочитанія. 8) Современныя политии священниковъ. Собраніе закончилось общею молитвою «Спаси, Господи, люди Твоя». На имя председателя совета министровъ была отправлена собраніемъ телеграмма съ просьбою повергнуть къ стопамъ Его Императорскаго Величества върноподданническія чувства всёхъ православныхъ братствъ Гродненской епархіи. («Виленскій В'Астн.»).

nd a work part at coll Alfanta sand a wark

Съ благословенія преосвященнаго Іоакима, въ г. Оренбургв по воскреснымъ и праздничнымъ днямъ ведутся чтенія религіозно-нравственнаго характера. Такъ 6-го декабря въ залѣ городской думы состоялось въ пользу голодающихъ «религіозно-нравственное чтеніе» по слідующей программѣ: 1) «О правъ собственности по ученію христіанскому», 2) «Родители и дъти». Въ Сергіевской церковной школъ въ пользу Михаило-Архангельскаго братства на «народномъ чтеніи» съ свётовыми картинами были прочитаны 10-го декабря статьи: 1) «Объ Іосифѣ прекрасномъ» 2) «Изъ русской исторіи». М'єстными хорами церквей въ перерывахъ чтеній исполнялись избранныя церковныя пъснопѣнія («Оренбургскія Епарх. Вѣд.» № 24).

co

Наряду съ религіозно - нравственными чтеніями для народа, во многихъ епархіальныхъ городахъ происходять чтенія по церковно-общественнымъ вопросамъ,для образованной публики. Такъ, напримъръ, въ гор. Иркутскъ совътъ мъстнаго Иннокентіевскаго братства предложилъ своимъ сочленамъ, а равно желающимъ изъ духовенства епархіи свътскимъ лицамъ, для разработкивъсообщеніяхь, докладахь, рефератахън проч. следующія темы: 1) О церковной дисциплинъ. 2) Объ организаціи прихода. 3) О церковномъ пъніи. 4) О дошкольномъ воспитаніи дітей. 5) О преподаваніи Закона Божія. 6) Религіозно-философскія

ческія партін съ христіанской точки зрінія. 9) Обзоръ духовныхъ журналовь 10) Обзоръ церковной политики послыняго времени. 11) Желательно ли патріаршество? 12) Желательно ли отділеніе Церкви оть государства? 13) О церковнобогослужебномъ языкъ. 14) Объ изминеніяхъ въ уставѣ братства, применительно къ сельскому населенію. 15) Объ отношеніяхъ къ инородцамъ и иновірцамъ. 16) О Всероссійскомъ пом'єстномъ Соборі. 17) Объ условіяхъ успѣпіности миссіонерскаго дёла. 18) О способахъ увещания отпадающихъ отъ православія. 19) Табакокуреніе и учащіеся. 20) Семейная и общественная жизнь по христіанскому поняманію. 21) Какъ слёдуеть отпраздновать 200-льтіе Иркутской епархій. 22) Докладь всего, что извёстно о голодё и голодающихъ. 23) Плоды Христова ученія въ исторін («Иркутскія Епарх. В'ьд.» № 23).

На пастырскомъ собраніи духовенства 1-го Валдайскаго убяда, Новгородской епархіи, обсуждался злободневный вопрось о распространении въ народъ листковъ и книгъ религіозно-правственнаго и патріотическаго содержанія. По предложенію: о. предсъдателя собранія была прочтена: статья «Церковнаго Вѣстника» (№ 37-й за прошлый годъ, стр. 1194) подъ заглавіемъ: «О русскомъ православномъ книгоиздательствь». Статья эта указываеть одинъ изъ дъйствительнъйшихъ способовъ противодъйствія атенстической и противоправительственной пропагандь, этоизданіе и распространіе брошюрь и листковъ поучительнаго содержанія. За исключеніемъ нікоторыхъ единичныхъ случаевы способъ этотъ духовенствомъ не практикуется. Между тымь, способъ этоть долженъ быть отнесенъ къ числу самыхъ дъйствительныхъ для воздъйствія на народную массу. Примъръ — политическія прокламаціи. Почему бы не использовать иден князя С. Н. Трубецкого. 7) Догмать его для добраго дъянія? Не говоря объ

аскетическихъ твореніяхъ святыхъ отповъ, сколько назиданія духовнаго наслажденія и пользы могли бы доставить наставленія столновъ нашей Церкви недавняго времени преподобнаго Серафима Саровскаго, преосвященнаго Өеофана, Анвросія Оптинскаго и друг. Весь этоть богатый матеріаль въ настоящее время хранится въ библіотекахъ, невідомымъ иіву, потому что духовные журналы и цінныя изданія по многимъ причинамъ никогда не окажутся въ рукахъ простолюдина. Совениь другое дёло — маленькая брощюра, или листокъ: листокъ возьмуть съ собою, ладуть прочесть сосъду, о содержании его подълятся мыслями, а если онъ будеть данъ въ полную собственность, то его сохранять и прочтуть впоследствии, можеть быть, не одинъ разъ.

Статья «Перковнаго Въстника» призываеть всё добрыя силы русскаго народа соединиться для этой цёли въ особое общество книгоиздательства. Признавая значение такого книгоиздательского общества, если бы оно съорганизовалось и взяло на себя расходы и труды по изданію такого рода листковъ и брошюръ, пастырское собрание признало, что для этого существують и другіе способы: 1) Прежде всего въ воображении невольно встають величественныя тіни древнихъ обителей. Почему бы и въ наше время не привлечь къ этому делу некоторые изъ наиболье состоятельныхъ монастырей? 2) Изданіе листковъ и мелкихъ брошюръ, можно бы поручить и редакціи Епархіальныхъ Відомостей, хотя съ небольщою надбавкою подписной цёны. Чтобы дистки соответствовали потребностямъ прихода и запросамъ времени, а также и въ видахъ облегченія труда по собиранію пригоднаго матеріала, можно бы объявить духовенству, что каждый священникъ можеть присылать въ редакціонную комиссію выражу изъ журнала или сообщить заглавія статей, которыя онъ находить

брошюрами, съ точнымъ указаніемъ, гдѣ статьи были напечатаны. 3) Наконецъ, выдержки изъ святыхъ отцовъ или изъ сочиненій прославившихся духовною оцытностью подвижниковъ и т. п. съ ивлію безплатной раздачи ихъ въ предплахъ прихода могуть быть перепечатаны каждымъ священникомъ; лишь бы нашлись средства пріобрѣсти съ надлежащаго разрѣшенія гектографъ или другой необходимый для отпечатанія аппарать («Новг. Епарх. Вѣд.» № 47).

turbusant Sulle por it to sore a specialist

Достойныхъ служителей Божьихъ народъ чтитъ со всею испренностью; тёхъ же изъ нихъ, которые входять во всё нужды крестьянскія и живуть общею съ приходомъ жизнію, не только чтитъ, но и любитъ. Въ «Новг. Епарх. Вёд.» приводятся слёдующія слова одного прихожанина о своемъ священникі:

«Приходъ у насъ не съ большимъ 300 душъ, доходы небольшіе и только земля хороша; несмотря на то, батюшка служить у насъ около 27 льтъ. За это время онъ поставилъ приходъ, какъ хорошій хозяннъ свое семейство. Безъ совъта батюшки никто даже избы не начнетъ перестраивать. Весною, наравий съ нами, вывзжаеть на полосу съ сохою и бороною. Передъ каждымъ посъвомъ и уборкой хлъба созываеть насъ въ поле, и мы, среди поля, всъ вмъсть приносимъ Господу грышныя молитвы о ниспосланіи милости на свмена и благодареніе за урожай. И удивительно: у людей засухи и вредные дожди, а у насъ все въ пору-и дождь и солнце. Потребуется какой ремонть въ церкви, батюшка объявить, -и у насъ все готово. Добрый пастырь можеть сдълать что угодно».

The state of the state of the state of the state of

Въ «Холмскомъ Листкъ» (№ 1, 1907 г.) архимандритъ Іосифъ передаетъ слъдующій, воистину замѣчательный случай.

заглавія статей, которыя онъ находить «На Дальнемъ Востокъ, въ городъ Нипригодными для отпечатанія отдёльными кольекъ-Уссурійскомъ, при мъстномъ отрядь Краснаго Креста состояль во время Сестры милосердія и другіе больные смогяпонской войны јеромонахъ П. И вотъ, какое въ марть 1905 года было получено отъ него письмо на имя инока Геосиманскаго скита (близъ Троице-Сергіевой лавры).

«Очень поразительный случай произошель съ однимъ воиномъ-католикомъ, который два раза быль ранень, потомъ какъ то свадился съ сопки (съ крутой горы) и разбился: 6 мёсяцевъ сидить въ подушкахъ, перенося ужасныя колики и стрельбу во всё члены. Лечь отнюдь не можеть, чресла и ноги какъ деревяшки. Отъ докторовъ давно уже приговоренъ къ смерти. Впоследствін онъ ослень, оглохъ и онъмълъ, остались только два чувства: обоняніе и осязаніе. Меня же полюбиль онъ раньше; минами показываеть, чтобы я его отпъваль, а не ксендзъ. Потомъ написалъ карандашомъ, что желаетъ принять православіе.

Просьба его была исполнена. 25-го февраля присоединиль я его, муропомазаль и причастиль святыхъ Христовыхъ Таинъ. Часовъ черезъ шесть онъуже слабымъ годосомъ заговорилъ и немного сталъ слышать. Но душа его настолько стала чутка ко мнв, что съ приходомъ моимъ къ нему прекращались всв его страданія. Иногда во время его ужасныхъ страданій приходять сестры милосердія за мной: вхожу, благословляю его трижды, и у него все проходить. Иногда извъщаеть сестеръ, что я къ нему иду: оказывается, что онъ чуеть, какъ только подхожу къ лазарету.

27-го февраля, въ Прощеное Воскресенье, пришель я къ нему утромъ рано и говорю: «Вчера просиль я у докторовъ разръшенія перенести тебя въ церковь къ объднъ, но не разръшили, а хотълось бы съ тобой вмёстё причаститься Святыхъ Таинъ. Пойдемъ братикъ!» Пока я ему это говориль, его такая объяла радость, что зашевелились и захрустьли всв суставчики, и говорить: «давай мить свою одежду!»... И,-о чудо!-всталь, одълся, обудся въ мои сапоги, обнядись и пошли, камъ, собрадись для обсуждения вырабо-

ръли на сіе съ ужасомъ, и со слезами проводили насъ до церкви; на дорога разъ шесть останавливался, падаль на колени и молился Богу. Въ церкви, предъ царскими дверями, онъ все время модился стоя на кольняхъ, пока я прочиталь себь правило.

Во время объдни пожелалъ стоять на клирось, изнемогая-садился на табуреточку. Когда запъли Отче нашь, онь всталь и побрель на средину церкви, не пріемля ни отъ кого же помощи, сталь посрединъ, и на колъняхъ молился до самаго причащенія. Потомъ опять пришель на свое м'всто, все д'влалъ какъ зрячій. Ем спрашивали, какъ онъ-сленой, а все какъ будто видить? Онъ отвъчалъ: Юная Дъ вица меня водила, Она поднимала меня поклониться и на кажденіе!

4 часа пробыль онъ на молитвь, съ 7 часовъ до 11. Потомъ отвелъ я его таки въ лазареть; какъ только дошель по кровати, только усиблъ снять подрясникъ жилки затряслись, и не могь самъ влазъ на кровать, взяли его и посадили. Это произопло утромъ въ Прощеное Воскресенье... Воина-страдальца звать Трофинь...

Въ настоящее время этотъ воннъ совершенно здоровъ. Съ Дальняго Востока онъ быль привезенъ въ Московскій дазареть близъ Алексвевского монастыря. Сопровождавшіе его доктора совершенно не надъялись довезти его живымъ до Россіи, но все обощлось благополучно. Въ дазареть въ Москвъ онъ поправился быстро. Прівзжаль въ лавру, быль въ лаврскихъ скитахъ и въ настоящее время живеть около своего исцалителя въ подмосковномъ монастыръ.

описичения сторов по собщению Въ концъ декабря въ русскомъ общественномъ собраніи, въ Вильнъ по приглашенію Е. Н. Добрянской, многія русскія дамы и мужчины, сочувствующіе доброму почину въ дълв помощи мъстнымъ бъднятаннаго комиссіей устава «Виленскаго кружка русскихъ женщинъ».

Единогласно избранная предсъдательницей совъщанія, Е. Н. Добрянская открыла засъданіе прочувствованной ръчью, въ когорой, между прочимъ, сказала:

«Мы знаемъ что другія національности, образовавъ кружки, общества и т. д., уже помогають своимъ бъднякамъ. Только нашему, русскому б'Едняку н'Етъ еще помощи. Ему говорять: ты русскій, ты православный - иди къ своимъ. Вотъ это-то обстоятельство и побудило насъ, русскихъ женщинъ, сплотиться и придти на помощь русскимъ бедиякамъ, не только голодаюшимъ, нуждающимся, но подвергающимся и болве серьезной опасности-опасности потерять свою въру и свою русскую народность, такъ какъ только при отречении оть того и другого они могуть разсчитывать на помощь отъ нерусскихъ союзовъ и кружковъ. Поэтому, нарождающійся нашъ кружокъ не будеть и не долженъ ограничиваться одною благотворительностью. Онъ долженъ большую долю своей діятельности удівлить на распространеніе среди русской бъдноты просвъщения въ духв его въры и народности. Задача эта нелегкая, ответственная, но зато благодарная, свътлая. Съ Божьей помощью и при дружномъ сочувствім всего русскаго общества, задачи эти осуществимы».

Послѣ рѣчи предсѣдательницы, собраніемъ былъ обсуждаемъ предложенный ею проектъ устава, причемъ постановлено представить его на утвержденіе губернатора. Во время преній прекрасныя рѣчи сказали: Н. Ю. Мацонъ и священникъ Снипишской церкви о. Дмитрій. Первый, указавъ на цѣль дамскаго кружка, отмѣтиль, что въ данномъ случаѣ и при данныхъ обстоятельствахъ работа русскихъ женщинъ не только неоцѣнима, какъ благотворительная, она ьажна въ государственномъ значеніи—она должна намъ, русскимъ, помочь здѣсь, гдѣ теперь идетъ столь горячая борьба между національно-

стями, сплотить русское общество и воспитать русскихъ людей, крипкихъ національной мыслью и сильной русской душой. («Петерб. Видом.»).

co

Много порицаній раздается на церковноприходскую школу. Конечно, среди этихъ порицаній не мало и правдивыхъ. Но чтобы оцінить ихъ дійствительное значеніе—нужно принять во вниманіе, что церковно-приходской школів приходится работать при крайнемъ недостаткі средствъ. И, однако, несмотря на скудное оборудованіе этихъ школъ, народъ цінить просвітительное значеніе церковно - приходской школы.

«Мив нужно было, -- говорить въ «Волынской жизни» народный учитель,носттить школу въ одной глухой деревушкв. Школы я раньше не видель, но зналъ, что она изъ плохихъ; на содержаніе ея отпускается какъ разъ 120 рублей въ годъ. Прівзжаю. Помвщается школа въ наемномъ зданіи, снаружи довольно приличномъ. Вошелъ,-и меня охватило грустное чувство: полъ земляной, классная мебель самая примитивная, учитель не изъ первоклассныхъ; учениковъ-болве шестидесяти. Слушаю отвъты учениковъ... Восхищаться, правда, нечамь, но и бранить особенно нечего: читають, пишуть, рынають задачки, знають молитвы, умыють немного пъть. Все же, уважаю недовольный: хотвлось большаго.-Не понравилась, баринъ, школа? -- спрашиваетъ ямщикъ. --Ну, а мы довольны. Слава Богу, свъть увидали со школою-то. Прежде, в'їдь, что было? Темнота, одно слово; а теперь ребята и читають, и поють, и на счетахъ прикидывають, и молитвамъ обучены. «Спасибо учителю: старается». Воть вамъ взглядъ крестьянина на эту, не имъющую будто бы никакого значенія, плохо обезпеченную школу.

номъ значени—она должна намъ, русскимъ, помочь здъсь, гдъ теперь идетъ ковно-приходской школы признаны и со столь горячая борьба между національно- стороны Волынскаго земства, которое въ текущемъ году ассигновало 135 тысячъ рублей въ пособіе м'ястнымъ церковноприходскимъ школамъ.

000

Чего только, чего нёть на святой Руси! Есть у насъ даже и явно-безбожныя школы, изъ которыхъ офиціально изгнано преподаваніе Закона Божія! Объ одной изъ такихъ школъ пов'єствуеть г. Глазъ въ «Курской Были».

Въ засъданіи губернскаго земскаго собранія, 16-го сего декабря, при обсужденіи смѣты на Щигровскую сельскую учебноремесленную мастерскую, обнаружился невъроятный факть: въ этомъ учебномъ заведеніи преподаются, кромѣ ремеслъ, всевозможныя науки: рисованіе, русскій языкъ, ариеметика, физика, даже музыка, не преподается лишь одинъ Законъ Божій...

По разъясненію представителя духовнаго в'єдомства, о. Іоанна Каплинскаго, Законъ Божій исключень изъ программы этого учебнаго заведенія.

Это открытіе привело земское собраніе положительно въ негодованіе. Даже такой радикаль, какъ Н. В. Раевскій, и тоть заявиль о необходимости требовать отъ правительства немедленнаго включенія въ программу преподаванія Закона Божія. Таковое требованіе было принято собраніемъ единогласно; во всемъ собраніи нашелся одинъ лишь гласный, пытавшійся уб'єдить собраніе въ ц'єлесообразности исключенія Закона Божія изъ программы Щигровской учебной мастерской.

До какихъ безобразій ни доходили «освободители», а ихъ высокопоставленные покровители неизмѣримо превзошли ихъ во всѣхъ отношеніяхъ («Моск. Вѣд.»).

co

Въ городъ Каменцъ, съ 1863 года, существуетъ Свято-Іоанно-Предтеченское братство. Такимъ образомъ минувшій 1906 г. быль 43-мъ со дня его основанія. Въ те-

ченіе этого года братство продолжало свою христіанскую благотворительную діятельность, проявлявінуюся въ содержавів въ г. Каменції пріюта для мальчиковь-сироть и дітей бізднійшихъ родителей, съ церковно-приходскою школою и ремесленымъ при ней классомъ (столярнымъ птокарнымъ) и особой женской школой, находившейся подъ віздініемъ особаго дамскаго комитета, состоящаго при совіті братства.

Покровителями братства въ послёднее время были: преосвященный Парееній, епископъ Подольскій и Подольскій губернаторъ, действительный статскій советника Эйлеръ.

Въ минувшемъ году на приходъ въ братство поступило всего 5,523 р. 271/9 к. употреблено въ расходъ всего 5,517 р. 23 к. Такимъ образомъ, въ остаткъ къ 1-му января 1907 г. состоить наличными 6 р. 41/2 к. и кром в того оставшихся оты прежнихъ лътъ 28,500 р., заключающихся въ 0/00/0 бумагахъ государственнаго достоинства. Учащихся въ мужской братской ремесленной школь въ минувшемъ году было 40 детей, на полномъ содержани отъ братства. Въ женской школь обучалось 30 девочекъ. Но техъ и другихъ, несомнівню, было бы больше, если бы средства братства позволяли расширить его полезную діятельность. Хочется вірить, что это святое дело служенія ближнему еще болве окрвинеть современемы п привлечеть къ себъ всв симпатіи мъстнаго общества (Подолія):

the property of the property of the state

Святьйшій Сунодъ приписаль (по опредьленію отъ 2—24 декабря 1906 г.) Охорскій Преображенскій мужской заштатный монастырь къ Могилевскому архіерейскому дому, съ возложеніемъ на Могилевскаю епархіальнаго архіерея управленія этимь монастыремъ на правахъ настоятеля. Охорскій или Вохорскій монастырь находится въ 10 верстахъ отъ с. Дубровицы, въ Чериковскомъ убздѣ. Монастырь этоть

1718 году игуменъ монастыря просилъ императора Петра I защитить монастырь оть преследованія уніатовъ. Въ 1720 году въ привиллегіяхъ, данныхъ православнымъ монастырямъ королемъ Августомъ II, упоминается и Охорскій монастырь. При возведеній въ 1842 году монастырей Могидевской епархіи въ штать, Охорскій монастырь оставленть быль заштатнымъ, по малочисленности братіи, и приписанъ къ Могилеву-Братскому монастырю. Могилево-Братскій монастырь, не обладая самъ достаточными средствами, тяготился этою принискою къ нему Охорскаго монастыря, которому, въ силу распоряженія Могилевскаго епархіальнаго начальства, онъ должень быль помогать и его поддерживать, и потому въ 1870 году возбудилъ ходатайство объ отчисленін его. Указомъ Святышаго Сунода, отъ 31 июля 1870 года, Охорскій монастырь отчислень отъ Могилево-Братскаго и подчиненъ непосредственному въдънію епархіальнаго началь-CTBA. THE STATE OF 
ast upith top Hi 🧽 lighted upitali the

BESTERNESS CONTRACTOR OF STREET Междугорный Іоанно-Введенскій третьеклассный женскій монастырь, Тобольской епархіи, возведенъ Святьйшимъ Сунодомъ, на степень второклассного монастыря, съ сохраненіемъ подучаемаго имъ изъ казны содержанія, въ размірь 532 р. 60 к. въ голь. Междугорный монастырь находится въ 10 верстахъ отъ гор. Тобольска, по дорогь въ Иркутскъ, при ръчкъ Аталыкъ. Будучи первоначально мужскимъ, основанъ въ 1653 году архіепископомъ Тобольскимъ Симеономъ. Обращенный въ 1864 году въ женскій онъ имбеть нынв четыре каменныхъ храма; кром'в того, въ 3-хъ верстахъ отъ монастыря устроена небольшая деревянная церковь на монастырской заимкъ Жуковской, именуемой «Горная». Въ одномъ изъ этихъ храмовъ находится святыня монастыря, чтимая жителями не только Тобольской епархіи, но етъ столовыя, выдаеть единовременныя

построенъ въ началъ XVII въка. Въ и далеко за предълами ея, чудотворная икона Божіей Матери, именуемая «Почаевской», съ которою, вь память избавленія оть холеры въ 1848 г., совершается крестный ходъ въ г. Тобольскъ. Кромв того, въ монастырћ сохраняется образъ святителя Николая, писанный собственноручно архіепискономъ Герасимомъ въ 1645 г. Въ монастыръ имвется несколько благотворительныхъ учрежденій: кром'в особаго пом'вщенія-больницы для забол'ввающихъ сестеръ обители, при монастырћ устроены: а) особое помъщение для спротъ духовнаго званія. б) богадільня, въ которой призръвается, при обезпечении всъмъ необходимымъ, до 10-ти престарълыхъ и убогихъ старинъ, и в) особая школа съ пріютомъ для дівочекъ-дітей бідныхъ жителей г. Тобольска и окружающихъ монастырь селеній, обучающихся по программ' церковно-приходскихъ школъ.

Бузулукскій уёздъ Самарской губернінодинъ изъ самыхъ голодныхъ по всей Россін, голодъ же въ раіонѣ рѣки Бузулука прямо ужасенъ. Неурожай хліба и кормовъ здісь везді повторный. Весной нынѣшняго года громаднымъ разливомъ рѣки Бузулука размыты и снесены многія жилыя и надворныя постройки. Заработковъ никакихъ. Ссуда отъ правительства по 1 пуд. на женщину и 1/2 пуд. на малолетняго выдается всегда съ запаздываніемъ. Столовыя отъ общеземской организацін крайне недостаточны. Масса населенія кормится сухарями изъ отрубей. Кое-гаф тифъ вырываеть жизни. Ужаеное положение населения заставило силотиться духовенство названнаго раіона для совмъстной борьбы съ народнымъ бъдствіемъ. Вибств съ интеллигенціей (врачи, учителя земской школы и друг.) оно образовало кружокъ вспомоществованія голодающимъ, который оказываетъ помощь голодающему населенію. Кружокъ открывапособія мукой тімь семьямь, гді недостаеть хліба. Полученная одежда раздается по приходамъ и раздается самымъ бъднымъ. Пожертвованія принимаются по адресу: Самарской губернін, гор. Бузулукъ, Андреевское волостное правленіе, село Байгоровка, священнику Николаю Григорьевичу о. Иванову.

atinto manufactor con several property

Съ прошлаго года въ гор. Каменцъ было предпринято издание ежемъсячнаго журнала «Православная Подолія», журнала, посвященнаго вопросамъ, преимущественно имъющимъ отношение къ пастырской дъятельности и мъстной церковной жизни. Нынь, по ходатайству преосвященнаго Пареенія, Святьйшимъ Сунодомъ разръщено издаваемый въ Каменецъ-Подольскъ журналъ «Православная Подолія» выпускать въ свъть не ежемъсячно, а еженедъльно.



## Священникъ В. Г. Озеровъ.

15-го сего января, послѣ продолжительной бользни, скончался на 47 году отъ рожденія священникъ Александро-Невской церкви при Сунодальномъ Училищномъ Совъть о. Василій Григорьевичъ Озеровъ. Покойный, по окончании курса въ 1883 году въ Тамбовской духовной семинаріи, началь службу свою въ скромной должности псаломщика при Вознесенской церкви г. Моршанска, состоя здёсь въ то же время и учителемъ Моршанской церковноприходской школы. Въ 1886 году онъ быль рукоположень въ санъ священника къ церкви села Уварова, Борисоглъбскаго увзда. Лишившись на 10 мъсяцъ своей семейной жизни супруги, онъ всецьло отдалъ себя на служение своей паствъ. При его содъйстви быль организовань въ селъ Уваровь хоръ пъвчихъ изъ дъвочекъ гребенія, согласно воль почившаго, въ

же заботами была устроена и приведена въ отличное состояние церковно - приходская школа. Но самая главная заслуга его для Уваровскаго прихода-это устройство новаго, второго въ сель, благолынаго каменнаго храма съ зеркальными на купол'в и колокольн'в крестами, поражающими всёхъ своею блестящею красотою. Какъ на выдающагося священника, на него епархіальное начальство воздагало различныя должности: помощника противосектантскаго епархіальнаго миссіонера, члена гевизіонной комиссіи по женскому епархіальному училищу, благочиннаго в друг. Его выдающіеся труды по церковной школь, наконецъ, обратили на него внимание высшаго духовнаго начальства. выразившееся въ томъ, что онъ чрезь 15 льть службы въ санъ священника пои церкви села Уварова былъ призванъ на новое поприще служенія въ должности завъдывающаго и законоучителя открывшейся въ 1901 году въ дом'в Сунодальнаго Училищнаго Совъта двухкласеной церковно-приходской школы въ память Императора Александра III-го. Здесь онь также проявиль себя ревностнымь и усерднымъ труженикомъ насажденія сімени въры и благочестія въ души дътей вы заведуемой имъ школь. Но въ то же времятяжелый недугь, издавна гивздившійся вы его организм'в (порокъ сердца и ревматизмъ), началъ медленно подтачивать ею силы и здоровье, пока, наконецъ, не светь въ могилу.

Въ среду 17-го января совершено было въ Александро-Невской церкви Сунодальнаго Училищнаго Совъта преосвященнымъ Кирилломъ, епискономъ Гдовскимъ, въ сослужении председательствующаго въ Училищномъ Совът протојерея П. И. Соколова и другихъ духовныхъ лицъ, отнъваніе тъла почившаго ісрея Василія, посль чего гробъ былъ отправленъ на Николаевскій вокзаль для следованія на место помёстной церковно-приходской школы. Его родное ему село Уварово. Поконный о. Василій на столько сердечно расположень быль къ мъсту своего первоначальваго служенія, что всй свои сбереженія (около 8.000 рублей) завёщаль на вёчный вызадь на имя Троицкой церкви села Уварова, съ тъмъ, чтобы <sup>о</sup>/<sub>о</sub> съ означеннаго капитала распредълялись такъ: 40 р. священно-церковно - служителямъ за въчное поминовение его самого и его усопшихъ родныхъ, 40 рублей на устройство и поддержание неугасимой лампады въ алтарь воздвигнутаго его стараніемъ храма, а остальная часть процентовъ на выписку ежегодно и раздачу въ храмѣ по праздничнымъ днямъ богомольцамъ листковъ и брошюръ религіозно-нравственнаго содержанія, смотря по обстоятельствамъ, на основаніе библіотеки или безплатной читальни при церкви.

Да будеть миръ и покой дущѣ преставившагося іерея Василія!

### † Николай Платоновичъ Варсуковъ.

23-го ноября 1906 года, волею Божіею, скончался Николай Платоновичъ Барсуковъ. Графъ П. С. Шереметевъ въ газетъ «Новое Время» и Б. Б. Глинскій въ журналь «Историческій Въстникъ» дали подробныя біографическія и библіографическія свідівнія о немъ и живо воспроизвели характерическія черты этого зам'ьчательнаго человъка. Память его навсегда сохранится въ той живой лътописи, въ которой онъ такъ мътко и правдиво изобразиль событія и настроенія недавно минувшихъ дней. Не буду повторять и этихъ свідіній и данной ему характеристикъ. Скажу лишь, что, читая эти статы, я какъ бы живого видель предъ собою Николая Платоновича и ограничусь лишь о немъ воспоминаніями...

Какъ будто живого видъль..., да, онъ, прежде всего, онъ привлекалъ къ себъ внимание именно живостию ръчи, движений, манеръ. Онъ не могь говорить плавною, размъренною это онъ могь такъ разобраться въ кучъ

и, тъмъ болъе, изысканною и искуственною рвчью. Его рвчь-разумью обычныя дружескія бесіды-была порывистая, въ высшей степени ясная, живая, образная. Въ ней выливался онъ весь. Нередко, среди беседы, онъ вскакиваль съ места: такъ сильно было движение мысли и чувства. Почти всегда сопровождалась она движеніями, жестами. Привыкнувъ къ нимъ, можно было и безъ словъ угадывать, что онъ думаль. Эта живость и порывистость рѣчи, неизмѣнно сквозящая чрезъ нихъ искренность и совершенная открытость мысли и чувства, при столь обширномъ и глубокомъ знакомствъ его и съ достопамятною стариною и съ движеніями последняго времени, ділали бесіду его весьма интересною и увлекательною.

Поучительна исторія посл'єдняго его великаго, можно сказать необычайнаго, труда, живописующаго еще такъ памятное нынъ время императоровъ Николая І и Александра II. Помню, что сначала достоинство этого гигантскаго труда какъ будто мало цёнилось, но затёмъ постепенно росли его достоинства въ отзывахъ библіографовь и критиковь, и, наконець, всеми были признаны выдающіяся способности автора, какъ лътописца нашего времени. Мий кажется, что этому возвышенію общаго мивнія объ авторв великаго труда соотв'єтствовало и постепенное развитіе въ немъ таланта въ бытописаніи. Въ выдающемся трудолюбцѣ подвижникъ раскрывалось богатое дарование. Въ последнихъ томахъ его трудовъ встречаются изображенія и картины по всей правдъ хуложественныя. Какая-либо выдержка изъ письма Погодина, Кошелева или Хомякова, нъсколько словъ изъ письма митрополита Филарета къ архимандриту Антонію, та или другая фраза, взятая изъ деловыхъ бумагь какого-либо министра или губернатора, - и картина готова. Ничего лишняго, тормозящаго мысль читателя. Все живо, рельефно, образно. Какъ

бумагъ, какъ онъ умѣлъ сопоставить эти штрихи, что они освъщали себя взаимно,— это тайна его таланта, можно сказать—великаго лѣтописнаго таланта! Это — Титъ Ливій, ближе сказать, Несторъ нашего времени.

Великое достоинство въ Николав Платоновичь было то, что онъ быль такъ искрененъ въ въръ. Это не быль тепло-хладный челововь нашего времени. Чему онъ вбрилъ, вбрилъ горячо. Въръ и Перкви онъ никогда и ни въ чемъ не измънялъ. Каждый годъ 7 марта въ его квартирћ, такъ мастерски описанной въ статъв г. Глинскаго, совершалось торжественное и знаменательное молебствіе предъ чудотворною иконою Божіей Матери (Тихвинскою), приносимою изъ Исаакіевскаго собора, и замічательною по древности и типичности иконою свитителя Николая чудотворца, надо думать, фамильною въ ихъ родв. Приглашалось въ значительномъ числъ духовенство. Три священника по очереди читали за молебствіемъ акаоисты сперва Пресвятой Богородиць, потомъ святителю Николаю съ заключительными ихъ молитвами. Послів довольно продолжительнаго молебствія свяшеннослужащие шли въ комнату прислуги и совершали здёсь заупокойную литію по младенцъ (помнится) Еленъ. Эта дъвочка, нъсколько лътъ назадъ, 7 марта, въ отсутствіе хозяевъ, по неосторожности матери, ушедшей въ лавку и оставившей дочь одну, приблизилась къ топившейся печкъ и стала жертвою пламени. Квартира Барсуковыхъ и радкая ихъ библютека остались целыми. Барсуковы, въ память и грознаго и милостиваго посъщенія Божія, и положили совершать въ своей квартиръ это ежегодное торжественное печальное молебствіе. На это молебствіе были приглашаемы знакомыя Барсуковымъ липа. Здъсь мы видъли графа С. Д. Шереметева съ его супругой и дътьми, графа и графиню Святополкъ-Мирскихъ, Тергія Ив. Филиппова, графа В. В. Мусина-Пушкина,

Леонида Ник. Майкова, Н. П. Семенова, И. П. Хрущова и друг. Вследъ за молебствіемъ посетители и духовенство пригашались къ завтраку, после котораго и начинались откровенная беседа и живой обменъ мыслей, въ которыхъ многому можно было поучиться.

Николай Платоновичь имель трехь братьевъ. Одинъ, Александръ Платоновичь жиль вмъсть съ нимъ, другой Иванъ Платоновичь, семьянинь, служившій въ С.-Петербургь, часто бываль у Николая Шатоновича. Третій служиль въ Москві. Первые два занимались литературнымъ трудомъ; Александръ Платоновичь изв'єстень изследованиемъ о роде графовъ Шереметевыхъ, Иванъ Платоновичъ написаль біографію митрополита Иннокентія и ближайшаго его сотрудника преосвящения Діонисія, бывшаго епископа Уфимскаго. Знакомые такъ и звали ихъ: Барсуковъ-Погодинъ, Барсуковъ-Иннокентій, Барсуковъ-Шереметевъ. Братьевъ соединим твенвишая дружба. Интересы, средств ихъ были общія. Рідко можно виділ столь тесную братскую связь, какая вы объединяла. Патріархомъ этой братекой семьи быль Николай Платоновичь. И не по одному собранію портретовъ духовних лицъ, какъ объясняетъ г. Глинскій, и не одна комната, бывшая ихъ столовой, а п вообще по духу истинно - семейной братской любви и по возможному для средствь Барсуковскихъ широкому и радушнему гостепримству и вся ихъ квартира, своеобразно наполненная книгами и украшенная портретами и рисунками даже по стыкамъ оконъ, казалось, и была поистина патріаршею палатою. Такое наименованів обиталищу Барсуковыхъ далъ, какъ, помнится, говорилъ мнъ Н. Пл., преосвящевный Алексій, архіепископъ Литовскій, который, въ бытность свою въ Петербурга, нервдко навъщаль ихъ, и къ котором онъ питалъ искрениее и глубокое уваженіе.

Ó.

a-

47

a-

e-

a-

Hb.

10-

TI.

11-

ro on

0.

Ъ-

7.

M

133

Th

dy

He

d'A

He

7-

ВЪ

e.

22

Ht.

ie

преданнаго Ему раба Николая! supports the state and control property and the state of

TOTAL TRANSPORT OF THE

content resignation of the relation of the second . Для незнакомыхъ съ статьями Гр. П. С. Шереметева и Б. Б. Глинскаго о Николаф Платоновичь Барсуковь сообщаемъ свыднія о жизни и трудахъ его. Николай Платоновичъ происходилъ отъ древняго дворянскаго рода, имѣвшаго вотчину подъ названіемъ Барсуки (въ Шацкомъ увздв Тамбовской губерніи), гдё онъ и родился въ 1838 году. Образование получилъ въ Воронежскомъ кадетскомъ корпусћ и въ Кенстантиновскомъ военномъ училищи. Не принятый въ военную службу по слабости сложенія, въ 1859 году зачисленъ вольнымъ слушателемъ въ С.-Петербургскій Университеть, гдф, между прочимъ, слушалъ лекцін профессора Н. И. Костомарова, которыя всв были имъ записаны. Къ огорченію Барсукова, университеть, но поводу студенческихъ волненій, былъ закрыть но высокоталантливый профессоръ успъль дать своему усердному ученику направленіе къ ученымъ занятіямъ археологіей и исторіей, которое такъ отвътило его природнымъ дарованіямъ и наклонностямъ. Служебная карьера Николая Платоновича была въ крайней степени однообразная и скромная: сперва около 15 лЪтъ (1868-1883 г.г.) онъ служилъ въ должности помощника Начальника архива и библютеки въ Сунодъ, а потомъ перешелъ на службу въ архивъ Министерства Народнаго Просвъщенія, гдь и занималь должность начальника до конца жизни, дослуживъ вь чинъ Дъйствительного Статского Совытника до Аннинской звызды. За-то весьма разнообразны и обильны были его ученые и литературные труды. Въ статъћ г. Глинскаго они перечислены подъ цифрами 1-23. Среди нихъ указуются весьма

Да упоконть Господь душу върнаго и менную сокровищницу: каковы, напримъръ. «Источники русской агіографіи (Спб. 1882 г.). Большинство трудовъ Николая Платоновича — изданіе разныхъ памятниковъ, житій, сочиненій съ его предисловіями, указаніями, примічаніями. Съ 1888 года онъ начинаетъ издавать свой капитальный трудъподъ заглавіемъ «Жизнь и труды М. П. Погодина». Въ теченіе 18-ти лътъ (1888-1906 г.г.) имъ написано и издано 20 довольно, если не весьма, объемистыхъ томовъ этого поистинф капитальнаго и весьма ціннаго и для современниковъ и въ особенности для будущихъ историковъ Россіи труда; нечатается 21-й томъ, который будеть уже посмертнымъ. Погодинъ-извѣстный профессоръ Московскаго Университета, издатель журнала «Москвитянинъ», собиратель археологическихъ ръдкостей, переданныхъ имъ въ Академію наукъ, видный общественный дъятель, другъ славянъ, покровитель нарождающихся талантовъ, борецъ за свои иден съ западниками. Но жизнь и труды Погодина дають Николаю Платоновичу Только канву для живой летописи, обнимающей всю русскую жизнь XIX стольтія (второй ся четверти) «во всемъ ся пестромъ разнообразіи, съ ея жгучимъ интересомъ, съ ея болями и радостями». Этотъ замвиательный трудъ и составляеть главную заслугу Николая Платоновича предъ современниками и потомствомъ.

Протојерей П. Смирновъ.

## сообщенія изъ заграницы.

Церковная жизнь на инославномъ Западъ въ минувщемъ году.

(Протестантство. -- Англиканство. -- Старока толичество).

Стремленіе отдёльныхъ протестантскихъ обществъ къ объединению-вотъ наиболве капитальные, которые составляють ценный крупное явление во вившней жизни провкладъ въ науку и, вообще, въ нашу пись- тестантства въ минувшемъ году, имъвшее

мъсто почти во всъхъ странахъ протестантскаго міра. Въ Германіи выраженіемъ этого стремленія было 28-е собраніе Эйзенахской нъмецко-евангелической церковной конференціи 14 — 28 іюня, на которомъ присутствовали представители отдёльныхъ протестантскихъ церквей Германіи и 19-е генеральное собрание евангелического союза для защиты нъмецко-лютеранскихъ интересовъ въ Грауденицъ 7 — 11 октября. Во Франціи следали попытку къ соединенію либеральная и ортодоксальная партіи, реформатской перкви, разделившіяся въ 1872 году изъ-за вопроса объ обязательности деклараціи въры. Попытки эти были сделаны на синоде въ Орлеанъ въ январь, на національномъ синодъ въ Монпелье въ іюнъ и, наконецъ, на съъздъ представителей реформатскихъ церквей Франціи 24-26 октября, на которомъ 130 делегатовъ составили и проектъ единенія. Выраженіемъ уніонистскихъ стремленій протестанства въ Англіи служилъ 11-й національный соборъ свободныхъ евангелическихъ церквей Англіи, объединившихся 10 лѣтъ тому назадъ, состоявшійся 6 — 8 марта въ Бирмингам и 9-я конференція унитаріевъ, либеральныхъ христіанъ и другихъ христіанскихъ секть, бывшая въ Оксфордъ въ апрълъ мъсяцъ. Въ Шотландіи объединились двв пресвитеріанскія церкви. Поднятъ вопросъ и о международной евангелической ассоціаціи. Въ Америкъ въ г. Торонто образованъ соединенный комитетъ изъ представителей пресвитеріанъ, методистовъ и конгрегаціоналистовъ, чемъ положено начало дальнейшему. болъе существенному объединению. Заключена также унія между стверными и южными пресвитеріанами Соединенныхъ Штатовъ, разделившимися во время войны за освобождение негровъ. Но между-церковной конференціи въ Нью-Іорк'в предположено поставить дело уніи на самую широкую почву и предложить отдёльнымъ церквамъ составить союзъ всёхъ протестантскихъ церквей для совывстной рабо-

ты въ области соціальной и благотворительной. Эти объединительныя стремленія не въ силахъоднако предохранить протеставство отъпродолжающагося процесса раздробленія, причина котораго лежить въ самых его принципахъ. Объединение протестантовъ обусловляло вившними причинами: необходимостью бороться съ общими врагами-Римомъ, невърјемъ и языческими религіями и само оно носить вижший хагагтеръ: протестанты объединяются не на догматической почет, а на чисто-практической почвъ взаимной выгоды отъ соединенія силь для общаго діла. Въ то же время процессъ внутренняго дробленія в разложенія протестантства продолжается.

Въ Германіи борьба между положительнымъ и либеральнымъ или «новымъ» направленіемъ богословія обостряется все болве и болве. Ричліанская партія уже не ограничивается въ дёлё распространени своихъ взглядовъ академическимъ кругомъ а начинаетъ дъятельно распространять их и въ народъ. Пасторы ричліанской школи съ церковныхъ каеедръ начинають отрицать важнёйшіе догматы христіанства: 60жество Іисуса Христа, Его воскресеніе, искупленіе, чудеса и т. д., ставя этим церковную власть, боящуюся нарушив принципъ протестантской свободы, въ самое затруднительное положение. Серія такого рода дёль (Кальтгофа въ Бремен, Морица въ Гамбургь, Ято въ Кёльнь, Фишера, Брикнера въ Дармштадтъ) въ истекшемъ году обогатилась делами насторовь Ремера въ Ремшейдъ и Цезаря въ Дортмундв. Либеральная партія безусловю справдывала обоихъ пасторовъ (постановленіе съвзда союза німецко-евангелическихъ пасторскихъ ферейновъ въ Дрездень 5-6 сент. и др.), консервативная столь же рашительно осуждала ихъ (протесть западно-нъмецкаго союза молодежи на собраніи 9 августа въ Эльберфельдв и др.), а церковная власть по-прежнему держалась никого не удовлетворявшаго средняго пути. О разложении протестантства, въ Америка

H

1-

7

ŀ

18

ie.

свидьтельствуеть дёло пастора общины св. Андрея въ Рочестеръ д-ра Крапсея отрицавшаго божество Христа, рожденіе Его оть Дѣвы и тѣлесное воскресеніе. И адесь обвинение Крапсея вызвало неудовольствіе либеральной партін и сильную перковную смуту. Бывшій въ мав въ филадельфіи конгрессъ епископальной протестантской церкви Соединенныхъ Штатовъ решительно высказался за полную свободу религіозныхъ уб'єжденій. Образованіе мелкихъ сектъ шло своимъ чередомъ, а дъло сенатора Смута, обвиняемаго во многоженствъ и низложение американскаго «пророка» Лови, показало до какого нравственнаго извращенія и сумасородства доходять эти секты. Не удивительно, что при такомъ внутреннемъ состоянии протестантства борьба его съ невъріемъ и Римомъ не была особенно успъщна. Противники христіанства объединились 11 января въ Іенъ въ «Німецкій монистическій союзъ». Агитація въ пользу массоваго выхода изъ церкви усилилась и велась даже въ средней школъ и не безъ успъха. Тъмъ не менъе 19-е генеральное собрание евангелического союза для защиты нъмецко-протестантскихъ интересовъ отвергло предложение Эссенскаго събяда католическаго центра о союзъ для борьбы съ враждебными христіанству силами. Мало успѣшна была и борьба съ католичествомъ, по-прежнему занимавшимъ господствующее положение въ политической жизни Германіи. Католическому центру удалось провести развязывающій ему руки законъ о въротерпимости и о конфессіональной школь. Посльдній законъ вызвалъ сильное неудовольствіе на собранін учителей въ Мюнхенъ въ іюнъ мъсяцъ. Если протестантству удалось и въ этомъ году отторгнуть въ Германіи и особенно въ Австріи не мало католиковъ, то причина этого лежить не во внутренней силь протестантства, а въ пангерманской аги-

Чувствуя свою неустойчивость въ теоре-

ство инстинктивно ищеть сласенія въ практической области проведенія христіанскихъ идеаловъ въ жизнь. На бывшихъ въ минушемъ году протестантскихъ собраніяхъ везді на первомъ плані стояло и обсуждение соціальнаго вопроса съ точки зрвнія христіанскаго идеала. Особенно много вниманія уділено было этому вопросу на 17-мъ евангелическо-соціальномъ конгрессъ 5-7 іюня въ Іенъ, на 11-мъ собраніи свободной перковно-соціальной конференцін въ апраль въ Кассель, на 12-мъ конгрессъ протестантской ассоціаціи для практического изученія соціальныхъ вопросовъ 19 іюня въ Женевь, на 11-мъ націальномъ соборѣ свободныхъ евангелическихъ церквей въ Англін 1-10 марта въ Бирмингамъ, на 9-й конференціи либеральныхъ секть въ Оксфордъ въ апрълъ и, наконецъ, на всемірной конференців союза молодежи для ръшительнаго христіанства 28 іюля—1 августа въ Женевъ.

На всёхъ этихъ собраніяхъ защищалась и разрабатывалась та главная мысль, что церковь должна принять самое д'вягельное участіе въ разр'єшеніи соціальной проблемы на началахъ христіанства, въ противовъсъ увлекающей за собою народныя массы соціаль-демократіи съ ея принципомъ классовой борьбы и матеріалистическимъ міровоззрѣніемъ.

Крупную перем'тну въ положении протестанства во Франціи внесъ законъ объ отдъленіи церкви отъ государства. Страхъ передъ закономъ оказался неосновательнымъ, и какъ реформатская, такъ и лютеранская церковь быстро приспособились къ новымъ условіямъ жизни, образовавъ требуемыя закономъ ассоціаціи и объединивъ ихъ въ синодахъ. Нѣкоторые стали видъть даже въ новомъ законъ, лишившимъ католическую церковь ея привиллегій, залогь будущаго пышнаго расцвъта протестантства во Франціи. На собраніяхъ представителей протестантскихъ церквей предприняты некоторыя измененія цертической области въроученія, протестант- ковнаго строя въ либеральномъ духъ:

власть консисторій уменьшена, женщи- мість въ парламенті и получила не безь намъ дано право выбора и т. п.

Англійская церковь въ минувшемъ году занята была главнымъ образомъ школьнымъ вопросомъ. Происходившіе съ 13 по 27 января выборы дали полное 1395 голосовъ изъ 1666 торжество либеральной партіи и министерству Кемпбелля-Баннермана. 9 апраля министръ народнаго просвъщенія Биррель внесъ въ палату общинъ билль о народномъ образованіи, отмінявшій благопріятный для церковниковъ школьный законъ 1902 года и вводившій вижконфессіональное обученіе въ школахъ. За билль высказались либеральныя партіи, представители рабочихъ нонконформисты, противъ-уніонисты, англиканскіе церковники во главѣ съ епископами и римско-католики. Ожесточенная борьба за и противъ билля вышла за ствны парламента и распространилась по всей странв. Вездѣ собирались грандіозные митинги, заключались союзы, устраивались внушительныя манифестаціи, посылались массовые петиціи, адреса, резолюціи, газеты переполнялись статьями о новомъ законъсловомъ вся страна и особенно церковь пришла въ движение. Въ концъ концовъ, школьный билль, принятый палатою общинъ, быль «убитъ» въ надатѣ лордовъ и 20 декабря быль снять правительствомъ съ очереди. Такимъ образомъ, англиканская церковь, повидимому, победила, но эта побъда объщаетъ ей мало хорошаго, поскольку она дала поводъ къ постановкъ болье общихъ и важныхъ вопросовъ о реформ'в верхней палаты и объ отделеніи церкви отъ государства. Кромъ того, правительство грозить такъ примънять прежній законъ, что соблюденіе его на практикъ доставитъ массу затрудненій англиканскимъ школамъ и даже поведетъ къ закрытію ихъ.

Исходъ выборовъ далъ сильный толчокъ христіанскому соціальному движенію въ Англіи. Рабочая партія получила до 40

содыйствія извыстной части англиканскаго духовенства. Вообще, въ Англіп рабочев движение не отдёлено отъ церкви пронастью матеріалистического міровоззрінія. какъ въ Европф. 200 духовныхъ лив привътствовали даже побъду рабочих особымъ адресомъ. Въ май въ Мирьфильт состоялась конференція представителей церкви съ соціалистами, на которой выработана была программа совмъстной пылтельности. 13 — 14 іюня въ Моркалов на конференціи англиканскаго духовенства была учреждена «церковная соціалистическая лига», съ цёлью дать правильни организацію д'ятельности церкви въ защиту рабочаго класса. Какъ обнаружилось на съвздъ лиги, успъхъ ея среди духовенства и мірянъ превзощель всь ожиданія. Поднять быль соціальный вопрось в на церковномъ конгрессв въ Баррет 1—5 іюля, гді Бирминганскій епископь Горъ горячо возставаль противъ связи англиканской церкви съ интересами жономически - господствующихъ классовъ. Наконецъ, много вниманія уділялось этому вопросу и на конгрессахъ нонконформистовъ.

На засвданіяхъ органовь церковнаго управленія — Кэнтерберійской и Іоркской конвокацій въ февралв и объединившаго объ провинціи представительнаго церковнаго собора въ іюль, главной темой служили мъры противодъйствія школьному биллю и, кромѣ того, обсуждались вопросы о лучшемъ обезпеченіи духовенства, о поднятіи уровня его образованія, объ отдъленіи церкви отъ государства въ Уэльсь и т. и.

Въ новую стадію вступилъ вопросъ о богослужебныхъ обрядахъ посль опубликованія въ видь «Синей Книги» доклада назначенной въ 1904 году, по иниціатив противниковъ ритуализма, королевской комиссіи о церковной дисциплинъ. Въ докладъ сдълана попытка раздълить богослужебныя нововведенія на дозволительныя в

ду отнесены тѣ нововведенія, которыя несогласны съ догматическимъ ученіемъ англиканства. Особенный интересъ англиканской церкви къ этому вопросу объясняется связью его съ другимъ принципіальнымъ вопросомъ объ обязательности для англиканъ «Книги общихъ молитвъ» п о возможности для нихъ возвращенія къ христіанству вселенскихъ соборовъ и сближенія съ восточною православною Церковью. Последній вопросъ ставился и въ минувшемъ году, и ставился довольно настойчиво, хотя все еще по частной инидіативъ. Отчасти вслѣдствіе политическихъ причинъ, отчасти вследствіе недоразумънія изъ-за рукоположенія преосвященнымъ Тихономъ бывшаго англиканскаго священника въ Америкћ Ирвинга (письмо епиекона миссурійскаго Тэтля къ митрополиту Антонію) и натянутыхъ отношеній между англиканской и русской миссіями въ Урмін, англикане ведуть діло возсоединенія главнымъ образомъ не съ Русской, а еъ Константинопольскою церковью. Въ начал'в прошлаго года д'ятельно агитироваль въ пользу возсоединенія «Никейскій союзъ духовныхъ лицъ». Осенью образовалась въ Лондонъ «Унія англиканской и православной церквей», состоящая изъ англиканъ и православныхъ грековъ и русскихъ, которая поставила дело возсоединенія на прочную догматическую почву.

Старокатоличество въ минувшемъ году потерићао тяжелую потерю въ лица скончавшагося 12-го января епископа германскихъ старокатоликовъ Теодора Вебера, виднаго поборника единенія съ православною Церковью. 6-ю іюня синодъ въ Боннъ избраль на его мъсто священника Іосифа Деммеля. 22-го августа въ Амстердамъ посвященъ старокатолическій гаарлемскій епископъ ванъ-Тиль. По прежнему старокатоличество нерушимо хранило свои идеалы и сознание необходимости бороться съ искаженіемъ церковной жизни въ парстві, связи его съ Римомъ. Католикамъ, желаю-

недозволительныя. Къ последнему разря- попрежнему стремилось оно къ соединенію съ православною Церковью. Особенное внимание удъляль этому вопросу издающійся въ Берн'я Revue Internationale de Theologie, следя въ то же время съ напряженнымъ интересомъ за ходомъ преобразованій въ русской Церкви.

# Религіозная борьба во Франціи.

nine buta of the libert made not

Примѣненіе закона объ отдѣленіи церкви отъ государства. — Закопъ Бріана. — Столкновенія клириковъ съ правительствомъ. — Папская энциклика.

13-е декабря (нов. стиля) 1906 г. будеть навсегда намятно во Франціи. Ни одинъ изъ настоятелей парижскихъ церквей не подчинился требованіямъ закона 9-го декабря 1905 г. Во всъхъ церквахъ въ обычное время, раннимъ утромъ были отслужены тихія об'єдни. Къ немногочисленнымъ молящимся присоединились любители всякихъ скандаловъ, сотрудники нъкоторыхъ газетъ и полицейские для составленія протоколовъ о совершеніи богослуженія при условіяхъ, не соотвітствующихъ требованіямъ закона. Это проявленіе полицейской бдительности только въ трехъ церквахъ вызвало пререканія съ духовенствомъ. Три аббата привлечены къ отвътственности по обвинению въ оскорбленіи должностныхъ лицъ при исполненіи ихъ обязанностей. Министръ исповъданій Бріанъ, не теряя времени, внесъ въ палату детугатовъ законопроектъ, опредъляющій положеніе церкви въ соотв'єтствіи съ закономъ сбъ отдъленіи ея отъ государства. При составленіи этого проекта им'вли, съ одной стороны, въ виду какъ бы облегчить католикамъ устройство общественнаго богослуженія, а съ другой угодить врагамъ церкви, призывающимъ къ насильственнымъ мѣрамъ противъ независимости клира отъ свътскихъ властей и јерархической

шимъ пользоваться общественнымъ богослуженіемъ въ церквахъ, предоставляется на выборъ, устраивать: 1) богослужебныя асоссіаціи по закону 9-го декабря 1905 г. 2) асоссіаціи на основаніи закона Вальдэка Руссо 1901 г. и 3) собранія, созываемыя частными лицами на основаніи закона 1881 г., въ связи съ ст. 25 закона 9-го декабря 1905 г. На основаніи ст. 2 проекта, церковныя зданія предоставляются върующимъ и духовенству до тъхъ поръ, пока они не будуть изъяты изъ числа зданій, предназначенных в для богослужебныхъ цёлей, что можеть послёдовать въ силу закона или указа. Безплатное пользование зданіями предоставляется вновь учрежденнымъ, на основаніи закона 1901 г., общинамъ или духовнымъ лицамъ, подавшимъ заявленіе, указанное статьею 25 закона 1905 г. Върующимъ и духовенству въ такихъ случаяхъ следуетъ иметь заботу о ремонть и страховании зданій. Церковныя зданія, принадлежащія государству или департаментамъ, передаются префектомъ въ распоряжение върующихъ и духовенства; зданія же, принадлежащія общинамъ, передаются въ томъ же порядкъ мэромъ.

Палата депутатовъ встрътила прсектъ Бріана сочувственно; она приняла его съ нъкоторыми поправками весьма значительнымъ большинствомъ голосовъ. Въ сенатъ за проекть высказалось большинство 90 голосовъ. Бріанъ, защищая его въ сенать. говорилъ между прочимъ, что правительство неуклонно идеть по однажды начертанному пути, что страна раздыляеть его возарвнія. Миръ и спокойствіе не нарушены. Не взирая на отдъление церкви оть государства, католики невозбранно посъщають храмы. Герархія католическая отнюдь не поколеблена. Доказательствомъ тому служить то, что многіе католики, священники, епископы и архіепископы признавали законъ пріемлемымъ, и были готовы подчиниться сму. По этому поводу Бріанъ напоминаеть объ ассоціаціяхъ, открытыхъ Ламарцель, профессоръ католическаго ин-

кардиналомъ Леко, вполнъ соотвътствующихъ требованіямъ закона, и столь неожиданно закрытыхъ по распоряжени куріи. «Мы дали, продолжаеть Бріань. церкви все, что могли дать. Мы отказали ей только въ одномъ-въ преследования. Мы предложили ей свободу, и она отвергла ее, какъ своего злъйшаго врага. Католическая церковь желаеть, чтобы мы принесля ей вь жертву достоинство правительства. но этого мы никогда не сдълаемъ». Бріанъ не призналъ возможнымъ упомянить въ своемъ законопроектв о католической јерархін, потому что не можеть допустить, чтобы нъкоторые французскіе граждане пользовались какими-либо исключительными правами подъ контролемъ иностранной лепжавы. Правительство не будеть входить въ какія-либо препирательства съ Ватиканомъ. Папство и демократическая республика - это двв власти, враждебния другъ другу по существу. Республика не пожертвуетъ ни своей свободой, ни своимъ достоинствомъ. Къ тому же, всв переговоры представляются излишними. Ватиканъ потребоваль бы отъ правительства поддержки церкви свътскою властью, безъ которой церковь обойтись не можеть. Государство не вторгается въ дъло совъсти; оно не создасть привилегированнаго положенія для католической церкви, и особенно потому, что она возстала противъ закона. Вріанъ закончилъ свою річь слідующими словами: «Когда тексть закона, нами предложеннаго, будеть принять, церкви будеть создано закономърное положение, изъ котораго она не можеть болъе выйти, если только папа не решится прибъгнуть къ крайнему средству запрещеніемъ совершенія богослуженія во Франціи. Но посмотримъ, осмълится ли Ватиканъ ръшиться на эту крайнюю міру, и какъ отнесется къ сему общественное мивніе». Раздраженіе слышится въ этой річи. Угроза мало смутила представителей правой стороны; одинъ изъ лучшихъ ея ораторовъ

проекта, сказаль, между прочимъ, что на законъ 1905 г. нельзя смотрёть, какъ на законъ объ отделении церкви отъ государства. Этотъ законъ даетъ управлению клиромъ гражданское устройство, противное основамъ религін. Это обстоятельство оправдываеть положение, занятое по этому вопросу паною-Послушаніе католиковъ наці вызвало сто льть тому назадъ конкордать, и соглашеніе между церковью и государствомъ вынь представляется неизбъжнымъ. Въ вопросахъ религіозныхъ католики всегда будуть пребывать въ послушании папъ. Ловоды Ламарцэля и его друзей не произвели особаго впечатленія на сенать. Проекть Вріана быль принять 29-го декабря съ небольшими изм'вненіями большинствомъ 90 голосовъ.

Пока законодательныя падаты спъшно обсуждали новый законъ, во Франціи произошли и которыя не лишенныя интереса событія. Епископы выбхали изъ своихъ дворцовъ, заявляя въ некоторыхъ случаяхъ, что они поступаютъ такимъ образомъ только уступая насилію. Престарълаго архіепископа парижскаго, кардинала Ришара толпа върныхъ сопровождала изъ архіенисконскаго дворца до дома депутата Кошина. Перевздъ продолжался довольно долго. Лошадей выпрягли, и карету ташили люди.

Необычное зръдище представляль изъ себя Парижъ въ ночь на Рождество. Въ прежнее время, въ полночь совершалось торжественное богослужение во всехъ нарижскихъ церквахъ, а нынъ храмы были заперты. Кардиналъ Ришаръ призналъ пеумъстнымъ совершение полуночной Рождественской литургіи въ годину гоненія воздвигнутаго враждебнымъ церкви правительствомъ. Весьма знаменательнымъ представляется нікоторое усыпленіе религіознаго чувства во Франціи, Религіозная борьба межлу духовенствомъ и правительствомъ лишь поверхностно отражается на общественной жизни. Большинство до-

ститута въ Парижъ, возражая противъ вольно покойно относится къ различнымъ фазисамъ этой борьбы, и только отдёльныя группы людей, близко стоящихъ къ церковнымъ дъятелямъ и учрежденіямъ, выражають правительству болье или менъе ръшительно свое несочувствіе. Одно изъ шумныхъ столкновеній произошло въ семинаріи въ г. Камбрэ. Семинаристы, послушные своему начальству, решительно объявили, что ихъ можно только силою заставить покинуть семинарію. По распоряженію властей, батальонъ п'яхоты и эскадронъ кавалеріи окружили зданіе. Полицейскій коммиссаръ нашелъ дверь семинаріи запертой и быль вынуждень вел'єть ее выдомать. Въ съняхъ никого не оказалось. Семинаристы ожидали представителей власти въ церкви. Они окружали толною монсиньора Деламера, коадыютора архіепископа г. Камбрэ. Завидівь су-префекта, предать началь громкимъ годосомъ читать протесть, но су-префекть рыши. тельно отказался слушать его, и хотвлъ проникнуть далье въ церковь. Высокій, крѣпко сложенный коздьюторъ ринулся ему на встрѣчу и, схвативъ его за плечи, толкнулъ къ выходу, грозно произнеся: «Здъсь я еще пока хозяннъ. Жертвамъ насилія и пресл'єдованія нельзя отказать въ правѣ протестовать противъ принужденія». Су-префекть не потерп'яль такого оскорбленія и велёль жандармамъ арестовать монсиньора и наиболее шумъвшихъ семинаристовъ. Прелать быль въ каретъ отвезень въ полицейскій коммисаріать, и въ тотъ же день вызванъ въ судъ исправительной полиціи, приговорившей его къ штрафу въ 25 франковъ за явное неповиновение власти и оскорбление представителя ея при исполнении имъ служебныхъ обязанностей.

> Большое впечатление произвела во Францін и за ея предёлами высылка изъ Парижа секретаря бывшей нунціатуры Мон. танини, обыскъ, произведенный въ его канцеляріи, п отобраніе многихъ секретныхъ документовъ. Всв эти меропріятія

республиканскаго правительства весьма озлобленной и безпощадной, это единеніе встревожили курію.

Законъ объ отдёленіи церкви отъ государства породилъ цёлый рядъ весьма сложныхъ затрудненій, какъ по вопросу объ обезпечении духовенства, лишеннаго съ 13-го декабря жалованія, пособій и жилищъ, такъ и по отношению къ булущему положенію большихъ и малыхъ семинарій. Для обсужденія этихъ и другихъ вопросовъ, французскіе еписконы испросили разр'ятение папы собраться 15-го января новаго стиля, въ замкъ Мюэттъ графа Франкавилля, Дижонской епархіи. Во Франціи думали, что собраніе еписконовъ представить пап' докладъ, въ отвыть на который последуеть изъ куріи посланіе. Но къ немалому, и почти всеобщему удивленію, папская энциклика, помъченная 6-го января, была объявлена 12, т. е. за три дня до събада епископовъ, одновременно на итальянскомъ и французскомъ языкахъ, въ Osservatore Romano въ Рим'в, и въ газетв «La Croix» въ Париже. Эта поспешность въ действіяхъ курін объясняется желаніемъ ея устранить возможность какихъ-либо постановленій събзда епископовъ, не соотвытствующихъ духу нетерпимости, проявляемому Ватиканомъ въ борьбъ съ республиканскимъ правительствомъ. Въ Римъ опасались, что французскіе епископы, какъ это случилось на первомъ съйзді, пойдуть на какія-либо соглашенія съ правительствомъ, и сдълають уступки, не желательныя для руководителей папской политики. И снова въ Римъ раздалось внушительное Non possumus.

Въ началь энциклики папа упоминаетъ о тяжкихъ испытаніяхъ переживаемыхъ католической церковью во Франціи, и присовокупляетъ, что великимъ утышеніемъ для него является единеніе, господствующее между членами французскаго духовенства и върующими католиками во Франціи. Онъ говеритъ, что во все время этой борьбы, которая будетъ продолжаться

озлобленной и безпощадной, это единеніе «между вами сначала, а затімь и съ апостольскимъ престоломъ, приведеть къ побідів, какъ бы ни была ожесточенна битва». Пій Х різпительно возражаеть противъ обвиненія Ватикана въ желаніи возбудить религіозную войну во франців, Если бы церковь поступила такимъ образомъ, то она, по его мибнію, измінила бы своему призванію; не она первая подняла знамя войны, а ей объявили войну. Не желаеть она и жестокихъ преслідованій. Преслідованіе, само по себі, есть всегда зло, ибо покоится на несправедливости и мізшаеть человіку свободно поклоняться Богу.

Пій Х рішительно протестуєть противы отобранія зданій, принадлежавших в архіспископамь, епископамь, семинаріямь и церквамь. По отношенію вообще къ имуществамь церковнымь, духовенству, по его словамь, было предательски предложено выбирать между полнымь разореніемь и сознательнымъ посягательствомь на самое божественное устроеніе церкви. У церкви отняли ея достояніе, она отъ него не отказывалась. Папа говорить, что она была безпощадно ограблена.

По отношенію къ въронеповъднима асоссіаціямъ, Пій X подтверждаєть свой взглядь на нихъ, изложенный въ предшествующей энцикликъ, и находить, что оны идуть въ разръзъ съ правами церковной іерархіи, «во всъхъ вопросахъ, касающих богослуженія, пользованія и управленія церковными имуществами». Эти асоссіаців, состоя въ зависимости отъ свътской власти, изъяты изъ въдънія церковныхъ установленій.

Обращаясь къ разсмотрѣнію требовани новаго закона о ежегодномъ заявленів касательно совершенія въ церквахъ богослуженій, Пій X находить, что оно недостаточно ограждаеть интересы церкви. Хотя нельзя было бы принципіально сопоставлять собраніе вѣрующихъ въ церкви со всякимъ публичнымъ собраніемъ, но цер-

ковь, для избѣжанія большихъ золь, могла бы допустить подобное заявленіе, если бы «настоятель или священнослужитель не быль въ своей церкви лицомъ безъ всякаго юридическаго положенія, безъ всякаго права на какое -либо административное распоряженіе».

Что же касается до новаго закона, то Пій X его рішительно осуждаеть; онъ находить, что этоть законъ, по отношенію къ церковнымъ имуществамъ, есть законъ установляющій ихъ ограбленіе, ихъ конфискацію. По отношенію къ богослуженію, этоть законь установиль анархію, онъ породилъ неизвъстность и произволъ. Неизвестность относительно возможности клиру и върующимъ пользоваться зданіями для богослуженія; административный произволь, установляющій условія этого пользованія, условія столь же разнообразныя, сколь многочисленны приходы во Франціи; въ каждомъ приходъ священнослужитель поставленъ въ зависимость отъ муницинальной власти, и такимъ образомъ столкновеніе порождено отъ края до края во всей странь. Этоть законъ, присовокуиляеть папа, имбеть цёлью замаскированное уничтожение христіанства во Франціи. По его мивнію, всякій иной папа понядъ бы свои обязанности также, какъ и онъ. Онъ безъ страха ожидаетъ суда исторіи. «Мы не могли, присовокупляеть онъ, поступить иначе безъ попранія нашей совести, безъ измены присяге, принесенной при вступленіи на апостольскій престоль и безъ попранія правъ католической ісрархін, мы не хотьли унизить гражданскую власть, ни враждовать противъ образа правленія, а только хотьли сохранить неприкосновеннымъ то, что учреждено Господомъ нашимъ Інсусомъ Христомъ. Мы требовали и требуемъ для церкви, коей церковь французская есть старшая дочь и нераздільная часть, уваженія къ іерархіи и неприкосновенности ея имущества и свободы. Если бы желаніе наше было

ковь, для избежанія больших золь, могла бы нарушень во Франціи, и въ тоть день, когда нась послушають, мирь, столь желаствить или священнослужитель не ланный, возстановится».

Папская энциклика, какъ и следовало ожидать, обратила на себя внимание всего католического міра. Въ ней усмотрыли выражение ръшительнаго намърения папы прочно держаться пассивнаго сопротивленія. Всв надежды на мирный исходъ столкновенія между Ватиканомъ и республикой рушились, и французскіе публицисты всёхъ партій сходятся въ томъ воззрвнін, что задача съйзда французскихъ епископовъ значительно упрощается преподанными папой указаніями. Весьма любопытно, что предприметь съвздъ для облегченія невыносимо тяжелаго положенія сельскаго духовенства. Въ конфликтъ между папствомъ и республикой сельскіе священники являются наиболе пострадавшей стороной. Изгоняемые изъ своихъ жилищъ, они не знаютъ, гдв найти пристанище; они не знають, куда д'вваться и чьмъ существовать. Отвъть на эти вопросы въроятно дадуть епископы, собравшіеся на съездъ въ замке Мюэтте.

# вивлюграфія.

Духовная журналистика въ 1906 году.

Журнальная богословская (въ широкомъ смыслѣ) литература очень велика. Отсюда ниже будутъ приняты во вниманіе только болѣе крупные журналы, и изъ помѣщенныхъ въ нихъ статей будутъ отмѣчены лишь болѣе выдающіяся въ какомъ-либо отношеніи. О статьяхъ, вышедшихъ отдъльными изданіями и упомянутыхъ выше, говорить уже не будемъ.

церковь французская есть старшая дочь и нераздільная часть, уваженія къ іерархів в неприкосновенности ея вмущества силь какой-либо особый отпечатокъ. Такъ, и свободы. Если бы желаніе наше было венно расколомъ, далье—библейскою экзе-

Духовной Академіи» —пропов'єдничествомъ. затьмъ-вопросами по востоковъльно, по обсуждаемымъ нынв въ церкви реформамъ, - по исторіи отчасти по изученію католичества, англиканства и — Библіи-«Православный Собесёдникъ» занимался изученіемъ слова Божія и Библейской Исторіи, а также вопросами по упомянутымъ реформамъ и затвмъ догматикоисторическими и перковно-историческими; «Богословскій Вѣстникъ» съ особою энергіею разнообразно обсуждаль многоразличные вопросы, связанные съ предполагаемыми церковными и школьными реформами, а также вопросы сектовъдънія и друг.; «Странникъ» интересовался исторіею и далве--литературою и вопросами богословскими, а затъмъ и вообще вопросами современной жизни и библіографіей; «Душеполезное Чтеніе» давало краткія назидательныя статьи богословскоисторическо-публицистического характера; въ «Въръ и Разумъ» давались разнообразныя статьи по вопросамъ религіознонравственной жизни, - реформъ, истолкованія Библіи, по церковно-историческимъ и по вопросамъ миссіи; «Въра и Церковь» — богословско - церковно-общественный — библіографическій журналь — даль много статей по вопросамъ современной жизни; «Миссіонерское Обозрѣніе», посвященное делу внутренней миссіи, дало много статей и по другимъ современнымъ жизненнымъ вопросамъ; въ «Православномъ Путеводителъв» были статьи по миссіонерству, сектантству, церковно-общественнымъ вопросамъ...; «Сообщенія Импеторскаго Православнаго Палестинскаго Общества» были посвящены вопросамъ христіанскаго востоков'я внія...

Въ частности, по изъяснению Священнаго Писанія им'вются статьи: профессора Воронцова: «Къ изъясненію псалма 103 (104), 4» (Христ. Чт., іюль),-«Къ вопросу о цитаціи 39 (40) псал. въ посланін къ Евреямъ» (ів., окт.) — толко- Изъ статей различныхъ Епархіальных

гетикою и исторіей; «Труды Кіевской ваніе «Апокал. 20, 1-5 (Вѣра и Раз., №№ 3-4),-«Идея о премірномъ первосвященник въ ея развитіи у Филона Алекс. и въ послан къ Евр.» (ib., № 11), — «Господь Інсусь Христосъ и Мельхиседекъ, царь Салима (Евр. 7, 1-4)» (Хр. Чт., янв.); проф. Богдашевскаго: «О личности св. ап. Павла», (Тр. Кіев. Д. Ак., янв.), — «Тайная вечеря Господа нашего Інсуса Христа» (ib., окт.): М. Поснова: «Мессія и мессіанское царство по изображенію апокрифовъ и пророческихъ книгъ» (ib., мар., іюнь); проф. Муретова-объ «Іуд'в предатель» (Бог. В., янв., февр.), проф. Богословскаго: «Бесъда Інсуса Христа съ Никодимомъ» (Прав. Соб., апр., май); С. Д. Х. «М'Есто рожденія св. Іоанна Крестителя» (Сообщ. Имп. Палест. Общ., № 3); И. Перова: «Исцъленіе Господомъ Інсусомъ Христомъ слепорожденнаго» (В. и Раз., №№ 13, 15); Л. Леонардова: «Теорія боговдохновенности Библіп въ Александрійской школь» (ib., №№ 1-4): В. Недзвецкаго: «Библейская женщина» (Въра и Церк., № 2) и «Библейскіе отклики рабочаго вопроса» (ib., №№ 6-7); проф: Глубоковскаго: «Эллинское образованіе св. ап. Павла по обстоятельствамъ его происхожденія и жизни» (Хр. Чт., мартьіюль) и друг. Эти статьи (вм'єсть съ неназванными), принадлежащія спеціальстамъ, ценныя и сами по себе, все боле и болве съуживають кругъ неразъясненныхъ мёсть и отдёловъ Слова Божія, а нъкоторыя изъ нихъ (напр., проф. Глубоковскаго) являются частями крупныйшихъ ученыхъ изследованій. Іуда предатель, кажется, впервые (проф. Муретовымъ) характеризуется столь разносторонне и обстоятельно. В. Недзвецкій пишеть оригинально и живо. Леонардовь, Посновъ, Воронцовъ выясняють и важные, и мало-обследованные вопросы. Профессоръ Богдашевскій и профессоръ Вогословскій пишуть тепло, поучительно и вы высшей степени ясно (безъ ущерба для строгой научности въ рѣшеніи вопросовъ).

пгнорируются) считаемъ необходимымъ отметить статьи покойнаго еп. Михаила (Лузина), подъ ред. Н. Троицкаго печатающіяся въ Туль: «Библейская Наука». Это-академическія чтенія автора по Св. Пис. Новаго Завёта. Въ 1906 г. вышли: «Римская Церковь и посланіе къ Римлянамъ»: «Коринеская Церковь и посланія къ Колоссянамъ; Оессалоникійская церковь н посланіе къ Өессалоникійцамъ». Отмічаемь эти статьи (Тульскихъ Еп. Въд., Віры и Церк.) въ виду той большой цінвости, какую им'ьють он въ общей ихъ сложности для нашей сравнительно бъдной экзегетической литературы.

Погматическое Богословіе. М. Посновъ живо выясняеть старый вопросъ «объ источникахъ христіанскаго въроученія и запачахъ его» (Хр. Чт., дек.). Профессоръ П. Пономаревъ занятъ вопросомъ о «свящ. преданіи» и даеть дві серьезныхъ и важныхъ статьи: «Ученіе о св. преданіи преп. Викентія Лиринскаго» (Прав. С., янв., февр.) и «Изъ исторіи св. преданія» (ів., сент.). Въ последней стать в (предъ нами-только начало ея) изследуются данныя вселенскихъ (пока лишь 1-го) Соборовъ о св. преданіи. Желательно им'єть полную веторію вопроса. Сравн. не этому вопросу статьи: П. Парвова «О преданіи, какъ источникъ въры (противъ протестантовъ)» (Мисс. Об., № 10), о. І. Соловьева «Ученіе православной Церкви о св. преданіи» (В. и Ц., №№ 6-7). и С. Арсеньева (ib, MM 3-7, 9-10). С. Савинскій въ ст. «Церковь и Царствіе Божіе по ученію Евангелій (ib., № 1) научно выясняетъ ложно-раскрываемый нёкоторыми вопросъ и темъ самымъ содействуетъ разселнію тьмы и заблужденій. Проф. М. Ястребовъ даеть интересную ст. «Къ вопросу о всесвященствъ христіанъ» (Т. К. Д. А., апр.). Проф. В. Керенскій знакомить съ «американскою епископальною церковью» (Пр. С., февр., мар., іюнь), — о. Мальцевъ пишетъ

Въдомостей (которыя, какъ сказано, нами именовать себя католиками и притязаніи ихъ на совм'єстное пользованіе католическими церквами» (В. и Ц., № 3); М. Григоревскій выясняеть «значеніе благодати Божіей, въры и добрыхъ дъль человъка для оправданія его предъ Богомъ, по римско-католическому ученію (Хр. Чт., авг.-окт.); Б. Городской пишеть о «Странномъ культъ армянскаго мученика Эспедита въ римско-католической церкви» (Т. К. Д. А., май) (интересна полемика по поводу этого культа; А. Рождественскій въ двухъ статьяхъ знакомить съ англиканскою церковью, раскрывая «исторію символическихъ и богослужебныхъ книгъ» ея «въ связи съ общимъ ходомъ англійской реформаціи» (Т. К. Д. А., февр., мар.), и предлагая «анализъ 39 членовъ вѣры» этой церкви (ів., авг.-сент., нояб. и сл.). Документально написанныя статьи весьма ценны. Можеть быть упомянута статья П. Парвова: «Сравнительный взглядь на ученіе въры и нравственности религій языческой, магометанской и іудейской» (М. Об., № 11) (непоследовательность и заблужденія этихъ религій указаны отчетливо и кратко). Нѣсколько статей написано по вопросу о молитвъ за умершихъ инославныхъ христіанъ. Авторы ихъ-проф. Аквидоновъ (Хр. Чт., апр.), проф. Соколовъ (Б. В., янв.), М. Кальневъ (М. Об., № 9) и другіе приводять въ общей совокупноссти много данныхъ, помогающихъ читателямъ разобраться въ этомъ, поставленномъ жизнію, вопросъ. Можно назвать статью А. Котовича: «Черты и условія развитія русской богословской мысли въ эпоху Николая I» (Хр. Чт., нояб.-дек.).-Изъ статей по Основному Богословію отм'єтимъ: проф. о. Рождественскаго В. Г. «Изъ чтеній по христіанской апологетикъ» (Хр. Чт., майіюнь) (хорошо выяснены задачи ея и ихъ осуществимость), — Соболевскаго «Тайна вліянія Ренана» (В. и Ц., № 2) (выводъ статьи: послъ Ренана Інсусъ Христосъ бусо правъ нынъшнихъ старокатоликовъ детъ болъе извъстенъ и болъе любимъ, не-

жели прежде), -А. Покровскаго «Важность и необходимость воскресенія Господа нашего Інсуса Христа» (ів., №№ 3-4),-В. А. П. «Вопросъ о происхождении христіанства въ систем'в историческаго матеріализма» (Стр., янв.-февр.) (серьезная статья!),—П. Жузе «Мухаммель Меккскій и Мухаммедъ Мединскій» (Пр. С., янв., апр.) (у обоихъ «Магометовъ» были иныя мысли, убъжденія и чувства!), — Е. Кагарова «Религія древняго Египта»(Хр. Чт., янв., мар.) (авторъ не на высоть источниковъ), -- проф. Тиле «Направленія развитія въ частныхъ, религіяхъ и въ группахъ сродныхъ религій» (ів., окт.) (тяжелый переводъ обезціниваеть статью).-Нравственное Богословіе было богато статьями. Некоторыя изъ нихъ отвечають на самые современные вопросы. Таковыпрот. А-ва (Хр. Чт., дек.), проф. о. Буткевича (В. и Р., № 14), И. Маріупольскаго (М. Об., № 5, № 7-8), г. Кратирова (В. н Р., №№ 1, 16), о. І. Соловьева (В. и Ц., № 9) и др. о смертной казни: №--а-«Можно ли христіанину быть соціалистомъ» (В. и Р., № 15),-о. Потѣхина «О христіанской политикѣ» (Мисс. О., № 1), №—а «Марксизмъ и его нравственная оцѣнка» (В. и Ц., № 4...), К. Григорьева: «Къ вопросу о христіанскомъ отношеніи къ собственности» (Пр. Соб., февр.),-Ершова А.: «Христіанство и современность « (ib., март.), -М. Лебелева: «Къ вопросу объ отношении Церкви къ государству» (ів., іюнь-окт.),-о. Свѣтлова-«О посъщени театра духовенствомъ» (Б. В., мар.), -проф. Аквилонова: «Христіанство и соціаль-демократія въ отношенін къ современнымъ событіямъ» (Хр. Чт., янв.),-о. Чельцова-«Христіанство и политика» (ib., мрт.), проф. Богдашевскаго: «Евангеліе, какъ основа жизни (по поводу современныхъ соціально-экономическихъ вопросовъ») (Т. К. Д. Ак., апр.), - С. Аскольдова - «Христіанство и политика» (ib., іюнь — іюль), — А. Бр—ва: «Десятословіе и соціаль-демо- лидарности» (В. и Ц., № 8) (это—краткое,

кратическая мораль»-Н. Страхова: «Въ защиту патріотизма» (В. и Р., № 7).-С. И. «Рабочій вопросъ и христіанство» (Душ. Чт., май) и др. Вызванные современными жизненными условіями вопросы въ этихъ статьяхъ освещаются достаточно, ясно и правильно (крем) статьи о «театрь», со взглядами которой нельзя согласиться, и отчасти некоторых друг.). Смертная казнь, собственность. патріотизмъ, рабочій вопросъ, соціалистическая мораль, Церковь и государство. и политика ... - все это - вопросы, въ которыхъ каждому приходится разбираться невольно, и чемъ серьезне они будуть обсуждаться въ печати, тъмъ лучше [въ претивовъсъ различнаго рода тенденціознымь изданіямъ и сборникамъ въ родь «Сборника статей противъ смертной казинь (Москва, 1906 г.), «подъ ред. Гернета, Гольдовскаго и Сахарова», гдѣ тенденціозность обезціниваеть даже и хорошія по мъстамъ страницы]. Другія статьи отвъчають на давніе, но все еще нуждающіеся въ дальнъйшихъ разъясненіяхъ, вопросы, Таковы статьи: «Пустынножителя» о «Старчествъв» (Душ. Чт., февр., іюнь)этомъ интересномъ, но еще очень мало выясненномъ явленіи (попытки Семиналатинскаго о. Соловьева оть 1900 г. и проф. Смирнова: см. выше-почти единственныясерьезныя); Е. П. о «Пость съ церковной точки зрѣнія (В. и Ц., № 8), выясненіе чего, даже одно настойчивое упоминание о чемъ въ наши дни особенно необходимо; П. Левитова «Счастье» (Хр. Ч., нояб.), В. Попова «Христіанская любовь, какъ истинное основаніе и ціль человіческой жизни» (ib.), А. Вертеловскаго «Любовь къ Богу и ближнимъ въ жизни первыхъ христіанъ по свидътельству исторіи Церкви» (В. и Р., №№ 9, 10, 12) (статья на исторической подкладкѣ получаетъ особый интересъ); о. Благоразумова, выясняющаго «христіанскую любовь», сравнительно съ «новымъ ученіемъ о такъ называемой соно содержательное «слово» съ церк. каосдры); В. Родникова «О любви христіанской» (Стр., мр.) (въ стать в дается «критика» той же «теоріи солидарности»); проф. II. Линицкаго «Начала общественной жизни» (Т. К. Д. А., май), -В. Попова «Что есть истина» (Стр., дек.) (есть дёльныя строки о правдивости и лжи), — проф. А. Бр-ва «Къ вопросу о вегетаріанствъ» (Хр. Ч., мр.) (своего рода дополнение къ къ статъв того же автора, нечат. въ Хр. Ч. 1904 г. и въ Вегетар. Вѣстникѣ 1904 г.) и др. Взгляды отдёльныхъ мыслителей выясняють статьи: Н. Розанова («Ибсенъ, какъ учитель жизни»; Стр., іюнь, авг.), проф. В. Никольскаго («Ницше и имморализмъ» по поводу кн. Фулье; Пр. Соб., янв., іюнь), г. Знаменскаго («Сверхъ -человѣкъ Ницше»; В. п Р., № 1 и слъд.) (статы полезны для увлекающихся ницщеанствомъ, правда, уже отошедшимъ нын'в на второстепенный планъ); В. Фаминскаго («Значеніе религіозно-нравственныхъ возэрьній Сенеки съ точки зрвнія общаго вопроса объ отношенін къ христіанству язычества вообще и языческой философін въ частности»; Т. К. Д. А., іюль) (лополненіе къ диссертаціи: выше); П. М. («Въ поискахъ за идеалами,очеркъ религ. — философскихъ воззрвній С. Трубецкого»; Стр., сент. — окт.) (освъщается д'вло не всегда в'врно). С. Ф. характеризуеть «буддійскую мораль по буддійскому катихизису» (В. и Р., № 10) (въ виду все болће и болће усиливающейся модности буддизма статья имфеть особое значеніе); проф. А. Бр-въ-іезунтскую этику (Стр., янв., авг.) (дополнение къ большой стать въ Хр. Чт. 1902 г. и къ замъткамъ въ Стр. 1905 г., іюль, сент.); А. Малевичъ разсматриваетъ «возраженія противь ученія о свобод'в воли, какъ источникъ зла», и защищаетъ «это ученіе» (В. и Ц., №№ 6-8). Поучительна обширная статья Ифеннигсдорфа «Христось въ современной духовной жизни»

ваеть вопросъ многостороние и талантливо: желательно видёть ее въ отдёльномъ изданін). Должны быть отмічены: статья о. Ромашкова «О молитві и пості, по руководству св. Іоан. Л'ёствичника» (Душ. Чт., мр. -- апр.) и въ особенности «Письма Амвросія Оптинскаго» (ів., апр. — май), содержащія высоко-назидательный матеріаль. По вопросамъ миссіи им'вется обширный матеріаль во всіхъ №-хъ «Мисс. Обозрінія». О другихъ статьяхъ (напр., К. Истомина: В. и Р., № 22 и пр.) здѣсь уже не говоримъ. — По Пастырскому Богословію можно назвать статьи: А. Р. «Современная задача пастыря» Чт., янв.), о. В. Сокольскаго. «Необходимость и непрем'вняемость христіанскаго пастырства» (Пр. Соб., іюль-авг.) (очень дільный трудь), — о. М. Чельцова «Православное настырство и общественная діятельность» (Хр. Ч., май-іюнь) и др. (напр., о. Колосова: «Типы православнаго духовенства въ русской свътской литературь»; Душ. Ч., авг. — сент.). Статьи наводять на многія размышленія и (въ особенности 2-я и 1-я) не лишены значенія для настоящаго времени и его запросовъ. -- Литургика и Церковная Археологія. Н'ікоторыя статьи обсуждають вопросъ «о реформахъ въ нашемъ богослуженін» (К. П. въ Стр., ноябрь; авторъ весьма серьезно относится къ вопросу, не въ духћ «нашихъ» реформаторовъ; столь же серьезно, въ чисто-церковномъ направленін, смотрить на дёло и о. Миловскій въ В. и Ц., № 4, поддержанный церковнымъ отделомъ всероссійскаго съёзда русскихъ людей въ Москвѣ, 8 апр. 1906 г.). Свящ. Липскій даль здравую статью «о ветхозавѣтномъ элементѣ въ нашемъ богослуженіи» (В. и Р., № 8), правильно освѣщающую дело, вопреки отмечаемымъ имъ заблужденіямъ. Проф. Соболевскій С. разъясняеть слова «премудростію вонмемь» (Стр., окт.); проф. Дмитріевскій А. даеть интересную статью: «Служба въ честь ви-(В. п Р., № 1 и слёд. статья разсматри- зантійскаго императора Никифора Фоки»

Т. К. Д. А.; февр. эта служба была) «открыта впервые» еп. Порфиріемъ Успенскимъ). Въ Хр. Чт. (мр., май) напечатаны «замътки и письма» проф. В. Болотова по вопросу «о переводѣ богослужебныхъ книгъ на финскій языкъ», не лишенныя нъкотораго практическаго значенія. — Вопросу о церковномъ пъніи посвящены статьи: Н. Соловьева («Мелодическое одноголосное паніе правосл.-русской церкви»; Б. Въст., сент.) (Гармоническое п. прав.р. ц.», ibid, окт.), о. В. Металлова («Происхождение русск.-церк. пвнія»; В. и Ц., №№ 1-4 и др.), о. Рѣчменскаго («О знаменномъ распѣвь»; Д. Чт., май — іюнь), г. Кашкина («Русская церк. музыка»; ibid., янв.).-Ревнитель церк. археологіи-проф. Н. Покровскій озабоченъ «желательной постановкой» этой науки «въ дух. академіяхъ» (Хр. Ч., мр.) и «мірами къ сохраненію памятниковъ церковной старины» (ib., aпр.). А. Яцимирскому принадлежить статья: «Изъ исторін старинной русской иконографіи (иконописные подлинники)» (Стр., нояб. - дек.) (значение последнихъ выяснено отчетливо). А. Карелинъ написаль горячую статью: «Мъры къ уничтоженію русской иконописи (матеріалы къ исторіи современнаго иконоборства)» (Мис. Об., №№ 5-6), ратуя противъ машиннаго производства иконъ, — и получилъ вразумление отъ о. Самуилова въ статьъ: «Объ иконахъ машиннаго производства» (ів., № 11) и отъ проф. Н. Покровскаго (ib., № 10: «Отвътъ А. А. Карелину»). Мимоходомъ могутъ быть упомянуты въ своемъ родѣ интересныя статьи: В. Белена «Славянская икона святыхъ Кирилла и Месодія въ базиликі св. Петра въ Римі» (Б. В., окт.), изображающая свв. ап. Петра и Павла и хранящаяся здёсь по завёщанію славянскихъ первоучителей, -и проф. С. Соболевскаго «Судъ надъ Христомъ и распятіе Его съ точки зрѣнія исторіи и археологіи» (Стр., ф.-мр.) (особенно интересно освъщение дъла подъ послъднимъ угломъ врвнія)...-По вопросамъ Гомилетики от-

мѣтимъ замѣтку «православнаго»—«О церковной проповѣди» (М. Об., № 6) (высказывается не пастырь, а пасомый). Напечачатано нѣсколько словъ, поученій, рѣчей: Поснова, профф. Пѣвницкаго, Богдашевскаго, Кудрявцева, Рыбинскаго и о. Глаголева,—студентовъ кіев. Д. Акад. (Т. К. Д. А., янв., мр., апр., авг.—сент. колб.), о. І. Кронштадтскаго (В. и Ц., № 1 и слѣдщ.), о. Писарева (Пр. Соб. янв.) (на разные случаи: на пассіяхъ, при погребеніи, въ храмовой праздникъ и проч.). Всѣ они обычно назидательны.

Кром'в упоминаемых в у насъ по другимъ поводамъ статей изъ области Патрологи, можно вскользь отм'втить «сообщение» проф. Н. Никольскаго: «О преподавани Патристики въ С.-ПБ. Д. Академіи въ 40—50 г.г. 19-го стол.» (Хр. Ч. дек.) (не безъ излишнхъ подробностей).

Профессоръ А. Бронзовъ.

# Отвъты Редакціи.

Правленію Ор-ской духовной семинаріи. Ревторъ или преподаватель духовной семинарів, служившіе до изданія закона о штатной службь инспектора классовъ епархіальныхъ женскихъ училищъ, инспекторами классовъ и законоучьтелями названныхъ училищъ и отправлявшіе въ училищной церкви богослуженія, имъють зи право на зачетъ этой службы на выслугу пенсін? По точному смыслу Высочайше утвержденнаго 27 ноября 1899 г. опредаленія Святы шаго Сунода, такового права не предоставлено лицамъ, къ означенному дню уже не состоявшихъ въ должности законоучителей и инспекторовъ классовъ въ епархіальныхъ женскихъ училищахъ. Эти лица могутъ просить о зачеть ихъ службы въ названной должности въ ненсіонную выслугу только въ видѣ изъятія язь общаго правила.

Сеяш. перкви слоб. Ч., Х—ской епархін, Н. М—еу. Вы спрашиваете: какъ поступить чтобы крестьяне не отняли отъ церкви землю, которою она владѣетъ около 100 лѣтъ и которая значится церковною по клировымъ вѣдомостямъ, но плана на которую у церкви нѣтъ? Отвѣтъ; надлежитъ навести справку въ В—ской консисторіи, которой, по вашимъ словамъ, была прежде подвѣдома ваша церковь, и если тамъ также не будетъ найденъ планъ, то надо (съ разрѣшенія епархіальнаго начальства) обратиться въ Окружный Судъ съ просьбою объ укрѣпленіи земли за церковью по давности владѣнія, причемъ необходимо представить доказательства (выписки изъ клировыхъ вѣдомостей, показанія причта и свидѣтелей старожиловъ) о продолжительномъ, безспорномъ и на правѣ собственности владѣніи этою землею. Когда же опредѣленіе суда объ укрѣпленіи земли за церховью состоится и будетъ выдана на нее данная, тогда слѣдуетъ озаботиться составленіемъ плана на землю.

Свящ. Покровской церкви С. Н., Е-ской епартін. Н. Б-ву. Вы спрашиваете, могуть ли указанныя въ циркулярномъ указъ Святъйшаго Супола отъ 14 августа 1906 г. за № 7 письменныя свидътельства двухъ лицъ о безпрепятственности къ повънчанію брачущихся быть удостовърнемы не нотаріусами, проживающими вит селеній и иногда въ очень дальнемъ отъ нихъ разстояніи, всл'ядствіе чего по'яздка туда съ свидътелями бываетъ затруднительна и сопряжена съ значительными расходами, а мѣстнымъ волостнымъ правленіемъ? - Отвътъ: Такъ какъ въ означенномъ циркуляръ ясно и точно сказано, что действительность показаній указанныхъ лицъ должно быть засвидътельствована вменно нотаріусомъ и притомъ въ порядкѣ 73 и 83 ст. положенія о нотаріальной части, то следуеть заключить, что никакое иное удостовъреніе не допускается.

Ссям. Пречистенской Богородицкой исркви, В—ской епархіи, В. У—ву. По возбуждаемому вами вопросу объ охранѣ врестьянскими обществами приходскихъ храмовъ, можно указать на цвркуляръ Министра Внутреннихъ Дѣлъ губернаторамъ, отъ 29 ноября 1890 г. за № 43, о содъйствіяхъ повсемъстному, по возможности назначенію церковныхъ сторожей въ селеніяхъ и принятіи необходимыхъ мъръ въ обезпеченію болье успѣшнаго выполненія существующими въ деревняхъ караулами обязанностей по наблюденію за неприкосновенностью церковнаго инущества, о чемъ и распубликовано по духовному въдомству въ № 10 «Церковныхъ Вѣдомостей» за 1891 г. стр. 76—78.

Свящ. К—ой еп. В. Н—му. 1) Священнику, уволившемуся за штатъ по бользни, за 20 льтъ штатной службы можетъ быть назначена пенсія въ размъръ или 200 руб. или 300 руб. въ зависимссти отъ даннаго Врачебнымъ Отдъленіемъ Губернскаго Правленія заключенія о степени бользненнаго состоянія, послужившаго

причиною къ увольненію за штатъ. Таковое заключеніе должно быть основано на медицинскомъ освидѣтельствованіи, произведенномъ, согласно ст. ст. 160, 161 и 166 Св. Зак. т. ПІ Уст. о пенс., изд. 1896 г., до увольненія за штатъ. Если же означеннаго освидѣтельствованія не было произведено, то за 20 лѣтъ службы пенсія будетъ назначена только въ размѣрѣ 100 руб. 2) Пятерымъ дѣтямъ священника, умершаго вдовымъ по прослуженія 20 лѣтъ, пенсія слѣдуетъ въ количествѣ 100 руб. въ голъ.

Свяш. церкви с. С., К-ой еп., В. Ч-ву. Вдова діакона, прослужившаго на псаломщическомъ, затемъ діаконскомъ мѣстф всего 17 лѣтъ и 6 мъсяцевъ, -если притомъ онъ умеръ на службѣ, а не за штатомъ, -- имъетъ право на полученіе, вифстф съ дфтьми, единовременнаго пособія изъ казны въ размірт годового оклада діаконской пенсіи, т. е. въ количествѣ 200 руб. (§§ 17 п. г., 24 и 25 пенсіоннаго Устава 3 іюня 1902 г.). На пенсію, за означенный срокъ службы, она имъла бы право лишь въ томъ случаћ, если бы мужемъ ел, при жизни, подано было прошеніе объ увольненіи за штатъ по бользни и о назначении пенсіи по сокращенному сроку службы, съ представленіемъ надлежащаго медицинскаго свидътельства, выправленнаго въ порядкъ, указанномъ въ ст. 160 и 161 Св. Зак. т. III, Уст. о пенс., изд. 1896 г. О назначенін единовременнаго пособія слъдуетъ обратиться съ прошеніемъ на имя епархіальнаго преосвященнаго.

## объявленія.

Отъ Волынской духовной консисторів симъ объявіяется, что въ оную 1 мая 1906 года вступило прошеніе мъщанина Василія Осодорова Грабовскаго, жительствующаго въ с. Ясениничахъ, Ровенскаго у. о расторженія брака его съ женою Анною Яковлевою, по первому мужу Ролинской, вънчаннаго причтомъ Покровской церкви села Грушвицы, Ровсисаго у. 8 ноября 1893 года. По заявленію просителя Василія Грибовскаго, безвъстное отсутствіе Анны Грабовской, іначалось наъ села Мытельно, Дубенскаго у. 27 января 1897 года. Силою сего объявленія всъ мъста п лица, могущія имъть свъдънія, о пребываніи безекстино отсутственно доставить оныя въ Вольнскую духовную консисторію.

Отъ Екатеринославской дух. консисторіи симъ объявляется, что въ опую 12 іюля 1906 года вступило прошеніе Московской мъщанки Юліи Васильевой Киселевой, жительствующей въ гор. Рестовъ на Дову, на Темерницкой ул. въ д. № 52, о расторженіи брака ея съ мужемъ Московскимъ мъщаниномъ Григоріемъ Ивановымъ Киселевымъ, вънчаннаго причтомъ Кресто-Воздвиженской перкви Мценско-градской, Орловской епархія въ 1876 году 6 февраля. По заявленію просительницы Юліи Киселевой, безвътное ответно просительницы Юліи Киселевой, безвътное от

сутствіе ея супруга Григорія Киселева, пачалось изъ Москвы въ 1893 году 19 марта. Силою сего объявлевія всв мъста и лица, могущія вмьть свъдънія о пребываніи безвистно отсутствующаго Григорія Иванова Киселева, обязываются немедленно доставить оныя въ Екатерино-славскую духовную консисторію.

Отъ Иркутской духовной консисторіи симъ объявляется, что въ оную 5 декабря 1906 года вступило прошеніе жены крестьянина Тобольской губернія, Тарскаго у.. Карташевской волости Агніи Гавріндовой Деминой, жительствующей въ гор. Нижне-удинскъ, Иркутской губерціи, о расторженій брака ся сь мужемъ крестьяниномъ Нестеромъ Егоровымъ Деминымъ, вънчаннаго причтомъ Христорождественской церкви гор. Томска 17 іюня 1888 года. По заявленію просительницы Агніи Деминой, безвъстное отсутствіе ея супруга Нестера Егорова Демина, началось изъ гор. Нижнеудинска, Иркутской губерий въ 1897 году. Сидою сего объявленія всь мъста и лица, могущія вмъть св вавнія о пребываніи безвистно отсутствующаю Пестера Демина, обязываются немедленно доставить оныя въ Иркутскую духовную консисторію.

Отъ Иркутской духовной консисторіи симъ объявляется, что въ оную 1 декабря 1906 года вступило прошеніе жены крестьянина Иркутской губериін, Балаганскаго у., Черешковской волости Марін Иннокентьевой Озеровой, жительствующей въ пос. Ининокентьенскомъ, Иркутскаго у. въ собствен. д., о расторжения брака ея съ мужемъ Тимовеемъ Кирилловымъ Озеровымъ, вънчаннаго причтомъ Черешков-ской Николаевской церкви Балаганскаго у. въ 1897 году 9 ноября. По заявленію просительницы Марін Озеровой, безвъстное отсутствие ея супруга Тимовея Озерова, началось изъ города Иркутска въ 1900 году. Силою сего объявленія всв мъста и лица, могущія имъть свъдънія о пребываніи безвистно отсутствующаго Тимовея Озерова, обязываются немедленно доставить оныя въ Иркутскую духовную консисторію.

Отъ Иркутской духовной консисторіи симъ объявляется, что въ оную 4 декабря 1906 года вступило прошеніе крестьянина Кіевской губернін, Черкасскаго у., Бълозерской волости Петра Яковлева Покутняго, жительствующаго на станція Тыреть Спбирской жельзпой дороги, о расторжении брака его съ женою Зиповіей Стефановой Покутней, урожденной Лариной, вънчаннаго причтомъ Успенской церкви гор. Геническа, Мелитопольского у. 30 октября 1894 года. По заявленію просителя Петра Покутняго, безвъстное отсутствіе его супруги Зиповін Стефановой Покутней. началось изъ города Геническа, Таврической губерии въ 1898 году. Силою сего объявленія всъ мъста и лица, могущія ямьть свъдънія о пребываніи безвистно отсутствующей Зиновіи Покутиви, обязываются немедленно доставить оныя въ Иркутскую духовную конси-

Отъ Кишиневской духовной консисторіи симъ объявляется, что въ оную 6 ноября 1906 г. вступнаю прошеніе Екатерины Евтихієвой Добровицевой, жительствующей въ гор. Рени, Изманлыскаго увзда, о расторженін брака ся съ мужемъ Миханломъ Симеоновымъ, вънчаннаго причтомъ св. Покровской церкви села Могильнаго, Гайсинскаго увада, Подольской губернін 12 мая 1872 года. По заявленію просительницы Екатерины Евтихіевой Добровицевой, урожденною Галицкой, безвъстисе отсутствие ен мужа Миханда Симеонова Добровицева, началось изъ села Радовки. Подольской губернін, двадцать льть тому назалъ. Силою сего объявленія всь мъста и лица, могушія имьть свъдьнія о пребываніи безвистно отсутствуюшаго Михаила Симеонови Добровицева, обязываются -немедленно доставить оныя въ Кишиневскую духовную консисторію.

Отъ Курской духовной консисторів

года вступило прошеніе крестьянки Осодоры Махай. довой Московченковой, урожденной Стрвльниковой, жительствующей въ слоб. Кащеевой, Пригородней волости, Корочанскаго увада, о расторжении брака ся сь мужемъ. Никитою. Ивановымъ Московченковымъ, въвчаннаго причтомъ Петропавловской церкви слободы Кащеевой, Корочанского увада 14 января 1898 года По заявленію просительницы Өсодоры Московченковой безвъстное отсутствие ея супруга Никиты Иванова Московченкова, началось изъ слободы Кащеевой сь 1901 года. Силою сего объявленія всь мъста и лица, могущія имъть спъдъція о пребываніи безвистно отситствующаю Пикиты Иванова Московченкова, обязываются немедленно доставить оныя въ Курскую дуговпую консисторію.

Тъ Курской духовной консистория симъ объявляется, что въ оную 21 септибря 1906 года вступило прошеніе крестьянина Тимофея Трофимова Мироненко, жительствующаго въ с. Большой Неплюевъ, Путивльскаго увада, о расторженіп брака его съ женой Евдокіей Георгіевой, вънчацнаго причтомъ Успенской церкви, села Большаго Неплюева, Путивльского увзда 19 января 1901 года. По заявленію проевтеля Мироненко, безвъстное отсутствіе его сируги Евдокін Георгієвой, пачалось наъ села Гольшого Неплюева съ 1901 года. Сплою сего объявленія всь мъста и лица, могущія имъть свъдвнія о пребываніц безепстно отсутствующей Евдокін Георгіевой Мироненко, обязываются немедленно доставить оныя вы Курскую духовную консисторію,

Отъ Могилевской духовной консисторіи симъ объявляется, что въ оную 13 января 1906 года вступило прошеніе запасного рядоваго изь крестьянъ деревии Усохъ, Поповской волости, Гомельскаго увада, Ивана Миронова Пуховскаго, о расторженів брака его съ женой кресть пикой деревии Усохъ. той же волости и увзда Варварой Ивановой Пуховской, вънчаннаго причтомъ Круговецкой церкви Гомельскаго увада 21 января 1890 года. По заявленію просителя Ивана Миронова Пуховскаго, безвъстное отсутствіе жены его Варвары Пуховской, началось изь деревни Усохъ въ апрълъ 1890 года. Силою сего объявленія всь мъста и лица, могущія вмъть свъдьнія о пребывании безвистно отсутствующей Варвары Пуховской обязываются немедленно доставить оныя вы Могилевскую духовную консисторію.

Отъ Могилевской духовной консисторів симъ объявляется, что въ оную 16 ноября 1906 года вступило прошеніе крестьяпина деревни Кинивы, Березковской волости, Климовичского у. Васплія Трофимова Горыбкина, о расторженін брака его съ жевою Василисой Ггоровой Борыдкиной, происходящей изъ крестьянъ деревни Мосина той же волости и укада, вънчаннаго причтомъ Ельнянской церкви Клиловичскаго у. 8 февраля 1889 года. По заявленію просителя Василія Борыбкина, безпъстное отсутствіе его супруги Василисы Егоровой Борыбкиной, началось пак им. Янополья въ 1894 году. Силою сего объявленія всь мъста и лица могущія вмъть свъдънія о пребыванія безвистно отсутствующей Василисы Егоровой Ботыбкиной, обязываются немедленно доставить оны въ Могилевскую духовную консисторію.

Отъ Московской духовной консистори симъ объявляется, что въ оную 23 августа 1906 года вступило прошеніе Подольской мъщанки Наталія Никитиной Клочковой, жительствующей въ гор. Москвъ, по Больничному переулку, д. Шибапова, кв. 17, о расторжения брака ея съ мужемъ Владиміромъ Ивановымъ, вънчаннаго причтомъ Московской Борисогабоской церкви у Арбатскихъ воротъ 30 апръля 1880 года. По заявленію просительницы Наталія Клочковой, безвъстное отсутствие ен супруга Владимира Иванова Клочкова, пачалось паъ гор. Курска болъе пятильть тому назадъ. Силою сего объявленія всь мъста илица, симъ объявляется, что въ овую 23 сентября 1906 могущія имьть сведьнія о пребываніи безевство от

сутствующаю Владиміра Иванова Клочкова. обязываются пемедленно доставить оныя въ Московскую духовную консисторію.

Отъ Московской духовной консисторіи свиь объявляется, что въ оную 8 августа 1906 года вступнало прошеніе крестьянки Дмитровскаго у., села Сурмина Агриппины Спиридоновой Дворецкой, жительствующей въ гор. Москвъ, по Тенлому пер., на фабрикъ Жиро, о расторженіи брака ея съ мужемъ Василемъ Гавриловымъ Дворецкимъ, вънчаннаго причтомъ села Сурмина, Дмитровскаго у. 8 ноября 1892 года. По заявленію просительницы Агриппины Гавриловой Дворецкой, безвъстное отсутствие ея супруга Василія Гаврилова, началось изъ города Москвы болье пяти льтъ тому назадъ. Силою сего объявленія всь мъста и лица, могущія имъть свъдънія о пребыванію безвистию отсутствись варилова Дворецкаго, обязываются немедленно доставить оныя въ Московскую духовную консисторію.

Отъ Московской духовной конситоріи синъ объявляется, что въ оную 24 марта 1906 года вступило прошеніе крестьянки Зарайскаго уъзда, деревни Малыхъ Бъльничей, Устппіи Петровой Маіоровой, жительствующей въ сель Богородскомъ, Московскаго уъзда, по 3 прогониой улицъ, д. Волкова, о расторженіи брака ел съ муженъ Дмитріемъ Петровымъ, вънчаннаго причтомъ села Бъльничъ, Зарайскаго уъзда 9 сентября 1870 года. По заявленію просительницы Устпніи Маіоровой, безвъстное отсутствіе ел супруга, началось изъ родины болье пяти лътъ тому назадль. Силою сего объявленія всъ мъста и лица, могущія имъть свъдънія о пребыеаціи безвистно отсутствите немедленно доставить оныя въ Московскую донскую духовную консисторію.

Оть Олонецкой духовной консисторіи симь объявляется, что въ оную 18 ноября 1906 года вступило прошеніе крестьянина Олонецкой губернів, Каргонольскаго убъда, Богдановской волости, деревни вобровой, Петра Андреева Боброва, о расторженіи брака его съ женой Параскевой Григорьевой Бобровой, урожденной Звятнной, дочерью крестьянина того же убъда, деревни Звятнной, вънчаннаго причтоих Христорождественской церкви села Устьмошскаго 8 февраля 1884 г. По заявленію просителя Боброва, безвъстное отсутствіе его супруги Параскевы Григорьевой Бобровой, началось съ 5 октября 1896 года. Силою сего объявленія всё мъста и лица, могущія вмъть свъдънія о пребываніи безвъстною отсутствие и пребыванию село объявленія всё мъста и лица, могущія вмъть свъдънія о пребываніи безвъстню отсутствено доставить оыня въ Олонецкую духовную консисторію.

Отъ Омской духовной консисторів симь объявляется, что въ опую 17 августа 1906 года вступило прошеніе казака пос. Съвернаго, Бухтарминской станицы, Устькаменогорскаго у., Семиналатинской области Ивана Иванова Еремьева, жительствующаго въ мъстъ причисленія, о расторженія брака его съ женой Стефаннало Петровой, урожденной Ситкиной, вънчаннаго причтомъ Бухтарминской Екатериниской церкви 16 сентября 1898 года. По заявленію просителя Еремьева, безвъстное отсутствіе его супруги Стефаниды Петровой, началось изъ завода, около пос. Талицы, Семиналатинскаго у., весной 1899 года. Силою сего объявленія всъ мъста и лица, могущія имъть свъдынія о пребываніи беленьство отсутстве стефаниды Преньевой, обязываются немедленно доставить оныя въ Омскую духовную консисторію.

Оть Ореноургской духовной консисторім симь объявляется, что въ оную 4 августа 1905 года вступило прошеніе мъщанина Павла Тимофеева Галаобина, жительствующаго въ гор. Кустанав, Тургайской области, о расторженіи брака его съ женою Алекандрой Христіановой, вънчаннаго причтомъ градо-Кустанайскаго Николаевскаго собора 1901 года 25 мал.

По заявленію просителя, безвъстное отсутствіе его жены, началось изъ гор. Кустаная, Тургайской области 1901 года 25 іюня. Силою сего объявленія всь мъста и лица, могущія имъть свъдънія о пребываніи безенстно отсутствующей Александры Христіановой, обязываются немедленно доставить оцыя въ Оргабургскую духовную консисторію.

Отъ Саратовской дужовной консисторія гомь объявляется, что въ оную 10 ноября 1905 года вступило прошеніе Саратовской мьщанки Маріи Алексьевой Климовой, жительствующей въ Саратовъ, на Камышинской ул., д. № 82, о расторженіи брака ея съ мужемъ Саратовскимъ мъщаниномъ Александромъ Тимофеевымъ Климовымъ, вънчаннато причтомъ Вознесенско-Сънновской церкви гор. Саратова 9 февраля 1897 года. По заявленію просительницы Маріи Климовой, безвъстное отсутствіе ея супруга Александра Климова, началось изъ гор. Саратова съ 31 октября 1901 года. Силою сего объявленія всъ мъста и лица, могущія имѣть свъдъпія о пребываніи безвимовой, обязываются немедленно доставить оныя въ Саратовскую духовную консисторію.

Отъ Саратовской духовной консисторів симъ объявляется, что въ оную 6 ноября 1905 года вступило прошеніе потомственнаго почетваго гражданина Зиновія Алексьева Сиьгирева, жительствующаго въ Царицынь, на заводь «Ураль-Волга». на старомъ базарь, въ соб. д., о расторженій брака его съ женою Анною Алексьевой, урожденной мъщанской дъвицей Некрасовой, вънчаннато причтомъ села Большой Даниловки, Усьманскаго уъзда, Тамбовской губернія 2 іюля 1893 года. По заявленію просителя Зиновія Сиьгирова, безвъстное отсутствіе его супруги Анны Сиъгировай, пачалось изъ гор. Царицына пять льть тому назадъ. Силою сего объявленія всь мъста и лица, могущія имъть свъдьнія о пребываній безвъстное отсутство суправновний безвъстное отсутство суправновний безвъстное объявляють я объявляються объявляються объявляються объявляють объявляються объя

Отъ Томской духовной консисторів симъ объявляется, что въ оную 30 іюня 1906 года вступило прошеніе крестьянина деревни Георгіевки, Маріинскаго увзда, Тюменевской волости, Томской губернін, Василія Асанасьева Пашинщева, жительствующаго въ мъсть приниски-дер. Георгієвкъ, о расторженія брака его съ женою крестьянкою Екатериной Васильевой Пашиншевой, урожденной Полуниной, ибичаннаго причтомъ села Кошары, Тешевской волости, Задонскаго увада, Воронежской губернів въ февраль 1893 года. По заявленію просителя Василія Аванасьева Пашинщева, безвъстное отсутствіе его супруги Екатерины Васильевой Пашинщевой, началось съ 1895 года. Силою сего объявленія всь мыста и лица, могущія имъть свъдьнія о пребываніи безвистно отсутствующей Екатерины Васильевой Пашинщевой, обязываются немедленно доставить оныя въ Томскую духовную конисторію.

Отъ Жерсонской духовной консисторіи симъ объявілется, что въ оную 27 сентября 1906 года встунило прошеніе дворянки Глафиры Гриторьевой Подирьевой, урожденной Гайкина, жительствующей въ Большой Русановкъ, Лысогорской волости, Елисаветградскаго ублада, о расторженіи брака ел съ мужемъ Кирилломъ Ивановымъ Подиръевымъ, вънчаннаго причтомъ Николаевской церкви города Золотоноши, того же уъзда, Полтавской губерніи 27 октября 1896 года. По заявленію просительницы Глафиры Подиръевой, безвъстное отсутствіе ел супруга Кирилла Подиръева, пачалось изъ города Золотоноши въ 1897 году. Силою сего объявленія всъ мъста и лица, могущія имъть свъдънія о пребмеаніи безексемно отсутственно достанить оныя въ Херсонскую духовную консисторію.

ВЪ СУНОДАЛЬНЫХЪ КНИЖНЫХЪ ЛАВКАХЬ,

ВЪ С. Петербургъ — Въ зданін Святьнаго Сунода и въ зданін Сунодальной Типографія,

по Кабянеткой улицъ,

пред печ., въ двухнавътной рамкъ, въоб раженіями све. свангелистовъ, въ бархатъ съ бронововими вызолочен, украшентами дато, въ бум. 2 р. 90 к., въ кожъ съ простамъ вызолочен, украшентам дато, въ бум. 2 р. 90 к., въ кожъ съ простамъ вызолочен, украшен 3 р., въ бум. 2 р. 90 к., въ кожъ съ простамъ волоч, укла бр. 25 ком., въ бум. 2 р. 90 к., въ кожъ съ простамъ волоч, укла бр. 25 ком., въ бум. 2 р. 90 к., въ кожъ съ простамъ волоч, укла бр. 25 ком., въ бум. 2 р. 90 к., въ кожъ съ простамъ волоч, укла бр. 26 ком., въ пейты бъ комъ съ простамъ волоч, укла бр. 20 ком., съ вняукъ волот, укла в руб, въ бархатъ съ брона. вызолоч, укла бр. р. въ кожъ 2 р. 75 к.

Ирмологій простой, церк. печ., въ кожъ 2 р. 56 ком., въ кожъ 5 руб. Въ кожъ 5 р. 56 ком. въ бум. 2 р. 85 кожъ 5 р. 56 ком. въ бум. 2 р. 85 кожъ 5 р. 56 ком. въ бум. 2 р. 85 кожъ 5 р. 56 ком. въ бум. 2 р. 85 кожъ 5 р. 56 ком. въ кожъ 6 р. 56 ком. въ кожъ 6 р. 56 к., въ кожъ 6 р. 66 к., въ кожъ 6 р.

Содержаніє: Именной Височайшій указъ Правительствующему Сенату.—Опредёленія Свя-тъйшаго Сунода.—Приказъ Оберъ-Прокурора Святьйшаго Сунода.—Отъ Училищнаго Совъта при Свя-тъйшемъ Сунодъ.—Журналы и протоколы Общаго собранія Предсоборнаго Присутствія и ІІ и ІУ Отделовь. Прибавленія: Краткій обзорь церковной жизни въ Россін за минувшій годь. - Слово прес-

HARRAGERA BERGERE BERGERE BERGERE BERGERE BERGERE BERGERE

священнаго Тамбовскаго Иннокентія. — О благоустроеніи прихода. — Изъ періодической печати. — Хроника. — Сообщенія изъ заграницы. — Библіографія. — Отвъты редакцін. — Объявленія.

Подписная цена на «церковныя въдомости» з р. въ годъ съ дост. Объявленія печатаются по сл'ядующей ціні: за объявленіе, занимающее страницу—70 рублей, @ половину страницы—35 рублей, за мъсто, занимаемое одной строкой петита въ два столбца, - С 1 рубль и за мъсто, занимаемое строкой петита въ одинъ столбецъ, -50 кои. АДРЕСЬ РЕДАКШИ и КОНТОРЫ: C.-Петербургъ, Конногвардейскій бульваръ, д. 5, кв. 7.

При семъ М-рѣ разсылается всѣмъ подписчикамъ кромѣ Петероурга п Москвы прейсъ-куранть церковныхъ вещей фабриканта Н. И. СЫТОВА.

С.-Петербургъ, 18 января 1907 г. Редакторъ протојерей В. Жмакинъ.

Сунодальная Типографія.

состоящие въ въдънии министерства внутреннихъ дълъ

москва, Арбат., д. 4. Открыть пріємъ на ІІ семестръ. Нач. зан. 15 янв. Оконч. получ. званіе РЕГЕНТА или КАПЕЛЬМЕЙСТЕРА. Плата 50 р. въ полугодіє. Проспекты высыл. безплатно, программы за двв 7 коп марки.

Новая книга. Духовная школа. Сборн. статей: Отъ авторовъ. — Безъ призора. Воспом. Изъ наблюд. уч. дух. уч. С. Клязьминъ. — Воспитание въ дух. школъ. С. Любимовъ. — Атензмъ. Изъ пережитаго. Н. Смирновъ. — Принципи богосл. образования. И. Любимовъ. — Къ вопросу о преподавания интературы. П. Любимовъ. —Философія въ дух. семинаріи. Проф. П. Тихомировъ. —Какъ мы изучали Библію. Н. Горностаєвъ. —Духовно-учебное начальство. У. А.—Записки семинариста. Н. Румянцевъ.—Страннчка изъ недавняго прошлаго. —Семинарскія петиціи. — Епархіальныя женскія училища. А. Смирновъ-Кутаческій.— О духовныхъ академіяхъ. Проф. П. Тихомировъ. IV+348 стр. Ц. 1 р. 35 коп. Выписывающіе отъ авторовъ (Москва, Садовники, домъ церкви Георгія въ Ендовахъ С. В. Любимову) за пересылку не платять. За наложенный платежь приплата 10 коп.

Въ захолустьи. Повъсть изъ быта духовенства. Повъсть эта, печатаясь въ журналь «Звонарь» за 1906 г., главнымъ образомъ содъйствовала его успъху, ц. 50 коп.

Превратили. (Изъ тайнъ монастырской жизни), ц. 50 коп., на слоновой бумагъ.

Синаксари или сказаніе о празди, прав. церковію событіяхъ съ поученіями. Душеси. и назидат. чтеніе въ церкви и дома. Вып. І-Синаксари по Тріоди Постной, п. 1 р.; Вып. 2-Син. по Тріоди цвътной, ц. 50 к.; оба за 1 руб.

О реформ'в духовно-учесных в заведеній, ц. 13 коп.

Приходскій священникъ и школа. Права и обязанности свящ. по отнош. къ церк.-прих.

школь, ц. 50 коп.

Руководство церк.-приж. школамъ, п. 15 коп. Цени съ перес.; можно и марками. | Адресъ: Спб., Басковъ пер., д. 21.-Прот. Х. А. Бълкову.

|                                                        | lant.       | Гол.              | Парт.                                                                         | Гол.         |
|--------------------------------------------------------|-------------|-------------------|-------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| 1. Херувимская пъснь демественная                      | September 1 | 9-23-9-01         | 17. Великое славословіе 70 к.                                                 | 60 K.        |
| для 4-гол. смъш. хора 5                                | 0 R.        | 40 K.             | 18. Господи, помилуй, на Воздвижение                                          | Tit          |
| 2. Паніе при архіерейском в служеній                   |             | 400               | Св. Креста                                                                    | 40 >         |
| древне-русск. роси                                     | 1 D.        | 85 >              | 19. Хвалите имя Господне № 2 40 >                                             | 30 >         |
| 3. Чертогъ Твой (сочин.)                               | 10 K.       | 30 >              | 20. Отъ юности моея, греч. росп 30 >                                          | 25 >         |
| 4. Вечери Твоя тайныя (соч.)                           |             | 40 >              | 21. Нынъ отпущаеми № 1 30 >                                                   | 25 >         |
| <ul><li>5) Разбойника благоразумнаго (соч.).</li></ul> |             | Contract Contract | 22. Нынъ отпущаеши № 2 30 >                                                   | 25 >         |
| Тріо и хоръ                                            | 35 >        | 35 >              | T T                                                                           | - >          |
| 6. Тропари Вел. субботы                                | _ ,         |                   |                                                                               |              |
| 7. Ла молчитъ                                          | _ ,         |                   | 24. Обсоръ духмузык. литературы, руково справочникъ для выбора піесъ, ц. 1 р. | 25 K.,       |
| 8. Христосъ воскресе, Константино-                     |             |                   | съ перес. 1 р. 50 к.                                                          |              |
| польское большое и малое                               |             |                   | 25. Церковь и музыка, изд. 2-е, ц. 25 к., съ                                  | пере-        |
| 9. Плотію уснувъ (соч.)                                |             |                   | сылкой 50 к.                                                                  |              |
| 10. Стихиры Пасхи                                      | 1 p.        | 85 >              | 26. Гимиъ Воскресенію, для однород хора, ц                                    | . 1 p.       |
| 11. Ангелъ вопіяще (сочин.)                            | 50 K.       | 40 >              | 27. Научи меня, Боже, любить, для смъшани.                                    | xopa,        |
| 12. Авва инесь                                         | 10 >        | 35 >              | II. 50 K.                                                                     | - All market |
| 13. Покаянія отверзи и проч. (сочин.)                  | 75>         | 60 >              | 28. Христіанское госпитаніе въ семью и п                                      | пколв,       |
| 14. Хвалите имя Господне (сочин.)                      | 40 >        | 30 >              | п. 50 к.                                                                      | dining at    |
| 15. Душе моя (сочин.)                                  | 40 >        | 40 >              | Получать можно у автора въ СПетер                                             | byprk,       |
| 16. Христосъ воскресе (абиссинское) . :                | 30 >        | 20 >              | Пажескій Его Импер. Велич. корпусъ.                                           | TE SI        |

## ХУДОЖЕСТВЕННО-ИКОНОСТАСНАЯ Кіевъ, Андреевскій м живописная мастерская Г. И. ВОЛОД спускъ, домъ № 2.

Принимаются заказы всевозможныхъ иконостасовъ, кіотовъ, рамъ, гробницъ, аналоевъ и т. под. Иснолненіе художеств. живописи и иконописи, а также реставрація древних иконъ, картниъ и иконо-стасовъ. Покраска церквей, отдѣлка ихъ живописью и орнаментами всѣхъ стилей. Спеціальное золочене дерковнихъ главъ, крестовъ и куполовъ золотомъ и алюминіемъ. Изготовл. серебрян. и бронзов. ризъ золочен. черезъ огонь художеств. чекан. работы. По требованію Гг. Заказчиковъ имвется большой выборь проектовь иконостас, кіотовь и т. под. Всь работы исполняются изь лучшихь матеріаловь мастерами спеціалистами, подъ наблюденіемъ владельца мастерской. За произведенныя работы имъются похвальные листы. Разсрочка платежа по соглашению.

# ВЪ КНИЖНОМЪ МАГАЗИНЪ

# "Общества распространенія религіозно-нравственнаго просвъщенія въ духъ Православной Церкви",

Стремянная ул., домъ 20, С.-Петербургъ.

Принимается предварительная подписка на большой отрывной календарь архимандрита Михапла «СВЯТЫЯ МИНУТЫ». Текстъ новый. Папка улучшенная. На лицевой сторонъ—святци, литургическія свідівнія, въ этомъ году составленныя спеціалистомъ-и темы для проповіди. Мысли в изреченія. На обратной сторонь—житія, легенды, разсказы, бесьды, притчи, стихотворенія и т. п. 50 строкь убористаго шрифта формата книги. Цьна 75 к. Пересылка по разстоянію. Первые 3.000 подписчиковъ могутъ имъть въ видъ приложенія книгу "Святыя минуты". Чтеніе на каждай день года, представляющее текстъ календаря за 1906 годъ. За календарь съ книгою (365 большихъ страницъ) 1 р. 15 к. Изъ того же книжнаго склада можно выписывать следующія книги: СВОБОДА и ХРИ-ТІЛЬНСТВО: 1) Проклятые вопросы и христіанство. Къ читателю. — Подъ звуки Шопена. — О христіанствъ, язвахъ и скорбяхъ земли, о соціализмъ и проч. Ц. 10 к. 2) Женщина наканунъ освобожденів. Ленщина въ «Вессинемъ потокъ». — Женщина будущаго. — Оплеваніе или хвалебная пъснь? (Кипта Бебеля: «Женщина и соціализмъ»). Цѣна 15 к. 3) Пророкъ христіанской свободы и свободнаго христіанства. Лименэ, его жизнь и наиболье яркія главы изъ «Словъ върующаго» и «Современнаго рабства». Цена 15 к. 4) Царь голодъ. Ложь благотворительности.—Грекъ Фальстафа. Цена 10 коп. 5) Христосъ и Вареоломеевскія ночи (О еврейскихъ погромахъ). «За что»? А. М.—«Вредная дегенда», А. М.—«Изъ исторіи дома № 13 въ Кишиневь, Короленко и др. Цѣна 12 к. 6) Священникъ соціалистъ и его соціальный романъ. Изъ Кингслея... Вавилонская башня. (Думы бунтовщика до встрычи со Христомъ). Истинный демагогъ-Христосъ. Жизнь священника сопіадиста. Ц. 10 к. 7) Евангеліе со дристомъ). Петинный демаготъ-дристосъ. лияль священника сопладиста. П. 10 к. // Евангеле мъщанъ (Ренанъ и его Іисусъ). 1) «Пастораль, передъланная изъ истинно божественной трагедіи». 2) «Евангеліе мъщанъ». 3) «О чудъ». 4) «Заячит предаешь Меня поцълуемъ». Ц. 18 к. 8) христіанство и соціалъ-демократія. Содержаніе: «С.-Д.»—ея отношеніе къ христіанству.—Куда двигается соціаль-демократія будущаго: къ христіанству или отъ христіанства?—Каутскій о христіанствь.—Ученіс о личности.—Буржуазность безрелигіознаго соціализма... Она грозить «будущему» человъчества...— Христіанская соціологія и христіанскій соціализмъ. Ціна 15 к. 9) Возрождающійся идеализмь вы міросозерцаніи русскаго общества. Оть марксизма къ «Проблемамъ идеализма» и «Полярной звіздь». Ц. 15 к. 10) Двъ поэтессы народнаго горя: Ада Негри и Марія Конопницкая. Ц. 15 к. 11) Соціаль-де-мократія, соціализмъ и христіанско-соціальное міровозэръніе. Ръчь, сказанная въ Брауншрейгь Ад. Плеккеромъ. П. 8 к. 12) Убійство во «имя общаго блага» и смертная казнь. 1) Преступленіе п наказаніе. («Губернаторъ» Андреева). 2) Убійства по долгу служби и смертная казнь. Каннъ, Первая
смертная казнь. Раскольниковъ, Смердяковъ, «Губернаторъ». (Психологія убійствъ). П. 10 к. 13) «Върую» Л. Н. Толстого и отвъты на это «върую». П. 20 к. 14—16) Достоевскій и соціальный вопрось.
П. 40 к. 17) Въ поискахъ за истиной. П. 20 к. 18) Христіане ли мы? П. 4 к. 19) Стонь дътей.
П. 10 к. 20) Безсмертіе души. Ц. 15 к. 21) Св. революціонеръ. («Божественное и человъчское»—
новый разсказъ Л. Н. Толстого. «Дъло лизогуба». П. 15 к. 22) Леруа Боле. Христіанство и демократія. Христіанство и сеціализмъ. Ц. 20 к. 23) Пастырскіе завъты. П. 1 р., въ роск. перепл. п. 1 р. 40 к.

Сборники на праздники: Богоявленіе. Ц. 5 к. Къ Срътенію Госнодню. П. 15 к. Во дия
велькаго поста. П. 30 к. Постъ и покаяніе. Ц. 10 к. Свѣтлое Христово Воскресеніе. П. 10 к. Святая недъля. П. 20 к. Отъ Насхи до Пятидесятницы. П. 15 к. Тронцынъ день. Ц. 10 к. Льто благочестиваго христіанняя. П. 40 к. Ненобъдимое оружіе. П. 15 к. Возлюбилъ другь друга. П. 10 к.
Матерь милосердія. П. 15 к. Наши небесные заступники и хранители. П. 10 к. Николинъ день. Ц. 10 к.
Рождество Христово. П. 20 к. У яслей Спасителя. П. 10 к. Архиманорита Миханла. Святял минуть. Ц. 70 к., въ роскопин. перепл. 1 р. 10 коп. Жизнь и совъсть. П. 30 к. Пискма о войнъ П. 7 к.
Четире бесёдн о нищетъ духовной. П. 5 к. Къ кровавой Пасхъ. Ц. 5 к. В въовемская звѣзда. О
Первви, сопіалнзмъ и будущемъ. Ц. 3 к. Пастырь, выборы, дума. Моя программа. Ц. 2 к. Въ повекахъ лика Христова. П. 25 к. Въ праведпую землю. Ц. 20 к. О счастьъ и мѣщанствъ. П. 30 к. Маленькая церкахъ лика Христова. П. 25 к. Въ праведпую землю. Ц. 20 к. О счастьъ и мѣщанствъ. П. 30 к. Маленькая цер-Штеккеромъ. Ц. 8 к. 12) Убійство во «имя общаго блага» и смертная казнь. 1) Преступленіе п на-Кроншталтскій. Ц. 1 р. 50 к., въ роск, перепл. ц. 2 р. Отцамъ в дътямъ. Ц. 30 к. Маленькая церковь. Ц. 25 к. Новая церковь. Ц. 30 к. Двъ подвижницы XVI и XX въковъ. Ц. 25 к. Къ водъ живой. Ц. 25 к. Лишнія брошенный несчастныя дъти. Ц. 35 к. Дъти. Ц. 10 к. Прощай брату твоему. Ц. 5 г. II. 25 к. Лишнія брошенная несчастныя дёти. Ц. 35 к. Дёти. Ц. 10 к. Прощай брату твоему. Ц. 5 к. Передъ стёной, передъ тайной. Ц. 40 к. Перковь, литература и жизнь. Ц. 40 к. Почему намъ не въратъ? О церковной реформ'в и злобахъ дия. О движеніи въ весеннемъ потокъ. Ц. 50 к. Семейная Библіотека: 1) Мужу христіанину. Ц. 12 к. 2) Жені христіанкъ. Ц. 18 к. 3) Матери христіанкъ. Ц. 12 к. 4) Дівушкъ христіанкъ. Ц. 15 к. 5) Юнош'є христіанкъ. Ц. 15 к. 6) Маленькой христіанкъ. Ц. 15 к. 7) Мальчику христіанину. Ц. 15 к. 8) О добрыхъ людяхъ. Книга І. Ц. 16 к. 9) О добрыхъ людяхъ. Книга І. Ц. 16 к. 9) О добрыхъ людяхъ. Книга І. Ц. 16 к. 9) О добрыхъ людяхъ. Книга І. Ц. 16 к. 9) О добрыхъ людяхъ. Книга І. Ц. 16 коп. Прот. І. И. Сергієєї (Кронштадтскій). Богопознаніе и самопознаніе. Ц. 40 к., въ пер. 90 к. Благодатныя мысли о небесномъ и земпомъ. Ц. 25 к. въ пер. 50 к. Христіанская философія. Ц. 75 к., въ пер. 1 р. 25 к. Простое евангельское слово русскому народу. Ц. 2 р., въ пер. 2 р. 75 к. Жизнь въ пердахъ Церкви. Ц. 25 к. Во славу Божію. Ц. 35 к., въ пер. 70 к. Отъ смерти къ жизни. Ц. 25 к. Путь спасительний. Ц. 50 к., въ пер. 80 к. Противъ графа Л. Н. Толстого и друг. еретиковъ и сектантовъ нашего времени и раскольниковъ. Ц. 20 к. Моя жизнь во Христѣ, т. І. Ц. 1 р., въ пер. 1 р. 50 к., т. П. Ц. 1 р., въ пер. 1 р. 50 к., оба тома въ пер. п. 2 р. 50 к. Мысль о Церкви и православномъ богослуженін, т. ПІ. Ц. 1 р., въ пер. 1 р. 50 к. Путь къ Богу, т. ІV. Ц. 1 р., въ пер. 1 р. 50 к., оба тома 3-й и 4-й въ пер. 2 р. 50 к. Именинникамъ и именинницамъ. Серія житій святихъ: Св. Екатерина. Ц. 5 к.; Св. Варвара. Ц. 10 к.; Св. Марія. Ц. 15 к.; Св. Евдокія. Ц. 8 к.; Три дочери и мать. Ц. 5 к.; Преп. Ксенофонтъ и Марія. Ц. 3 к.; Святитель Николай чудотв. Ц. 12 к.; Св. Тихонъ Задонскій. Ц. 5 к.; Св. Миханлъ Клопскій. Ц. 3 к.; Св. Миханлъ Маненъ. Ц. 3 к.; Св. Миханлъ Черпиговскій. Ц. 3 к.; Св. Миханлъ Тверской. Ц. 3 к.; Св. Архангель Миханлъ. Ц. 5 коп.; Христа ради юроднвые: Николай Новгородскій (Кочанний) и Николай Пековскій. Ц. 2 к.; Сватитель Феодосій Углицкій, архіепископъ Черниговскій. Ц. 15 к.; Преводобимі Серафимъ Саровскій чудотворець. Ц. 25 к.; Старецъ Серафимъ Саровскій. Ц. 15 к.; Е. Поселянию. Петербургскія святини. Ц. 30 к. Остраданів. Ц. 30 к. Д. И. Воголюбосъ. Какъ душу спасать. Ц. 30 к. При свѣтѣ евантельской правды. Ц. 30 к. За Церковь родную и вѣру православную. П. 30 к. Овящен. А. В. Рождественскій. Семья православнаго христіанина. Ц. 1 р. 50 к., въ коленкор. переп. ц. 1 р. 80 к., въ роскоши. перепл. ц. 2 р.—Воскресныя чтенія въ роскоши перепл. Ц. 1 р. переп. ц. 1 р. 80 к., въ роскоши. перепл. п. 2 р.-Воскресныя чтенія въ роскош перепл. Ц. 1 р. переп. ц. 1 р. 80 к., въ роскоши. перепл. ц. 2 р.—Воскресныя чтения въ роскош. перепл. ц. 1 р. 65 к. Страсти Христови. Ц. 1 р. 25 к., въ роскоши. перепл. д. 1 р. 75 к. По стопамъ Святихъ Апостоловъ. Ц. 1 р. 25 к., въ роскоши перепл. 1 р. 75 к. П. Повачевъ. Паломинчество въ Палестину къ Гробу Госнодию. Н. 1 р. 50 к., въ роскоши перепл. ц. 2 р. 25 к. Сестра Варвара. Ц. 20 к. Священ. П. А. Миртовъ. П. 1 р. 75 к., въ роскоши перепл. Ц. 2 р. 50 к. Отъ парской порони къ вбицу мученици. Ц. 25 к. Смоленскій Н. П. Свътъ во тъмъ свътить. П. 80 к., въ коленкор. ронн къ вънцу мученицы. Ц. 25 к. Смоленскій Н. П. Свътъ во тъмъ свътътъ. Ц. 80 к., въ коленкор. перепл. п. 1 р. 20 к., въ роскошн. перепл. п. 1 р. 30 к. М. Горесъ. На службъ Богу. Ц. 1 р. 50 к., въ роскошн. переп. п. 2 р.—тоже ч. І в П., п. 90 к., въ роскош. пер. 1 р. 40 к., ч. ПІ. Ц. 60 к., въ роскош. пер. ц. 1 р. Прот. Д. Тихомиросъ. Курсъ основного богословія. Ц. 50 к. Архим. Сергій. Подъ впечатлівніями жнани. Ц. 60 к., въ роскош. переп. п. 1 р. 10 к. Сентъ со тымъ. Ц. 1 р. 50 к., въ роскош. переп. п. 2 р.—Святая Февронія. Ц. 25 к. Сестра Фива. Ц. 20 к. Вольный рабъ. Ц. 15 к. Сътяне дни въ Саровъ. Ц. 20 к. Первые Христіане. Ц. 30 к. И. Левкоесъ. Добрый другъ. Ц. 30 к., въ роскош. перепл. п. 60 к. Христіанскія добродітели. Ц. 40 к., въ роскош. перепл. п. 70 к. Пром. Ф. И. Орлатскій. Саровскія поученія. Ц. 10 к. Секта Пашковцевъ и отвътъ на пашковскіе вопросы. Ц. 10 к. Кима Божіл. Мужи ветхаго завъта Ц. 30 к., въ роскоши. перепл. п. 50 к. Сынъ Каіафы. Ц. 40 к., въ роскоши. перепл. п. 50 к. Сынъ Каіафы. Ц. 40 к., въ роскоши. перепл. п. 50 к. Сынъ Каіафы. Ц. 40 к., въ роскоши. перепл. п. 50 к. Сынъ Каіафы. Ц. 40 к., въ роскоши. перепл. п. 50 к. Сынъ Каіафы. Ц. 40 к., въ роскоши. перепл. п. 50 к. Сынъ Каіафы. Ц. 40 к., въ роскоши. перепл. п. 50 к. Сынъ Каіафы. Ц. 40 к., въ роскоши. перепл. п. 50 к. Сынъ Каіафы. Ц. 40 к., въ роскоши. перепл. п. 50 к. Сынъ Каіафы. П. 40 к., въ роскоши. перепл. п. 50 к. Сынъ Каіафы. П. 40 к., въ роскоши. перепл. п. 50 к. Сынъ Каіафы. П. 40 к., въ роскоши. перепл. п. 50 к. Сынъ Каіафы. П. 40 к., въ роскоши. перепл. п. 50 к. Сынъ Каіафы. П. 40 к., въ роскоши. перепл. п. 50 к. Сынъ Каіафы. П. 40 к., въ роскоши. перепл. п. 50 к. Сынъ Каіафы. П. 40 к., въ роскоши. перепл. п. 50 к. Сынъ Каіафы. П. 40 к., въ роскоши. перепл. п. 50 к. Сынъ Каіафы. П. 40 к., въ роскоши. перепл. п. 50 к. Сынъ Каіафы. П. 40 к., въ роскоши. перепл. п. 50 к. Сынъ Каіафы. П. 40 к., въ роскоши перепл. п. 50 к. Сынъ Каіафы. П. 40 к., въ роскоши перепл. п. 50 к. Сынъ Каіафы. П. 40 к., въ роскоши перепл. п. 50 к. II. 40 к., въ роскошн. перепл. п. 60 к. Можно сыписывать—выпуски серін—книгь, изд. подъ редавцієй проф. архим. Михаила библіотеки «Свобода и Христіанство». Книги посвящены главнымъ образомъ вопросу объ отношения христіанства и землі, къ вопросамъ, волнующимъ настоящіе дин об-щественную мисль. Нікоторыя кинич- касаются наиболіве острыхъ вопросовъ апологетики: «Дин Тво-решія», «Безсмертіе души. Вышли. Выйдуть до новаго года: «Семья рабочаго».—Ром. изъ жизни рабочих. «Вь городь». Повъсть—о черки—изъ жизни священника въ фабричномъ районъ. «Женщина— работница». «Дин Творенія». «Возстановленіе ада».—Легенда Толстого. Тексть—и статья по поводу негенды: «Церковь и ея истина. «Христосъ побъждаеть». «Христось въ царствъ машинъ» и др.

3a 30 вниусковъ (до Новаго года).—3 руб. Готовятся къ выпуску листки. С.-Петероургскій книжный складъ, учрежденный обществомъ религіозно-нравственнаго просв'вщенія, идя на встрічу желаніямь и запросамь духовенства, давно жалующагося на книжный голодъ, объявляеть слъдующее: І. Книжный складь соглашается на весьма льготных условінх составлять (по точным указаніямь заказчиковь или по соб-ственному выбору зав'ядующаго складомь, если ему дов'ярять), библіотечки: 1) для домашняго чтенія священниковъ; 2) для священниковъ въ ихъ вивбогослужебныхъ чтеніяхъ и проповеди; 3) для выдачи вароду. П. Помогаетъ организовать при церквахъ книжные шкафы—для продажи книгъ. Для этихъ цълей книги висылаются на усиленно льготныхъ условіяхъ. III. Книжный складъ висылаеть на льготных условіях всякія цинги по заказу священников, членов причта, учителей хотя бы и не бого-словскаго характера. Условія: книги при выпискт не менте чтт на пять руб. съ уступкой 20%, на собственныя изданія и отъ 10 до 20%, на чужія изданія. Тт же самыя льготы и удобства предлагаются ученическим библіотекамъ. При высылкі какого-нибудь изъ наших изданій на вст церкви

епархін-уступка 30%. Пересылка-по въсу.

ВЪ КНИЖНОМЪ СКЛАДЪ Стремянная д. 20. С. Петербургъ. поступилъ въ продажу

# Большой отрывной Календарь

на 1907 г. архимандрита Михаила.

"СВЯТЫЯ МИНУТЫ" ТЕКСТЪ. На лицевой сторонъ—святцы, литургическія свъдвиія и темы для проповіди. Мысли и изреченія. На оборотной сторонъ—житія, легенды, разсказы, притчи, стихотворенія и т. д. 50 строкъ убористаго шрифта формата книги. Цъна 75 к. съ пересылкой 1 руб. Книга «СВЯТЫЯ МИНУТЫ» чтеніе на каждый день года, представляющаго тексть календаря за 1906 годъ (365 большихъ страницъ), цъна 70 кои., въ переплетъ 1 руб. 10 кои. съ пересылкой. МЗВЪЩеніе. Въ нанцелярін доктора богословія, никанора, архіеп. Варшавскаго, можно получать его книги: ТОЛКОВЫЙ АПОСТОЛЬ: ч. 1-я, ц. 3 р., ч. 2-я, ц. 3 р., ч. 3-я, ц. 2 р. Слова и рѣчи, ц. 2 р. Изслѣдованіе о посланіи къ евреямъ, ц. 2 р. Изображеніе Мессін въ Псалтири, ц. 1 р. 50 к. Церковныя чтенія, ц. 1 р. 50 к. Выписывающимъ на 25 р. и болѣе дѣлается уступка 10°/0 и болѣе. Авторы и издатели новыхъ книгъ приглашаются къ обмѣну ихъ по стоимости. 2—1

Вышло въ свътъ полное собраніе сочиненій прото і ерея

# М. З. ЛИПЧЕВСКАГО

(ум. въ ноябрѣ 1905 г.), въ двухъ томахъ съ портретомъ и автобіографіей. Т. І. Научныя сочиненія и другія статьи. Т. ІІ. Слова, поученія и рѣчи (также надгробныя рѣчи по покойномъ). Редакція и предисловіе ІІ. А. Калачинскаго. Цѣна І т.—
1 р. 50 к., ІІ т.—2 р. 50 к.

Силадъ изданія въ книжномъ магазинѣ Н. Я. Оглоблина въ Кіевѣ; въ С.-Петербургѣ у И. Л. Тузова.

## художественная мастерская СЕРГЪЯ ПЕТРОВИЧА СТОЛОГОРОВА.

Москва, Вольшая Якиманка, д. Соловьева, кв. 10. Спеціальное исполненіе художественной церковной иконостасной стѣнной живописи и иконописи, а также иконостасовъ и кіотовъ съ золоченіемъ. Смѣты по требованію. На болѣе крупные заказы пріѣзжаю лично съ образцами иконъ и рисунками иконостасовъ. 4—1

and the same

ORESTRONE !

Amanings Amanings

the second

# БЕЗПЛАТНО высылаеть бюро разения товаров, с. з. Авербухь, Гусятинь. под. (На Аветрійской границів). Полезный календарь на 1907 годъ. 3-1

5% скидка О.О. СВЯЩЕННИКАМЪ скидка 5%

III. Л. ЛЕВЪ, Бълостокъ.



СУКНА, трико и

Рекомендуетъ для зими. рясъ весьма практ., прочил крас. матерін «Бобрикъ» № 273 по 2 р. арш. цьта: чери., т.-синій, маренго и серебр. О.о. свящевникамъ, получившимъ прейсъ-курантъ № 3, при «Церк. Вѣд.» № 33, высылается безъ задатка.

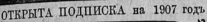
# Мастерская Н. Д. Волхонскаго.

Облач. свящ. или діаконск. оплике отъ 12 до 50р. Сёребр. и золот. 90°/о парч. и глаз. » 35 > 340°, Траурн. священ. или діакон. . . » 15 > 100°, Нлащан. напрест. 8—50 р. выносныя » 25 > 600°, Хоругви оплике 12—30 р. золоч.

Печатается иллюстрированный каталогь. 3

## открыта полписка на Кромѣ **52** № № самаго жур-нала и др къ нему приложеній, подписчики получать: значительно дополненное произведеніями, не вошедшими въ предыдущія изданія и изданными за границею. Съ критико-біографическ, очеркомъ С. А. Венгерова. (Цана существ. неполнаго изданія, безъ пересылки, 8 р. 50 н.). полнаго собранія сочиненій ОСТАЛЬНЫЯ книгъ П значительно дополненнаго произведеніями, не вощедшими въ предыдущія изданія. Съкритико-біографическимь очеркомь П.В.Бынова. (Цена существ. неполнаго изданія, съ пересылкой, 21 руб.). КНИГЪ "ЕЖЕМЪСЯЧНЫХЪЛИТЕРАТУРНЫХЪ И ПОПУЛЯРНО-2 научныхъ приложени", **всего** КНИГИ, т.-е., независимо отъ другихъ приложеній, то одной книгъ при каждомъ № "нивы" подписная цъна "нивы" со всъми приложеніями на годъ: ВЪ С.-ПЕТЕРБУРГЪ: СЪ ПЕРЕСЫЛНОЮ ВО 🚺 | Разсрочка безъ доставки-6 р. 50 к. ВСВ МЪСТА РОССІИ Р. въ 2, 3 и 4 съ доставкою-7 р. 50 н. За границу-12 р. съ доставкою— / р. 50 н. за границу—12 р. ерока. Бъ Гг. новые подписчик на 1907 г. могутъ получитъ кромъ "Нивът 1907 г. еще ПЕРВЫЯ 10 книгъ Н. М. СТАНЮНОВИЧА за 1906 г. за единовременную доплату: безъ доставки 1 р. 50 н., съ дост. и перес. 2 р. Иллюстрированное объявленіе о подписнъ высылается безплатно.

Адресь: С.-Петербургь, въ Контору журнала "Н Н В А", улица Гоголи, № 22.



№№ иллюстр. журн. «Свверъ». №№ иллюстриров. газ. «Весна»;

№№ лит.-пол. жур. «Народъ и земля». №№ попул. научн. журн. «Знаніе».

№№ журн. «Парижскія моды». №№ Модн. выкроекъ и узоровъ.

Виктора Гюго. собР. соч.

Каждый подписчикъ пользуется правомъ участія въ легкомъ конкурсть, дающемъ возможность получить 1 изъ 20 премій,

2.000 ФР.=750 Р. ЗОЛОТОМЪ

Конкурсь закрывается 10 марта 1907 г.

ПОДПИСНАЯ ЦЪНА: на годъ безъ дост.

6 р., съ дост. и перес. 7 р.; на 6 м.— 3 р. 50 к., на 3 м.—1 р. 75 к. Разсрочка въ та же сроки.

Кром' того, съ допл. 8 р., вм. 8 р. 60 к.,

24 журн. "ДОМАШН. БИБЛІОТЕКА".

Съ доплатой 5 р., вмѣсто 10 р.

26 кн. собр. Д. Л. МОРДОВЦЕВА

Съ доплатой 3 р. 50 к., вмёсто 7 р. 1 больш. альбомъ-468 фотот. и 4 геліогр.

## "РУССКАЯ ЖИВОПИСЬ".

Съ доплатой 3 р., вмёсто 5 р. 50 к., 1 большой альбомь-208 фототипограв.

## КРАСАВИЦЪ" "LAJIJIELEA

Съ доплатой 1 р. 25 к., вмёсто 5 р. Олеограф. картина, разм. 12×18 в.

## проф. К. Е. МАКОВСКАГО:

«Дѣти, бѣгущія отъ грозы».

доплатой 1 р. 25 к. вмёсто 5 р. Олеограф. картина. разм. 12×18 в.

HI, HI, KJIEBEPA: IIDOO. Вечерняя заря».

АДРЕСЪ ГЛАВНОЙ КОНТОРЫ

журнала "СЪВЕТ

СПБ., Невскій, 170. Книжный складъ журнала «СБВЕР в»: Богополовская, 25, соб. домъ.

Ред.-изд. Н. Ө. МЕРТПЪ.

# ВАЖНО для МУЖЧИНЪ.

Фабрика шерст, изделій Зигм. Розенталя въ Лодзи № 241 высылаетъ наложен. платежомъ «Трико № 1». (Очень прочная и практичная матерія для элеганти. и солиди. мужск. костюма пв. черный или черно-сърый) также отръзами въ 44/4 арш. для полнаго костюма за 5 р. 25 к. цъл. отр. При выпискъ 3-хъ или болъе отр. прилагается нужная къ нимъ подкладка сов. безплатно.

# ВМ ВСТО 12 рублей 💝 — *→ ТОЛЬКО за 3 р. 75 к.*



Висилаю наложен. плат. безъ задатка, изящные и прочные карианные мужскіе часы, открытие, изъ настоящаго французскаго но- "В Ѣ К Ъ

"не золоченые"

заводъ головкою разъ въ 36 час. съ ручательств. за върность хода и прочность металла на

6 леть. Часы награждены медалями и ничемъ не отличаются отъ дорогихъ золотыхъ часовъ, стоящ. 100 р. Такіе же глухіе—цьна 5 р. 50 к. дамскіе глухіе-цёна 6 р. 50 к. Къ каждымъ часамъ прилагается безплатно прпочка того же металла, Срелокъ и замшевий кошелекъ для предохраненія часовь отъ порчи. Треб. адрес.: Складу часовъ Ш. КУЛЬВАРСКІЙ, Варшава, Холодная 17—14. Премія: При заказѣ 5 шт. часовъ сразу прилагаются 1 часы шестые безплатно. 2-1

Придворн, фортеп, фабрика

# ОФФЕНБАХЕРЪ

въ С.-Петербургъ

Невскій просп., 66.



Допускается льготная разсрочка

отъ 15 руб. въ мъсяцъ.

Кузнецкій, д. Соколъ.

Харьковъ, Одесса, Дерибасовск., 17. Московская, 15.

Продолжается подписка на новое общедоступное игданіє: Просвътительные Листки для народа и войскъ

# "MPABHA M BHAHIE"

Исходя изъ того убъщденія, что только соотвътственное и возможно быстрое просвъщеніе всей народной массы дасть намъ, русскимъ, возможность одольть ту смуту и то разореніе, которыя утветають теперь нашу Родину, товарищество по издавію «Просвътительнихъ Листковъ», поставившее своею задачею посильное содъйствіе образованію народа, рѣшило въ теченіе 1907 года продолжать випускъ ихъ въ извъстномъ порядкь съ тьмъ, чтобы къ концу года дать своимъ читателямъ опредъленный объемъ свъдъній по всъмъ отраслямъ изученія нашей Родины. Въ теченіе 1907 года предполагается дать отъ 300 до 320 листковъ по слъдующимъ отдъламъ.

Отдълъ дуковно-правстиснивний (до 60—65 листковъ): а) объясненія православнаго богослуженія (до 20 листковъ); б) разъясненіе значенія православной Церкви въ жизни человіка и въ исторіи Россіи (до 20 листк.); в) разсказы и статьи правственнаго содержанія, а также

жизнеописанія святых угодинновь Божінхъ (до 20-25 ст.).

**Отабль политическій** (до 60-65 лист.): 1 или два раза въ мѣсяцъ отчеть о Дуи; 1 разъ.—Свъдвий о выдающихся событакъ русской и заграничной жизни въ теченіе мѣсяца 2 раза.— Статьи съ разъясненіемъ указовъ 5 октября и 9 ноября 1906 года, а также статьи по выборань вы Думу, по аграрному вопросу и по вопросамъ народнаго хозяйства; 1 разъ въ два мъсяна — статьи по рабочему гопросу, а также отвъти на различные юридическіе вопросы подписчиковъ, имъющіе общій питересъ. Исторія (до 25—30 листковъ). Исторія Россіи до императора Петра Великаго. Особенное вниманіе будеть обращено: 1) на историческій ходь развитія Самодержавія; 2) на экономическую жизнь народа, какъ имъвшую главное значение въ постановки всехъ политическихъ вопросовъ древней и средней Россія, и 3) на значеніе земских соборовъ. Изложеніе энизодическое, съ указаніем хронологін только важивищих событій. Географія (до 25 листовь). Краткое изложеніе общаго географическаго обзора Россіи. Подробное описаніе черноземныхъ губерній. Географическое положе каждой губериін; почва; климать: численность и составъ населенія; промыслы населенія; распредьленіе земель по угодіямъ и по владьнію; пути сообщенія, важньйшіе города; платежи въ казну и земскіе: фабричная діятельность. Естествовідівніе (до 25-30 листковь). Изученіе почви вообі въ частности-почвы Россін (образованіе почвы, свойства ел, и явленія, въ ней происходящія). Изученіе жизни растеній (ботаника). Условія разведенія кормовыхъ и техническихъ растеній. Значене льса. Изученіе жизни домашнихъ животныхъ и условія вхъ разведенія и пользованія ими. Сельское козяйство и переселеніе (до 25 листковь). Существующія русскія системы хозяйства; обработы почвы. Сельскохозяйственныя машины; м'ьста и условія ихъ пріобр'єтенія. Переселеніе. Порядокь переселенія (юридическая сторона копроса). Порядокъ осмотра участковъ въ сибирскихъ губерніяхъ. Чисм участковъ. Военное дъло (до 25-30 листковъ). Значеніе постоянной арміи и милиціи. Вониская повинность. Принцека въ участкамъ и порядокъ отбыванія повинности. Сроки службы въ разяки частяхъ войскъ и мъстностяхъ. Дисциплина. Присяга. Геройскіе подвиги въ бою. Основи службы в частяхъ вонскъ и мветностяхъ. Дисциплина. Присята героиские подвяти нь обр. Основи служба и примъры разумнаго исполненія ем. Литература (до 25 листковъ). Образованность и письменность древней и средней Россіи. Новал Россія. Ломоносовъ, Державинъ (понятіе о ложноклассицизмъ); Жуковскій, Карамзинъ (понятіе о сантиментализмъ и роматизмъ); Щербатовъ (исторія), Пушкинъ, Гоголь и Лермонтовъ (понятіе о реализмъ). Медицина (до 20—25 листковъ). Общій очеркъ анатоміи человъка. Физіологія. Пища, одежда и жилище русскаю врестьянина. Улучшеніе ихъ при помощи средствь, доступныхъ русскому крестьянину.
Подписная цъна на «Просвътительные Листки», высылаемые подписчикамъ по нъсколько поме-

Подписная цвна на «Просевтительные Листки», высылаемые подписчиками по инсколько поверовь выбыть два раза въ недваю, за годъ (300—320 листк.)—три рубля съ дост. и перес.., полгода 1 р. 50 к., 4 мъсяца—1 р., 2 мъсяца—50 к. При годовой подпискъ допускается разгрочка: при полискъ 1 р., черезъ 3 мъсяца 1 р., и въ началъ 2-го полугодія послъдній рубль. Цвна каждаго отдываго номера 1 коп. безъ перес.; 100 листковъ одного номера—85 коп. безъ перес.; 1000 листковъ 8 руб. безъ перескики. Книгопродавцамъ уступка по соглашенію. Лица, желающія получнь листки съ № 1-го, т. е. съ 1-го ноября 1906 г., доплачивають 50 коп.

Подписка принимается и розничная продажа производится: 1) Въ С.-Петербургъ: а) въ Гавной конторъ и редакціи—Екатерининскій каналь, д. 138, кв. 5; б) въ книжномъ и географ. магазинъ изданій Главнаго Штаба (Невскій, д. 4); в) въ магазинъ «Вѣра и Знаніе (Невскій, 119) и г) въ магазинъ И. Л. Тузова (Гостиный дв. 45). 2) Въ Вологдъ—въ книжи. магаз. при Гоанно-Предтеченскою братствъ (Московская ул., д. Гусева). 3) въ Почаевъ, Вольнской губ. (Почаевская лавра, редакція «Почаевск. Листка»). 4) Въ Одессъ въ книжи. магаз. И. Н. Тукьянова. 5) Въ Ивановъ-Вознесенсъ чрезъ прот. В. Т. Богородицкаго (часовня Феодоровской Б. Матери). 6) Въ Кіевъ (Пріорка, діаковъ Ф. Молчалинскій). 7) На ст. Немирова, Подольск. губ. (чрезъ учителя М. Г. Бурмистренко). Въ Тачбовъ (Дворян. ул., Н. А. Носовъ). 9) Въ с. Павловъ, Горбат. увад., Нижегород. губ. (чрезъ діакова З. Л. Аврова). Въ Симферонолъ (Александровское братство, чрезъ прот. Назаревскаго).

Задача изданія, его направленіе и программа подробно изложены въ объяв.

леніи «Церк. В'вдом.» въ № 40 за 1906 г. Редакторъ И. Д. Малиновскій, Редакторъ-падатель свящ. И. И. Левашевъ