# 

## BELLENGES, Nº 45

ИЗДАВАЕМЫЯ ПРИ СВЯТВЙШЕМЪ ПРАВИТЕЛЬСТВУЮШЕМЪ СУНОЛЬ.

ноября

ЕЖЕНЕДЪЛЬНОЕ ИЗДАНІЕ СЪ ПРИБАВЛЕНІЯМИ,

1909 года.

#### Высочайшія повельнія.

Государь Императоръ, по всеподданнъйшему докладу, въ 23-й день сентября сего года, Всемилостивъйше соизволиль на разрѣшеніе жителю села Мацховрисъ-Кари, Гурійско - Мингрельской епархіи, внуку священника, причетнику Лукъ Дзигуа, съ семействомъ, именоваться впредь фамиліею «Канделаки».

Государь Императоръ, по всеподданнъйшему докладу опредъленія Святвишаго Сунода, отъ 27 января— 24 февраля 1909 года за № 619, въ 3-й день октября сего же года, Всемилостивъйше соизволиль на разръшение священнику Успенской церкви села Песокъ, Полтавской епархіи, Петру Колпаку, съ семействомъ, именоваться впредь фамиліей «Герасимовъ».

#### Высочайшій приказъ.

Высочайшимъ приказомъ по гражданскомъ ведомству, отъ 19 октября 1909 года за № 72, назначенъ: препо-

минаріи, статскій совътникъ Глазуновъинспекторомъ той же семинаріи, съ 20 августа.

#### Высочайшія награды.

ГОСУДАРЬ ИМПЕРАТОРЪ, по всеподданнѣйшему докладу Главноуправляющаго Собственною Его Императорского Величества Канцеляріею, согласно ходатайству Оберъ - Прокурора Святъйшаго Сунода, Всемилостивъйше соизволиль на награждение внѣ правиль прелсъдателя коммиссін по сооруженію Воскресенскаго храма, близъ Варшавскаго вокзала въ г. С.-Петербургв, почетнаго члена Общества религіозно-правственнаго просвіщенія въ духі православной Церкви въ С.-Петербургѣ, потомственнаго почетнаго гражданина Димитрія Пароенова-къ 14 декабря 1908 г., - дню освященія Воскресенскаго храма, за выдающіяся заслуги его по въдомству Православнаго Исповъданія, чиномъ статскаго совътника.

ГОСУДАРЬ ИМПЕРАТОРЪ, по всеподданнъйшему докладу Оберъ-Прокурора Святъйшаго Сунода, въ 28 день октября 1909 г., въ Ливадін, Всемилостивъйше сонзволиль на награжденіе псаломщиковъ церквей: Московской Панкратіевской, у Сухаревой башни, Московской епархін, Василія Соловьева, с. Ольшанки. Тамбовской епархіи и увзда, Ивана Островскаго, Свято-Тронцкой г. Слонима, Гродненской епархіи, Ивана Ярмоловича, с. Розніжья, даватель Ставропольской духовной се- Макарьевскаго увзда, Нижегородской епархін,

Романа Ястребова и с. Стоянова, Одоевскаго увзда, Тульской епархіи, Петра Глаголева, за 50-летнюю службу ихъ Церкви Божіей, золотыми медалями, съ надписью «за усердіе», для ношенія на шев, на Александровской лентт.

ГОСУДАРЬ ИМПЕРАТОРЪ, по всеподданнъйшему докладу Оберъ-Прокурора Святъйшаго Сунода, въ 28 день октября 1909 г. въ Ливадіи, Всемилостивъйше соизволилъ на награжденіе, за труды по народному образованію: діаконовъ церквей Тамбовской епархіи, Моршанскаго увзда, селъ: Громка Алексвя Студенецкаго, Стараго Грязнаго-Іоанна Карельскаго н Новаго Грязнаго-Александра Скворцова золотыми медалями, съ надписью «за усердіе», для ношенія на груди, на Аннинской ленть, а діаконовъ церквей той же епархіи: Сторожевской Николаевской г. Козлова Николая Жданова, сель: Борисоги в бскаго увзда: Архангельскаго-Николая Никольскаго, Малой Грибановки-Виктора Кандидатова, Нижняго Чуева—Іоанна Протопонова, Монсеевской Алабушки-Михаила Острова, Ростошей-Григорія Доброва, Станичной Слободы-Василія Дубровскаго, и Терновки-Александра Богоявленскаго, Елатомскаго увада: Почкова-Іоанна Мокринскаго, и Сасова-Сергія Политова, Липецкаго увзда: Бутырокъ-Ильи Малина, Сселокъ-Петра Глаголева, Тынкова-Димитрія Крылова и Большого Самовца Аванасія Лебедева, Стараго Юрьева, Козловснаго увзда, Андрея Голубинскаго, Булдыгина, Спасскаго увзда, Григорія Лагова, Гладышева, Тамбовскаго увзда, Михаила Богданова, Теньгушева, Темниковскаго убзда, Константина Архангельскаго, Усманскаго убзда: Верхней Байгоры-Василія Димитревскаго и Ольховки-Димитрія Голубева и Шацкаго увзда: Колтырина-Іоанна Николаевскаго и Шаморги-Николая Богоявленскаго и псаломщиковъ: церквей той же епархіи: селъ: Борисоглебскаго уезда: Русанова-Митрофана Воинова и Сукманки-Александра Балтійскаго, Сасова, Елатомскаго увзда, Ивана Гранатова и ипигородной г. Шадка Черной Слободы Василія Житрова и Томскаго Троицкаго канедральнаго собора Павла Красивскаго серебряными медалями, съ надписью «за усердіе», для ношенія на груди на Александровской ленть.

Госупарю Императору благоугодно было на всеподданнъйше принесенной преосвященнымъ Серпухов- Печальникъ Руси Святой! Миргород-

скимъ изъ Москвы, отъ 25-го октября 1909 года, телеграммѣ, въ 28-й день октября 1909 года въ Ливадіи, Собственноручно начертать: «Прочель съ удовольствіемъ и благодарю»...

Означенная всеподданнъйшая телеграмма была слёдующаго содержанія:

Его Императорскому Величеству Парю Самодержцу Всероссійскому.

«Собравшись, съ благословенія Свяпервосвятителя тъйшаго Сунода и Церкви Московской, на первый съёздъ единовърцевъ Московской епархіи мы, всв участвующіе на этомь съвздв, обращаемъ наши върноподданническія сердца къ Тебъ, Возлюбленный Царь нашъ и Помазанникъ Божій, и по заповёди святаго апостола творимъ о Тевъ молитвы, моленія, прошенія и благодаренія къ Царю Царствующихъ, да тихое и безмолвное житіе поживемъ во всякомъ благочестіи и чистотв».

Предсъдатель съвзда Анастасій, епископъ Серпуховскій, товарищъ предсъдателя Яковъ Пашковъ, благочинный, священникъ Григорій Шлеевъ, управляющій Кузнецовъ, церковный староста Александръ Анеимовъ, секретарь съъзда Виноградовъ.

Государю Императору на принесенной изъ Миргорода всеподданнъйшей телеграмм' председателя Миргородскаго отдёленія Полтавскаго епархіальнаго училищнаго совета, отъ 22-го октября, съ выражениемъ върноподданническихъ чувствъ благоугодно было, въ 24-й день октября 1909 г., въ Ливадіи, Собственноручно начертать: «Прочелъ съ удовольствіемъ».

Означенная всеподданнъйшая телеграмма составлена была въ слъдуюпихъ выраженіяхъ:

Его Императорскому Величеству Государю Императору.

«Великій Государь, Державный Отецъ,

ское отдёленіе Полтавскаго епархіальнаго училищнаго совъта, заслушавъ въ очередномъ октябрьскомъ собраніи сообщеніе Сунодальнаго Училищнаго Совета объ ассигнованіи казеннаго пособія на содержаніе учащихъ церковныхъ школь увзда, преисполненное трепетной радости, дерзаетъ повергнуть къ священному Твоему трону горячія чувства безпредѣльной вѣрноподданнической любви и сыновне-сердечной благодарности за Твои отеческія заботы о скромныхъ труженикахъ перковной школы. Согратая Твоей Монаршей любовью церковная школа отнынъ еще болъе твердой и бодрой, чёмъ въ истекшую четверть въка своего бытія, стопой пойдеть къ неуклонному осуществленію начертанныхъ на ея знамени священныхъ завътовъ: върность Церкви-Матери, любовь къ Парю-Батюшкъ».

Вашего Императорскаго Величества върноподданные: предсъдатель Миргородскаго отдёленія Полтавскаго епархіальнаго училищнаго сов'єта, протоіерей Іоаннъ Захаржевскій, Миргоропскій увздный наблюдатель церковныхъ школъ, священникъ Константинъ Иваницкій.

Государю Императору на всеподданнвишемъ докладв Оберъ-Прокурора Святвишаго Сунода о нижеизложенныхъ выраженіяхъ върноподданническихъ чувствъ благоугодно было въ 9-й день сентября 1909 года, въ Ливадіи, Собственноручно начертать: «Прочелъ съ удовольствіемъ».

Означенныя выраженія върноподданническихъ чувствъ получены Оберъ-Прокуроромъ Святъйшаго Сунола:

1) отъ преосвященнаго Пермскаго, сообщившаго о состоявшемся въ засъданіи благочинническаго округа 28 іюля, при участіи церковныхъ старостъ, по поводу воспоследованія Высочайшаго повельнія объ увеличеніи содержанія учащимъ церковныхъ школь, единогласномъ

Пермскаго увзда,-повергнуть къ стопамъ Его Императорскаго Величества выражение одушевляющихъ духовенство вфриополланническихъ чувствъ горячей любви, преданности и благодарности за непрестанныя заботы и попеченія Его Величества о благѣ святой Перкви православной и церковныхъ школь;

2) отъ преосвященнаго Приамурскаго телеграммою изъ Благовещенска отъ 15 августа: «Учащіе церковныхъ школь Благов шенской епархіи и вольнослушатели, въ количествъ 117 человъкъ, собравшись со всъхъ концовъ общирнаго Приамурья на мѣсячные педагогическіе курсы въ гор. Благовищенски въ циляхъ пополненія своихъ научныхъ педагогическихъ познаній посл'є усп'єшнаго окончанія курсовъ и благодарственнаго молебна, покорнъйше просять ваше высокопревосходительство повергнуть къ стопамъ Государя Императора ихъ върноподданническія чувства и увереніе въ готовности самоотверженно служить святой илев русскаго національнаго воспитанія, дабы созидалось и процватало на берегахъ Тихаго океана и быстротечнаго Амура русское дело и незыблемо крыла мощь государственная. Евгеній. епископъ Приамурскій и Благов'єщенскій»;

3) отъ представителей схода деревни Язви телеграммою изъ Гдова отъ 24 августа: «На общественномъ сходъ въ деревнъ Язви, Гдовскаго увзда, С.-Петербургской губ., при обсужденіи вопроса о возвышеніи религіозной правственной жизни въ нашей мъстности, выражая свои върноподданническія чувства Государю Императору, решили построить принисную перковь въ память освобожденія крестьянь отъ врѣпостной зависимости въ честь и славу небеснаго Покровителя нашего Царствующаго Дома и возлюбленнъйшаго Монарха нашегосвятителя и чудотворца Николая Мурликійскаго, посему и просимъ ваше высокопревоскодительство повергнуть наши върноподданническія чувства къ стопамъ Ето Императорскаго Величества Государя Императора. Шепецкой Михаило - Архангельской церкви священникъ Димитрій Никольскій, члены Василій Леонтьевъ, Тимовей Фалинъ, Алексъй Лаврентьевъ:

4) изъ Лабинской телеграммою отъ 25 августа: «Вознеся горячія молитвы объ уцокоеніи незабвенныхъ Императоровъ Николая І-го, Алевсандра II-го и Александра III-го и убіенныхъ ихъ соратниковъ товарищей, немногихъ нынъ живущихъ, въ знаменательный день пятидесятилетней памяти о подвигахъ русскаго солдата, нокорнъйше просимъ ваше высокопревосходительство повергнуть къ стопамъ Возлюбленнаго постановлении духовенства перваго округа Монарха, Потомка славныхъ Предковъ, чувство

безпредальной верноподданнической преданности. Настоятель церкви солдатского селенія Натырбово, священникъ Тимоеей Демьяновъ, волостной старшина А. Байбусь и общественники Николаевскіе солдаты-старики».

### Опредъленія Святъйшаго Сунода.

Опредъленіями Святьйшаго Сунода:

I. Отъ 15-25 октября 1909 года за № 8235, постановлено: назначить преподавателя Муромскаго духовнаго училища Павла Сахарова законоучителемъ и инспекторомъ классовъ въ Омское епархіальное женское училище, съ обязательствомъ принять священный санъ.

II. Отъ 15-25 октября 1909 года за № 8239, постановлено: назначить кандидата С.-Петербургской духовной академіи, священника Өеодора Орлова, на должность помощника смотрителя Нолинскаго духовнаго училища.

III. Оть 3-23 октября 1909 года за № 7983, постановлено: уволить јеромонаха Мартирія, согласно его просьбъ, по бользни, отъ должности настоятеля Бъльской Красногородищенской пустыни, Смоленской епархіи.

#### Приказы Оберъ-Прокурора Святъйшаго Сунода.

Приказами Оберъ-Прокурора Святвишаго Сунода:

І. Отъ 20 октября 1909 года за № 29, о предъляются: на службу по въдомству Православнаго Исповаданія, съ причисленіемъ къ Канцеляріи Оберъ-Прокурора Свят вишаго Сунода, согласно прошенію, кандидаты богословія. С.-Петербургской духовной академіи: Иванъ Мальгиновъ-съ 29 сентября и Петръ Корниловъ-съ 9 октября 1909 года.

Увольняются въ отпускъ: помощколлежскій ассесоръ Левъ Бродскій, и секре-Гомеровъ и Пъшковъ съ 17 сентября 1909 г.).

тарь Екатеринославской духовной консисторіи, коллежскій ассесоръ Александръ Орловъ, оба заграницу, срокомъ: первый-на 28 дней съ 22 сентября 1909 г. и второй-на одинъ мъсяпъ съ 25 октября 1909 года.

П. Отъ 24 октября 1909 г. за № 30, опред вляются: кандидаты духовных академій: С.-Петербургской-Колтыпинъ, Володуцкій, Чертковъ и Ковригинъ на должности: первый-помощника инспектора въ Подольскую духовную семинарію, второй-учителя ариеметики, географіи и природов'ядынія въ Солигаличское духовное училище, третій-учителя ариеметики, географіи и природоваданія въ Обоянское духовное училище и четвертыйпомощника инспектора въ Томскую духовную семинарію, Московской — Мажаевъ и Левитовъ на должности: первый-преподавателя логики, психологіи, начальныхъ основаній и исторіи философіи и дидактики въ Витебскую духовную семинарію и второй-учителя латинскаго языка въ Раненбургское духовное училище и Кіевской: Балабуха и Соколовъ на должности: первый-преподавателя обличительнаго богословія, исторіи и обличенія старообрядчества и сектантства въ Псковскую духовную семинарію и второй-преподавателя обличительнаго богословія, исторіи и обличенія старообрядчества и сектантства въ Вятскую духовную семинарію и д'виствительный студенть С.-Петербургской духовной академін Богацкій на должность помощника инспектора въ Кишиневскую духовную семинарію (Колтыцинь, Махаевъ и Балабуха съ 2, Володуцкій, Богацкій и Левитовъ съ 11, Соколовъ съ 17 и Чертковъ и Ковригинъ съ 18 сентября 1909 года).

Перем в щаются: преподаватель Тобольской духовной семинаріи Пѣшковъ на должность преподавателя греческого языка въ Благовъщенскую духовную семинарію, учитель Александровско-Грушевской церковно-учительской школы Переверзевъ на должность преподавателя словесности и исторіи русской литературы въ Ставропольскую духовную семинарію и учители духовныхъ училищь: Солигаличскаго-Никольскій и Ватскаго-Гомеровъ на должности: первый-учителя ариеметики, географіи и природов'єдінія въ штатные классы Вологодскаго духовнаго училища и второйпреподавателя словесности и исторіи русской литературы въ параллельные классы Курской духовной семинаріи при Белгородскомъ духовникъ архиваріуса Архива Святьйшаго Сунода, номъ училищь (Никольскій съ 11, Переверзевъ,

### EPKOBABIM TO

BBJOMOCTAMB, № 45

ИЗДАВАЕМЫМЪ ПРИ СВЯТВЙШЕМЪ ПРАВИТЕЛЬСТВУЮЩЕМЪ СУНОДВ.

7 ноября

ЕЖЕНЕДЪЛЬНОЕ ИЗДАНІЕ.

1909 года.

#### ВЪРНОПОДДАННИЧЕСКИХЪ ОБЯЗАННОСТЯХЪ.

#### О НЕПРИКОСНОВЕННОСТИ ЦАРСКОЙ ВЛАСТИ.

Не прикасайтеся помазаннымъ Моимъ мнвнія о семъ, весьма и весьма не без-(Псал. 104, 15).

Въ крѣпкой благочестіемъ и самодержавіемъ Россіи союзъ любви между Государемъ и народомъ, благодарение Богу, стоить еще твердо. И неприкосновенность Царской власти не составляеть новаго слова. Но въ то же время всимъ намъ не безызвъстно, что нынъ идетъ горячая проверка всехъ началъ, которыми жило досель человычество, и эта провырка совершается тімь съ большею энергіею и приводить иногда къ темъ более разрушительнейшимъ результатамъ, чемъ более и тв и другія начала стоять въ прямомъ отношении къ жизни. Нынъ, можно сказать, ни одна изъ формъ общественной жизни не избъгда строжайшей критики. Не избъгла этой участи и священная идея неприкосновенности Помазанниковъ Бо- особенности же мы готовы бываемъ встать жінхъ. Им'я въ виду, какъ широко и грудью на защиту принадлежащихъ намъ усиленно распространяются превратныя лиць: ввёренныхъ намъ, близкихъ намъ

полезно намъ вникнуть и восчувствовать, сколь непререкаемая истина заключается въ словахъ Господа: не прикасайтеся помазанными Моими, какъ необходимо н благотворно памятовать о ней и непрестанно руководиться ею во всъхъ нашихъ гражданскихъ отношеніяхъ.

Всв мы требуемъ неприкосновенности собственности произведеный нашихъ рукъ. умовъ, талантовъ. И чемъ, обыкновенно, выше тотъ или другой предметъ, намъ принадлежащій, тімь горячье, настойчивве и сильнве мы желаемъ и стремимся къ неприкосновенности сихъ предметовъ. А если эти предметы составляють самое сердечное достояние наше, нашу святыню, то мы готовы бываемъ защищать ихъ всеми силами, даже ценою жизни. Въ

и милыхъ сердцу нашему-дътей и другихъ членовъ нашей семьи. этой неприкосновенной святыми, гдё каждый отецъ есть глава и владыка.

Не такъ же ли и Госнодь Вседержитель долженъ возстать на защиту Имъ избираемыхъ и освящаемыхъ на царствованіе Помазанниковъ Своихъ и, темъ более, чъмъ выше и святье ихъ помазаніе?!

«Владветь Вышній царствомъ человвческимъ, и ему же аще восхощетъ, дастъ е». говорить еще ветхозавѣтный пророкъ Даніиль (4, 29). Съ неменьшею силою утверждается богоучрежденность царской власти и въ словахъ Самого Господа нашего Іисуса Христа, повелѣвшаго воздавать Кесарева Кесареви и Божія Богови (Мате. 22, 21), а равно и въ словахъ апостола Петра: Бога бойтеся, Царя чтите (1 Петр. 2, 17). И замечательно, что Іисусь Христосъ повелёль воздать Кесарево-императору-язычнику, а аностолъ Петръ увищаваль чтить гонителя Ирода, между прочимъ, лично преследовавшаго Петра. Посему, никакая критика не можетъ видеть здёсь ничего похожаго на взаимную солидарность. Но если богоучреждена, а потому и неприкосновенна власть такихъ царей, какъ язычникъ Тиверій, или гонитель Иродъ, то что сказать о неприкосновенности техъ Помазанниковъ Божіихъ, которые, при вступленіи на царство, принимають священное помазаніе, которые глубоко вёрують въ Помазующаго ихъ Господа и принимаютъ даръ помазанія для преумноженія въры и благочестія въ Себъ и для возращенія ихъ въ Своихъ подданныхъ?! Такіе помазанники-живыя орудія божественнаго міроправленія, чрезъ нихъ сила Божія исходить во вселенную и движетъ человъчество къ великой цъли его бытія. Это-священныя лица! Возможно ли посему снести, возможно ли стерпать, чтобы чья-либо святотатственная рука осмёдилась такъ дерзко коснуться и посягнуть на неприкосновенность божественнаго величія такихъ Помазанниковъ?! ности священно-неприкосновенной царской

Такъ или иначе касающійся дерзновенно Помазанниковъ Божінхъ касается зіницы ока Господня (Зах. 2, 8), а потому Его гийвъ возгорится вскорф, и погибнетъ дерзкій въ пути своемъ (Псал. 2, 12). Вотъ, напр., возстали на Помазанника Божія-Лавида многіе князья, народы и племена, но Господь привель ихъ всёхъ въ смятеніе (Псал. 2, 1-5). Вотъ на того же Помазанника вовсталъ собственный сынъ его со множествомъ придворныхъ и народа, и всёхъ ихъ предалъ Господь въ руки Помазанника Своего.

Непокорливому Израилю Господь многократно громовымъ голосомъ пророковъ возвъщалъ о неприкосновенности Его Помазанниковъ. «Мною царіе царствують», вѣщаль Онъ имъ (Притч. 8, 15). Но они все не хотели понять величія и святости парской власти и за это до дна испили горькую чашу гивва Божія. Еще чаще неприкосновенность царской власти, ея богоустановленность не сознавались въ мірѣ языческомъ, даже самими царями. «Укръпихъ тя, и не позналъ еси Мене», вѣщаль Богь чрезъ пророческія уста Исаіи одному изъ царей персидскихъ (Исаји 45, 5). И это несознание повело къ тому, что заповъдь Господня о неприкосновенности царской власти начертывалась въ памяти народной кровію множества древнихъ народовъ. Не разъ заповидь Господня «не прикасайтеся помазаннымъ Моимъ» писалась кровію и огнемъ и среди народовъ, носящихъ имя христіанъ. Но, несмотря на все это, еще и нынъ есть такіе смілые вожди сліныхъ, которые досель не могуть читать и понимать этихъ грозныхъ, а вместе и спасительныхъ письменъ и, увлекаемые тлетворнымъ духомъ въка сего, осмъливаются судить превратно какъ относительно возникновенія царственной власти, такъ и объ ея священной неприкосновенности.

Но воть какъ глубоко-върно и мудро разсуждаль о необходимости и плодотвор-

власти одинъ изъ прозорливъйшихъ мыслителей нашихъ, знаменитъйшій учитель нашей Церкви, митрополить Филареть. «Если бы, говорилъ онъ, слово Божіе не провозглашало неприкосновенности Помазанниковъ Божінхъ, то обществу человъческому надлежало бы закономъ постановить и освятить неприкосновенность власти государственной. Правительство, не огражденное свято-почитаемою отъ всего народа неприкосновенностію, не можеть дійствовать ни всею полнотою силы, ни всею свободою ревности, потребной для охраненія общественнаго блага и безопасности. Какъ оно можеть развить всю свою силу въ самомъ благод втельномъ ея направленіи, когда его сила непрестанно находится въ ненадежной борьбѣ съ другими силами, пресѣкающими ея дъйствіе въ столь многоразличныхъ направленіяхъ, сколько есть мнвній, предубъжденій и страстей, болье или менье господствующихъ въ обществъ? Какъ оно можеть предаться всей своей ревности. когда оно по необходимости должно дёлить свое внимание между попечениемъ о благосостояніи общества и между заботою о собственной своей безопасности? Но если такъ нетвердо правительство, нетвердо также и государство. Такое государство подобно городу, построенному на огнедышащей горѣ» 1).

Это говорилось тогда, когда заповъдь Господня «не прикасайтеся помазаннымъ Моимъ» только что была написана кровію и огнемъ на жестокой скрижали Европы. Но воть и у насъ разразился грозный и страшный громъ гнвва и ярости Господней! Неужели мы останемся глухи къ нему?

Чрезъ помазание священнымъ муромъ на царей изливаются особенныя дарованія Святаго Духа къ прохожденію ихъ чрезвычайнаго служенія; чрезъ него имъ дарована печать освященія, сділавшая ихъ неприкосновенною святынею. Изв'єстно, что въ Греціи, при помазаніи царя, патріархъ,

клиръ и народъ возглашали: святъ, святъ, свять. У насъ священное значение Царя выражается наглядно-входомъ Его чрезъ Царскія двери къ престолу Вседержителя и пріобщеніемъ Святыхъ Таинъ по чину священническому. Чрезъ царское освящение явилось особенное благоволение Божие и ко всёмъ намъ. Какъ отъ простого помазанія «благовонною мастію одного человъка многимъ окружающимъ сообщается ошущение благоуханія, такъ отъ таинственнаго муропомазанія Царя животворное благоуханіе распространяется на все царство». По всему этому мы должны проникаться полнѣйшею преданностію къ Царю, помня твердо, что возстающій противъ Помазанника Божія возстаеть противъ Самого Освятившаго Его. Не касаясь Его дерзновенно ни дёломъ, ни словомъ ропота, ни мыслію осужденія, мы должны всячески охранять Его, какъ святыню, окружать самою искреннею дюбовію и живъйшею готовностію точно и скоро исполнять всё Его предначертанія, какъ священную волю Помазанника Божія.

Чрезъ священное помазаніе нашъ Боговѣнчанный Государь Императоръ вступилъ въ священно-таинственный союзъ съ своимъ государствомъ, въ завѣтѣ съ Церковію, съ душей и совъстію всего своего народа и, наконецъ, въ союзъ съ Царемъ царствующихъ и Господомъ господствующихъ. Онъ не только избранникъ народа и Божій, но и Богодарованный нашъ Царь. священное для насъ лицо, Помазанникъ Божій, храня которыхъ Богъ говориль: «не прикасайтеся помазаннымъ Моимъ». Мы должны помнить, что изъ совокупности исполненія нашихъ вірноподданническихъ обязанностей слагается величіе и слава родной намъ Россіи, ввъренной попеченію Божія Помазанника, противляющійся Которому-Божію повельнію противляется.

Архіепископъ Никаноръ.

CC 2000

<sup>4)</sup> Слова и рѣчи митр. Филарета, т. II, стр. 134, изд. 1848 г.

#### ворьва и святость 1).

Жизнь каждаго святого, въ отношении уроковъ и поученій, которые она въ себі сама собою заключаеть, всегда является, такъ сказать, многогранною, многостороннею, такъ что каждое время, сообразно съ своими запросами и интересами, можетъ брать изъ нея то одни, то другія наставленія. Этимъ, конечно, и объясняется то, что святые въчно живы, въчно близки къ людямъ; не только двёсти лётъ, но и двё и три и шесть тысячь лъть, протекшія со дня ихъ смерти, не отдаляють отъ людей жизни святого и вліянія на насъ его правственнаго облика. По сродству человъческаго духа, но единству законовъ его жизни и двятельности, по единству настроеній человъческихъ, истекающихъ изъ единства духовно-нравственнаго закона, лежащаго въ основѣ нашей человѣческой природы, мы такъ же близки къ Адаму, такъ же можемъ войти и перевоплотиться въ его настроенія и переживанія, какъ ділаемъ это и по отношенію къ какому-либо нашему современнику.

Съ такой именно точки зрвнія по отношенію къ современности хотьлось бы взглянуть и на жизнь святителя Димитрія.

Церковная п'вснь характеризуетъ его прежде всего, какъ православія ревнителя. Въ раздичныхъ мъстахъ, въ раздичныхъ видахъ всюду проявлялась его ревность о православіи, и всюду, конечно, по естественному порядку вещей, она вызывала его на борьбу.

Онъ учится въ Кіевскомъ братскомъ училищ'в въ ту пору, когда вст его учители. всв выпускаемыя тогда ихъ сочиненія, вся обстановка жизни, все направление наукивсе обращено было на борьбу съ католичествомъ и предательской уніей. Насиліемъ по-

ляковъ закрыта была эта школа, и святитель Димитрій не могъ въ ней докончить своего образованія, принужденный потомъ восполнять свои познанія тяжелымъ и усидчивымъ одиночнымъ трудомъ. Совсимъ юнымъ, всего девятнадцати лѣтъ отъ роду, онь уже увидьть, что при страданіяхъ гонимаго католичествомъ русскаго народа на Западв, Россія, при торжестви католичества, опирающагося на внёшнюю и мощную поддержку польскихъ королей, при успъхахъ уніи, соблазняющей мірскими приманками высініе классы русскаго народа, уже достаточно ополяченные и окатоличенные путемъ школьнаго образованія, — при такихъ условіяхъ дея него, для его настроенія, недопустима личная жизнь съ ея утъхами, и, повинуясь голосу сердца. и высокаго религіознаго настроенія, онъ удаляется отъ міра, принимаетъ монашество. Онъ восходитъ, далъе, по ступенямъ служенія въ церковномъ клирѣ, и здѣсь: опять лицомъ къ лицу становится предъ неизбъжностью борьбы за православіе. Мы видимъ его и въ положительной работъ наученія и назиданія гонимаго русскаго народа, въ писаніи житій святыхъ, и въ труда неустанной проповади, имающей целью оградить народь отъ вліянія латинства, и въ прямой полемической борьбѣ противъ заблужденій католичества и уніп. Его мягкая душа, кроткая и незлобивая, его склонность къ тихой поэзіи, его любовь къ уединенію, умственному труду и монашескому подвигу молитвы, воздержанія и «умнаго д'вланія», его об'єты монашества, все въ немъ взывало противъ борьбы, на которую, однако, его повелительно выводили обстоятельства жизни. Но ему пришлось усложнить эту борьбу и другими интересами, повидимому, — но только именно повидимому, — лежащими далеко внѣ сферы церковной. Только глубокое лицемвріе или полное недомысліе могутъ подагать, что для двятеля Церкви и ревнителя православія безразлично, караки святых мощей святителя, при служении ково чисто-политическое, внешнее устрой-

<sup>1)</sup> Слово по случаю 200-лътія со дня кончины святителя Димитрія Ростовскаго, сказано 28-го октября 1909 г., въ гор. Ростовъ Великомъ у

ство жизни народа: способствуеть ли оно утвержденію православія и Церкви, или всем'врно вредитъ святой въръ. Небезразлично для ревнителей православія, существуетъ ли государственная власть, тасно связанная съ интересами и успъхами православія и религіознаго начала жизни, или это власть глубоко равнодушная къ вопросамъ въры, почитающая религію діломъ частнымъ и ненужнымъ, даже вреднымъ, и потому преследующая вёру и вёрующихъ людей. Въ этомъ отношении, только лукавое лицемфріе можеть утверждать, что образъ правленія среди вірующаго народа для Церкви безразличенъ, что спастись одинаково можно и въ Самодержавной монархіи и въ соціалъ-демократической республик или въ состояни полной анархіи и распада жизни. «Молю, прежде всего, приносить молитвы за Царя и за всёхъ, которые во власти: да тихое и безмятежное житіе поживемь во всякомь благочести и чистоть», такъ говорить апостолъ о внашнемъ порядка государственной жизни, какъ обезпечивающемъ для христіанъ исполненіе ихъ религіозныхъ обязанностей.

И святителю Димптрію, въ условіяхъ его времени и историческихъ обстоятельствъ, пришлось стать предъ вопросомъ: гдъ охрана народа и православія, при польскомъ король, или при Московскомъ Самодержць? Двухъ ответовъ на это не могло быть, и мы видимъ, что тотъ кликъ, ко торымъ Украйна выразила свой политическій разумъ: «волимъ подъ Царя Бѣлаго, православнаго», нашель живой откликъ и въ сердцъ святителя Димитрія. Онъ стоитъ ближайшимъ сотрудникомъ и единомышленникомъ знаменитыхъ архипастырей архіепископа Лазаря Барановича, митрополитовъ Кіевскихъ Варлаама и Гедеона, всецёло тягот вышихъ къ Москв ; онъ открыто признаетъ власть Московскаго патріарха,

сквы къ черкасамъ, т. е. малороссіянамъ. слишкомъ близко жившимъ къ міру католическому; не разъ онъ бываетъ въ Москви, особенно когда ему оказано благоволеніе и вниманіе со стороны другого Московскаго натріарха (Адріана). Прочитайте его рѣчь Царю Петру Великому, и вы найдете въ ней образецъ монархическихъ убъжденій и преданности върноподданнаго Самодержавной Царской власти.

Обстоятельства жизни слагаются такъ, что святитель Димитрій, уже посвященный въ митрополита Тобольскаго и Сибирскаго, не вдеть къ мёсту своего назначенія, а остается въ центрѣ Великороссіи, въ Ростовъ Великомъ, на митрополичьей канедръ. И здъсь опять у него новая, совсёмъ въ другой области, безпрерывная и непрестанная борьба и съ расколомъ старообрядчества, и съ народнымъ невѣжествомъ. и съ нерадвніемъ пастырей. Опять гремящее и обличающее слово, опять изнурительныя повздки для проповеди, опять цълонощные труды надъ писаніемъ посланій къ паствѣ, къ пастырямъ и поученій церковныхъ.

Такъ и прошла и закатилась жизнь этого кроткаго человека въ постоянной изнурительной борьбв. Но борьба не озлобила его духа, не очерствила сердца, сохранила его личную нравственную высоту и святость, и святость сія нынё особливо прославляется предъ всёмъ вёрующимъ русскимъ міромъ, какъ бы обновляясь въ нашемъ сознаніи въ дивной красв духовной. Предъ нами возстаетъ образъ святителя, исполненнаго въры, воздержанія, теривнія, умиленной любви къ Богу и людямъ, исполненнаго смиренія предъ Богомъ и людьми, которое заставляло его постоянно избътать начальственных должностей, полной нестяжательности, которая такъ ярко и прекрасно отпечативлась въ словахъ его духовнаго завъщанія, труда неусыпнаго. не смотря даже на непріязнь къ нему изумительнаго, при постоянномъ нездоодного изъ нихъ (Іоакима)—изъ-за чрез- ровьи, простоты несказанной-при неизмёрней подозрительности тогдашней Мо-бёжномъ въ такомъ необычайно даровитомъ человъкъ сознани своего превосходства предъ людьми. Какъ трогательны его последние дни, когда онъ, пересиливая свою бользнь и едва держась на ногахъ, все-таки оказываль знаки любви и вниманія къ ближнимъ въ посъщеніи и обычномъ ихъ пріем'в у себя! Какъ трогательна его кончина и это пъніе пъвчими услаждающихъ гимновъ, имъ самимъ составленныхъ и исполненныхъ высокаго религіознаго воодушевленія, и этотъ смиренный поклонъ доземный своему слугъ и переписчику сочиненій, и это желаніе положить во гробъ черновыя рукописи его прижизненных литературных трудовъ, наконець, и эта модитва и самая кончина во время молитвы предъ святою иконой! Какая цёльная, вся духоносная и запечатленная высокою искренностью жизнь, отъ начала до конца върная себъ и вся осіянная и облагоуханная свётомъ и красотою святости!

переносишься къ текущимъ днямъ, невольно останавливаешься и теперь предъ неизбѣжностью и необходимостью борьбы за веру. И какъ бы слышится каждому изъ насъ заветный голосъ великаго святителя, повторяющаго предсмертныя слова другого и величайшаго борца за истину, святаго апостола Павла, передъ смертью писавшаго своему ученику Тимоеею: «ты же злопостражди, яко добръ воинъ Іисуса Христа, дело соверши благовъстника, служение твое извъстно сотвори. Авъ убо жренъ бываю-я уже приношусь въ жертву, - и время моего отшествія наста. Подвигомъ добрымъ подвизахся, теченіе свершихъ, віру соблюпохъ, прочее убо — дальше — соблюдается мив ввнецъ правды, его же воздастъ мив Господь, и не токмо мнѣ, но и всѣмъ возлюбльшимъ пришествіе Его»...

О, вы всё возлюбившіе пришествіе Господа Іисуса! Вы, добрые и ревностные христіане, вы, сыны и ревнители православія! Разві не видите вы, какія опасности переживаеть святая въра и Цер- ными и двусмысленными фразами, — съмя

ковь? Развѣ не видите, куда клонится духъ времени, выражаемый и въ законодательствъ, и въ наукъ, и во всемъ строъ жизни современныхъ людей? И развѣ не видите вы, что нынъ борьба за въру, борьба за православіе предстоить сынамъ въры и православія еще болье напряженная, еще боле трудная, чемъ во дни святителя Димитрія? Ибо тогда и католики, и уніаты, и раскольники, враждуя съ представителями православія, не только не отвергали, но самымъ деломъ подтверждали и признавали великую, величайшую важность религіознаго начала жизни, важность первенства и господства того или иного религіознаго ученія. Изъ-за того и шла борьба, и борющіеся не могли не понимать другь друга; они имъли между собою родство-въ отношении преданности своему собственному исповъданію въры.

Нынъ совствить не то. Отвергается самое существо въры, отвергается самая мысль Когда отъ того давно минувшаго времени о важности религіи, и она объявляется частнымъ, т. е. въ сущности совершенно ненужнымъ дёломъ. Людямъ, умёющимъ смотрыть впередъ, умінощимъ изъ основныхъ мыслей дёлать соотвётствующіе выводы, людямъ, способнымъ къ тому, чтобы соображать причины съ ихъ отдаленными последствіями, совершенно ясно, что современные замыслы изменить самое государственное устройство Россіи по чуждымъ Церкви и народу образцамъ скрыто направлены къ устраненію религіи изъ жизни народа; что нынёшніе уніаты съ западной культурой, обезвъренные, обезличенные національно, ведуть дёло предательства русской жизни, выросшей и окрапшей только въ Церкви и ею одною сильной; что нынвшнее направление в вроиснов вдного законодательства въ Россіи готово стать на роковой путь отрёшенія отъ религіознаго начала. Раньше или позже съмя того равнодущія къ истина и въръ, которое движетъ пресловутую нынёшнюю вёротерпимость и только временно прикрывается лицемфр-

это дасть ростки и плодъ принесеть по роду своему. А народъ, который быль такъ дорогъ святителю Димитрію, народъ, это дитя Божье, -- бълный нароль, окраленный въ его духовныхъ сокровищахъ, народъ, выросшій въ върв и въ ней одной подагающій всю сущность и смысль и порядокъ жизни, -съ чемъ онъ останется? Куда пойдеть? Гдв преклонить голову? Гдв мы найдемъ, при господствъ невърія и равнодушія, неизбіжно и всегда разрішающихся въ ненависть къ религіи и Церкви, —что и видно по нынешнимъ злобнымъ нападкамъ прессы на все религіозное и церковное,гдв мы найдемъ для народа убъжище отъ соблазна, гдё укроемъ его оть возможныхъ паденій, гді отыщемь условія жизни, обезпечивающія намъ то, что дороже всего душъ христіанской, -- тихое и безмятежное житіе во всякомъ благочестіи и чистоть, въ исполненіи Божьяго закона, въ усвоеніи искупительныхъ заслугъ нашего Спасителя? И можно ди намъ при такихъ условіяхъ молчать и быть равнодушными?

Выходите, выходите вы, истинные народолюбцы, на святую борьбу за въру! Она. эта борьба, не въ бунтв, не въ крови, не въ насиліи. Она въ союзныхъ и дружныхъ усиліяхъ вірующихъ отстоять и укрінить редигіозное начало жизни, несмотря на враждебное вліяніе силь противорелигіозныхъ, въ какомъ бы видъ онъ ни проявляли свое дъйствіе. Она въ содъйствіи такому строю внёшней государственной жизни, который обезпечиваеть первенство и господство православно-церковнаго уклада жизни. Она въ преданности той власти, которая по существу не только проникается религіозным в началом в и безъ него теряет в смыслъ и опору, но и сама связана съ нимъ своими интересами, т. е. власти Самодержавнаго Царя, какъ Божьяго помазанника и природнаго покровителя и зашитника Церкви и православія. Она, эта борьба, въ сугубой преданности Церкви, въ освобождении отъ того мертваго и леденящаго равнодушія къ дія- не соотвітствуєть духу христіанства, ретельности, къ судьбамъ и интересамъ Цер- лигін любви и мира. Въ такомъ случаћ,

кви, которымъ такъ пропитана и заражена даже върующая часть нашей интеллигенціи. Не говорите: Церковь страдаеть многими недостатками, несовершенствами, пусть она преобразуется, и мы тогда къ ней примкнемъ для совместной работы. Не лицемърьте, не закрывайте, не оправдывайте вашей льни: въдь Церковь-это и вы; въдь Церковь вамъ все-таки мать, и позорно оставлять безпомощную мать, темъ более. если она, какъ вы говорите, болбетъ; въдъ примыкать къ тому, что сильно, что преуспѣваетъ, что не подвержено опасности, что не требуетъ ни содъйствія, ни помощи, это не значить ли действовать только въ надеждв на легкость труда, расчитывать на чужой успахъ, наконецъ, - дъйствовать своекорыстно и себялюбиво? Отчего же не идти людямъ сильнымъ въ какомъ бы то ни было отношеніи въ приходы, въ братства, кружки, союзы религіозно-перковные? Отчего не принять участія въ просвётительной, благотворительной дъятельности Церкви? Отчего не бороться словомъ устнымъ и печатнымъ съ нынёшнимъ въроотрицаниемъ и съ этимъ моремъ ужасающей клеветы на Церковь, переполняющей нашу еврействующую лівую прессу, на соблазнъ и паденіе многихъ изъ слабыхъ христіанъ, върящихъ всему печатному и не умѣющихъ проникать въ сокровенныя намеренія враговъ христіанства? Зачёмъ давать обманчивый вилъ жизни, показывая ложно, будто религіозные интересы пали и никого не занимають, а противорелигіозные интересы господствують и торжествують? Отчего враги Церкви и въры неустанно дъйствують съ энергіей, а върующіе сидять, молчать и бездействують? Не законами оживится приходъ, не правилами поднимется жизнь перковная: для этого нужны живые люди, ихъ живая въра и ревность, а правила и законы придуть сами собой...

Но борьба, говорять, озлобляеть; борьба

кви и послъдователями гордеца и лицемъра Толстого, съ его непротивлениемъ злу, а не вводите яда его ученія непримътно и скрытно въ ваше православное исновъдание. Нътъ, отъ довременной и премірной борьбы ангеловъ світа противъ падшихъ и гордостью растленныхъ ангеловъ тьмы и до скончанія в'іковъ міръ представляетъ непрерывную борьбу, отъ которой никто не смёсть уклоняться. И отъ первыхъ дней жизни Христа сказано о Немъ: Онъ лежить на паденіе и на возстание многихъ, и будетъ, какъ знамя спорное и пререкаемое, вокругъ котораго будеть всегда происходить ожесточенное сражение. И отъ времени Христа, по Его же слову, царство небесное силою берется, и употребляющие усилие получають его.

Нѣтъ, борьба за истину не только позволительна для христіанина, она обязательна, она неизбѣжна и неразрывна для него съ его званіемъ. «Вражду положу между тобою и между женою», сказано діаволу послів искушенія прародителей, — и съ тъхъ поръ борьба добра противъ зла проходить чрезъ всю исторію людей, которые видёли въ будущемъ Побёдителя зла и діавола въ лицъ объщаннаго Спасителя, Сына Божія. И не для того ли пришель Сынъ Божій, чтобы разрушить діло діавода? Не доводиль ли Его Самого подвигъ боренія духовнаго въ Геосиманскомъ саду до кроваваго пота и до последнихъ предъловъ изнеможенія? Не предсказалъ ли Онъ, что мечъ и огнь принесъ Онъ на землю? Не указаль ли апостоламь въ булушемъ подвигъ борьбы неустанной? Не Его ли слово грем'вло во уши Павловы: «Говори, Павель, и не умолкай»? Не звучить ли, какъ военный кликъ, слово аностола: «Стойте въ въръ, бодрствуйте, мужайтесь, укрѣпляйтесь»? И еще: «Облекитесь во всеоружіе Божіе, и мечь духовный примите, еже есть глаголъ Божій». Не боролись ли мученики противъ внішняго врага-мучителя твердостью въ въръ двига воинствованія, трудовъ и боренія-

заявите себя прямо отщененцами отъ Цер- даже до крови? Не боролись ли подвижники съ внутреннимъ врагомъ-искусителемъ? Не къ борьбъ ли противъ зла путемъ примъненія внішней силы призваны государство и воинство? Не въ томъ ли ихъ единственное оправдание и нравственное право на существование? Не воинствующею ли именуется и сама Церковь на землъ? И если царству Божію и Церкви Христовой обътована побъда: то скажите, какъ можетъ быть побъда безъ борьбы?

> Ла, есть святая борьба, есть священный гиввъ, и имъ надлежитъ ныив воспламениться сынамъ вфры и ревнителямъ православія, при виді открытаго похода на въру однихъ, равнодушія, измъны и предательства другихъ. Борись, христіанинъ, за ниспровергаемыя въчныя сокровиша человъческаго духа! Въ семьъ литы, въ школь, въ обществь, въ государствь, въ Церкви, -- брось уныніе и разліненіе, брось малодушіе и равнодушіе. Жал'я неввра, возненавидь самое неввріе; жалвя гръщника, возненавидь гръхъ; жалъя преступника и злого человъка, возненавидь преступление и зло, и противъ стращнаго разлива невърія и нечестія, противъ всего, что въ жизни колеблетъ устои в'вры и Перкви, подними священную брань! Придеть къ тебъ тогда и теривніе, и кротость, и благолушіе, и святость христіанская не умалится. Но пусть горько и мучительно упрекнеть тебя совъсть за то, если ты, отошедши отъ борьбы въ тихую и покойную жизнь, предоставиль злымъ сидамъ пъйствовать безпрепятственно, и тъмъ самымъ помогаль и служилъ имъ. Явленіе это въ русской жизни слишкомъ часто наблюдается!..

Будеть пакибытіе! Возгремить трубою въстникъ скоро грядущаго въчнаго мира въ мірі обновленномъ, на новомъ небі и новой земль. Тамъ Царь-Христосъ. Онъ приметъ Церковь Свою, какъ невъсту непорочную, въ лоно любви Своей послѣ поТамъ успокоится усталый борець и вёнчается вёнцомъ нетлённымъ. Тамъ ты увидишь себя на сторонё тёхъ, которые стояли за Бога, за Христа, за добро, за свётъ, трудились, боролись, страдали, водворяя царствае Бога.

лаковъ и отъ угрозъ турокъ съ татарами. Долго шло это всенародное движеніе и дало намъ выдающихся, закаленныхъ въ борьбё дюдей. Въ трудныхъ обстоятельствахъ, сопровождавшихся, какъ это всествае Бога.

И тамъ въ блаженномъ общеніи святыхъ ты узришь, что царствію Его не будеть конца! Аминь.

Протојерей І. Восторговъ.



Личность святителя Димитрія, митрополита Ростовскаго, по его житію и поученіямъ.

(Рѣчь въ собраніи Общества религіозно-нравственнаго просвѣщенія).

«Я, грѣшный іеромонахъ Димитрій, родился отъ родителей христіанскихъ, Саввы и Маріи, законнымъ бракомъ сочетанныхъ, во градѣ Макаровѣ, седмь миль отъ Кіева. Дано мнѣ имя Даніилъ и крещеніемъ святымъ просвѣщенъ мѣсяца декабря 1651 года»,—такъ самъ святитель Димитрій въ своемъ діаріи или дневникѣ записалъ о своемъ рожденіи и крещеніи. Отецъ Димитрія носилъ фамилію Туптало и былъ сначала простымъ казакомъ, а потомъ сотникомъ малороссійскаго казацкаго войска.

- Годы дітства и отречества Даніила были труднымъ временемъ для Малороссіи 1). Въ Украйні стояль тогда разгаръ необычайнаго политическаго и религіознаго движенія, вызваннаго необходимостью защищать родную віру и политическую независимость оть постоянныхъ нападеній по-

На девятил'втняго мальчика Даніила большой городъ произвель сильное впечатл'вніе. Обиліе въ немъ церквей и монастырей говорило «о сердечной в'вр'в кіевлянъ», которые были, д'в'йствительно, набожны и «къ нищимъ податливы вельми».

Подъ руководствомъ своего отца Даніилъ выучился читать, прошель Часословъ и Псалтирь, а въ 1662 году его отдали въ Богоявленское братское училище. Пройти весь курсъ этого училища ему не удалось. потому что въ 1665 году оно было совершенно разрушено поляками и занятія въ немъ надолго были прерваны. Нѣкоторое время, по выходь изъ школы, Даніилъ жиль дома, среди религіозной семьи. Всв три сестры Даніила-Памфилія, Февронія и Параскева постриглись потомъ въ монахини и были послёдовательно игуменьями Іорданскаго монастыря, гдв Савва Григорьевичь выстроиль на свои средства особенный придёль во имя священномученика Димитрія муроточца.

Долго шло это всенародное движение и дало намъ выдающихся, закаленныхъ въ борьбѣ людей. Въ трудныхъ обстоятельствахъ, сопровождавшихся, какъ это всегда бываетъ, и внутренними нестроеніями и измінами, взоры всёхъ, вёрныхъ православію и народности, обращались на Московскаго царя, какъ защитника православія. Въ 1654 г., при царъ Алексъъ Михайловичь, состоялось принятіе Малороссіи въ подданство Россіи. Но и это событіе не дало сразу Украйнъ мира, а послужило началомъ новыхъ войнъ, измёнъ и тёхъ нестроеній, за которыя народъ прозваль то время «руиною». Польша не хотела отдать добровольно Москв Украйну. Въ возникшей войнь счастье переходило изъ рукъ въ руки, и иногда, какъ это было въ 1660 году, почти вся Украйна оказывалась во власти Польши. Въ беззащитномъ мъстечкѣ Макаровѣ, при ожесточеніи поляковъ противъ русскихъ, жить стало невозможно, и семья Туптало переселилась въ Кіевъ.

<sup>4)</sup> О жизни и твореніяхъ святителя Димитрія есть спеціальныя сочиненія. Лучшія изъ нихъ: 1) «Св. Димитрій Ростовскій. Москва, 1849 г.», составленное двумя студентами Московской академіи, Нечаевымь и Барскимъ, и редактированное прот. А. В. Горскимъ, ректоромъ академіи; 2) «Св. Димитрій Ростовскій и его время», дистертація профессора И. А. Шляпкина; 3) «Святитель Димитрій Ростовскій и его труды», свящ. М. С. Попова—юбилейное изданіе, выпущенное за изсклабко двей до юбилейнаго праздника. Фактическія данныя о святитель мы заимствуемъ-изъ этихъ книтъ, особенно изъ посатадей.

словеніе родителей, Даніилъ ушель въ предблахъ и пропов'ядываль въ Вильн'в монастырь. Кирилловскій тамъ принять пострижение въ иноче- триемъ, и гетманъ и церковныя власти ство съ именемъ Димитрія, 9-го іюля звали его къ себів. 1668 года, а въ следующемъ году быль посвященъ, въ праздникъ Благовищенія, въ г. Каневъ, въ јеродіакона. Въ этомъ санъ Димитрій пробыль 6 льть, проводя время въ молитев, подвигахъ и усиленныхъ книжныхъ занятіяхъ. Въ это время Лимитрія постигло несчастье. Отца его Савву Григорьевича, въ 1670 году поляки взяли въ пленъ. Семья, состоящая изъ 4-хъ женщинъ, жила въ страхѣ и неизвъстности въ теченіе 4-хъ льтъ.

Въ то время каждое Братство, каждая архіерейская каседра старалась им'єть у себя проповедника. Въ 1675 году Димитрія, какъ дучшаго изъ всёхъ кандидатовъ, выбрали пропов'вдникомъ при каеедр'в самого блюстителя Кіевской митрополіи, архіепископа Черниговскаго Лазаря Барановича, при чемъ Димитрій быль посвящень, въ Духовъ день 1675 г., въ јеромонаха, въ новомъ храмѣ Густынскаго монастыря, построенномъ новымъ гетманомъ Самойловичемъ, въ самый день освящения этого

Съ этого времени начинается новая пора въ общественномъ служении Димитрія, на которое его выдвигали, при скромности его самого, другіе. Много пропов'ядывалъ Лимитрій въ теченіе двухъ слишкомъ лёть и въ Чернигове и въ другихъ местахъ епархіи, но проповеди его отъ того времени не сохранились. Слава о немъ, какъ о выдающемся пропов'єдникъ, быстро распространилась по Малороссіи и Литвъ, и горолъ за городомъ, обитель за обителью, стали приглашать его къ себъ. Отправившись въ Новодворскій монастырь для поклоненія чудотворной икон'в Божіей Матери, онъ, по просьбъ Бълорусскаго епи-

На 18-мъ году жизни, испросивъ благо- скопа Өеодосія, остался въ литовскихъ находившійся 2 м'всяца и въ Слуцків боліве года. Но и 3-хъ верстахъ отъ Кіева 1), и Малороссія не хотіла разстаться съ Дими-

Димитрій вернулся и, по желанію гетмана, поселился въ его резиденціи въ Батуринв. въ Николаевскомъ монастырв. Въ 1681 году Лазарь Барановичъ посвятиль его въ игумены и отправиль настоятелемъ въ Максаковскую обитель (нынъ женскій единовірческій монастырь на берегу Десны, близъ г. Борзны). По своему уединенному положенію эта обитель вполн' соотв' тствовала строгому подвижническому духу Лимитрія, но лишь нісколько мъсяцевъ Максаковскіе иноки наслаждались его словомъ и примъромъ. По желанію гетмана онъ быль переведенъ игуменомъ въ Батуринскій монастырь, но скоро сложиль съ себя управление обителью и остался въ ней простымъ инокомъ, чтобы безпрепятственно предаваться духовнымъ подвигамъ и любимымъ книжнымъ занятіямъ.

Вскорв, однако, Промысломъ Божінмъ Димитрій быль призвань къ новому великому делу — составленію Четьихъ-Миней или Житій святыхъ. Онъ положилъ на это занятіе всв свои силы, въ немъ нашель радость творчества и счастливыя минуты «денно - нощнаго» вдохновенія. Архимандритъ Кіево - Печерской лавры Варлаамъ Ясинскій, возложивъ, съ согласія всей братін, это послушаніе на Лимитрія, уговориль его переселиться для болье успъшнаго исполнения этого дъла въ давру, и 23 апръля 1684 года Димитрій приступиль къ новому своему подвигу: «Началъ съ Божьею помощію изъ послушанія писати Житія святыхъ на цёлый годь», замёчаеть онь въ своемъ дневникъ: «Дай, Боже, совершити»! Отнынь Житія святыхъ — главная задача его жизни. Писаніе ихъ такъ увлекало Димитрія, что онъ, пишучи ночью, ложился

<sup>1)</sup> Теперь въ самомъ Кіевѣ Кирилловская цер-

№ 45

иногда спать не раздіваясь, за част до заутрени, которую (какъ и другія, конечно, службы) посъщаль исправно. Углубленіе его въ работу было такъ велико, что и во си онъ переживалъ ее, и въ связи съ нею не разъ посёщали его видёнія. Къ огорченію Димитрія, ему пришлось пробыть въ лавръ недолго, потому что митрополить и гетманъ не желали оставить его въ Кіевскомъ уединеніи. Въ 1686 году. по ихъ настоятельной просьбѣ, Димитрій вновь принимаетъ настоятельство въ Николаевской обители Батурина; отсюда, по желанію недавно прославленнаго Церковью святителя Өеодосія Черниговскаго, онъ переходить въ Петропавловскую обитель близъ г. Глухова; затемъ 5 месяцевъ настоятельствуеть въ Кіевскомъ Кирилловскомъ монастырь, въ которомъ принялъ постриженіе; потомъ 2 года, уже въ санъ архимандрита, управляетъ Елецкимъ Черниговскимъ монастыремъ и, наконецъ, переходить въ последній изъ монастырей, бывшихъ подъ его управленіемъ, —Спасскій Новгородъ-Сѣверскій.

Чамъ выше становилось внашнее положеніе святителя Димитрія, чёмъ съ большимъ уваженіемъ и любовію относились къ нему, темъ более возрастало его смиреніе. О глубинъ и искренности этого чувства свид'втельствують его письма къ другу Өеологу, монаху Чудова монастыря: «Насмь таковъ, якова же любовь твоя непщуетъ мя быти; нъсмь благонравенъ, а злонравенъ, исполненъ злыхъ навыковъ грубъ я и невъжа, а свътъ мой — одна тьма и прахъ!» 1).

Въ 1700 году Петръ Великій повельлъ Кіевскому митрополиту Варлааму прислать «добраго ученаго и непорочнаго житія изъ архимандритовъ или игуменовъ» для распространенія христіанства въ Сибири и Китав. Выборъ Варлаама остановился на архимандрить Новгородъ-Съверскомъ Димитріи, который быль вызвань въ

Москву и, 23 марта 1701 г., на 50-мъ году отъ рожденія, рукоположенъ въ митрополита Сибирскаго и Тобольскаго. Но здоровье Лимитрія, разстроенное многольтними трудами, не могло бороться съ суровымъ климатомъ Сибири. Да и любимое его дъло-составление Житій святыхъ-могло быть окончено только въ тъхъ мъстахъ, гдъ сосредоточивалось тогда просвѣщеніе, а не въ глухой и далекой Сибири. Все это такъ безпокоило его, что онъ слегъ въ постель. Самъ государь посътиль больного и, узнавъ причину его бользни, позволиль ему оставаться въ Москвъ, до новаго назначенія. Между тъмъ скончался Іоасафъ, митрополитъ Ростовскій, и святитель Димитрій, 4 января 1702 г., быль назначень его преемникомъ.

Прибывь въ Ростовъ 1 марта того же года, въ недёлю Крестопоклонную, Димитрій, прежде всего, направился въ монастырь св. Гакова и вошель въ Зачатіевскую церковь помодиться. Помодившись. онъ указалъ въ юго-западномъ углу церкви м'єсто, гді желаль быть похороненнымъ. сказавъ, при этомъ, по преданію, слова: «се покой мой, здѣ вселюся въ вѣкъ вѣка». Изъ монастыря святитель отправился въ соборъ, совершилъ первую литургію и говорилъ первое слово, замѣчательное по силь любви къ новой паствъ, по глубокому смиренію и по святой ревности о спасеніи вв вренных вему людей. Слово это переписывалось въ тысячахъ экземпляровъ и ходило не только по всему Ростову, но и по всёмъ его окрестностямъ.

Вступивъ въ управление митрополиею Ростовскою, святитель нашелъ въ ней великія нестроенія. Духовенство было невъжественно и совсёмъ не наставляло народъ въ истинахъ христіанскихъ, а потому народъ легко увлекался разными ложными ученіями и суевъріями. «Окаянное наше время»!--восклицаетъ святитель въ одной своей пропов'єди: «Не знаю, за кого приниматься нужнье: за съятелей, или за землю, за іереевъ, или за сердца человъческія? С'вятель не с'веть, а земля не при-

<sup>1)</sup> Поповъ, стр. 117.

нимаеть!! Іереи небрегуть, а люди заблуждаются. Со всёхъ сторонъ худо: іереи глупы; а люди неразумны» 1)! Такое печальное состояніе пастырей и паствы вызывало со стороны архипастыря и административныя и, особенно, просвётительныя мъры. Со всею горячностію принимается онъ за просвъщение паствы, считая это первымъ своимъ долгомъ. «Не для того архіерей, чтобы величаться, но чтобы показывать въ себъ образецъ смиренія Христова. Не добро ему не имъть въ устахъ слова, называться учителемъ и не учить, источники на мантіи носить, а источниковъ ученія не источать» 2). Силь убъжденнаго, искренняго слова святитель придаетъ величайшее значеніе: «злое слово и добрыхъ злыми творитъ, доброе же слово и злыхъ дълаетъ добрыми» 3), говоритъ онъ. И проповъдываль онъ неустанно, производя такое впечатльніе на слушателей, что еще при жизни стяжаль себъ славу «россійскаго Златоуста». Для вразумленія и просв'єщенія пастырей онъ свои проповёди велить переписывать, читать сначала самимъ пастырямъ дома, а потомъ въ храмахъ; пишетъ имъ посланія, а, главное, чтобы приготовить просвищенныхъ пастырей для будущаго, заводить школу при своемъ архіерейскомъ домѣ, первую въ Великороссіи въ этомъ род'в и съ этимъ назначеніемъ; содержить ее почти всецило на свои средства, несмотря на крайнюю ихъ скудость, такъ какъ недавно возстановленный монастырскій приказъ не только наводиль строгій контроль на средства митрополичьяго дома, но и распоряжался ими, удёляя въ распоряжение архипастыря самую малую часть доходовъ съ вотчинъ и монастырей. Неудивительно, поэтому, что святитель письменно благодаритъ своихъ благод втелей, одного за три кочана капусты, другого за боченокъ груз-

дей, третьяго за крупу, присланные, очевидно, для школьниковъ. Школа была любимымъ дътищемъ своего основателя, и школьники замвняли ему и семью и друзей, и онъ часто призываль ихъ къ себъ, особенно въ тяжелыя минуты жизни, напр., въ бользни. Когда былъ здоровъ, часто, почти каждый день, приходиль въ школу, испытываль учениковъ, замвняль недостающихъ учителей; лучшихъ учениковъ отбираль и у себя въ кельв зимою объясняль имъ Священное Писаніе Ветхаго Завъта, а въ своемъ загородномъ домъ, въ сель Демьянахъ, толковалъ имъ Новый Завътъ. Въ школъ преподавались не только чтеніе, пініе, грамматика, но латинскій и греческій языки, знаніе которыхъ открывало доступъ къ литературв на этихъязы кахъ. Принимали въ нее дътей всякаго сословія и состоянія, не только духовнаго званія, но дітей горожань, даже нищихъ. Для святителя были всв дети равны, и обучение было безплатное. Къ великому огорченію святителя, эта школа, столь имъ любимая, была закрыта, даже безъ его въдома и въ его отсутствие (въ Москву), по приказанію стольника Воейкова, за недостаткомъ средствъ, такъ какъ святитель, издерживая на нее всв свои доходы, все же вынуждался испрашивать на нее пособія изъ монастырскаго приказа, а тамъ этихъ просъбъ не любили. Но дъло святителя не пропало даромъ: по его примъру стали открывать подобныя школы въ другихъ мъстахъ. Оно дало поводъ правительству вскорй предписать всимъ архіереямъ заводить школы при своихъ каеедрахъ. Теперь, какъ бы для постояннаго напоминанія о школь святителя въ Ростов'в, въ томъ самомъ дом'в, гдф онъ жилъ, помѣщается духовное училище, носящее имя Димитріевскаго. Въ комнать, гдв онъ, по преданію, скончался, устроена моленная. Въ нее ученики сходятся на молитву каждый день утромъ и вечеромъ.

Последніе годы жизни святителю привелось трудиться болье, чвмъ когда-либо.

Соч. т. II, стр. 384.

<sup>1)</sup> Соч. т. П, стр. 584. 2) Проповѣдь въ Толгскомъ монастырѣ см. у Попова, стр. 183. <sup>3</sup>) Соч. II, 36.

Появились новые враги Церкви-расколъ и невърје. Непосильные труды приводили святителя въ изнеможение, перо выпадало изъ его рукъ, а онъ, преодолъвая свою слабость, денно-нощно пишеть, не разставаясь со своимъ неудобнымъ гусинымъ перомъ, днемъ-у тусклаго слюдяного окна, а ночью-при сальной свъчъ. Подвижники духа, имъ самимъ описанные, предносятся его духовному взору и вызывають его на подражание. Какъ онъ былъ неутомимъ въ трудахъ и какъ «просто» трудился, видно изъ следующаго случая, занесеннаго, очевидно, къмъ-то другимъ въ его діарій: «въ пятницу, 18 ноября 1708 г., архіерей поднялся до заутрени за два часа предъ отдачею, одёлся и пёнкомъ пошелъ изъ Ростова въ Ярославль (52 версты). Походка у него быстрая. Онъ пришель въ Ярославль въ 2 ч. ночи, черезъ сутки, передъ утренею. Утреню никогда не опускалъ и туть, вёроятно, прослушаль, а затымь самъ служилъ обедню въ соборной церкви и «поучение къ народу о въръ раскольнической неправой и о святой вфрф нашей православной говорилъ довольно». Обратно въ Ростовъ, 24 ноября, онъ опять шелъ ившкомъ цвлыя сутки.

Замътно, святитель уже чувствоваль теперь «гласъ Божій», который напоминаль ему о смерти. Благотворенія его къ бѣднымъ увеличились. Часто онъ призываль въ крестовую палату слепыхъ, хромыхъ и всякихъ несчастныхъ и нищихъ, ставилъ имъ транезу, давалъ одежду. Подъ своими письмами онъ теперь подписывается не иначе, какъ «архигрѣшникъ» и часто говорить о смерти, сравнивая приближающагося къ смерти съ путешественникомъ, возвращающимся на родину. Всв присутствующіе около него привыкли, но его примвру, при каждомъ ударв часовъ ограждать себя крестнымъ знаменіемъ, представляя приближение смерти. Еще въ 1707 г. онъ написалъ духовное завъщание на случай смерти.

мало знатныхъ посвтителей, и произошло немало выдающихся событій, и онъ долженъ быль пересиливать свою болёзнь. Льтомъ Ростовъ посвтили царевны-Наталія, Марія и Өеодесія Алексвевны. Въ началь іюля до Ростова достигла радостная въсть о побъдъ нашихъ войскъ подъ Полтавою. Святитель радовался этой побыдь, записаль о ней въ свой эпистоляръ и самъ совершилъ благодарственное молебствіе. Осенью пришло изв'єстіе, что царица Прасковья Осодоровна, вдова Іоанна V-го. будеть въ Ростовъ провздомъ на поклоненіе чудотворной Толгской икон'в Божіей Матери. Осенняя распутица измінила маршрутъ царицы. Рашено было для нея привезти икону изъ Толгскаго монастыря въ Ростовъ. Святитель Димитрій уже настолько ослабиль здоровьемъ, что не надвялся принять ее: «воть идуть двь гостьи, говориль онъ казначею Филарету, Царица Небесная и царица земная; только я уже видьть ихъ не сподоблюсь, а надлежить тебь, казначею, быть готовымъ приже! бахи аткн

Насталъ день Ангела владыки — 26-е октября. Онъ уже сильно кашлялъ. Однако, самъ служилъ литургію въ соборъ. Свое поучение на этотъ день произнести святитель не могъ; за него читалъ пъвчій по тетрадки, а самъ онъ сидиль у Царскихъ врать. 27-е октября было последнимъ днемъ его жизни. Монахиня Варсонофія, бывшая кормилица царевича Алексъя Петровича, столь уважаемая, что на пострижении ея въ Алексвевской слободв быль весь Дворъ, теперь жившая въ Ростовскомъ женскомъ монастырь; приглашала святителя пожаловать къ себъ. Онъ отказался, но потомъ, послѣ вторичнаго приглашенія, по совѣту своего гостя, Переяславскаго архимандрита Варлаама, пошель, немного посидёль, а обратно идти самъ уже не могь: его вели подъ руки. Дома его сильно сталъ мучить кашель. Думая ослабить его движеніемъ, святитель сталъ ходить по комнать, под-Въ 1709 г. у святителя перебывало не держиваемый двумя служителями подъ

руки. Потомъ велълъ позвать пъвчихъ. Пъвчіе по желанію владыки стали пъть канты, имъ составленные: «Іисусе мой прелюбезный», «Надежду мою въ Бозъ полагаю» и др. Въ это время святитель грълся, стоя у печки.

Кончилось пѣніе, вышли пѣвчіе. Владыка удержаль одного изъ нихъ, самаго любимаго, Савву Яковлева, который всегда помогалъ ему въ перепискъ сочиненій, и сталь кратко разсказывать ему свою жизнь, начиная отъ юности. Кончивъ разсказъ, святитель сказаль: «пора и тебь, дитя, иди домой». Пъвчій подошель къ нему на благословеніе. Проводивъ его до двери, владыка вдругъ низко, чуть не до земли поклонился ему, благодаря его за всегдашніе труды по перепискъ. Пъвчій вздрогнуль и смотрълъ въ недоумъніи на владыку. «Благодарю тебя, дитя», повториль святитель». Певчій заплакаль, а святитель уже затворилъ за собою двери кельи.

Утромъ 28-го октября вошедшіе въ его келью нашли его уже почившимъ, въ склоненномъ молитвенномъ положеніи, на колъняхъ, на полу.

Въсть о кончинъ любимаго архипастыря поразила всъхъ. Ни по возрасту, ни по виду нельзя было предположить о близости его смерти. Ему не было еще и 60 лътъ отъ роду; съдина еще почти не тронула его русыхъ волосъ. Быстрая походка, энергичныя движенія, кипучая дъятельность, особенно въ послъднее время, по борьбъ съ раскольниками, —ничто не предупреждало ростовцевъ о потеръ любимаго пастыря.

Царица Прасковья Оедоровна уже не застала въ живыхъ почившаго святителя, тлубоко ею уважаемаго. По прибытіи въ Ростовъ, она велѣла служить по немъ панихиду и много плакала.

Погребеніе почившаго отложили. Его долженъ быль совершить другь святителя, дюбцевъ—воздержныхъ, людей земного вемитрополитъ Рязанскій, Стефанъ Яворскій, със которымъ почившій условился, что тотъ въ смиренное од'яяніе иноковъ? А на всемъ изъ нихъ, кто цереживетъ другого, дол-

женъ будетъ совершить погребеніе усопшаго друга. Лишь къ 25 ноября могъ прибыть Стефанъ и совершить погребеніе Димитрія. Говорилъ онъ при погребеніи слово, въ которомъ часто повторялъ: «Святъ Димитрій!»

Почти черезъ 43 года послѣ кончины святителя Димитрія, въ 1752 г., при передѣлкѣ покосившагося пола Зачатьевской церкви, тѣло его найдено нетлѣннымъ. По удостовѣреніи въ этомъ и по провѣркѣ чудесъ, при гробѣ и вдали отъ него, по молитвамъ къ святителю Димитрію, совершавшихся, русская Церковь причислила его къ лику святыхъ и установила праздновать день обрѣтенія его мощей 21-го сентября.

Какой же выводъ сдълаемъ изъ воспо-

Въ последние годы совершается немало торжествъ въ воспоминание и прославление святыхъ мужей и женъ, трудами, подвигами и свътлымъ примъромъ святой жизни которыхъ украплялась вара православная въ землъ свято-русской. И сегодняшнее торжество, въ разныхъ мъстахъ Россіи совершаемое, возстановить въ сознаніи правовѣрныхъ свѣтлый образъ «православія ревнителя», святителя Димитрія. Подобныя торжества и светлые образы, ими воскрешаемые, ясно и громко свидетельствують, что жива Церковь святая, православная, вопреки увъреніямъ, исходящимъ отъ враговъ и противниковъ Церкви, что она, эта «историческая», какъ они ее называютъ, Церковь омертвила. Спросимъ спокойно и безпристрастно: какая религіозная община дала намъ образцы и примфры, подобные воспоминаемому святителю? Какая изъ отделившихся отъ Церкви секть, а ихъ были тысячи, могла перерождать людей — изъ развратныхъ дёлать подвижниковъ, изъ сребролюбцевъ-милостивыхъ, изъ сластолюбцевъ-воздержныхъ, людей земного величія, роскоши, высшей власти-облекать въ смиренное одъяние иноковъ? А на всемъ

почти въ каждое десятильтие мы можемъ указать живые образцы и примъры нравственнаго величія и безупречной чистоты. Такъ, вйруемъ, и впредь будетъ, ибо къ нравственному совершенству можеть привести только совершенная въра, Божественными силами и средствами, ей присущими.

Не Церковь мертва, а мы, люди, изживаемся и духовно мертвъемъ и мертвъемъ настолько, насколько отходимъ отъ Церкви, пренебрегаемъ ею и въ своей жизни попираемъ ся святые завъты. А если бы внимали имъ и жили сообразно съ ними, тогда бы «просвътился свъть нашь предъ модъми, они увидъли бы наши добрыя дъла и прославили бы Отца нашего небеснаго» (Mare. V, 16).

Протојерей Павелъ Лахостскій.

Святитель Димитрій Ростовскій, какъ богословъ и писатель.

Держась того убъжденія, что «пастырь долженъ быть разумный и учительный, да силенъ будетъ и утъщати во здравомъ ученіи, и противляющыяся обличати», святитель Димитрій Ростовскій богословствованіе, пропов'єдничество и писательство духовное считаль своимъ священнымъ долгомъ: «моему сану (егоже нъсмь достоинъ)писаль онь Өеодору Поликарпову въ ноябрв 1708 г., - подлежитъ слово Божіе проповъдати не точію языкомъ, но и пишущею рукою. То мое дъло, то мое званіе, то моя должность! Пишу убо, Господу посившествующу, нравоученія, містами же толкованіе Писанія Святаго, елико могу немощный: а исторіи, яже въ Библіяхъ, токмо вкратив вмёсто еемы полагаю и отъ тёхъ, аки отъ источниковъ струи, нравоученія произвожу» (см. проф. Шляпкинъ, «св. Димитрій Р. и его время», стр. 438). (протоіерея Ал. Свирылина, Спб., 1893 г.).

Уже изъ этихъ словъ самого святителя можно видеть какъ цёль, такъ и главные Димитрія, какъ богослова, должно вспом-

митрій, онъ писаль ради назиданія своей паствы въ живомъ, деятельномъ христіанствѣ; а писалъ онъ, кромѣ словъ и поученій на дни воскресные и праздничные, кромѣ полемическаго «Розыска», сочиненія назидательныя и в вроучительныя, какъ «Врачевство духовное», «Внутренній человѣкъ, въ клѣти сердца своего уединенъ» и «Вопросы и отвъты краткіе о въръ» или «Зерцало православнаго исповъданія»; писаль проникновенныя утвшенія, въ родъ «Апологіи, во утоленіе печали челов'вка, сущаго въ бѣдѣ, гоненіи и озлобленіи», исполненныя высокаго религіознаго чувства размышленія, напр. «Плачъ на погребеніе Христово», и молитвенныя изліянія, какъ «Благодарственное страстей Христовыхъ воспоминание», наконецъ (если оставить спорныя религіозныя драмы), - сочиненія назидательно-пов'єствовательныя, какъ «Лѣтописецъ» и особенно Четьи-Минеи, доселѣ неподражаемое и неоцѣнимое сокровище нашей русской православной Церкви, надъ которыми святитель трудился пълыхъ 20 лътъ и о которыхъ, вмъстъ съ ученымъ составителемъ жизнеописанія святителя Димитрія, должно сказать, что они дороги, какъ своего рода живая проповъдь въры и любимое чтеніе русскаго народа, нравственно его воспитывающее. Оттуда же, изъ историческихъ словъ, читатель почерпаеть объяснения различныхъ предметовъ въры, и догматической, и исторической, и обрядовой ся сторонъ (Шляпкинъ, стр. 375). Особенное значение для характеристики богословствованія святителя Димитрія им'йють, кром'й «Розыска» и многихъ поученій, тѣ же Четьи-Минеи: не даромъ на основани ихъ оказалось возможнымъ составить какъ бы цёлый своеобразный курсъ православной догматики-систематически изложенное «православное исповедание христіанской вёры»

Чтобы опредълить положение святителя виды его писаній: все, что писаль св. Ди- нить, что къ концу XVII и началу XVIII въковъ уже опредъленно наблюдаются три группы: духовенство, интеллигенція и народъ. Поскольку эти группы пытались жить обособленной, отъединенной духовной жизнью, постольку, особенно въ своемъ религіозномъ мышленіи, он'ї стали впадать въ односторонности, крайности и, прямо, неправильности: духовенство стало углубляться въ схоластическое, школьное богословіе; интеллигенціявпадать въ вольнодумство и отрицаніе; народъ началъ усиленно уходить въ расколъ и сектантство. Въ частности, въ русскомъ богословін XVIII в. намічаются два взаимно другъ друга ограничивающія и отчасти восполняющія направленія: школьное богословіе, находившееся подъ вліяніемъ католическихъ образцовъ, и школьное богословіе, находившееся подъ вліяніемъ образцовъ протестантскихъ.

Однако, не оскудъла въ то время вовсе и струя истиннаго, подлинно-православнаго, святоотеческаго богословствованія: яркимъ выразителемъ и достойнымъ представителемъ его въ то, также многотрудное и во многомъ смутное, переходное время и былъ великій святитель Божій Димитрій, эта многоцівнная отрасль многомощнаго древа православной Церкви.

Схоластическое богословствование — это богословствованіе, оторванное отъ дійствительной жизни и ея запросовъ, заключенное въ ствнахъ школы, къ ея потребностямъ подогнанное. Само собой, такое богословіе отрывается не только отъ жизни внѣшкольной, но и отъ реальной, опытной жизни вообще, -- впадаеть въ сухую отвлеченность, въ крайности пустого умствованія; оно утрачиваеть естественность, простоту, свойственныя всему природному, натуральному, и пріобретаеть вычурность, деланность, которыя придають ему отпечатокъ чего-то несерьезнаго, второстепеннаго, сравнительно съ запросами дъйствительной жизни. Понятно, что въ такомъ богословіи, гді безраздільно царить разсудокъ, — усматривается -рабское пре- пояснять примерами изъ Библейской и цер-

клоненіе предъ значеніемъ школьной учености и школьныхъ ученыхъ, вмѣсто должнаго благоговѣйнаго признанія существенноистинныхъ авторитетовъ богословія—Священнаго Писанія и твореній отеческихъ, которые въ богословіи схоластическомъ незамѣтно отступаютъ на второй планъ.

Не такимъ характеромъ отличается богословіе святителя Димитрія: хотя онъ и получилъ свое образование въ Киево-братской коллегіи которая была значительно охвачена сходастикой; хотя въ дальнъйшихъ трудахъ своихъ онъ не былъ чуждъ этой схоластики-и не только во внѣшнихъ пріемахъ сочинительства и пропов'вдничества, но и въ некоторыхъ богословскихъ положеніяхъ (сравн. Шляпкинъ, стр. 191-192), -однако, постепенно, ревностнымъ прохожденіемъ подвига христіанской жизни, неустанной молитвой и самоотверженнымъ пастырскимъ деланіемъ, — онъ очистилъ свое богословствование отъ всёхъ примъсей человъческаго суемудрія.--Насколько было возможно, святитель Димитрій въ своихъ богословскихъ трудахъ стремился встать ближе къ современной жизни, къ ея запросамъ, требованіямъ и интересамь: онъ живо и картинно обличаль недостатки своей современности. Сочувствуя реформамъ Петра въ ихъ лучшихъ моментахъ, въ ихъ положительномъ содержаніи, и хваля «добрый той обычай, что многіе люди въ иныя государства ходять ученія ради», святитель Димитрій різко порицаль вредныя увлеченія протестантствомъ. Святитель Димитрій сознаеть вредъ сходастической риторики въ проповъдяхъ и хочетъ богословствование свое приблизить къ почитанію простыхь и безыскусныхъ людей, чтобы «являться не велерічивымъ риторомъ, а полезнымъ учителемъ». Уже рано начинаеть онъ освобождаться отъ путъ сходастическихъ проповёдническихъ образцовъ и пріемовъ, и стремится къ большей живости, простотъ и естественности, старается постоянно свои нравственныя наставленія ковной исторік, изъ столь ему хорошо извістныхь житій святыхъ и даже изъ исторіи гражданской; вообще святитель Димитрій очень любитъ и цінитъ исторію, историческую почву, что въ нормі противорічитъ духу антиисторически настроенной схоластики. Святитель Димитрій оживляєть свои разсужденія частой ссылкой и на поясняющіе приміры и изъ обыденной жизни.

Творенія святителя Димитрія, относящіяся къ позднійшему, наиболье эрылому. періоду его богословствованія и писательства, -- особенно сильно и глубоко проникнуты Библейскимъ міросозерцаніемъ, Библейскимъ духомъ, и обличають въ авторъ человека, глубоко вжившагося въ Священное Писаніе и творенія отеческія, дышащаго однимъ воздухомъ, живущаго одними интересами и настроеніями съ богодухновенными писателями священныхъ книгъ и богомудрыми хранителями церковныхъ преданій. Дійствительно, ная мысль всёхъ богословскихъ твореній святителя Димитрія, равно какъ и его одухотворенной деятельности, есть мысль, возвѣщаемая въ Священномъ Писаніи и раскрываемая святыми отцами, мысль о безконечной цвиности человвческой души, чрезъ совершенныя Христомъ искупленіе и спасение возводимой къ первоначальной полноть Богообщенія: столь душть въсу,говорить онъ, сколько и крови Сына Божія... Свёсь кровь Сына Божія, свёсишь честность душевную» (III ч. соч., изд. 1857 г., стр. 256). Какъ добрый пастырь Христовъ, подражающій-Пастыреначальнику-Христу и такимъ учителямъ пастырства, какъ апостолъ Павелъ и святитель Златоусть, святитель Димитрій больше всего заботился, какъ бы въ каждой вверенной его пастырскому водительству или имъ назидаемой душь человьческой вызвать это ея высшее духовное самосознаніе, вообразить въ ней святьйшій образъ Христа Спасителя; а для сего должно призывать человъка къ истинной разумности, къ осво- стр. 26).

божденію отъ пліна страстей; призывать его къ живой духовной самостоятельности, отвлекая какъ отъ мечтательной надежды спастись одной отвлеченной върой, безъ духовнаго подвига, такъ и отъ слепотствующей увъренности угодить Богу и спасти душу однимъ внёшне-обрядовымъ благочестіемъ. Такъ воть на какой почвѣ святитель Димитрій такъ любиль и высоко ставиль истинныя образование и науку, говоря, что «соль духовная есть во всёхъ двлахъ разсужденіе»... (II, стр. 38),-и такъ ревностно ополчался противъ лицемірнаго, неодухотвореннаго, чисто-внішняго благочестія; при всемъ этомъ святитель Димитрій ярко проводить чисто-святоотеческую мысль о первенств въ христіанствъ практическаго, опытнаго момента предъ теоретическимъ, познавательнымъ, о первенствъ христіанской любви надъ върой: «два суть способа познанія Бога, - говорить святитель, - въра и любовь.. Сіи оба познанія Бога-суть весьма хороши, но первый способъ, то есть въра, совершенный и несовершенный; второй способъ-любовь есть всецию совершенный..., за любовью слъдуетъ Богонознаніе, нежели за познаніемъ любовь... Есть ли прежде любовью не вкусите, до познанія Бога прійти не можете: никто же Бога познаваеть, аще не первъе того вкушаетъ» (II, стр. 239-245).-Наконецъ, говоря о христіанств въ пониманіи его святителемъ Димитріемъ, необходимо подчеркнуть, что, хотя святитель Димитрій понималь христіанство съ любвеобильной широтой, —однако онъ постоянно съ особенной силой указываль на подвижническій характеръ истиннаго христіанства. Самъ являя живой примъръ великаго христіанскаго аскетическаго подвига (ср. Шляпкинъ, стр. 411-412), святитель Димитрій училь, однако, что и въ подвигахъ человъкъ долженъ смиренно соблюдать разумную міру, въ зависимости отъ дарованій духовныхъ и обстоятельствъ жизненныхъ, долженъ идти «царскимъ путемъ, сі-есть, мърнымъ житіемъ, мірнаго добродітельства» (III,

богослово-мыслителя, мы указали уже много черть, характеризующихь его и какъ писателя. Здёсь намъ хотелось бы лишь подчеркнуть еще особенно три черты: присущія святителю Димитрію, какъ писателю, образность, картинность, склонность къ сравненіямъ и сопоставленіямъ; тонкій и для малоросса столь характерный юморъ (ср. III, стр. 25) и, наконецъ, поэтическое одушевленіе въ святитель Димитріи, какъ поэть по натурь, вполнъ естественное и мъстами, особенно въ лирическихъ сочиненіяхъ его, достигающее высокой степени подъема и напряженности: да, въдь, только человъкъ высокой и нъжной поэтической души могъ такъ живо, образно и прочувствованно разсказать житія святыхъ, какъ это исполниль святитель Димитрій въ своихъ безсмертныхъ Четьи-Минеяхъ! Выразительную характеристику святителю Димитрію, какъ писателю и богослову-учителю, даютъ его тропарь и кондакъ, называя его «цъвницей «духовной», звъздой возсіявшей» и ублажая его, яко «здатословеснаго учителя». «иже встмъ вся написа, яже къ наставленію, да всёхъ пріобрящеть, якоже Павель, Христу»...

Святитель Димитрій — истинно святой отецъ и учитель русской Церкви православной, истинный святитель, совершенно въ типъ великихъ вселенскихъ отцевъ, какъ святители Николай, Аванасій, Василій, Григорій, Іоаннъ и другіе: въ немъ видимъ мы то же гармоническое соединение высокой личной святости съ любовью къ истинному просвъщению и съ самоотверженнымъ пастырствованіемъ. Вспомнимъ здёсь слова, съ коими нёкогда самъ святитель Димитрій обращался къ другому великому святителю, Николаю Мурликійскому, и кои съ поднымъ правомъ могутъ быть примънены къ самому святителю Димитрію: «о, святителю Христовъ Николае, а мы скажемь: Димитріе, -- модитвами твоими даждь намъ крѣпость и силу, еже побъждати намъ въ себъ наши страсти и жде всего въ немъ поражаемся: на мис-

Обрисовывая святителя Димитрія, какъ греховныя вожделенія, и одолевати намъ супостаты наши невидимые и видимые! Призираетъ нынъ свыше святитель отъ мъста своего, еже имать между великими іерархи престолу Божію предстоящими: не точію же призираеть, но и посінцаеть ихъ невидимо, якоже и нынъ въ день пречестныя памяти его, въруемъ быти ему посреди насъ, совершающихъ любовію святую память его: въру же и усердіе наше видить, и похвалы отъ насъ ему приносимыя пріемлеть, и молитвы наши къ Богу возносить, и предстательствуя Христу ходатайствуетъ... Есть ужъ онъ намъ пастырь добрый, помощникъ и заступникъ и покровитель по Христъ Господъ нашемъ, Ему же слава... во въки... Аминь» (III, 419-420).

Павелъ Аникіевъ.

#### Святитель Димитрій Ростовскій, какъ архипастырь-миссіонеръ.

За позднимъ временемъ, мив даже думать не приходится говорить о святитель Димитріи, какъ архипастырів-миссіонерів, по той программъ, какую я себъ намътилъ, готовясь къ ръчи. Объ этомъ я тъмъ меньше, впрочемъ, теперь жалкю, чкмъ больше думаю о томъ, что сказано уже къ характеристикъ святителя Димитрія моими предшественниками.

Поэтому я буду кратокъ и ограничусь лишь некоторыми выводами изъ того, что я хотыль сказать достопочтенному собранію слушателей.

Святитель Димитрій Ростовскій, какъ миссіонеръ, выступаетъ въ своемъ неугасающемъ свътъ предъ нами особенно ярко въ нынъшнее тусклое время, когда образъ христіанскаго миссіонера въ сознаніи общества сталь затемняться вообще разными случайными особенностями. Всматриваясь въ святой ликъ архипастыря-миссіонера Димитрія Ростовскаго, мы воть чімь пре-

сіонерское служеніе заблуждающимся людямъ онъ не смотрелъ, какъ на переходную должность, для себя внёшнюю и чужую. На миссію среди расколо-сектантовъ святитель Димитрій взираль, какъ на свой архипастырскій долгъ, входящій въ обязанности святительского служенія Го-И оттого миссіонерскіе труды онъ несъ съ темъ же благоговениствомъ, какъ и молитвенный подвигъ. Миссіонерствуя, святитель думалъ не о себъ, а о славъ и пользъ Церкви. Онъ писалъ книги «по должности» своей. Ибо, говорилъ онъ, -- «находящимъ волкомъ на стадо, не подобаетъ пастырю сномъ одержиму быти» (Розыскъ, стр. VII). Въ виду этого, святитель «по должности» своей писаль не то, къ чему влекли его привычныя литературныя склонности, а то. чего въ данное время особенно требовала церковная нужда. Такъ, ознакомившись съ раскольниками въ Ярославлѣ и проповѣдовавъ довольно въ этомъ городъ, по возвращеніи въ Ростовъ, онъ пишеть: «понеже словеса изъ устъ больй идутъ на вътеръ, неже въ сердце слушателя: того ради все предлежащее летописание мы, дело оставивъ, яхъся писать особую книжицу противъ раскольническихъ учителей, помысливъ въ себъ, яко Богъ о летописаніи мене не истяжеть. А о семъ, аще молчать противъ раскольниковъ буду, истяжетъ».

Вотъ это-то религіозное настроеніе въ святитель особенно необходимо, прежде всего, усвоить всьмъ намъ, состоящимъ по должности въ миссіонерахъ и не состоящимъ: «Богъ истяжетъ», какъ за лъность или за равнодушіе къ спасенію братьевъ погибающихъ, когда явимся предъ Нимъ на судъ. И потому не съ чиновничьимъ формализмомъ, а съ религіозно-молитвенной настроенностью обязаны мы проходить поприще миссіонерское.

Дивны и другія черты миссіонерскаго настроенія святителя Димитрія. Живя среди людей малограмотныхъ, имѣя дѣло съ рас-

кольниками-буквовдами, нашъ святой архипастырь въ своей миссіонерской работь не принижался до уровня грамотея-буквовда, а вель борьбу съ расколо-сектантствомъ какъ образованный полемистъ и научновоспитанный литераторъ. Своихъ противниковъ церковныхъ святитель отражалъ не «строкой» лишь книжной и не текстомъ Библейскимъ, какой въ глаза попадался. Настроенію расколо-сектантовъ онъ противополагалъ Евангельско-православное свое міровозэрініе; узость ихъ отрицанія онъ побъждаль широтою своего духовнаго горизонта. Блестящій прим'єръ такого противопоставленія святитель Димитрій даеть намъ въ разсужденіи о брадобритіи. Свои разсужденія онъ направлядъ «не въ досалу старымъ и честнымъ мужемъ, ихже брадою и съдинами... Богъ украси», а въ развитіе той основной мысли, что «брада не болъе Христа, и мы-христіане, а не бородіане. Поэтому на страшномъ суді съ каждаго изъ насъ Господь взыщетъ не за длину бороды, а за качество дёлъ нашихъ, какія мы творимъ по въръ: «и тамо не той блаженъ будетъ, его же брады бритва не коснуся; но той блаженъ, его же сердце чисто соблюдеся» (Розыскъ, стр. 347, 348).

Эта исходная и основная точка зрѣнія, можно сказать, проникаетъ собою всю «полемику» святителя Димитрія. На этой только почвѣ мыслима вообще плодотворная полемика съ расколомъ старообрядчества. Она собесѣдниковъ беретъ съ ихъ 
позицій—земныхъ и условныхъ—и ставитъ 
ихъ на судъ передъ Евангеліемъ, а потомъ 
и вообще и передъ смысломъ всего каеолическаго православія.

До высоты такого богословскаго настроенія не доросли мысли старообрядцевъ до сихъ поръ; завѣтами нашего святителя далеко еще не напитались современные намъ православные борцы съ расколомъ. Но одно вѣрно, что будущее полемики этого рода проходитъ по плоскости, очерченной еще святителемъ Димитріемъ Ростовскимъ.

И по методу своей литературно-противо-

раскольнической полемики святитель Димитрій есть архипастырь-миссіонеръ приснопамятный, достойный подражанія. Этоть методь его надобно назвать по природі научносравнительным. Онъ отрываеть нась оты споровъ съ раскольниками о словахь, о буквахь—и ведеть къ углубленію въ тоть научный смысль, который сокрыть за буквами.

Знаменитымъ примъромъ такого научносравнительнаго разсмотренія вопросовъ въ полемикъ святителя Димитрія является его рвчь о томъ, какъ надобно читать правильно имя Спасителя—Іисусъ, или Ісусъ. Для решенія этого вопроса святитель во главу угла полагаеть не то, какъ имя Христово писалось въ старинныхъ славянскихъ книгахъ, а то, какъ имя Спасителя произносилось по-еврейски-на языкъ, словами котораго Ангелъ возвистилъ зачатіе оть Девы Маріи Сына Божія. Оть еврейскаго языка святитель Димитрій переходить къ греческому, и опять делаеть выводъ, что имя Спасителя надобно писать «въ три силлабы, а не въ двѣ токмо» (Роз., стр. 46). Отсюда уже на строгонаучномъ основани онъ заключаетъ, что имя Спасителя «лучше у насъ писати» Тисусъ, а не Ісусъ. Ибо Іисусъ, съ греческаго, -- значитъ исцелитель, а Ісусъравноухій: «но не буди намъ тако нарицати Христа Спасителя»! замѣчаетъ Христовъ угодникъ.

Этотъ случай въ научно-литературныхъ взысканіяхъ святителя Димитрія до сихъ норъ «блазнить» раскольниковъ. Но, если мы отнесемся къ дѣлу спокойно, безъ полемики, —мы должны будемъ согласиться, что святитель былъ до конца правъ. Онъ не глумился надъ раскольниками; онъ научно лишь разбиралъ споръ и пришелъ къ выводу, который по существу непоколебимъ.

Съ этой стороны святитель Димитрій до сихъ поръ остается для насъ образцомъ отношенія къ полемическимъ вопросамъ. Если мы возрастимъ то, что зачаточно

дано въ «Розыскѣ», и если мы усвоимъ религіозный взглядъ святителя на дѣло увѣщанія заблудшихъ,—мы поставимъ свою миссію на такіе гранитные столбы, съ которыхъ ея не сдвинетъ время.

Д. Боголюбовъ.

وسوق م

Объ епархіальныхъ съвздахъ духовенства 1).

II.

Такъ какъ возникновеніе съйздовъ духовенства стояло въ связи съ дйломъ преобразованія духовно-учебныхъ заведеній по уставамъ 1867 г., то и при реформи этихъ уставовъ въ 1884 г. на съйзды было обращено вниманіе.

«Въ тъхъ же видахъ (расширенія начальственныхъ правъ архіерея) предположено, — говорится въ объяснительной запискъ къ уставамъ 1884 г., — существующіе съъзды духовенства, на коихъ избираются члены изъ священнослужителей въ духовныя семинаріи и училища, вполнъ предоставить усмотрънію и распоряженіямъ епархіальныхъ преосвященныхъ, не стъсняя ихъ опредълительными указаніями относительно времени созыва съъздовъ, числа депутатовъ и способа ихъ выборовъ, а равно и предметовъ ихъ занятій.

Относительно съвздовъ духовенства имѣлось въ виду, говорится далѣе въ запискѣ, хотя созывъ и представляетъ нѣкоторыя неудобства, а дѣятельность ихъ, какъ показалъ опыть, не всегда совершалась въ должномъ порядкѣ и соотвѣтствовала предъуказанной имъ цѣли, тѣмъ не менѣе, въ теченіе 17 лѣтъ ихъ существованія, они уже утвердились и заявили себя полезными результатами относительно изысканія средствъ на открытіе параллельныхъ отдѣленій при семпнаріяхъ, особенно же на устройство и содержаніе епархіальныхъ женскихъ училищъ и матеріальное обезпеченіе училищъ мужскихъ.

<sup>4)</sup> Окончаніе. См. «Церк. Вѣд.» № 44.

Во вниманіе къ сему, предположено сохранить съїзды духовенства и на будущее время, но подъ условіемъ, чтобы созывы ихъ не были часты и безъ особой нужды, къ излишнему обремененію самого духовенства, къ ущербу требоотправленій въ сельскихъ приходахъ и къ напрасной потерй времени.

Главными предметами занятій съёздовъ служать: выборъ членовъ отъ духовенства въ семинарскія и училищныя правленія, разсмотрёніе и утвержденіе смётъ по училищамъ и изысканіе средствъ на покрытіе смётныхъ расходовъ.

Имѣя въ виду, что смѣты могутъ быть утверждаемы не на одинъ годъ, а на нѣсколько лѣтъ, причемъ источники средствъ, разъ изысканные, не могутъ колебаться изъ года въ годъ, авторы записки полагали, что «только особыя и исключительныя обстоятельства потребуютъ созыва съѣздовъ въ полномъ ихъ составѣ, что и будетъ зависѣть отъ усмотрѣнія преосвященнаго» 1).

Но последовавшая исторія съездовъ показала, что относительно върными изложеннымъ предположеніямъ остались лишь окружные събзды. Что же касается епархіальныхъ, то они съ каждымъ годомъ уходили дальше и дальше отъ границъ предоставленныхъ имъ полномочій. Развитію діятельности съйздовъ способствовало, прежде всего, постепенно укруплявшееся представление о нихъ, какъ такомъ учрежденіи, на обязанности котораго лежить вообще изыскание средствъ на покрытіе нуждъ епархіальныхъ учрежденій, каковыми прежде всего являлись нараллельные классы при семинаріи и епархіальныя женскія училища. Возникавшія въ епархіяхъ благотворительныя и религіозно-просвітительныя учрежденія въ свою очередь нуждались въ поддержки со стороны съйзда, отъ котораго зависьло дъло обложенія духовенства и церквей разнаго рода взносами и нало-

гами. Вмёстё съ тёмъ, епархіальная власть не могла не признавать за сужденіями депутатовъ по извёстнымъ вопросамъ голоса опыта, а это въ свою очередь располагало къ тому, что и сами епархіальныя начальства предлагали съйздамъ на разсмотрёніе вопросы, хотя и не входившіе, съ точки зрёнія закона, въ компетенцію съйздовъ, но имёвшіе общеепархіальное значеніе.

Если обратиться къ постановленіямъ епархіальныхь съвздовъ хотя бы за последніе 3-4 года, то оказывается, что по отдёльнымъ епархіямъ почти не остадось вопресовъ, -- касательно пастырской дѣятельности, церковнаго благочинія, устройства быта духовенства и даже епархіальнаго управленія, не говоря уже о вопросахъ, связанныхъ съ жизнью духовноучебныхъ заведеній и церковныхъ школъ,которые бы не служили предметомъ сужденій и постановленій събздовъ. Особое вниманіе обратили съвзды на миссію и ея дъятелей и существующія въ связи съ дёломъ миссіи религіозно-просвётительныя братства и общества. Видное мъсто въ постановленіяхъ съёздовъ занимаетъ. устроеніе приходской жизни. Настоятельно высказывались на събздахъ пожеланія о реформв епархіальнаго церковнаго суда и обсуждались вопросы касательно порядка замѣщенія священническихъ мѣстъ въ епархіи. Большинство събздовъ очень живо относилось къ вопросу объ органв печати въ епархіи: въ отношеніи епархіальныхъ вёдомостей принять цёлый рядъ мёръ къ оживленію ихъ, причемъ въ нікоторыхъ епархіяхъ съвзды взяли епархіальный органъ въ свое завъдывание. Заботливо относились накоторые съвзды къ положению лицъ, служащихъ въ епархіальномъ управленіи: членовъ и чиновниковъ консисторіи. Но, конечно, больше всего въ постановленіяхъ съёзда отводится мёста вопросамъ объ обезпечении духовенства, его семействъ и сиротъ. Въ этомъ дъль съвзды изъ области предположеній и пожеланій

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сводъ уст. и пр. уст. дух. семин. Спб. 1908 г. Прилож., стр. 88.

вступили на путь осуществленія способовъ и мёръ къ возможному улучшенію положенія священноцерковнослужителей, ихъ вдовъ и сиротъ: учреждены эмеритальныя кассы, кассы взаимономощи, по м'естамъ учреждаются пріюты, богадільни, санаторіи, окружныя (по благочиніямъ) попечительства.

Если принять во вниманіе, что высшей церковной властью епархіальные съвзды въ послъднее время привлечены къ участію въ такомъ д'яль, какъ распред'яленіе казеннаго жалованья причтамъ (циркулук. Свят. Сунода отъ 28 сентября 1908 г за № 14), а въ семъ году Государственною Думою выражено пожелание о необхопимости участія и церковныхъ старостъ въ епархіальныхъ и благочинническихъ съвздахъ при разсмотрвніи церковно-хозяйственныхъ вопросовъ (циркул. ук. Свят-Сунода отъ 23 іюля 1909 г. за № 16), то становится яснымъ, что епархіальные събады въ своемъ настоящемъ положении уже входять въ составъ епархіальнаго управленія, какъ вспомогательный органъ правительственной власти.

Но чъмъ больше расширяется въ настоящее время компетенція съйздовъ, тімъ естественние возникаеть, во-1-хъ, вопросъ о предвлахъ этой компетенціи и въ связи съ этимъ-объ отношении съйздовъ къ епархіальной власти, и во-2-хъ, о соотвътстви настоящему положению съвздовъ изданныхъ въ свое время касательно организаціи ихъ высшею церковною властью постановленій.

Дъло въ томъ, что не во всъхъ енархінхъ съвзды находятся въ одинаковомъ положении и не вездѣ кругъ предметовъ, допускаемыхъ къ обсуждению на съйздахъ, одинаково широкъ. Зависитъ это, съ одной стороны, отъ взглядовъ и настроенія духовенства, а съ другой, -- отъ личнаго усмотренія и взгляда правящаго преосвященнаго. Въ однъхъ епархіяхъ-преосвященными предоставляется съйздамъ широкое поле двятельности, и епархіальное началь- гихъ епархій. Напр., въ одной епархіи

ство внимательно относится къ голосу депутатовъ: такъ, въ одной епархіи на обсужденіе депутатовъ быль поставленъ вопросъ о перенесеніи мощей м'єстных в святыхъ, -- въ другой -- преосвященный поставиль на обсуждение събзда вопросъ о замъщении вакантныхъ священническихъ мѣстъ; по мнѣнію третьяго преосвященнаго-«сужденію съвздовъ подлежать всв вопросы церковно - приходской практики, какъ административнаго, такъ и хозяйственнаго характера»; затёмъ, въ одной епархіи съйздъ чувствовалъ подъ собою настолько твердую почву, что сдёдаль постановленіе, что «епархіальный съвздъ имветь право обсуждать резолюціи епискона: постановленія събзда, не противорьчащія закону, но дважды отвергнутыя епископомъ, приводятся въ исполнение немедленно съ донесеніемъ о томъ Святьйшему Суноду чрезъ председателя съвзда». Въ другихъ епархіяхъ преосвященные стараются держать діятельность съйздовь въ границахъ обсужденія строго-экономическихъ нуждъ епархіи и особенно блюдутъ, чтобы съвзды не превышали своихъ полномочій и находились въ послушаніи власти преосвященнаго: въ одной епархіи, по поводу нікоторыхъ своевольныхъ дійствій съвзда, преосвященный положиль такую резолюцію: «Консисторія подвергнеть съвздъ законному преследованію за превышеніе власти». А такъ какъ періодъ управленія преосвященными отдёльными епархіями не всегда бываеть продолжительнымъ, то нервдко случается, что съ прибытіемъ новаго владыки измёняется и характеръ направленія діятельности съйздовь, и на этой почвѣ происходять — особенно въ тъхъ епархіяхъ, гдъ съъзды пользовались извъстною свободою и на этой почвѣ создали своего рода традиціи — между преосвященнымъ и духовенствомъ нежелательныя пререканія, гибельно отзывающіяся на послъдующихъ взаимныхъ отношеніяхъ и служащія большимъ соблазномъ для дру-

съйзда по одному вопросу, положилъ слйдующую резолюцію: «Что допущено однимъ епархіальнымъ архіереемъ, по его личному усмотрінію, то не можеть служить закономъ для другого архіерея».

Наконецъ, и въ отношеніи организаціи съездовъ въ настоящее время практика не вездъ одинакова. Въ однъхъ епархіяхъ предъ совваніемъ съйздовъ нерідко ділаются распоряженія касательно условій, которымъ должны удовлетворять депутаты, напр., имъть не менъе 5 лътъ службы въ санъ священника, быть свободными отъ судимести. Въ нѣкоторыхъ епархіяхъ на съвздв допускаются представители отъ монашествующихъ.

Это одна сторона дъла. Но есть и другая, не менье важная. Съвзды входять постепенно въ систему епархіальнаго управленія. Но въ то же время нельзя закрывать глазъ и на слъдующее:

1) Нельзя сказать, чтобы приходское духовенство-и въ лицъ даже своихъ представителей депутатовъ съйзда-могло быть признано достаточно сведущимъ, съ одной стороны, въ знаніи всёхъ действующихъ церковно-гражданскихъ узаконеній, а съ другой-въ административной техникв. На этой почвъ среди ръшеній съъзда неръдко встречаются такія, которыя или находятся въ противоречіи съ действующими узаконеніями, или же представляются малоцелесообразными по своей неудобопримънимости. Между тымь, преосвященный, - которому приходится сразу же и утверждать журналы, — чтобы не задерживать работу съвзда,-не имветъ времени, чтобы подробно разобрать вопросъ и всй его последствія, обсудивъ дело, напр., съ участіемъ присутствія консисторіи, и поэтому случается, что получають утверждение рашенія непродуманныя и несогласованныя. Получивъ утвержденіе, они становятся обязательными къ исполненію, и если касаются предметовъ епархіальнаго управленія, то консисторія оказывается въ неудобномъ достаточнымъсозывать епархіальные съйзды

преосвященный, по поводу постановленія положеніи: не исполнить рішенія съйзда, утвержденнаго епископомъ-она не можетъ, а привести такое постановление въ исполненіе-значить: или стать въ противорвчіе съ требованіемъ дійствующихъ постановленій, или же принять какую-либо непалесообразную мфру.

> 2) Въ виду уже совершившатося признанія правительствомъ значенія събздовъ въ решеніи такихъ епархіальныхъ дёлъ, какъ распредвление казеннаго жалованья и возможнаго въ ближайшемъ будущемъ большаго и большаго расширенія правъ съвздовъ, представляется необходимымъ выяснить и установить ихъ отношение къ епархіальной власти въ лицъ преосвященнаго и консисторіи, какъ церковно-правительственнаго учрежденія.

Какъ извъстно, ръшениемъ вопроса, чъмъ должны быть епархіальные съйзды: есть ли это только пастырское собраніе, или же своего рода органъ управленія, --- хотя бы и съ совъщательнымъ голосомъ, но, во всякомъ случай, такимъ, съ которымъ нужно считаться, -- или же то и другое, т. е. пастырское собраніе и вмёсть органь управленія, —занимался ІІ отділь Предсоборнаго Присутствія, и вотъ результаты, къ которымъ пришелъ этотъ отдёлъ: за объединеніе пастырскихъ собраній и съёзловъ высказались 4 члена изъ 12, а остальные 8стояли за необходимость епархіальныхъ съездовъ и пастырскихъ собраній, какъ двухъ особыхъ типовъ въ строй епархіальнаго управленія. Составъ събздовъ предположенъ следующій: на съездахь участвують выборные депутаты отъ причтовъ и мірянъ, на пастырскихъ же собраніяхъ благочинные, какъ ближайшіе сотрудники преосвященнаго, или священники въ порядкъ очереди. Принято, далье, что на съвздахъ предсадательствуетъ особое лицо, по избранію съйзда и съ утвержденія преосвященнаго. Съёзды имёють совёщательный голось, а не рішающій, и протоколы ихъ утверждаются преосвященнымъ. Признано

раются по благочиніямъ и въ равномъ количествъ отъ духовенства и мірянъ.

Нельзя не пожалъть, что эти положенія не были разсмотраны на общихъ засъданіяхъ Предсоборнаго Присутствія и что дълу выработки особаго «положенія о съъздахъ духовенства» не было дано дальнейшаго хода.

А насколько на м'ястахъ, въ епархіяхъ, сказывается нужда въ подобнаго рода «положеніи» или «уставъ», можно судить по тому, что въ нъкоторыхъ епархіяхъ, напр., С.-Петербургской, Финляндской, Астраханской уже составлены свои правила и положенія. Изъ нихъ — Петербургскія правила составлены, въ общемъ, на основаніи действующихъ постановленій, новыми являются такіе пункты: § 5: духовенство можетъ вносить назрѣвшіе по его мивнію и подлежащіе разрышенію епархіальнаго събзда вопросы чрезъ окружные благочиннические съвзды... § 6-мъ къ съвзду вводится «подготовительная коммиссія», «полномочія» коей «кончаются съ разсылкою печатнаго отчета о съвздъ, на коемъ она докладывала дела» (§ 30) «Отъ каждаго увзднаго благочинническаго округа на общеепархіальный съйздъ посылается по одному депутату отъ священнослужителей и одному отъ церковныхъ старостъ» (§ 11). «Съ правомъ совищательнаго голоса допускаются на съвздъ священно-церковнослужители, а также старосты всёхъ безъ исключенія церквей епархіальнаго вѣдомства» (§ 13).

Правила Астраханскихъ епархіальныхъ съвздовъ, утвержденныя преосвященнымъ въ 1906 г., небольшія по числу §§ (всего 15) устанавливають, между прочимъ, что на съвздахъ принимаютъ участіе члены правленій духовно - учебныхъ заведеній, (братствъ, свъчного управленія и др.), епархіальный наблюдатель церковно-прии по одному представителю отъ монасты- дующій епархіальный съйздъ. Если и при

въ 3 года разъ, причемъ депутаты изби- рей мужскихъ и женскихъ. Въ качествъ представителей отъ прихожанъ участвуютъ на съйздв церковные старосты, избранные по одному стъ 10 церквей, съ правомъ рвшающаго голоса (§ 2). Допускаются представители діаконовъ и псаломщиковъпо одному отъ тахъ и другихъ, съ правомъ рѣшающаго голоса по вопросамъ, касающимся діаконовъ и псаломщиковъ-и совъщательнаго по остальнымъ, по безъ права пользованія суточнымъ содержаніемъ отъ церквей округа на время съвзда (§ 2 прим.). Епархіальному съвзду этими правилами предоставляется право обсуждать не только экономические вопросы, но и все выдвигаемые жизнью вопросы религіознонравственные, пастырской практики и учебно-воспитательные (§ 6).

Что касается правиль съйздовъ Финляндской епархіи, то по нимъ епархіальные съвзды являются скорве церковноепархіальными «собраніями» или «соборами», чемъ съездами: «Епархіальные съвзды имъютъ своею цълью», гласитъ § 1, «посредствомъ взаимодъйствія духовенства и мірянъ поднятіе религіозно-нравственнаго состоянія православнаго населенія епархіи, а также оживленіе и упорядоченіе въ немъ церковной жизни». «На разсмотръніе епархіальнаго съёзда вопросы предлагають: епархіальное начальство, духовенство, приходы, религіозно-правственные и благотворительные союзы и общества, учителя и единичные частные члены епархіи» (§ 4). «Протоколы епархіальнаго съвзда... препровождаются епархіальному начальству, которое заключающіяся въ нихъ постановленія (или всі, или только часть ихъ) безъ замедленія или утверждаеть въ томъ видь, въ какомъ они изложены или оставляеть безъ утвержденія. Епархіальное начальство не можеть изміпредставители епархіальныхъ учрежденій нять постановленій събзда. Тѣ постановленія съвзда, которыя епархіальное начальство не нашло возможнымъ утвердить, ходскихъ школъ, епархіальные миссіонеры передаются для новаго обсужденія на сл'

новомъ обсуждении вопроса епархіальное начальство и съёздъ будутъ въ чемъ-либо различныхъ мивній, то діло передается на решение высшему церковному управленію» (§ 26).

По этимъ краткимъ извлеченіямъ всего лишь изъ трехъ опытовъ правилъ для съйздовъ уже можно судить, насколько практика съйздовъ въ настоящее время разнообразна-въ отношении взглядовъ на составъ съйздовъ, ихъ полномочій и подчинение власти архіерея, —не говоря уже о томъ, что съвздами, повидимому, далеко не всегда имфются въ виду касающіяся организаціи съвздовъ сепаратныя опредвленія Святьищаго Сунода. Но эти опыты въ связи съ сказаннымъ выше еще разъ свидътельствуютъ о необходимости возможно скораго упорядоченія діла съдздовъ въ отношеній 1) определенія компетенцій съвздовъ въ дёлахъ епархіальной жизни. 2) положенія ихъ въ епархіальномъ управленіи и 3) порядка созыва и вообще организаціи этого діла съ формальной стороны соотвётственно потребностямъ времени и тому положенію, какое събзды заняли въ епархіяхъ.

B. B.

#### Государственная Дума и духовенство. CCCXIV.

Выборы «президіума» и образованіе «русской національной фракціи», — вотъ два событія въ думской жизни, сосредоточивавшія на себ' вниманіе въ истекшую неделю. Хотя за Н. А. Хомякова подано было всего 212 голосовъ, т. е., менъе половины состава Думы (442 члена), но, за отказомъ всей лівой части (кадетовъ, трудовиковъ и соціалистовъ) отъ голосованія, эти 212 голосовъ составили большинство, и Н. А. Хомяковъ остался председателемъ чейства оно, понятно, не можетъ выплачи-

оть голосованія кадеты и ихъ «товарищи» хотёли, по ихъ заявленію, выразить свое неудовольствіе Н. А. Хомяковымъ и протестъ противъ переизбранія его предсёдателемъ; въ дъйствительности же, именно благодаря только отказу ихъ отъ голосованія, Н. А. Хомяковъ и оказался предсёдателемъ на третье трехлите: онъ переизбранъ только 212 голосами противъ 93. Голосуй кадеты и лѣвые-противъ, легко могло набраться болье 212 голосовъ. Такимъ образомъ, своимъ протестомъ кадеты и ихъ лъвые «товарищи» себъ же оказали медвѣжью услугу...

Князь В. М. Волконскій (правый), какъ и впередъ было извъстно, остался товарищемъ председателя Думы; вторымъ же товарищемъ председателя (на место барона Мейендорфа) избранъ С. И. Шидловскій (октябристь). Этимъ выборы и должны были закончиться, такъ какъ остальныя должностныя лица (секретарь Думы и его помощники), избранные въ 1907 году на пять лъть (на все время думскихъ полномочій), переизбранію не подлежали. Но, желая предоставить одно мъсто въ думскомъ президіумь «оппозиціи», октябристы (одни только октябристы съ прогрессистами, такъ какъ отъ голосованія отказались въ этомъ случай не только кадеты и ливые, но и правые, націоналисты же заявили протесть) выбрали на должность старшаго помощника секретаря прогрессиста В. И. Соколова. Такимъ образомъ, вопреки утвержденнымъ штатамъ, по которымъ полагается одинъ старшій помощникъ секретаря, оказывается теперь въ Думв два старшихъ помощника секретаря: избранный въ 1907 году всей Думой на пять льть — Г. С. Замысловскій (правый) и теперь избранный небольшою группой депутатовъ (167 изъ 442)—В. И. Соколовъ (лівый). Возникаеть интересный вопрось: кто же будеть выплачивать жалованье последнему? Изъ Государственнаго Казна-Думы и на третье трехлите. Отказомъ ваться, потому что второго старшаго помощника секретаря по думскимъ штатамъ не существуеть. Очевидно, содержать его придется самимъ 167 депутатамъ, пожелавшимъ во что бы ни стало дать представителю «оппозиціи» м'єсто въ думскомъ превидіумв...

Интересно отметить только подробность: изъ всёхъ избранныхъ лицъ думскаго президіума одинъ только князь В. М. Волконскій (правый) избранъ абсолютнымъ большинствомъ: 249 голосами изъ 442, т. е. болће, чъмъ половиною голосовъ всего состава Думы. Всв же остальные избраны случайнымъ большинствомъ: Н. А. Хомяковъ-212 голосами (т. е. менъе половины состава Думы), С. И. Шидловскій—190 голосами и В. И. Соколовъ (на не существующую должность второго старшаго помощника секретаря Думы)—167 годосами (немного бол'є трети состава Думы). Третью Думу называють октябристской; однако, октябристскіе кандидаты не могуть собрать и половины голосовъ, и только правый кандидать собраль боле половины. Не ему ли и надлежало бы быть предсадателемъ?

«Русская національная фракція», образованіе которой вызвало столько толковъ въ Лумф и вит Думы, не представляеть собою чего-либо новаго: она образовалась изъ сліянія двухъ существовавшихъ думскихъ фракцій-уміренно-правыхъ и націоналистовъ. По программъ своей, новая фракція представляетъ собою нѣчто промежуточное между октябристами и правыми. Программа ея, въ отличіе отъ октябристской, носить ярко національную окраску. Первый параграфъ ея гласитъ: «сохраненіе цёлости и недвлимости Россійской Имперіи и ограждение русскихъ интересовъ во вскуъ ея частяхъ. Россія для русскихъ». Въ область «огражденія русскихъ интересовъ» входить и православіе, какъ о томъ гласить параграфъ 3-й программы: «Широкое содфиствіе развитію въ господствующей православной Церкви, общецерковной, епархіальной и прочное думское большинство, что корен-

намъ Церкви, и улучшение матеріальнаго положенія духовенства, въ особенности сельскаго».

На «національную фракцію» смотрять, какъ на конкуррентку октябристовъ, въ смысль перехода къ ней руководящей роли въ Думф. Пока, однако, объ этомъ едва ли можно говорить: новая «національная фракція» состоить изъ 110 членовъ, октябристы изъ 139. Очевидно, ни октябристы, ни націоналисты не могуть играть самостоятельно руководящей роли въ Думь, имьющей 442 члена. Если такую роль играли до сего времени октябристы, то только потому, что съ ними шли умъренно-правые. Теперь ум'вренно-правые слились съ націоналистами, образовавъ съ ними «русскую національную фракцію», являющуюся второй по численности въ Лум' (посл' октябристовъ). Въ эту фракцію, какъ слышно, собираются перейти такъ называемые правые октябристы, чисдомъ до 25. Если это совершится, тогда, дъйствительно, къ «національной фракціи» перейдеть первенство въ Думъ: она будеть располагать 135 містами, тогда какъ октябристовъ (гучковцевъ) останется только 114 мѣстъ. Но и это не дало бы ей самостоятельной руководящей роли: это только поставило бы націоналистовъ на мъсто октябристовъ. Для руководящей роли и націоналистамъ, такимъ образомъ, во всякомъ случав, нужны союзники, каковыми для нихъ могутъ быть только правые, программа которыхъ мало чёмъ отличается отъ программы «національной фракціи».

Во всякомъ случаћ, пока еще преждевременно говорить о роли новой фракціи и вліяніи ся на ходъ думскихъ д'ялъ. Это зависить отъ дальнъйшей конституировки думскихъ партій, несомивино, еще далеко не закончившейся. При благопріятныхъ условіяхъ, именно-если къ національной фракціи примкнуть съ одной стороны правые октябристы, а съ другой крайніе правые, - действительно, можеть образоваться нымъ образомъ измѣнило бы конструкцію Лумы. Пока же положение, по существу, не измѣнилось.

Отметимъ, что въ составъ новой «русской національной фракціи» входить около трети всего думскаго духовенства, съ преосвященнымъ Евлогіемъ во главъ.

#### CCCXV.

- Неизвъстно, какъ пойдетъ дъло дальше, но сейчасъ Дума, какъ будто, стала проявлять необычайную (для нея) дёятельность. Нътъ еще и мъсяца, какъ открылась сессія, а обсуждается уже третій крупный законопроектъ: за аграрнымъ прошелъ законопроектъ объ условномъ осуждении и, наконецъ, о мъстномъ судъ. Обсуждение -последняго только началось и, повидимому, надолго затянется, такъ какъ тема благодарная, и каждый депутать непременно -хочетъ блеснуть своимъ красноръчіемъ.

- Бурныя пренія вызваль законопроекть объ условномъ осуждении. Это совершенно новый въ Россіи институть, заключающійся въ следующемъ: преступникъ, пригово--ренный къ наказанію, не подвергается таковому, а оставляется на свободъ съ тъмъ, что если въ теченіе пяти лѣтъ онъ не совершить новаго преступленія, то наказа--ніе съ него снимается вовсе, какъ съ исправившагося; если же, не выдержавъ пятильтняго искуса, совершить до его ислеченія новое преступленіе, онъ несеть -двойное наказаніе (за оба преступленія). -Все, такимъ образомъ, построено на расчеть на исправление преступниковъ подъ страхомъ наказанія. Въ дійствительности, однако, именно страхъ наказанія, удерживающій многихъ отъ преступленій, институтомъ условнаго осужденія уничтожается: можно каждыя пять лътъ совершать преступление и всегда оставаться безнаказаннымъ.

- Но г.г. «освободителямъ» мало оказалось такой «гуманности» къ обыкновен-

потребовали ея и для преступленій политическихъ и религіозныхъ. Изъ думскаго духовенства выступили о. Н. Гепецкій и преосвященный Митрофанъ, рѣчь котораго произвела сильное впечатленіе. Указавъ, что условное осуждение примѣнимо только къ маловажнымъ преступленіямъ, владыка особенно остановился на непримѣнимости его къ преступленіямъ политическимъ и религіознымъ, караемымъ заключеніемъ въ крѣпости. «Въ этой области самая психологія преступниковъ является совсвиъ иной. Здёсь мы имёемъ дёло не съ случайными преступниками, а съ людьми, намъренно подрывающими основы государства. Конечно, жаль тёхъ юношей, которые губять свои силы въ преследовании несбыточныхъ цълей. Однако, мы не можемъ забывать тъхъ путь, которыя накладывають на нихъ преступныя организаціи. Освобождать такихъ юношей отъ наказанія нътъ смысла, ибо они пойдутъ по прежнему пути. Если бы можно было избавить этихъ юношей отъ гнета партіи и организаціи, то это дъйствительно было бы благимъ дъломъ. Примъните настоящій законъ къ политическимъ преступникамъ, и агитація, нѣсколько затихшая по мѣстамъ, снова возбудится съ прежней силой. А за агитаціей последують грабежи и убійства. Ибо люди, попадающіе въ кріность, суть именно ті, кто подстрекаетъ убійцъ къ бросанію бомбъ. Я еще недавно получиль извѣшеніе, что въ сель Круць, Гомельскаго увзда, трое злоумышленниковъ убили священника Чулицкаго и еще пять человъкъ, гостившихъ у него. Убили священника Чулицкаго только за то, что онъ всегда очень энергично противодбиствовалъ всякимъ освободительнымъ явленіямъ. Если примінять разбираемый законъ къ такимъ злоденмъ, то это будеть не милосердіе, а просто аффекть. слащавый сентиментализмъ или, върнъе, лицемъріе».

Рачь преосвященнаго Митрофана вызвала сильное неудовольствіе лѣвыхъ эленымъ (уголовнымъ) преступникамъ; они ментовъ, хлопочущихъ за своихъ товарищей, а, можетъ быть, и за самихъ себя Всъ послъдующие ораторы начинали и кончали свои рѣчи инсинуаціями по адресу преосвященнаго Митрофана: онъ-де забылъ, что онъ архіерей, онъ-де отрекся отъ Христа, прошавшаго преступниковъ, онъ-де призываеть на ближнихъ не прощеніе, а кару, и т. д. Очень хорошую отповёдь далъ всвмъ этимъ «освободительнымъ» инсинуаторамъ преосвященный Митрофанъ: «Я удивляюсь, зачёмь иные депутаты въ такомъ собраніи, какъ Государственная Дума, намфренно производять смѣшеніе понятій и вводять путаницу въ сужденіе? Зачёмъ они всегда, когда дъло касается выступленія кого-либо изъ рядовъ думскаго духовенства, стараются свернуть съ объективной точки на почву личной этики? Конечно, если помилование, прощение, о которомъ шла рѣчь по вопросу о распространеніи условнаго осужденія и на политическихъ преступниковъ, касались бы обиды, лично мнв или кому-либо другому причиненной, то мы должны прощать обидчику безъ конца, какъ прощаю и я депутату Гулькину, сказавшему въ томъ же собраніи свою річь, полную невозможныхъ передержекъ и недостойныхъ инсинуацій, едва ли по побужденіямъ альтруистическимъ. Но когда дъло касается блага, спокойствія, безопасности монхъ ближнихъ то едва ли возможно туть смотрыть съ точки зрвнія благодушія. Едва ли можно сказать преступнику, покушавшемуся на ниспровержение общественнаго строя, организовавшему преступныя сообщества и нисколько не раскаивающемуся: «иди и впредь дёлай такъ же». Пусть скажеть это кто-либо другой, а я не скажу, и думаю, что, такъ поступая, я не сдёлаю чего-либо не соотвитствующаго моему званію».

И съ чего это, въ самомъ дъдъ, взяли т.г. «освободители», что Христосъ заповъданъ прощать всёхъ преступниковъ, какъ бы тяжки ихъ преступленія ни были? кающихся, а не вейхъ грёшниковъ; про-прошедшіе весной въ Думф, встрётять въ

стиль одного изъ преступниковъ, распятыхъ съ Нимъ, обратившагося къ Нему съ искреннимъ раскаяніемъ, другой же преступникъ не получилъ прощенія. «Освободители» же требують прощенія всёхъ преступниковъ. Зачемъ же тогда суды и законы? Тогда и судить некого, да и незачемъ: нужно, значитъ, все упразднять.

Противъ «всепрощенія» рѣшительно выступилъ и Министръ Юстиціи г. Щегловитовъ, указавшій, что «религіозныя преступленія суть отраженія фанатизма и нетерпимости, и въ отношени къ такимъ лицамъ примънение условнаго осуждения даже преступно, такъ какъ оно оставляетъ виновныхъ въ той средѣ, которая противъ нихъ настроена». Не могуть быть причислены къ случайнымъ преступникамъ и политическіе, ибо и зд'ясь «идейная сторона часто переходить въ фанатизмъ и нетериимость». Однако, Дума, большинствомъ голосовъ (лъвыхъ, кадетовъ и октябристовъ) распространила условное осужденіе на политическія и религіозныя преступленія, караемыя крѣпостью.

Если бы это получило силу закона (что сомнительно), то враги государства и Церкви получили бы возможность дъйствовать смълъе и шире: имъ бы гарантирована была безнаказанность. Едва ли это сулило бы стран'й успокоеніе, вірів и совісти народной свободу: если и теперь открыто и нагло насилуется въра народная, то легко себь представить, какая «свобода сов'єсти» водворилась бы при безнаказанности религіозныхъ преступленій: совращенія, святотатства и т. п. Следуеть надьяться, что Государственный Совьть поумърить и всколько эту жестокую, -- по отношенію къ мирному населенію, туманность къ преступникамъ...

#### CCCXVI.

Теперь уже можно положительно ска-Христосъ, по милосердію Своему, прощаль зать, что въроненовъдные законопроекты, Государственномъ Совътъ очень сильную оппозицію, о которую, по всей вфроят-

ности, и разобьются.

№ 45

Каждый законопроектъ разсматривается въ Государственномъ Совете въ особой коммиссіи. Заключенія посл'яднихъ еще не составлены, но, судя по той критикъ, которую вызвали въ коммиссіяхъ законопроекты, заключенія по нимъ будуть неблагопріятныя. По старообрядческому законопроекту въ коммиссіи Государственнаго Совъта возникли тъ же возраженія, какія ділались и въ Думі: нельзя огульно говорить о старообрядчествъ, состоящемъ изъ безчисленныхъ толковъ. согласій и секть, какъ о чемъ-то ціломъ; если однимъ толкамъ и согласіямъ могутъ быть предоставлены различныя льготы, то другимъ отнюдь не могутъ, особенно сектамъ, въ большинствъ имъющимъ вредный характеръ въ смыслѣ не религіозно-нравственномъ только, но и государственномъ; одни раскольничьи секты не признають Царя помазанникомъ Божінмъ, другіяотрицають всякую вообще государственную власть, третьи-возстають противъ войны и военной службы и т. д. Неужели же всѣ эти раціоналистическія секты, изъ которыхъ сплетено такъ называемое «старообрядчество», должны быть уравнены съ православной Церковью? Совершенно ясно и очевидно, что объ этомъ и рѣчи быть не можетъ. Въ видахъ огражденія православія отъ вторженія старообрядчества, въ Государственномъ Совътъ возбужденъ вопросъ о воспрещении усыновления старообрядцами православныхъ детей (что всегда ведеть къ совращенію последнихъ въ старообрядчество)-и о необходимости наблюденія за д'ятельностью старообрядческихъ миссіонеровъ.

Насколько, действительно, необходимо просъ. такое наблюденіе, свидітельствуеть недавній циркуляръ Министерства Внутреннихъ Делъ, предлагающій губернаторамъ и градоначальникамъ: 1) незамедлительно предложить утвержденнымъ въ законномъ Свобода перехода изъ христіанства въ не-

порядкѣ процовѣдникамъ, наставникамъ и инымъ духовнымъ лицамъ, находящимся въ предълахъ ввъренныхъ имъ губерній и градоначальствъ старообрядческихъ и сектантскихъ обществъ, общинъ и согласій неуклонно соблюдать, при принятіи ими въ свои ученія православныхъ, установленный порядокъ, и 2) установить неослабное наблюдение за тѣмъ, чтобы въ гражданскихъ документахъ лицъ, отнав шихъ отъ православія въ старообрядчество и сектантство, отм'тки о семъ делались не иначе, какъ по удостов ренію подлежащею властью въ соблюдении указаннаго порядка. Этотъ циркуляръ вызванъ темъ, что, какъ говорится въ немъ, «утвержденные въ установленномъ законномъ порядкъ проповёдники и духовные наставники старообрядческихъ общинъ, обществъ и согласій, а также секть, отпавшихь оть православной или вышедшихъ изъ евангелическо-лютеранской церкви, присоединяють къ своимъ в роученіямъ лицъ православныхъ безъ соблюденія предписанныхъ закономъ правилъ».

Такимъ образомъ, фактъ совращенія православныхъ въ старообрядчество констатируется офиціально. Старообрядческіе начетчики и миссіонеры недалеко ушли въ этомъ отношении отъ польскихъ ксендзовъ. Ясно, что не объ уравненіи старообрядчества съ православіемъ приходится и должно думать, а объ ограждении православія отъ вторженій и посягательствъ на него со стороны старообрядчества, объ обезпеченіи первенства и господства православной Церкви, принадлежащихъ ей по основнымъ государственнымъ законамъ. Можно расчитывать, что на такую именно почву и будетъ поставленъ въ Государственномъ Совъть старообрядческій во-

Что касается законопроекта о переходъ изъ одного въроисповъданія въ другое, то и туть звучать въ Государственномъ Совъть не ть ноты, какія звучать въ Думь.

христіанскія ученія не встрічаєть сочувствія въ Совітскихъ кругахъ; что же касается пропаганды и совращенія, то высказываются пожеланія сохраненія правиль, карающихъ совращеніе какъ въ нехристіанство, такъ и въ инославіе. Предполагается также возбудить вопрось о запрещеніи духовнымъ лицамъ инославныхъ испов'яданій носить одіяніе, присвоенное православному духовенству.

До чего анти-православны всё думскіе въроисповъдные законопроекты, лучше всего видно по законопроекту о бракоразводномъ процессъ, взятомъ недавно обратно изъ Лумы правительствомъ. Законопроектомъ этимъ увеличиваются поводы для развода и облегчается самый бракоразводный процессъ, переносимый въ гражданские суды, но все это только для православныхъ. У инославныхъ и иновърцевъ разводъ остается церковнымъ дёломъ, вёдуемымъ духовными судами, поводы для развода не увеличиваются, разводъ не облегчается. Такимъ образомъ, посягаютъ на права только православной Церкви; права же инославныхъ церквей остаются ненарушимыми; семья разрушается только у православныхъ, у инородцевъ же она остается подъ охраной церкви.

Такой же анти-православный характеръ носятъ всё вёроисповёдные законопроекты. Изъ нихъ три уже взяты правительствомъ обратно; можно надёяться, что и остальные будутъ взяты. Но три законопроекта уже прошли чрезъ Думу, должны пройти и черезъ Государственный Совётъ, задача котораго лишить ихъ анти-православнаго характера. Вопросъ въ томъ только: останется ли отъ нихъ что-нибудь послё этого?

А. Волынецъ.

----

 А. В. Кольцовъ, какъ выразитель возоръній русскаго народа.

(По случаю 100-лѣтія со дня рожденія 3 октября 1809 г.—3 октября 1909 г.).

А. В. Кольцовъ — «поэтъ самоучка, поэтъ-прасолъ» — былъ натурою замъчательною во многихъ отношеніяхъ. Если мы прочитаемъ всв его стихотворенія и письма, то увидимъ, что жизнь поэта прошла въ борьбъ съ неприглядною дъйствительностью, которая только безжалостно дразнила его. «Проживши за 30, немного видель я светлыхь дней, —пишеть Кольцовъ В. Гр. Бълинскому, -а непогожихъ цёлые годы» 1)... Не получивъ почти никакого образованія (если не считать 4-хъ мѣсячн. пребыванія во 2-мъ классѣ уѣзднаго училища, изъ котораго поэтъ былъ взять отцомь помогать въ торговыхъ дълахъ) и соединеннаго съ нимъ обширнаго круга идей, Кольцовъ съ самаго дътства и до конца жизни принужденъ былъ находить источникъ своихъ вдохновеній почти исключительно въ самомъ себъ и окружающей природѣ и жизни. Болѣе всего на свётё поэтъ любилъ искусство и науку 2), всю жизнь мечталь о томъ, чтобы ему постоянно вращаться въ кругу мыслящихъ и образованныхъ людей-этихъ «избранныхъ жрецовъ для священнод виствія у алтаря высокаго искусства» 3). Но съ первымъ онъ не имёлъ возможности ознакомиться настолько, чтобы они питали его душу, развивали умъ и вырабатывали соотвътствующія убъжденія; а съ учеными людьми поэть видёлся очень рёдко и притомъ только тогда, когда по дёламъ отца приходилось ему побывать въ Москв' и Петербургв и пробыть долгое время въ

<sup>1)</sup> Пис. 57. «Стихотвор, и письма А. В. Кольцова». Полное собр. подъ ред. Ар. Ив. Введенскаго, Изд. А. Маркса. Спб., 1901 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Пис. 45, 13, 17. <sup>3</sup>) Пис. 10, 19, 21, 24, 26, 27, 30, 31.

обыхъ столицахъ 1). Здёсь поэтъ вдругъ почувствоваль, что есть другой мірь, который ближе къ нему и сильнее манитъ его къ себъ, нежели міръ Воронежской и степной жизни. Возвращаясь домой, онъ встрвчалъ не ласку, не приветъ, а грубое невѣжество, которое никакъ не могло простить ему того, что онъ хочеть быть человёкомъ. «Съ людьми, съ которыми живу, никакъ не сойдуся; они требуютъ, чего нельзя имъ дать; чего хочу, - у нихъ натъ... И время отъ времени я съ ними все дальше и дальше расхожусь. Боже мой, до какой степени я съ ними не въ ладу! Этотъ слой народа низокъ, гадокъ, пошль до несказанной степени, а выйти изъ него ни дороги, ни силь нътъ» 2). Та коммерческая діятельность, которой поэтъ поневолѣ предавался всю жизнь, не только не могла вести его къ успъхамъ; но своими неудачами и часто даже жестокими ударами постоянно раздражала его. «Въ Воронежѣ жить миѣ противу прежняго вдвое хуже; скучно, грустно, бездомно въ немъ. И все какъ-то кажется то же, да не то. Дъла коммерціи безъ меня разстроились порядочно, новыхъ непріятностей куча; что день-то горе, что шагъ, то напасть» 3). Простая, обычная натура, встрвчая такое противорвчие между своими стремленіями и діятельностью, сейчась же пала бы духомъ и, вследствіе быстраго изнеможенія силь, понувствовала бы отвращение отъ дъятельности вообще. Да и какъ можно требовать отъ обыкновеннаго человъка, чтобы онъ не льнился, погда жизненныя обстоятельства, вмёсто того, чтобы развивать силы въ известномъ направленій, ведуть не къ удовлетворенію духовныхъ потребностей, а къ изнеможенію, путемъ непосильнаго труда, большею частію ненормальнаго и вынужденнаго. Этимъ объясняется то обстоятельство, что

въ обыкновенныхъ, маложизненныхъ людяхъ, чаще всего замвчается и отвращение отъ труда вообще, и апатичный взглядъ на жизнь и даже безвыходное отчаяніе. Совсимъ другое мы видимъ въ натури, одаренной многоразличными потребностями. Въ этой последней такъ много сочувствія къ жизни въ разнообразныхъ ея проявленіяхъ, такъ много гибкости и разнообразія вь наслажденіяхь, что она можеть выдержать самый отдаленный, самый окольный путь къ завѣтной мечтѣ своихъ стремленій 1). Въ этихъ разсужденіяхъ нужно искать объясненія, почему огромный талантъ всегда выходитъ на свою дорогу, не смотря ни на какія препятствія, тогда какъ посредственный часто спотыкается о первыя преграды, нерадко глохнеть и даже совсвиъ исчезаетъ. Исторія жизни поэта-самоучки вполнѣ подтверждаетъ эту психодогическую истину. «Прасолъ, верхомъ на лошади гоняющій скоть съ одного поля на другое, по кольни въ крови присутствующій при різанін, или, лучше сказать, при бойнь скота; приказчикъ, стоящій на базарѣ у возовъ съ саломъ, -и мечтающій о любви, о дружбі, о внутреннихъ поэтическихъ движеніяхъ души, о природь, о судьбь человька, о тайнахъ жизни и смерти, мучимый и скорбями растерзаннаго сердца и умственными сомнініями, и въ то же время діятельный членъ действительности, среди которой поставленъ, смышленый и бойкій русскій торговець, который продаеть, покупаеть, бранится и дружится Богъ знаетъ съ къмъ, торгуется изъ конейки и пускаетъ въ ходъ всв пружины мелкаго торгашества, которыхъ внутренно отвращается, какъ мерзости: какая картина, какая судьба, какой человѣкъ» 2).

<sup>1)</sup> Пис. 31, 21, 19; 1 и 2.

<sup>2)</sup> Пис. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Пис. 26, 14; 28, 32 и 34.

<sup>1)</sup> В. Майковъ. Кригическіе опыты (1845— 1847 г.г.). Издан. журн. «Пантеонъ литерат.». Спб., 1889 г., стр. 52.

<sup>2)</sup> В. Гр. Бѣлинскій. Библіограф. очеркъ А. В. Кольцова въ сборн. историко-литературн. статей Цокровскаго, стр. 87.

ный и опредъленный образъ писателя. Здёсь почти всё элементы народнаго творчества Кольцова: степь, поля, леса, казацкая удаль, деревенскія красавицы, бойкій умъ съ оттынкомъ скрытаго лукавства. Замкнутый, скрытый и подъ часъ угрюмый Кольцовъ раскрывался и весь распахивался, когда природа или живое слово человька задъвали его душу сколь-нибудь чувствительно. Въ это время некрасивое, изжелто-блёдное лицо, съ выражениемъ флегматичности и сосредоточенности, мгновенно преображалось и становилось привлекательнымъ. Большіе и выразительные глаза, въ которыхъ обыкновенно свътились хитрость и лукавство, озарялись какимъ-то особеннымъ поэтическимъ блескомъ. Гнетушая тоска, разгоняемая голосами деревенскаго веселья, тяжесть неволи, быстрая рышимость тряхнуть молодецкими кудрями и пролетьть необъятное пространство, чтобы успокоить на чужой сторонъ расходившееся чувство, -- все это лежало въ самой натурь поэта и въ твхъ условіяхъ характернаго и своеобразнаго быта, который Кольцовъ восп'яль въ такихъ звонкихъ художественныхъ стихахъ. Возвышенная природа наполняеть душу какими-то волшебными твиями и воспитываетъ возвышенныя представленія. Степь, поля, л'іса своимъ величіемъ будять въ чуткомъ человъкъ какую-то религіозную тревогу, широкій нравственный порывъ, трепетное желаніе правды и воли. Здісь начало зарожденія высокихъ думъ и стремленій, а также того опредвленнаго взгляда на человъческое предназначение, которое кладется диль поэта на изкоторыя размышления, не скрынами въ основу жизни. Вездъ изображеніе природы у Кольцова подчиняется человвческому настроенію и впечатлінія отъ нея находятся въ прямой зависимости отъ внутреннихъ настроеній самого поэта. И это не есть нъчто случайное. Это пропроникнуто религіознымъ чувствомъ. А

Эти немногія черточки создають ціль- было естественнымь свойотвомь его характера, его всегда глубокихъ чувствъ, его непреходящей тоски по идеаль. Поэтьпростолюдинъ, поэтъ - пастухъ, не могъ быть невърующимъ человъкомъ, поэтомъ отрицанія и сомнінія. «Звіздное небо, торжественная тишина степей, нерукотворныя коллонады лесныхъ храмовъ,-не воспитывають атеистовь, точно такъ же, какъ не воспитываеть ихъ трудовая жизнь деревенскаго люда, среди въчно-неизмънныхъ законовъ мірозданія, глазъ на глазъ съ дождемъ и молніею, урожаемъ и засухой, съ Божьею милостью и Божіимъ наказаніемъ» 1). Натура чуткая и отзывчивая, поэть не могъ жить съ неразрешенными вопросами въ умѣ, и во чтобы то ни стало старался добыть себѣ хотя какой-нибудь отвётъ на задачи, отъ которыхъ изнывалъ. и таяль. Его «Думы», въ которыхъ Кольцовъ обнаружилъ исключительную глубину натуры и тонкость философскаго чутья,не теоретическія соображенія, а выраженіе непосредственнаго человическаго чувства, плодъ живого соприкосновенія съ тою тайною, которою окутанъ весь міръ 2). Это ощущение Божества — искреннее, правдивое, живое въ человъкъ съ его поэтическою организацією, въ человікт, восиитавшемся на вольномъ просторъ степей и

¹) Е. Л. Марковъ. «Значеніе поэзін А. В. Кольцова (Филологич. Зап. 1892 г., вын. V, стр.

<sup>12-</sup>я). сти ръшить сокрушавшіе его вопросы обыкновеннымъ путемъ логики, долженъ былъ находить таниственный смыслъ во всехъ, даже самыхъпростыхъ, вещахъ. Такъ, напримъръ, шумъ леса навовается ли въ его бездушномъ и холодномъ царствъ какая-либо живая мысль. Поэть требуеть коня, на которомъ съ быстротою сокола мчится по льсу, но вездъ «глубокій сонъ, шумъ вътра, н дикая краса угрюмо спить». Живыя тенипрежніе обитатели этихъ лісовъ-ночью появляются изъ глубины его и наводять на людей страхъ. Съ наступленіемъ дня они исчезають, и «лишь на вершинахъ одинъ туманъ, да въ темной грусти ночь безразсвътная лежитъ. явленіе міросозерцанія въ глубинѣ своей Какая-то *тайна* въ дикомъ лѣсу насъ зоветь проникнуто религіознымъ чувствомъ. А туда безотчетно, въ забвеніе погружаеть нашу душу и рождаетъ въ ней новыя мысли. См. это посл'яднее было въ натур'я Кольцова, стихотвореніе «Л'як», стр. 93, 94, отд. «Думы».

полей. Для Кольцова-весь мірь, тайна Бога, и вся природа заключена въ душъ человека. Повеленіемъ Бога вызваны были къ бытію изъ ничего, «свъть и ночь» 1). Тріединый Богъ, совмѣщающій въ Себѣ ввиность, силу и жизнь, все призваль къ жизни 2). Хаотическая и безформенная масса, могучею силою была превращена въ чудный міръ 3). Солние, съ небесной высоты, какъ бы съ какого-то величественнаго трона, освѣщаеть всю вселенную, ежедневно провъряя все находящееся на земль 4). Мъсяцъ-солнечное отражение-является съ другимъ назначеніемъ-свѣтить всю ночь и сторожить все окутанное тьмою 5). А эта последняя представляется воображенію поэта, благословляющею всв стихіи міра, покоющіяся на лон' ночи, среди живой и пріятной прохлады 6). Видимая природа ежедневно производить одни и тв же явленія, подчиняя все извёстнымъ законамъ.

> «Тучи носять воду, Вода поить землю, Земля плодъ приносить..., Бездна звъздъ на небъ, Бездна жизни въ мірѣ» 7).

Изъ рукъ Творца всѣ явленія міра вышли прекрасными, но человѣкъ, вѣнецъ творенія — превосходитъ своею красотою всѣхъ живущихъ на землѣ и по справедливости можетъ быть названъ царемъ природы <sup>8</sup>). Въ различныя времена, подъ вліяніемъ тѣхъ или другихъ обстоятельствъ, человѣкъ переживаетъ неодинаковыя настроенія: ненависть къ себѣ часто соединяетъ съ такою любовью, что готовъ на самопожертвованіе, лишь бы продлить «мигъ жизни» <sup>9</sup>).

Отъ человіка зависить направить свою волю въ сторону добра или зла. Если онъ дасть своимъ желаніямъ неограниченную свободу, не сдерживаемую никакими законами, то «земля можетъ обагриться кровью», и преступленія сділаются постоянными 10).

Но съ перемъною настроеній измѣнится характеръ лвятельности человвка: прирожденный умъ, озаренный къ тому же Божественнымъ свътомъ, бываетъ способенъ на величайшія открытія и геніальныя изобрѣтенія, поражающія весь міръ своимъ величіемъ и красотою 1). Первое проявленіе воли въ человъкъ поэтъ называетъ «жизнью земного праха». Она темна; въ глазахъ ея грусть, молчаніе и ночь. Эта жизнь спить крыпкимъ, но мятежнымъ, сномъ и обладаеть хотя и цветистою речью, но звучить несвободно. Кратковременность ея равна блеску падучей звазды 2). Второе проявление воли въ человъкъ называется «жизнью земного духа». Она свётла на подобіе солнца, преисполнена святыми мыслями и чувствами и обладаеть свободною и разумною ръчью. Продолжительность ея равна Божіей вѣчности 3). Человѣческій умъ, такимъ образомъ, —великая сила 4).

Даже, Что не дано намъ понимать,— Мы все какъ-будто понимаемъ <sup>5</sup>).

Дошло дъло до того, что людямъ ничего не стоить сказать «воть тайная міровая» 6). Съ цёлью проникнуть въ эти тайны мірозданія, человікь всю жизнь («до съдинъ») посвящаеть основательному изученію чудесь природы, считая ихъ діломъ священной мудрости <sup>7</sup>). Старыя отжившія эпохи, полныя великихъ міровыхъ событій, онъ, въ цёляхъ критической провёрки. сравниваеть съ новыми <sup>8</sup>). Къ явленіямъ природы, которыя превышали обычный уровень человическихъ познаній, примінялся точный, основанный на опыть, способъ математическаго измѣренія 9). Въ результать получалось, что какая-нибудь незначительная причина играла огромную роль въ судьбѣ людей, и одинъ человъкъ, пользуясь неограниченною властью, распоряжался судьбами царствъ и народовъ 10). На всемъ протяжении истории велись ча-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Великое слово. <sup>2</sup>) Божій міръ. <sup>3</sup>) Великое слово. <sup>4</sup>) Божій міръ. <sup>5</sup>) Тамъ же, стр. 80. <sup>6</sup>) Тамъ же. <sup>7</sup>) Великая тайна. <sup>8</sup>) Человѣкъ, стр. 82. <sup>9</sup>) Тамъ же. <sup>10</sup>) Тамъ же.

Тамь же. <sup>2</sup>) Двѣ жизни. <sup>3</sup>) Тамъ же. <sup>4</sup>) Жизнь.
 Тамъ же. <sup>6</sup>) Тамъ же. <sup>7</sup>) Неразгаданная истина.
 Тамъ же. <sup>9</sup>) Тамъ же. <sup>10</sup>) Тамъ же.

стыя й непрерывныя войны, и людская кровь орошала «райскія долины».

«Свобода, свобода!
Гдй-жъ рай твой веселый?
Слъды твои страшные
Отмъчены кровью
На пестрой страницѣ
Широкой земли!
И лютое горе
Ее залило—
Ту дивную землю,
Безславную землю.! 1)

Гдв въ основу отношеній другь къ другу были положены эгоизмъ, коварство и злоба людская, тамъ царства гибнули и заростали травой 2). Вивств съ ними низвергались въ бездну и правители, предъ которыми трепетали и раболвиствовали подданные 3). На сцену міровой жизни появлялись новыя молодыя племена, заселявнія нустыя пространства <sup>4</sup>). Они клали начало уже новой общественной жизни, которая постепенно разросталась и культивировалась 5). Въ душ'в человъческой стали возникать мысли, «какъ въ далитуманной небесныя звъзды» 6). Результатомъ напряженія мысли бывали волненія страстей, ума и чувства 7). Одухотворенныя чувствомъ и согрётыя любовью силы превращались въ извъстный образъ 8). Властелинъ - художникъ создавалъ прекрасную картину, великую драму и исторію царства <sup>9</sup>). Во всъхъ этихъ произведеніяхъ виденъ «духъ вѣчной жизни», который, сознавая самъ себя, такъ или иначе проявляеть себя въ безконечныхъ видахъ 10). Этотъ «духъ» въ каждомъ человеке живеть безсознательною жизнью и можеть сознавать свое величіе только въ предівлахъ смерти 11). Такимъ образомъ, творчество есть проявление внутренняго начада въ безконечно разнообразныхъ видахъ, и въ творчествъ вся отрада человъка. Такъ небесный свъть (сила), являясь организующей живительной и движущей силой, переродилъ всю атмосферу 12). И умъ чело-

въческій глубоко проникъ «въ тайники природы чудотворной», взявъ одно легко, другое посредствомъ упорной силы 1).

«Но, все-жъ, усиъхъ нашъ не веливъ: Что до преданій?—мы не знаемь; Впередъ что будетъ?—кто пронивъ? Что мы теперь?—не разгадаемъ» 2).

Все, что есть на земль, —все это Божье и человьческая мудрость —Божія <sup>3</sup>). Человька «рабь пространства, невольникь льть и времени», не можеть перестроить природу <sup>4</sup>). Онъ не можеть остановить солице и заставить его не свётить, не можеть воду моря сдылать затвердылымь камнемь и остановить шарть вселенной, чтобы онъ не кружился <sup>5</sup>). «Воплощенный духъ и владытель земли», онъ, какъ ангель, только смотрить на голубое небо, имъя на своемъ свётломъ чель нечать свободы <sup>6</sup>).

«Какъ же быть мив
Въ этомъ мірв
При движеньи—
Безъ желанья?
Что-жъ мив двлать
Съ буйной волей,
Съ грешной мыслью,
Съ пылкой страстью?» 7).

И поэтъ, дъйствительно, переживаетъ тяжелыя минуты въ рёшеніи такихъ вопросовъ, что совершится въ будущемъ съ природою и что будеть съ человекомъ по смерти <sup>8</sup>)? Цёлые вёка безвозвратно исчезли, не решивъ сихъ великихъ тайнъ 9), «Чимъ кончилось дило», — вотъ вопросъ, который ввчность предлагаеть каждому новому въку и не получаетъ положительнаго отвъта 10). И вотъ, лучшими безплодными изысканіями, в'трующій, но смілый, умъ ноэта обращается съ молитвою къ Провидінію — «повідать ограниченному человическому уму тайну мірозданія» 11). Но отвътъ и притомъ опять-таки таинственный, но не ясный и прямой, спвшить дать намъ природа, въ которой все чудесно.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Жизнь, стр. 97. <sup>2</sup>) Тамъ же. <sup>3</sup>) Человическ мудр., стр. 89. <sup>4</sup>) Тамъ же и Вопросъ. <sup>5</sup>) Человическ. мудр. <sup>6</sup>) Великое Слово. <sup>7</sup>) Вопросъ. <sup>8</sup>) Великая тайна и Вопросъ. <sup>9</sup>) Тамъ же. <sup>11</sup>) Тамъ же. <sup>12</sup>) Тамъ же.

«Шлють отвёть, вновь тайный, Чудеса природы, Тишиной и бурей Мысли изумляя» 1).

Въ то же время поэтъ стоитъ въ недоумѣніи предъ рѣшеніемъ другой задачи. Свѣжая одинокая могила, на которой стоитъ тростниковый крестъ, наводитъ его на размышленія, чья жизнь заключена въ ней <sup>2</sup>). Лежитъ ли здѣсь убитый злодѣйскою рукою татарина, или въ этихъ васильковыхъ цвѣтахъ молодая жница похоронила своего ангела-ребенка <sup>3</sup>)? Природа равнодушно относится къ такимъ печальнымъ событіямъ и продолжаетъ сіять своею вѣчною красотою <sup>4</sup>). Но вѣра поэта чиста, какъ «иламя молитвы», хотя и при такой вѣрѣ могила, скрывающая въ себѣ человѣка, всетаки предотавляется темною и неясною <sup>5</sup>).

«Что слухь мой замёнить? Потухшія очи? Глубокое чувство Остывшаго сердца? Что будеть жизнь духа Безь этого сердца»? °).

Замогильная жизнь покрыта какою-то ввиною тьмою, гдв отсутствуеть человвиеская рвиь 7). Поэть опять въ недоумвнін, гдв онъ будеть жить за гробомъ, — въ бездивль моря, въ дальнемъ небв, и удержить ли за собою душа по смерти твла «смысль и память» в)? Неужели надеждамъ души за могилою наступитъ конецъ, и всв истины на свътв лишь выдумка ума, а святая ввра чуветвъ — «пустая твнь людскихъ страстей» 9)? Умъ и сердце поэта не хотятъ мириться съ этимъ.

«Не для того на небѣ солнце ходить,
Чтобъ бѣлый день покрылся тьмой» 10)

Поэтъ даже хочетъ проникнуть въ загробный міръ и пытается рѣшить, удовлетворится ли тамъ, на небѣ, гордый геній въ рѣшеніи своихъ вопросовъ послѣ безплодныхъ земныхъ изысканій въ стремленіи къ истинѣ <sup>11</sup>)? Въ то же время онъ сѣтуетъ на то, почему живымъ не дано

<sup>1</sup>) Тамъ же. <sup>2</sup>) Могила.. <sup>3</sup>) Тамъ же. <sup>4</sup>) Тамъ же и Вечеръ, стр. 127, <sup>5</sup>) Молитва. <sup>6</sup>) Тамъ же. <sup>7</sup>) Вопросъ. <sup>8</sup>) Тамъ же. <sup>9</sup>) Примиреніе. <sup>10</sup>) Тамъ же. <sup>41</sup>) Вечеръ.

улетьть душою въ загробный міръ. Вращаясь тамъ постоянно, человъкъ могъ бы почерпнуть себъ уроки, какъ жить на землв 1). Не находя нигдв отвъта на эти волнующие его вопросы, поэтъ приходитъ къ заключенію, что всемогущій Творенъ «положилъ печать на въки на начало и цёль твореній, на Кресть, на могилу, на небо и землю 2). Эту печать не могуть расторгиуть никакія стихіи міра 3). Итакъ, Кольцовъ приходить къ невозможности ограниченнымъ человъческимъ умомъ постигнуть тайны Провиденія и решается покончить всякіе счеты съ своимъ скептицизмомъ 4). И на самомъ дёлё, развё умъ человъка, часто мъшающій «съ былью небылицу», можетъ перешагнуть за границу потусторонняго міра 5).

> «Тяжелы мнѣ думы, Сладостна молитва»! <sup>6</sup>).

Върующій поэть, желая получить душевное облегчение, прибъгаетъ къ молитвъ и зажигаетъ лампаду предъ Распятіемъ 7). Терновый вінець, сіяющій на древі крестномъ, символъ нашего спасенія, какъ маякъ. сватить въ полуночномъ мрака людского горя 8). Благодаря этому вёнцу горькія слезы у земного царя (человъка) исчезають съ бледныхъ ланитъ, и мятежная человеческая душа вдохновляется высокою и свётлою надеждою, при которой всякое несчастье является сладкимъ и пріятнымъ 9). Этимъ искупленіе какъ бы возстановляло первобытный роскошный эдемъ (рай), украшавшій землю перваго человька <sup>10</sup>). Этоть образъ Спасителя съ зажженною предъ Нимъ свичею вызываеть въ души поэта глубокое благоговине 9). Погружаясь въ безконечный міръ, поэтъ проникается любовью въ Спасителю и со слезами стоитъ предъ Его свётлымъ дикомъ 32). Поэтъ вспоминаетъ, что міръ напрасно возставаль противъ Спасителя, и темъ более на-

<sup>1)</sup> Тамъ же. 2) Модитва. 8) Тамъ же. 6) Неразгаданная истина. 5) Тамъ же. 6) Великая тайна. 7) Тамъ же. 8) Великое слово. 9) Тамъ же. 10) Тамъ же. 11) Предъ образомъ Снасители. 12) Тамъ же.

прасно осудиль Его на смерть 1). Искупитель и на Кресть молился за Своихъ враговъ, оставаясь въ то же время спокойнымъ и тихимъ 2). Такъ, сомивніе, явившееся первоначально при ръшеніи высшихъ вопросовъ духа, разръщается у поэта чисто - религіознымъ успокоеніемъ. Онъ уже готовъ просить прощенія у Спасителя за то сомивніе, которое невольно явилось у него во время вечерней молитвы 3). Холодное горе поэта побъждено надеждою души, дътскимъ довъріемъ святой воль Спасителя и любовью къ Нему 4).

Жизнь, окружающая насъ, заклеймена печатью зла и суеты. Куда мы ни взглянемъ, со всёхъ сторонъ обманъ и ложь: холодность въ родстве, притворство, предательство, невёжество и позорная глупость 5). Кольцовъ видёлъ много горя и видёлъ его лицомъ къ лицу.

«Только тѣшилась мною Злая вѣдьма—судьба; Только силу мою Сокрушила борьба; Только зимней порой Меня холодъ знобиль, Только волосъ сѣдой Мои кудри развиль; Да румянецъ лица Печаль рано сожгла, Да морщины на немъ Ядомъ слезъ провела» 6).

Разочарованія въ земныхъ ожиданіяхъ заставили поэта искать утішенія въ религій. Онъ утішаль себя мыслію, что эта жизнь есть только временное странствіе, на пути котораго безпрестанно сміняють другь друга самыя разнообразныя картины. Воть почему Кольцовъ принималь страданія, какъ законный уділь человіческаго бытія, съ дітскою цокорностью Богу, не враждуя, не проклиная, но благословляя, надіясь и любя.

«Вогъ съ ними! Я страну земную Съ упрекомъ тайнымъ разлюбилъ, Душой постигнулъ жизнь другую, Въ ту жизнь мечту переселилъ: И странствую безъ дальнихъ нуждъ, Земли жилецъ, земного чуждъ <sup>4</sup>).

Есть иная жизнь, вёра въ которую ободряеть и поддерживаеть среди разочарованій и земныхъ невзгодъ.

«Въ этой въръ нътъ сомнънья, Ею жизнь моя полна! Везконечно въ ней стремленье, Въ ней покой и тишина. У меня въ душъ есть сила, У меня есть въ сердцъ кровь. Подъ Крестемъ—моя могила, На Кресть—моя любовь. 2).

Что грусть земли, что погибель, что смерть для того, въ комъ живой духъ рвется вонъ изъ той тѣсной темницы, въ которую онъ замкнутъ? Поэтому не умъ, а вѣра глубокая, чуждая всякаго сомнѣнія, должна составлять основу души человѣка. Попытка проникнуть въ эту тайну міра оканчивается мучительнымъ состояніемъ души, выходъ изъ котораго возможенъ только въ вѣрѣ, которая убѣждаетъ насъ, что

«Въ царствѣ Божьей воли, Въ переливахъ жизни, Нѣтъ безсильной смерти, Нѣтъ бездушной жизни» <sup>3</sup>).

Такимъ образомъ, истинное міросозерпаніе Кольцова, какъ оно сказалось въ его описаніяхъ природы, въ его пісняхъ любви и «Думахъ» было глубоко-религіознымъ, идеалистическимъ. Весь міръ, все, что окружало поэта, будило въ немъ религіозную мысль, распаляло его поэтическое воображеніе и звало его на трудный, но достойный, путь религіозно-философскихъ ис-

Свътлое и спокойное міросозерцаніе поззіи, радостное жизненное чувство, смълая увъренность въ будущемъ, любовь къ природъ и Родинъ, —все это объясняется однимъ, господствующимъ въ нихъ чувствомъ—кръпкою «крестьянскою» върою въ Бога, которою такъ силенъ въ своей личной жизни и въ своей исторіи русскій

<sup>3</sup>) Божій міръ, стр. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Тамъ же. <sup>2</sup>) Тамъ же. <sup>3</sup>) Молитва. <sup>4</sup>) Молитва. <sup>6</sup>) Расчетъ съ жизнью, стр. 66.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Разувъреніе, стр. 119. <sup>2</sup>) Послъдняя борьба, стр. 146.

народъ. Едва ли найдется у Кольцова какое-либо стихотвореніе, въ которомъ онъ не обращался бы къ Богу съ мольбою или надеждою.

Хльбъ-величайшая забота для народавъ пъсняхъ Кольцова играетъ громаднъйшую роль, даже большую, чёмъ скорбь по поводу экономическаго разоренія народа въ стихахъ интеллигентныхъ поэтовъ (Некрасова и др.). Святыня хліба составляла центральный моменть Кольцовской поэзіи. Поэтъ былъ не въ силахъ противиться обаянію нивы, потому что видёль ея красоту и понималь ея величіе. «Муза Кольцова, -говоритъ Айхенвальдъ, -это-жница, съ серпомъ въ рукв, вся окруженная колосьями, сіяющая въ ихъ дорогой ткани; счастливая тімь счастьемь, которое оно даеть людямъ-пахарямъ. Муза Кольцова, это-Церера нашей литературы, но только не въ своей языческой красоть, а въ ореолѣ крестьянства и христіанства» 1). Поэтъ разсказываетъ намъ, что у крестьянина съ наступленіемъ весны пробуждаются практическія думы-«хлібов изв закрома насыпать въ мінки, убирать воза, изъ села гужомъ въ пору вывхать» 2). Во всьхъ этихъ заботахъ Кольцовъ, какъ настоящій прасодь, изучившій будничную жизнь, высказываеть, тымь не менье, самую возвышенную, идеальную и даже мистическую точку зрвнія 3). Третью думушку какъ задумали, Богу Господу помолилися» 4). Здёсь все та же дума о хлебе насущномъ, какъ бы засеять землю и дождаться новаго урожая. И все въ поэзіи Кольцова вращается вокругь этого хльба; ей отрадна музыка скринящихъ возовъ, на которыхъ увозятся благодатныя зерна.

«Золотою рѣкою По полямъ и лугамъ...

1) См. Ю. Айхенвальда, стр. 4-я.

4) Урожай, стр. 16.

Хлёбъ везуть, продають, Собирають казну, Бражку ковшикомы пьють <sup>1</sup>). Только о хлёбъ и разговаривають: «Какъ-то съю и Господь Хлёбъ уродить намь, Какъ-то съю въ степи Будетъ зелено? <sup>2</sup>).

Только имъ и ради него живутъ и собственное существованіе приспособляють къ его жизни, къ его властнымъ требованіямъ. Какъ видно, эта страшная и священная дума народа о хлѣбѣ неотдѣлима отъ еще болѣе великой думы о Богть. Онъ не можетъ быть далеко отъ людей, отъ земли, коль скоро Онъ отечески посылаетъ дождь и вёдро для того, чтобы уродился хлѣбъ. И пахарь чувствуетъ горячую благодарность къ Творцу за эти свѣтлыя волны желтѣющаго хлѣба.

«Посмотрю нойду, Полюбуюся, Уто послал Господь За труды людям»: Выше пояса Рожь зернистая Дремить колосомъ Почти до земли; Словно Божій гость На всѣ стороны Дню веселому Улибается» 3).

Интеллигенты часто бездною отдѣляютъ вопросы о насущномъ хлѣбѣ для народа отъ вопросовъ о Богѣ, красотѣ и смыслѣ жизни. Но народъ не можетъ, не смѣетъ говорить о хлѣбѣ, не говоря о Богѣ, такъ какъ у него есть вѣра, которая объединяетъ всѣ явленія природы, всѣ явленія жизни въ одно божественное и цѣлое. «Для него, говоритъ Д. Мережковскій, нѣтъ прозы, потому что нѣтъ, какъ у насъ—сытыхъ людей, говорящихъ о хлѣбѣ, лжи и раздвоенности въ его сердцѣ» ¹). У пахаря хлѣбъ достоинъ сдѣлатъся предме-

Урожай, стр. 16.
Э Тогда какъ многіе интеллигентные писатели, скорбящіе о народѣ, наоборотъ, преслѣдуютъ утилитарно-экономическій взглядъ.

<sup>1)</sup> Что ты снишь, мужичокъ? стр. 52-53.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Крестьянск. пир., стр. 7—8. <sup>3</sup>) Урожай, стр. 16—17.

Урожан, стр. 16—17.
 Д. Мережковскій. «О причиніз упадка и новыхь теченіяхь современ. русск. литер. Спб., 1893 г., стр. 62».

томъ религіи. Молитва хлібу естественна для Кольцова, и еще больше онь молится Тому, Кто посылаеть хлібъ. Для крестьянина самое рожденіе хліба—благодатное и неиспов'ядимое чудо; вся его жизнь сділалась религіозною именно изъ-за нивы.

«Выйдеть въ пол'в травка, Выростеть и колосъ, Станеть сп'вть и рядиться Въ золотыя ткани... Съ тихото молитоой Я вспашу, пос'вю, Уроди мн'в, Боже, Хлъбъ—мое богатство» 1)!

Красота, поэзія и вообще идеальная сторона русскаго земледвльческаго быта какъ-то часто упускалась изъ виду нашими последующими поэтами. Держась исключительно экономической точки зранія, они въ своихъ изследованіяхъ забыли, что дать народу Бога это значить дать ему хльба. Между твиъ, нашъ поэтъ былъ весьма далекъ отъ такого сухого утилитарнаго взгляда на крестьянскій трудъ, а съ чувствомъ глубокаго умиленія и братской въры старался видъть въ народъ нъчто святое и идеальное. Поэтъ радуется неистощимой житницъ зерна, какъ поприщу Божьяго дёла. Ему природа близка и свята, ему солнце дорого, онъ уважаетъ землю и любитъ ея материнскую питательную грудь.

«Взойдеть солнышко, Жатва кончена: Холодн'ьй оно Пошло къ осени, Но жарка сепча Поселянина Предъ иконою Божьей Матери» 2).

Такимъ образомъ, благодаря своей крънкой «крестьянской вѣрѣ», Кольцовъ остался самобытнымъ писателемъ въ хорѣ русскихъ поэтовъ и не обратился въ безцвѣтное эхо, повторяющее съ другого голоса чуждые ему напѣвы.

Что-жъ дѣлать! Я такой поэтъ, Что на Руси смѣшнѣе нѣтъ...

Когда-бъ свобода, время, чинь, Когда-бъ, примърно, госнодинъ Я быль такой, чтобъ только съ трубкой Сидъть день цѣлый и зѣвать, Роскошно жить, безпечно спать, Тогда, клянусь тебъ, не шуткой Я-бъ вышель въ свѣть. Теперь я самъ собой поэтъ 4)...

Натура глубокая, страстная, сильная, поэтъ жилъ лицомъ къ лицу съ величавыми небесами и всегда откликался словомъ религіознаго благоговінія на все то, въ чемъ его душа видъла отражение всемогущихъ силъ. Онъ чувствовалъ всъмъ своимъ существомъ загадочность природы, любилъ со всей силой человъка, который ум веть вложить въ любовь всю свою мятежную душу. Этимъ - то внутреннимъ взглядомъ на природу Кольцовъ особенно близко подходиль къ народному складу мысли и чувства. Онъ олицетворялъ, оживляль въ духѣ народномт, внѣшнюю природу и делаль это по естественному стремленію придать душевной жизни первенствующее значение. Яркая печать надъ всёми его произведеніями, - печать возвышеннаго религіознаго чувства, придаеть имъ особое поэтическое значение. Въ этомъ отношеніи «Думы» Кольцова представляють наиболее ценныя, неоспоримыя и осязательныя данныя для обрисовки его настоящей душевной жизни 2).

1) А. П. Серебрянскому, стр. 116. 2) Примъч. Очень жаль, что критика не оцънила этихъ «Думъ», которыя даютъ намъ представение о нравственно-идеальномъ развитіи избранныхъ натуръ въ народныхъ массахъ. Все въ одинъ голосъ попрекаютъ Кольцова незнаніемъ современной мудрости, незнакомствомъ съ замъча-тельнымъ разръшеніемъ великихъ философскихъ вопросовъ, которое было по плечу только дворянскому сословію въ русской печати. 1) *Еп-*мискій осудиль путь окончательно, когда сказаль, что Думы Кольцова не находятся ни вы каких отношениях ни съ каким опредъленним въком»: он были важны только для него, и темъ трудиве было ему решить ихъ. — 2) Для Майкова и другихъ критиковъ это какія-то неудачныя попытки самоучки заменить истину ложными призраками наперекоръ научной мудрости, которая проповъдывалась просвъщенными вождями русскаго журнализма.—3) Даже Стоюнинг и Водовозовъ, которые ближе другихъ критиковъ подощли кь истинному пониманію оригинальнаго и глубокаго таланта Коль-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пъсня нахаря, стр. 9. <sup>2</sup>) Урожай, стр. 17—18.

А своими «п'всенными стихотвореніями» Кольцовъ открыль для русской литературы новые горизонты, по тёхъ поръ невёдомые ей, - «крестьянскую жизнь и крестьянскую душу». Для людей, которые върують въ будущее нашей Родины и нашего народа, возэрвнія Кольцова иміють поучительный смыслъ и важность въ исторіи русской поэзіи. Онъ обратился къ крестьянству не какъ къ безправной и безличной рабочей силь. Это «не рой подавленныхъ и трепетныхъ рабовъ», какъ выразился Некрасовъ, а сознательный и великій народъ, который несеть въ жизнь идеалы честнаго труда и смотритъ на трудъ бодро и съ одушевленною энергіею 1)

Иванъ Козловъ.



Празднованіе 200-льтія кончины святителя Димитрія Ростовскаго С.-Петербургскимъ епархіальнымъ миссіонерскимъ совътомъ.

День кончины святителя Димитрія Ростовскаго 28 октября быль отпраздновань въ нашей столицѣ, какъ и во всѣхъ крупныхъ городахъ Россіи, торжественнымъ совершеніемъ литургіи въ соборахъ, актами и литературно-вокальными вечерами въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ и церковно-приходскихъ школахъ, чтеніями въ духовно-просвѣтительныхъ обществахъ о

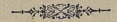
дова, нашли эти стихотворенія искусственными и примужденными. Мѣщанское происхожденіе ноэта, связанное въ данномъ случаѣ съ отсутствіемъ образовательнаго ценза, препятствовало критикамъ соредоточиться на ихъ очевидных достоинствах. Этимъ критикамъ мѣщало видьть правду извѣстное предубѣжденіе. Кольцовъ не писать философскихъ трактатовъ, для которыхъ нужна эрудиція, способность стоять на высотѣ всѣхъ книжныхъ словъ, когда-либо сказанныхъ учеными людьми. Отрадное исключеніе представляеть дѣльная и основательная статья А. Вольнскаю («Сѣверн. Вѣсти.», 1892 г., № 11, ноябрь), который считаетъ «думы» Кольцова вѣрнымъ отраженіемъ его характера. «Онь здѣсь весь со своимъ возвышеннымъ взглядомъ на природу, со своею идеальною любовью, со своею тоскою и слезами молитвы», стр. 138.

1) Однако, теперь уже не времена Кольцова. Не угодно ли прочитать: «Наше преступленіе», промань, соч. *Родіонова*.

святитель и его дъятельности. Но такое чествование памяти Святителя прошло бы въ столицѣ совершенно незамѣтно для народа, такъ какъ падало на рабочій день съ одной стороны, а съ другой, - разныя чтенія и бесёды религіозно-нравственнаго характера-явленіе слишкомъ обычное при усиленной пропов'яднической д'вятельности столичнаго духовенства. Епархіальный миссіонерскій сов'єть задался ц'єлью отпраздновать намять святителя, при жизни много потрудившагося на миссіонерскомъ поприщѣ, привлеченіемъ къ участію какъ можно большей народной массы. По его распоряженію, съ благословенія высокопреосвященнаго митрополита, за двв недели до празднества, во всехъ приходскихъ столичныхъ храмахъ и церковныхъ залахъ народъ сталъ на внъбогослужебныхъ беседахъ сивваться къ литургіи на 1-е ноября въ Исаакіевскомъ соборь. Общимъ пвніемъ на спввкахъ руководили преимущественно псаломщики. Для облегченія народнаго пенія советь издаль книжку: «Слово жизни въ церковныхъ пъснопъніяхъ православной Церкви, избранныхъ для общенароднаго пвнія». Нужно было видьть, съ какою любовью народъ принималь участіе въ співкахъ, чтобы во всей истинности оцвнить громадное значеніе общенароднаго церковнаго ивнія для усивха нашей внутренней миссіи. Спѣвки были преимущественно въ будни по окончаніи работъ и затягивались съ 8-ми часовъ до 11-ти вечера, по настоянію участниковъ. Спѣвались и старый и малый, мужчины и женщины; принимали участіе больше изъ простого народа, но были и изъ интеллигенціи. Все изданіе книжки: «Слово жизни въ церковныхъ пъснопъніяхъ» было раскуплено въ одну неделю (30 тысячъ экземпляровъ). Трогательно было наблюдать, какъ матери и няньки съ д'ятьми на одной рукв и съ книжкой и огаркомъ сввит-въ другой, усердно пвли; какъ старадись всё въ точности выполнять указанія регента. Въ 8 час. вечера 28 октября

была сдёлана общая спевка въ Исаакіевскомъ соборв. Несмотря на дождь позднее время, на сиввку пришло немало съ окраинъ столицы. Некоторые, изъ боязни опоздать, явились въ соборъ прямо съ фабрикъ и заводовъ, на дорогъ запасаясь хльбомъ и дорогой имъ ужиная. Исаакіевскій соборъ вміщаеть свыше 17 тысячь человъкъ и наполняется разъ, два въ году, только въ великіе праздники. Но на этотъ разъ возникло опасеніе, что онъ вмъститъ далеко не всъхъ пъвчихъ. Дъйствительно, если на спъвкъ было лишь тысячь семь, восемь, то 1-го ноября онъ быль переполнень настолько, что полиція вынуждена была прекратить входъ въ него. Въ храмъ стояла жара, стъны были мокры. Это-въ Исаакіевскомъ соборѣ при его громадности и сорока-саженной вышинъ! Литургію совершаль высокопреосвященный митрополить Антоній въ сослуженіи предсъдателя миссіонерскаго совъта Никандра, епископа Нарвскаго, митрофорныхъ протоіереевъ и архимандритовъ лаврскихъ. Хоръ Исаакіевскихъ півчихъ въ 70 человікь пълъ лишь одни ектеніи, остальное всенародъ. Поразительно, захватывающе было это пвніе 20 тысячь человікь. Казалось, невозможно управить такимъ хоромъ, а на самомъ деле онъ пелъ, какъ строго диспинлинированный, и по сравненію съ нимъ хоръ Исаакіевскихъ півчихъ представлялся жалкимъ. Честь и слава псаломіцикамъ столичнымъ и особенно общему руководителю пініемъ, священнику о. Михаилу Дубенскому! Честь и слава миссіонерскому совъту, широко развивающему въ послъднее время свою діятельность среди простого народа! Литургія 1-го ноября надолго останется въ памяти столичнаго населенія. По крайней мірь, нынь только и говорять о ней. Крайне желательно, чтобы примъръ С.-Петербургскаго миссіонерскаго совъта нашель себъ подражание въ другихъ городахъ Россіи. Что касается самой столицы, то во многихъ приходскихъ хра-

вершаться исключительно при общемъ народномъ пѣніи. Не менѣе также желательно, чтобы о дѣятельности С.-Петербургскаго миссіонерскаго совѣта сообщалось болѣе, чѣмъ сообщается. Его, напримѣръ, издательство миссіонерскихъ листковъ и брошюръ поразительно по своей дешевизнѣ (1 руб. за тысячу листковъ), и знать о немъ небезполезно для миссіонерскихъ совѣтовъ въ другихъ епархіяхъ. А, между тѣмъ, оно едва ли извѣстно за предѣлами С.-Петербургской епархіи.



### хроника.

Праздневаніе 200-лётія кончины святителя Димитрія Ростовскаго.—Земская помощь перковнымъ школамъ въ Казанской губерніи.—О перковной старинё на Волыни.—† О. А. Марковъ.

28-го октября въ 1 часъ дня-въ церкви Святвишаго Сунода председателемъ Учебнаго Комитета протојереемъ Д. Н. Бъликовымъ было совершено молебствіе святителю Димитрію. П'влъ хоръ Архангельскаго. За молебствіемъ присутствовали: Г. Оберъ-Прокуроръ Святвишаго Сунода тайн. сов. С. Мих. Лукьяновъ, Товарищъ его, сенаторъ А. П. Роговичъ, управляющій Канпелярією Святвишаго Сунода С. П. Григоровскій, и прочіе чины центральнаго управленія Святвишаго Сунода. Предъ молебствіемъ о. протоіереемъ Б'йликовымъ произнесено было слово, посвященное памяти святителя Димитрія и характеристикъ его пастырскихъ трудовъ.

ത

нее время свою діятельность среди простого народа! Литургія 1-го ноября надолго останется въ намяти столицнаго населенія. По крайней мірів, нынів только и говорять о ней. Крайне желательно, чтобы примірь С.-Петербургскаго миссіонерскаго совіта нашель себів подражаніе въ другихъ городахъ Россіи. Что касается самой столицы, то во многихъ приходскихъ храмахъ ея ранніи литургіи начинають со-

заведенія были закрыты. Во всёхъ церквахъ епархіи совершены торжественныя литургіи съ молебствіями святителю. Въ школахъ духовнаго вёдомства устроены торжественныя собранія съ пёніемъ и чтеніемъ въ честь святителя и раздачей юбилейныхъ листковъ.

Главное торжество сосредоточилось въ гор. Ростовъ Великомъ, въ которомъ почиваютъ мощи святителя. На торжество прибыли высокопреосвященный митрополить Московскій Владиміръ, архіепископъ Ярославскій Тихонъ, м'єстные викарные епископы Евсевій Рыбинскій и Іосифъ Угличскій и высокопреосвященный архіепископъ Нижегородскій Назарій. Погода стояла чудная. Масса богомольцевъ пришла въ Ростовъ. Прибыль Ярославскій кадетскій корнусь, Московскій попечитель округа, Московскій губернаторъ Джунковскій, Костромской губернаторъ Веретенниковъ, мѣстный губернаторъ графъ Татищевъ, графъ П. С. Шереметевъ и прочіе.

Во вторникъ, 27-го, въ Спасо-Яковлевскомъ монастырѣ была совершена архіерейскимъ служеніемъ литургія о упокоеніи сродниковъ и современниковъ, близкихъ святителю. Молились о упокоеніи императора Петра I, при которомъ былъ поставленъ святитель Димитрій въ митрополиты, императрицы Екатерины II, при которой состоялось перенесеніе мощей святителя Димитрія и которая лично присутствовала при положеніи его честныхъ мощей въ новую раку; митрополита Арсенія (Мацвевича), который открываль мощи святителя Димитрія. Поминали родъ святителя Димитрія: Савву, Гаврінла, Параскеву, іеромонаха Өеофана, монаха Аванасія, монахиню Александру, іеродіакона Пармена, Михаила, Өеодосію, Кирилла, Марію, Өеофана, Нонну; 1) Мелетія Дзика, игумена Кирилловскаго монастыря, который постригь святителя Димитрія въ иноческій образъ; 2) Іосифа Тупальскаго, митрополита Кіевскаго (посвятиль святителя Димитрія во діакона); 3) Лазаря Барановича, архіепископа Чернигов-

скаго (посвятиль святителя Димитрія въ пресвитера и игумена); 4) Вардаама Ясинскаго, митрополита Кіевскаго; 5) Іоанна Максимовича, архіепископа (посвятиль въ архимандрита Черниговского Елепкого монастыря), друга святителя Лимитрія: 6) Сеолога, монаха Чудова монастыря, друга святителя Димитрія; 7) Стефана Яворскаго. митрополита, друга святителя Димитрія. онъ и погребалъ его; 8) Киріона Истомина; 9) Өеодора Поликарнова — близкихъ людей святителя; 10) Іоасафа Колдычевскаго, келаря Чудова монастыря, о которомъ святитель Димитрій писаль: «поминати душу преставшагося въ моихъ, аще и грёшныхъ, молитвахъ долженствую: ололжиль меня покойный любовію своею»; 11) Параскевы Өеодоровны царицы (прівзжала въ гор. Ростовъ, и уже не застала въ живыхъ святителя Лимитрія): 12) Елисаветы Петровны императрицы, при ней состоялось открытіе мощей святителя Димитрія и была устроена ею серебряная рака.

Въ самый день празднованія, въ девятомъ часу изъ Кремлевскихъ Ростовскихъ церквей двинулся величественный крестный ходъ къ Спасо-Яковлевскому монастырю. Впереди по четыре въ рядъ шли тысячи дётей: гимназисты, гимназистки и др. За дътьми тянется золотая дента духовенства: проходять архіерейскіе півчіе въ кафтанахъ съ красными рукавами, священники несуть чтимыя иконы, следуеть архіепископъ, за нимъ князь Лобановъ-Ростовскій, Штюрмеръ, три губернатора, военное начальство, гражданскіе чины. Хоръ военной музыки играетъ «Коль славенъ». Идуть кадеты, артиллерійская бригада. Изъ Яковлевскаго монастыря навстрвчу вышель крестный ходь съ митрополитомъ Владиміромъ во главъ.

Главная часть процессіи направилась въ Шереметевскую церковь, гдѣ митрополитъ Владиміръ, архіепископъ Назарій и епископъ Іосифъ совершаютъ литургію. Во время малаго выхода архимандриты под-

нимаютъ гробницу со святыми мощами и несуть въ алтарь, поставивъ на горнемъ мѣстѣ. Протојерей Восторговъ произноситъ съ обычною своею силою и красноръчіемъ замѣчательное слово.

Послѣ литургіи весь сонмъ архіереевъ началъ молебствіе въ алтаръ. Затъмъ выносять изъ храма на носилкахъ мощи святого. Весь огромный монастырскій дворъ представляетъ колыхающееся море головъ. Впереди до ста хоругвей; высоко на носилкахъ, окруженная шестью кипарисными хоругвями Троице-Сергіевскихъ хоругвеносцевъ и освненная рипидами, двигалась тихо рака со св. мощами подъ бархатной свнью, увънчанной архіерейской митрой. Больше часа кругомъ монастыря шла пропессія. Сперва діти, а потомъ тысячи народа, проходили подъ ракою святого. На кольни становится тысячная толпа. Мощи внесены въ Зачатіевскую церковь и поставлены на своемъ мъстъ подъ серебряною сѣнью.

Въ половинъ третьяго въ кельяхъ настоятеля происходила братская трапева. Губернаторъ графъ Татищевъ провозгласиль царскую здравицу. Спели «Многая льта» и «Спаси, Господи». Затьмъ губернаторъ огласилъ всеподданнъйшую телеграмму. Спѣли «Боже, Царя храни». Въ пуховномъ училищь, въ присутствіи митрополита и сонма архіереевъ и всёхъ гостей, состоялся акть, читались телеграммы и привътствія. Трогательная телеграмма получена отъ генерала Боглановича. Воспитанники пъли канты, сочиненные святителемъ Лимитріемъ. Говорили річи священники Соколовъ и Богословскій. Все закончилось народнымъ гимномъ.

Въ Ярославской духовной семинаріи, Димитріевскимъ братствомъ было устроено торжественное собраніе, съ участіемъ братчиковъ и публики. Въ память юбилейнаго событія постановлено содержать на средства братства одного стипендіата при духовной семинаріи изъ добронравныхъ и

учениковъ ея. Ко дню празднованія составлены были и на средства братства изданы два очерка: «Очеркъ состоянія раскола въ Ярославскомъ край въ начали XVIII въка и миссіонерской дъятельности святителя Лимитрія» и «Очеркъ современнаго состоянія раскола въ Ярославской епархіи и положеніе миссіонерскаго діла».

Государь Императоръ на всеподданнъйшую телеграмму участниковъ Ростовскихъ юбилейныхъ торжествъ въ Ярославлъ, въ честь святителя Димитрія, осчастливиль участниковъ торжествъ следующимъ Всемилостивымъ отвётомъ на имя Ярославскаго губернатора:

«Благодарю всѣхъ собравшихся въ Ростовъ Великомъ на молитвенное чествование памяти святителя Димитрія Ростовскаго за выраженныя ими чувства любви и преданности».

«НИКОЛАЙ».

Всеподданнъйшая телеграмма была составлена въ следующихъ выраженіяхъ:

«Ростовъ Великій сегодня чествуеть священную память великаго іерарха православной Церкви, святителя Димитрія, Ростовскаго чудотворца, въ день 200-летія его блаженной кончины. Собравинеся люли ярославскіе и многочисленные богомольцы, послѣ поклоненія предъ святыней древней Ростовско-Суздальской земли, повергаютъ къ стопамъ Вашего Императорскаго Величества одушевляющія ихъ вірноподданнъйшія чувства и беззавътную любовь и преданность родному Царю».

По случаю происходившаго 28-го минувшаго октября въ гор. Ростовъ. Ярославской губерніи, торжества двухсотлітія со дня кончины святителя Димитрія, Ростовскаго Чудотворца, Святвишимъ Сунодомъ послана въ указанный день въ гор. Ростовъ на имя высокопреосвященнаго Тихона, архіепископа Ярославскаго и Ростовскаго, телеуспъвающихъ въ наукахъ и бъднъйшихъ грамма, за подписью первенствующаго

члена, высокопреосвященнаго Антонія, митрополита С .- Петербургскаго, следующаго содержанія.

«Святьйшій Сунодъ, совершая торжественное богослужение въ Исаакиевскомъ соборв по случаю двухсотльтія со дня блаженной кончины великаго святителя Россійской Церкви, святого Димитрія Ростовскаго, привътствуетъ васъ, владыко, и прочихъ святителей, участниковъ торжества, съ симъ свътлымъ праздникомъ, и на ввъренную вамъ Богохранимую паству призываетъ Божіе благословеніе».

На это привътствие Святьйшаго Сунода высокопреосвященный архіепископъ Тихонъ, 30 минувшаго октября, отвѣтилъ высокопреосвященному митрополиту Антонію слідующею телеграммою:

ношу Святьйшему Суноду почтительную благодарность за привътствіе съ свътлымъ торжествомъ во славу святителя Димитрія Ростовскаго».

28-го октября, въ 200-летнюю годовщину со дня кончины святителя Димитрія Ростовскаго, во всёхъ храмахъ г. Москвы были совершены литургіи и молебствія святителю. Въ Успенскомъ соборъ богослужение было совершено преосвященнымъ Трифономъ, епископомъ Дмитровскимъ, въ храмъ Христа Спасителя — преосвященнымъ Василіемъ, епископомъ Можайскимъ, и въ церкви Іоанна Воина, на Якиманкъ, преосвященнымъ Анастасіемъ, епископомъ Серпуховскимъ. Въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ и церковно-приходскихъ школахъ занятій не было, и учащіеся присутствовали на богослужении и актахъ. Въ Московской духовной семинаріи преподавателемъ М. Д. Минервинымъ была произнесена ръчь о святитель Димитріи, посль чего одинъ изъ воспитанниковъ охарактеризоваль нравственный обликъ святителя. Лучшимъ воспитанникамъ были розданы Четьи-Минеи святителя Димитрія Ростовскаго.

Вечеромъ въ залѣ епархіальнаго дома состоялось собрание общества любителей духовнаго просвѣщенія, посвященное памяти святителя Димитрія. Предъ началомъ засъданія ректоромъ Московской духовной семинаріи, архимандритомъ Борисомъ, соборнъ съ предсъдателемъ общества протојереемъ Н. Д. Извековымъ и другимъ духовенствомъ было совершено молебствіе святителю.

На собраніи рефераты были прочитаны священникомъ А. И. Рѣчменскимъ, протоіереемъ С. В. Страховымъ, Н. И. Кедровымъ и Н. Д. Струковымъ. Были показаны свётовыя картины; пёль стройно хорь учителей и учительницъ, подъ управленіемъ священника Д. В. Аллеманова.

Собраніе привлекло множество публики. «Вмъсть съ паствою смиреннъйше при- наполнившей большой залъ епархіальнаго дома. Въ числъ присутствовавшихъ находились преосвященные Трифонъ и Өеодоръ, ректоръ дух. академін («Моск. Вѣд.»).

Въ великой церкви Кіево-Братскаго монастыря 28-го октября, въ день 200 летія со дня кончины святителя Димитрія, питомца Кіево-Братской школы, преосвященнымъ ректоромъ академіи, епископомъ Өеодосіемъ, въ сослуженіи академическаго духовенства, была совершена божественная литургія, а посл'є оной молебствіе святителю Димитрію. За литургіей слово произнесъ профессорскій стипендіать, священникъ Т. Лященко. Въ 1 часъ дня въ конгрегаціонномъ академическомъ залѣ состоялось торжественное собрание академии, подъ предсъдательствомъ высокопреосвященнаго митрополита Флавіана, въ присутствіи многихъ любителей духовнаго просвъщенія. Собраніе открылось пініемъ тропаря святителю Димитрію и «ис полла эти, дэспота». Затёмъ слёдовали рёчи профессоровъ: В. Н. Малинина о святителъ Димитріи, какъ составитель «Четьихъ-Миней», и Н. К. Маккавейскаго о пастырской діятельности святителя Димитрія. Въ промежутокъ между рвчами и послв рвчи

Н. К. Маккавейскаго академическимъ хоромъ были исполнены накоторыя церковныя пъснопънія въ честь святителя Димитрія, а также некоторые изъ принадлежащихъ ему «духовныхъ стиховъ». Въ заключение былъ исполненъ русскій національный гимнъ «Воже, Царя храни». Актъ закончился въ концѣ 3-го часа пѣніемъ «Достойно есть» и «ис полла эти, дэспота».

Преосвященнымъ ректоромъ академіи, епискономъ Өеодосіемъ, изъ г. Ростова-Ярославскаго была получена следующая телеграмма: «Ростовъ-Великій свътло празднуеть 200-льтіе блаженной кончины святителя Димитрія, питомца славной Кіево-Богоявленской школы. Воспитавшіеся въ той же школь, участники Ростовскаго торжества, сердечный шлемъ привать общей нашей духовной матери. Митрополитъ Владиміръ, архіепископъ Назарій, епископъ Павелъ».

Въ тотъ же день въ залѣ Кіевскаго религіозно просветительнаго общества намять святителя праздновала Кіевская духовная семинарія. Юбилейныя річи были произнесены архимандритомъ Амвросіемъ, ректоромъ семинаріи и проч. Учащіеся въ учебныхъ заведеніяхъ гор. Кіева были освобождены отъ занятій, а въ актовыхъ залахъ отслужены святителю молебны, передъ которыми законоучителями сказано учащимся соотв'єтственное случаю поучение. На молебив въ 1-й гимназіи присутствовали попечитель Кіевскаго учебнаго округа П. А. Зиловъ, педагогическій персональ и всё православные учащіеся.

Закончившимися увздными земскими собраніями Казанской губерніи ассигновано въ пособіе на содержаніе церковныхъ школъ въ епархіи на 1910 годъ всего 34.248 р. 50 к., болье противъ 1909 г. на 680 р. 50 к.

Въ частности, по увздамъ ассигнованіе распредёляется слёдующимъ образомъ:

1) На дерковныя школы Казанскаго увзда ассигновано

| 2) | Ha | Козмодемьянскаго 3.240 р. — к. |
|----|----|--------------------------------|
| 3) |    | Лаишевскаго 1.200 > - ,        |
| 4) |    | Мамадышскаго 2.270 » — »       |
|    |    | (вътомъчислѣ Дюсьметьев-       |
|    |    | ской второклассной школф       |
|    |    | 300 руб.).                     |
| 5) | 2  | Свіяжскаго                     |
| 6) |    | Тетюшекаго 9500                |

тетюшскаго.... (кромф того, 150 р. Сумароковской второклассной школф).

7) > Царевококшайскаго . . . 4.000 > -(изъ нихъ 1.600 р. на учебники и пособія).

» Цивильскаго . . . . . . 3.995 » 50 » (въ томъ числъ 251 р. 50 к. Шихазановской второклассной инородческой школѣ и 144 р. Юматовской второклассной женской школф).

9) » Чебоксарскаго увзда . . . 3.324 » — » » Чистопольскаго . . . . . 1.610 » — » (въ томъ числъ 210 руб. Саврушской второклассной школѣ и 100 р. Чистопольской двухклассной школь).

» Ядринскаго увзда. . . . . 7.815 » — »

Нельзя не порадоваться, что земства, оказывая сочувственное вниманіе и діятельную помощь церковнымъ школамъ, проявляють въ этомъ случав и полное свое безпристрастіе, полную справедливость въ отношеніи къ этимъ школамъ, обучающимъ дѣтей такихъ же плательщиковъ земскихъ налоговъ, какъ и дети другихъ школъ, земскихъ или министерскихъ.

Истекшимъ лътомъ, одной изъ древнъйшихъ нашихъ областей-Волыни весьма посчастливилось въ отношеніи научнаго обследованія ея наиболее хрупкихъ памятниковъ старины: деревянныхъ часовенъ и храмовъ. Членъ Императорскаго русскаго археологическаго общества Ф. К. Волковъ, собирая этнографические матеріалы, произвель, вмість съ тімь, тщательное и детальное обслудование древнихъ деревянныхъ сооруженій. Два молодыхъ архитектора: Б. К. Рерихъ и В. Н. Мана 1910 годъ. . . . . . . . 2.900 р. - к. ксимовъ произвели тамъ же рядъ фото-

графическихъ снимковъ съ церковныхъ Святой Троицы въ Новоградволынска; въ памятниковъ старины. Собранный мате- цёляхъ охраненія ея подведенъ прочный ріаль демонстрировань быль въ послід- каменный фундаменть. На місті церкви, немъ очередномъ засёданіи русскаго отдёленія Императорскаго русскаго археологическаго общества.

Дело охраненія церковныхъ памятниковъ старины нашло себѣ въ Волыни энергичную поддержку и защиту со стороны высшаго представителя мфстной духовной власти. Изданъ циркуляръ, предписывающій оставлять фотографическіе снимки съ церковныхъ сооруженій, которыя предполагаются къ уничтоженію или перестройкѣ. Одинъ изъ храмовъ перенесенъ, съ целью сохраненія его отъ уничтоженія, на архіерейскій дворъ; въ настоящее время въ немъ происходятъ богослуженія.

Но время унесло уже съ лица земли немало деревянныхъ храмовъ; въ фотографіяхъ музея м'єстнаго любителя старины, барона Штейнгеля, сохраняется цёлый рядъ изображеній такихъ исчезнувшихъ давно церквей. Тимъ своевремениве является работа г. Волкова.

Общая характеристика, данная имъ храмамъ Волыни, следующая: обычно храмы построены на трехъ срубахъ, поставленныхъ по оси съ востока на западъ. Иногда добавляются четвертый и пятый срубы. Число куполовъ различно, доходя до пяти. Часовни (канлицы) Волыни представляютъ интересную картину эволюціи ихъ отъ проствишей формы сруба съ четырехскатной крышей (часовня на кладбищь села Заболотья, Ковельскаго увзда), до болье сложныхъ. съ галдереями (какъ часовня въ м. Словуты, Заславскаго убзда), и съ двухскатной крышей-(какъ въ с. Высоцкомъ, Ковельскаго увзда). Большинство сохранившихся церквей относится къ XVIII—XIX стольтіямь. Такъ, церковь во имя Михаила Архангела въ Немировкъ построена въ 1760 г., въ память того же святого въ Павитти-1782 г., церковь Животворящаго Креста Господня въ Забо- ные уголки русской земли къ сознательной

гдь, по преданію, погребень быль князь Курбскій, производились раскопки, —вещей не найдено; обнаружены кости скелета. Любопытны и разнообразны въ Волыни типы колоколенъ. Такъ, рядомъ съ простейшими колокольнями - низкими, есть колокольни (напр., въ Шололикахъ) въ три этажа. Болье сложныя изъ колоколенъ производять впечатльніе индійскихъ пагодъ. Интересны придорожные кресты, къ сожальнію, сохранившіеся въ немногихъ единичныхъ экземплярахъ.

### † О. А. Марковъ.

29-го октября, на 60 году жизни, скончался извёстный галичскій діятель и патріогъ, издатель газетъ «гадичанинъ» и «Русское слово» и предсѣдатель Общества галицко - русскихъ журналистовъ Осипъ Андреевичъ Марковъ. Его кончина-великая потеря для всего русскаго общества, для всей мыслящей и сознательной Руси, для всёхъ, кому Русь дорога, кто преклоняется передъ ея славой, больеть ея заблужденіями и наносными ошибками. Покойный Марковъ любилъ Русь всеми фибрами своей души, всю свою жизнь стояль на стражѣ русскихъ интересовъ, до послѣднихъ дней зорко слёдилъ за всёмъ, что совершается на дорогой ему родинв, все, что могъ, онъ принесъ ей въ жертву. Русская печать въ австрійской Руси не видала лучшаго и более стойкаго, нежели покойный Осипъ Андреевичъ, представителя своихъ завѣтныхъ, основныхъ идей и распространителя живого слова въ народъ. Въ «Галичанинъ» онъ авторитетно и убъжденно говорилъ съ интеллигенціей, въ популярномъ и дешевомъ «Русскомъ словѣ» бесёдоваль съ крестьянствомъ, будиль темлоть в 1795 г. Хорошо сохранилась церковь жизни, насаждаль полезныя, благотворныя

семена въ простыхъ, воспрінмчивыхъ сердцахъ.

Смерть его тяжело отвовется въ сердцахъ вейхъ русскихъ патріотовъ.

CO

Въ воскресенье, 1-го ноября, въ Казанскомъ соборъ въ С.-Петербургъ, по попочину Славянскаго благотворительнаго и Галицко-русскаго обществъ, совершена торжественная панихида по О. А. Марковъ. На панихидъ присутствовали: епископъ Евлогій, членъ Государственнаго Совъта В. К. Саблеръ, графъ В. А. Бобринскій, академикъ А. И. Соболевскій, профессора; П. А. Кулаковскій, И. С. Пальмовъ, И. П. Филевичь, А. В. Васильевь, В. С. Драгомирецкій, Д. Н. Вергунъ и много земляковъ покойнаго. Возникла мысль первое изъ посвятить торжественныхъ собраній этихъ обществъ памяти скончавшагося дѣятеля и ознакомить русское общество съ трудами его и значеніемъ въ новышей исторіи Зарубежной Руси.

一次公文四次分子

## сообщенія изъ заграницы.

Борьба за школу во Франціи.

Оскудвніе клира.—Нервшительность правительства.—Процессь учителей противъ епископовъ.—
«Федерація учителей» и «Лига образованія».—
Отзывы прессы.—Инструкція епископовъ духовенству.—Вырожденіе Франціи: уменьшеніе населенія, рость алкоголизма и преступности и ихъ причины.

Борьба между церковью и государствомъ во Франціи за школу продолжается. Правительство еще не отвѣтило на послѣднее посланіе французскихъ епископовъ отцамъ семействъ, но собирается отвѣтить самыми рѣшительными мѣрами. Въ программѣ работь парламента тотчасъ же послѣ выборной реформы стоитъ проектъ новаго школьнаго закона, по которому обученіе будетъ исключительной привиллегіей государства. Церковные круги не скрываютъ отъ себя, что готовящійся ударъ будетъ сильнѣе всѣхъ предыдущихъ; что воспитаніе цѣлаго покольнія въ антихристіанскихъ и антирели-

гіозныхъ школахъ болве повредитъ церкви, чвиъ изгнание монашескихъ орденовъ, лишеніе духовенства жалованія и конфискація церковныхъ имуществъ. Вёдь и теперь положение церкви не блестяще. Не только въ городахъ, но и въ деревняхъ посътителей храмовъ становится меньше и меньше. Новые сборы на церковныя нужды поступають далеко не въ томъ размірь, какъ ожидали. Но особенно смущаеть французскихъ католиковъ недостатокъ клира. Желающихъ нести тяжелое бремя настырства при современныхъ условіяхъ находится все менве и менве, и католики даже не могутъ утвшать себя надеждою, что недостатокъ кандидатовъ священства имфетъ лишь временный характеръ, такъ какъ, по крайней мъръ, въ ближайшемъ будущемъ ихъ будетъ еще меньше. Недавно газета « Eclair» взяла на себя задачу сравнить численность учениковъ большихъ (въ строгомъ смыслѣ духовныхъ) и малыхъ (подготовительныхъ къ нимъ, общеобразовательныхъ) семинарій десять лътъ тому назадъ и въ настоящее время. Результаты получились весьма неутъщительные. Изъ большихъ семинарій только въ пяти (въ Парижъ, Камбрэ, Аррасъ, Амьенъ и Мендъ) число учениковъ осталось почти то же самое, въ двухъ оно понизилось на 25°/0, въ 8—на 33°/0, въ 7—на  $50^{\circ}/_{\circ}$ , въ Альби на двѣ трети, въ Монтобанв съ 99 оно уменьшилось до 30, въ С.-Діэ съ 130 до 49, въ Аженъ съ 120 до 38, въ Труа съ 65 до 25, въ Родез в съ 430 до 210, въ Отюн съ 120 до 53 и въ Фрежю съ 80 до 20. Такимъ образомъ, только очень немногія епархіи будутъ имъть достаточно кандидатовъ священства.

Почти въ такихъ же размърахъ уменьшилось и число учениковъ малыхъ семинарій, изъ которыхъ притомъ поступленіе въ семинаріи большія не является обязательнымъ. Отюнская и Тулузская семинаріи заявили, кромѣ того, что въ ближайшемъ будущемъ слѣдуетъ опасаться дальнѣйшаго уменьшенія числа семинаристовъ.

Естественно, что при такомъ положении дёль церковные круги съ боязливой тревогой ждуть дальнёйшихъ мёропріятій правительства и охотно пошли бы на компромиссъ. А компромиссъ возможенъ, такъ какъ и правительство чувствуетъ себя не совсёмъ хорошо. Вёдь такое крайнее проявление государственнаго деспотизма, какъ государственная монополія образованія, совершенно непримиримо съ libertè и кромъ того обойдется и такъ чрезъ мѣру обремененному народу не дешево — болбе 400 милліоновъ франковъ. Затімъ и настроеніе общества мало благопріятствуеть такому шагу. Общество утомилось безконечной внутренней смутой и жаждетъ покоя. Скоро новые выборы, и депутаты хотёли бы обезпечить за собой и голоса католиковъ. Вообще, настроение Франціи нъсколько напоминаеть настроеніе Германіи при культуркамифѣ въ 1877 году передъ темъ, какъ Бисмаркъ пошелъ «въ Каноссу».

Не осмѣливаясь само на рѣшительный шагъ, правительство, издавъ новый циркуляръ, запрещающій учителямъ обращать внимание на требование епископскаго посланія и предписывающій принимать дисциплинарныя міры противъ послушныхъ епископамъ учениковъ, спряталось пока за спину своихъ учителей и учительницъ.

Какъ будто по мановенію волшебнаго жезла, всй сто тысячь учителей Франціи вдругъ почувствовали себя оскорбленными последнимъ посланіемъ французскихъ еписконовъ отцамъ семейства по школьному вопросу и возбудили коллективный процессъ противъ подписавшихъ его епископовъ. Они заявляють, что, помимо матеріальнаго ущерба, ихъ достопнство, какъ воспитателей, подверглось оскорбленію, и они желають, чтобы данная епископамъ свётской школе и ея учителямъ характеристика была признана судебнымъ приговоромъ несправедливой и позорящей честь учителей.

посланія, кажущихся имъ оскорбительны- (d'onction), отвітиль улыбаясь глава госу-

ми, учителя просять въ заключение взыскать съ такого-то епископа, подписавшаго посланіе, 5.000 франковъ за убытки, каковыя деньги должны поступить въ школьныя кассы департамента. Учителей въ ихъ домогательствахъ двятельно поддерживаютъ двѣ организаціи, это—«Fédération des amicales des institueurs de France et de colonies» и «Ligue Française de l'Enseignement». «Федерація содружествъ учителей и учительницъ Франціи и колоній» существуетъ всего три года, но уже усивла объединить 96.000 учителей изъ 115.000 всёхъ преподавателей Франціи. Федерація сообщаеть действіямь учителей нужное единство. Еще большее значение имъетъ «Французская лига образованія», небезынтересная и для насъ, какъ послужившая образцомъ для нашей «Лиги образованія», образцомъ, повидимому, не только въ устройствѣ, но и въ характерѣ дъятельности. Эта лига основана еще въ 1866 году Жаномъ Масэ съ цёлью вызвать частную иниціативу въ діль народнаго образованія. Въ 1870 г. лига начала двятельную агитацію въ пользу обязательнаго обученія. Въ настоящее время лига состоить почти изъ 40.000 обществъ, разсвянныхъ по всей Франціи, съ 600.000 членовъ и обладаетъ значительными средствами, такъ какъ каждый членъ вноситъ въ кассу лиги не менте 6 франковъ. Лига всецило подчинена масонскимъ и радикальнымъ теченіямъ, и на нее возлагаеть теперь правительство всё свои надежды. 1 ноября на Rue Recamier происходило «гражданское освященіе» пом'вщенія для лиги, выстроеннаго на мёстё упраздненнаго аббатства и на деньги, вырученныя отъ конфискаціи церковныхъ имуществъ. На торжестве присутствовалъ самъ президентъ республики и почти всѣ министры. Председатель лиги, ноблагодаривъ Фальера, попросилъ у него «гражданскаго благословенія» (une bénédiction laîque). «У меня Выписавъ затъмъ рядъ выраженій изъ ньтъ для этого достаточно благодати»

дарства. Министръ - президентъ Бріанъ, воспользовавшись случаемь, произнесь рачь, гдь, объщавъ всяческую поддержку дъйствующей въ интересахъ правительства лигь, обвиниль епископовъ въ измънъ республикъ и высказаль надежду, что школу защитять сами учителя. Такимъ образомъ, призывъ учителей къ борьбѣ съ епископами сдёланъ былъ самимъ главою правительства въ зданіи лиги. Лига всёми средствами поддерживаеть начатую кампанію, Она устроила безплатное юридическое бюро для ведущихъ процессъ учителей и объщаетъ взять на себя судебныя издержки. Наконецъ, учителямъ помогаютъ и городскіе сов'яты. Сов'ять Парижа постановиль оказать денежную поддержку учителямъ въ процессъ, а совътъ Арбуа ръшиль раздавать даромъ запрещенные епископами учебники. Итакъ, противъ епископовъ объединились учителя, лига, городскіе совѣты и правительство. Находятся, впрочемъ, нъкоторые учителя, не желающіе обострять конфликта и даже выполняющіе предписанія епископовъ. Одинъ учитель даже сжегъ учебники, осужденные посланіемъ. Но такихъ не много, такъ кажь подборъ учителей сдёланъ очень строго и борьба съ корпораціей, лигой и правительствомъ не всъмъ подъ силу. Съ своей стороны члены родительскихъ ассоціацій въ количествъ 100.000 человъкъ изъ 19 департаментовъ приготовили для внесенія въ парламенть петицію, въ которой «во имя права естественнаго и права французскаго отстаивають неприкосновенность правъ родителей въ томъ, что касается нравственнаго образованія ихъ дітей, и протестують противь деспотизма государства, предоставляющаго имъ подчиненную роль». Кое-гд за епископовъ вступаются и ученики. Въ мъстечкъ Фервашъ ученики устроили забастовку изъ-за учебника Кальвэ, запрещеннаго епископами, и правительство вынуждено было перевести унителя. Такимъ образомъ, борьба кипитъ по всей линіи.

Французская пресса отнеслась къ выступленію учителей неодинаково. Органъ Бріана «Radical», конечно, вполив одобряеть этотъ инспирированный самимъ Бріаномъ шагъ и совѣтуетъ начать процессъ также и авторамъ осужденныхъ учебниковъ, которые могутъ понести и матеріальныя потери вслідствіе осужденія ихъ учебниковъ. То же самое пишетъ и «Action». «Позволяя себъ въ публичномъ посланіи клеветать на учителей, говорить газета, епископы нанесли имъ матеріальный и моральный вредъ, за который они должны отвётить передъ судомъ. Точно такъ же, запрещая угрозами своимъ пасомымъ читать нікоторыя книги и поощряя и рекомендуя другія, епископы создають издателямь и авторамь незаконную конкурренцію, за которую они должны отвътить передъ коммерческимъ судомъ» Но вев не примыкающія къ радикальному блоку газеты осуждають этоть шагь учителей. «Епископы были вполнъ правы, пишеть, напр., «Gil Blas»: Министръ народнаго просвъщенія такъ же не гарантировань отъ критики, какъ и министръ финансовъ или военный министръ». «Предположите, что епископы будуть осуждены, замѣчаетъ «Republique Française», родители-католики прибегнутъ къ стачке школьниковъ, власть принуждена будетъ измънить существующие во Франціи законы и выработать новые, и тюрьмы будуть наполняться тими, кто будеть отстаивать не только свободу мивній, но и свободу соввсти... Нужно быть совершенно безумнымъ, чтобы желать такой перспективы и подготовлять ее».

Еще строже отзываются газеты клерикальныя. «Учителя не защищаются, какъ чувствующіе себя оскорбленными граждане, пишетъ «Univers». они требуютъ въ вознагражденіе денегъ, подобно торгашамъ, которымъ будто бы помѣщали торговать. И дѣйствительно у нихъ идетъ позорная торговля—продажа совѣсти нашихъ дѣтей франкъ-масонамъ».

нихъ походомъ соединенныхъ силъ правительства, учителей и лиги, епископы продолжають настаивать, чтобы предписанія ихъ посланія соблюдались неуклонно и разсылаютъ приходскому духовенству инструкціи о способахъ практическаго приміненія ихъ. Предъ нами сейчасъ одна изъ такихъ инструкцій-это посланіе парижскаго архіепископа къ настоятелямъ приходовъ сво- помощники. ихъ епархій отъ 3-го ноября сего года («Univers», 6 ноября). Опровергнувъ въ начал'в посланія всі обвиненія, сділанныя Бріаномъ въ его ричи въ лиги, архіепископъ даетъ практическія указанія. «Прежде всего, -- пишетъ онъ, -- вамъ, г. кюрэ, необходимо точно знать, какое обучение дается и какія книги употребляются въ школахъ вашего прихода. Пусть не говорять, что это будеть позорная инквизиція съ вашей стороны. Развѣ пастырь не долженъ знать опасности, угрожающія душамъ, за которыя онъ отвётитъ предъ Богомъ?

Поэтому, вы должны напоминать родителямъ и наединѣ и въ обществѣ о серьезныхъ, лежащихъ на нихъ обязанностяхъ по отношенію къ школамъ и осужденнымъ книгамъ... И это не будетъ узурпаціей съ ихъ стороны принадлежащихъ школь правъ. Отданный въ школу ребенокъ не перестаетъ принадлежать отцу и матери, сохраняющимъ всю отв'ятственность и всф права относительно его. Если бы учитель сталь такъ обращаться съ ребенкомъ, что могъ бы причинить вредъ его здоровью или жизни его тъла, то кто осмълился бы сказать, что его родители не имфютъ права вм'вшиваться? А когда опасности подвергается его душа, напояемая ядомъ ложнаго ученія, разв'є отецъ и мать должны остаться безучастными и нѣмыми? Такіе родители и такіе учителя недостойны таинствъ церкви.

Что касается самихъ детей, то, къ сожальнію, многія между ними подверглись вліянію нечестивыхъ учителей и книгъ, и (23 мая 1887 г.), вредила церкви и соесли нельзя запретить ребенку ходить въ всемъ не приносила пользы государству».

Не смущаясь предпринятымъ противъ свътскую школу, то нужно опровергать полученныя ими въ школъ заблужденія посрелствомъ катехизическаго ученія, посредствомъ частныхъ разговоровъ и, вообще, ничего не щадить для того, чтобы выучить его знать и любить свою въру. Непослушныя дети не должны допускаться къ первому причащенію.

Чтобы выполнить эту задачу, вамъ нужны

Вы можете ихъ найти среди добровольныхъ законоучителей, вы ихъ найдете также между членами приходскихъ комитетовъ, устроить которые я васъ просиль и прошу снова. Просвѣщенные, объединенные и поддержанные вами отцы семействъ легче объединяются въ ассоціаціи и почувствують себя более сильными въ выполненіи своего долга.

Прошу вась въ ближайшемъ январъ сообщить мнв, что сдвлано вами для сохраненія вами віры въ школахъ».

Болве ръшительно послание Реннскаго епископа. «Духовенство не должно допускать къ причастію учителей, отцовъ и даже матерей непослушныхъ семействъ; эта мфра приминяется и къ двтямъ, обнаруживающимъ преждевременное нечестіе. Духовенство должно следить и доносить и о вредныхъ учебникахъ, не упомянутыхъ епископами. Гдв учителя не согласятся изъять изъ употребленія такіе учебники, родители обязаны немедленно взять изъ школы своихъ дётей. Кром'й родительскихъ приходскихъ организацій, должны быть основаны кантональныя организаціи для объединенія дійствій первыхъ. Епископъ Quimper предписываеть также взять на себя обязанности наблюденія за дітьми въ школъ матерямъ въ томъ случав, если отцы не исполняють своихъ обязанностей.

Какъ же отражается борьба съ церковью на государствъ?

«Эта ожесточенная борьба, - сказалъ Левъ XIII по окончаній культуркамифа Это вполив справедливо и по отношению къ Франціи. Если положеніе церкви весьма затруднительно, то не блестяще и положеніе тосударства. Признаки вырожденія націи—уменьшеніе браковь и населенія, алкоголизмъ й быстро возрастающая преступность, какъ библейскія «мене, текелъ, пересъ» все яснѣй и яснѣй вырисовываются надъ отвергнувшей Бога страной.

Данныя объ этомъ вырожденіи сообщаєть самъ правительственный «Journal Officiel». За первые шесть місяцевъ 1909 года во Франціи было на 6201 браковъменте, чімъ за соотвітствующій періодъменте, чімъ за соотвітствующій періодъменте, и въ то же время число разводовъ увеличилось на 543. Число родившихся уменьшилось на 12.692, а число умершихъ увеличилось на 25.019. Родившихся за это время было всего 9.508. Въ результатъ за первую половину текущаго года населеніе страны уменьшилось на 28.203 человъка.

Такимъ образомъ, ни спеціальное законодательство въ пользу семейныхъ и противъ холостиковъ, ни проповъдь «feconditè» не могутъ защитить Францію отъ вымиранія. Въ оторванномъ отъ источника жизни народѣ жизнь засыхаетъ. Потерявшіе смыслъ собственнаго существованія не могутъ понять смысла существованія и своихъ дѣтей.

Докладъ члена парламента Саzeneuve говорятъ о ростѣ алкоголизма во Франціи. Въ половинѣ прошлаго вѣка французы были самымъ трезвымъ народомъ, и на душу населенія приходилось здѣсь всего 2 литра въ годъ, тогда какъ на нѣмца 5 литровъ, на датчанина 8. Въ настоящее время по количеству потребленія алкоголя Франція стоитъ впереди всѣхъ. На душу населенія здѣсь приходится уже 15 литровъ въ годъ, тогда какъ въ Германіи только 10, а въ скандинавскихъ странахъ всего 3—4 литра.

Пять десять льть тому назадь абсенть момъ. Болъе однои изгол уголовиям пробыль совершенно неизвъстень во Франціи, ступленій пришлось на долю несовершень 1884 г. потребленіе его равнялось нолітнихъ, не достигшихъ 21 года, при

5 милліонамъ литровъ, а въ 1906 г. уже 30 милліонамъ. Въ Парижѣ до 30.000 ка-баковъ, тогда какъ въ Лондонѣ ихъ всего 5.860. Число водочныхъ заводовъ во Франціи достигло колоссальной цифры 1.378.000. Какъ на особенно яркій примѣръ алкоголизма, депутатъ указываетъ на городокъ Гоидèгев, насчитывающій всего до 20.000 жителей и выпивающій въ годъ 424.000 литровъ, т. е. по 200 литровъ на человѣка, включая сюда женщинъ и дѣтей. Пьютъ уже въ школьномъ возрастѣ. Въ одной Парижской школѣ, по наблюденію учтъля, изъ 49 учениковъ 30 уже привыкли окъ алкоголю.

Въ Руанъ изъ 63 школьниковъ отъ 6 до 10 лътъ не менъе 24 пили водку ежедневно. Матери пьютъ и сами, и даютъ груднымъ дътямъ смъсь изъ кофе и водки, чтобы они заснули...

Тесно связанъ съ алкоголизмомъ и ростъ преступности. О немъ говоритъ отчетъ министра юстиціи Барту за 1907 годъ, помінценный недавно въ томъ же «Journal Officiel». Сравнивая 1907 г. съ предшествующимъ, Барту приходить къ выводу, что, несмотря на уменьшение населения, общее количество преступленій возросло за одинъ годъ на  $10^{0}/_{0}$ . Особенно возросло число убійствъ  $(22^{1}/{2^{0}}/{0})$  и нанесеній побоевъ, вызвавшихъ смерть  $(17,2^{\circ}/_{\circ})$ . Подробно разработанная статистика преступности дала основаніе для нікоторыхъ весьма цённыхъ выводовъ. Прежде всего оказалось, что наибольшій проценть предступности дали тъ департаменты и тъ профессіи, которые потребляють наибольшее количество алкоголя. Затымъ неумолимыя цифры показали, что послѣ алкоголизма главнымъ виновникомъ роста преступности является само правительство, съ его системой безрелигіознаго обученія, правительство, кстати сказать, по личнымъ выгодамъ не осмъливающееся бороться и съ алкоголизмомъ. Болже одной пятой уголовныхъ преступленій пришлось на долю несовершенчемъ около половины преступниковъ оказались въ возраств ниже 15 летъ, т. е. только что вышедшихъ изъ школы! Мало этого. Во Франціи ум'вють читать и писать только 28.024.587 человъкъ, а безграмотныхъ насчитывается 9.629.449. Такимъ образомъ, цвлая четвертая часть населенія безграмотна. И вотъ министру юстиціи пришлось съ грустью констатировать, что преступность среди грамотной части населенія въ 21/, раза сильніе, чімь среди безграмотной. Въ 1907 году суды осудили 160.614 первыхъ, и только 22.396 вторыхъ. А если при этомъ припомнить, что, какъ свидътельствуетъ докладъ статистическаго бюро Сенскаго департамента, изъ школъ церковныхъ преступниковъ выходить почти въ девять разъ меньше, чимъ изъ школъ безрелигіозныхъ  $(11^{0}/_{0} \text{ и } 89^{0}/_{0})$ , то съ жел взною необходимостью будетъ следовать выводъ, что государственная безрелигіозная школа готовить преступниковъ и такую-то школу собираются сдвлать единственной и обязательной!

Каждый разъ, какъ опубликовывается подобная «прискорбная» статистика, школьные дъятели начинаютъ громче кричать о необходимости усиленія «моральнаго образованія» въ школахъ, а школьная инспекція разсылаеть учителямъ новые и новые циркуляры объ обращении особаго вниманія на преподаваніе д'втямъ морали, объ интимномъ вліяніи на учениковъ, о вредъ рутины и т. д. Но эта пошленькая, разбавленная слащавымъ сантиментализмомъ вмёстё съ мелочнымъ разсчетомъ и, въ концъ концовъ, основывающаяся на страхъ передъ уголовнымъ кодексомъ, съ позволенія сказать, мораль, можеть уб'ядить ученика, что онъ долженъ избъгать не преступленія, а только столкновенія съ уголовнымъ кодексомъ, т. е. совершать преступленіе съ возможною довкостью и искусствомъ.

С. Троицкій.



### сообшенія о новыхъ книгахъ.

Святитель Димитрій Ростовскій и его труды. Съ 18 рисунками. Священникь М. С. Ноповъ. 1910 г. Цъна 2 руб. С.-Петербургъ.

Эта книга содержить 350 страниць и состоить изъ трехъ частей. Первая часть, названная общимъ именемъ «Руина», заключаеть въ себъ описаніе дѣтскихъ годовъ и воспитанія святителя Димитрія; пребываніе его въ Батуринскомъ и Кіево-Печерскомъ монастыряхъ; послушаніе, возложенное на него, и составленіе «Житій святыхъ»; описаніе пребыванія Димитрія въ Москвъ.

Вторая часть охватываеть д'вятельность Димитрія на Ростовской канедр'я: ознакомленіе съ новой паствой, характеристика духовенства и народа того времени, матеріальныя средства Ростовской епископіи; школа, устроенная Димитріемъ; управленіе епархіей, пропов'єди Димитрія, книжныя занятія; его борьба съ расколомъ въ Ростов'я, и, наконецъ, кончина.

Третья часть посвящена прославленію памяти святителя Димитрія и содержить въ себі: нравственное и богословское ученіе его; общіе принципы, по коимъ начертаны имъ образы святыхъ въ его «Четьихъ-Минеяхъ», и, наконецъ, описаніе открытія мощей святителя Димитрія Ростовскаго.

Эта книга написана опытной рукой, отличается живымъ спокойнымъ характеромъ своихъ описаній и той простотой и ясностью изложенія, первымъ и главнымъ учителемъ которыхъ является самъ изображаемый святитель. Историческая обстановка, среди которой возросъ и дъйствовалъ святитель Димитрій, очерчена полно и удачно, такъ что образъ святителя выступаетъ въ правильныхъ перспективахъ бурнаго и сложнаго прошлаго.

Теперь, когда въ моментъ празднованія 200-літія со времени кончины великаго святителя, Церковь наша собираеть всв силы своей намяти, чтобы обновить въ нашихъ душахъ «зраки» его свётлаго образа,—появленіе книги священника М. С. Попова должно быть отмѣчено съ особеннымъ удовольствіемъ.

«Планъ курса Священной Исторіи Новаго Завъта по Четверосвангелію». Составиль законоучитель кадетскаго Императора Александра II корпуса и женской Императрицы Маріи Александровны гимназіи, священникъ Н. Рудинскій.

Авторъ взялъ на себя задачу составить такое пособіе къ прохожденію курса Священной Исторіи Новаго Завіта, съ помощію котораго ученики могли бы проходить сей курсъ только съ Евангеліемъ въ рукахъ. Для этой цёли онъ цитируетъ изъ книгъ Евангелистовъ такія м'єста, которыя сами по себѣ дають отвѣть на поставленный вопросъ программы; причемъ для полноты разсказа онъ снабдилъ эти мъста ссылками на параллели, выдёливъ въ последнихъ те именно стихи, которые являются прямымъ дополненіемъ къ основному разсказу, взятому у перваго Евангелиста. Подобный методъ преподаванія самымъ деломъ пріучаеть учениковъ къ ознакомленію съ текстомъ Четвероевангелія, заставляеть вдумчивъе относиться къ Евангельскому тексту и, такимъ образомъ, способствуеть болье твердому удержанію въ памяти прочитаннаго разсказа не только со стороны его содержанія, но и со стороны его мъстонахожденія въ Евангеліи. Конечно, методъ этотъ не новый: еще ранве его рекомендовалъ и провірилъ собственнымъ опытомъ извастный бывшій законоучитель о. Гречулевичъ (впоследствии епископъ). «Дъти, говорить онъ, пріискивая Евангельскія пов'єствованія у разныхъ Евангелистовъ..., къ концу учебнаго года основательнымъ, твердымъ знаніемъ Четвероевангелія, скажу по сов'єсти, даже превосходили

его «Обзоръ Четвероевангелія», предисловіе, стр. VIII. Изд. 1859 г., Спб.). Но тімъ важнве появление подобнаго труда теперь, когда на Всероссійскомъ съвздв о.о. законоучителей решено было, чтобы Евангельскія пов'єствованія, «гді удобно», проходились по самому Евангелію. Подъ словомъ «гдѣ удобно» съйздъ разумёлъ только такія параллели, отыскание которыхъ не осложняло бы работы учениковъ и, во-вторыхъ, не давало бы, указаніемъ кажущихся разногласій у Евангелистовъ, повода къ сомниню учащихся (Докладная записка предсъдателя съвзда Св. Суноду. Смотр. «Церк. Вѣдом.» № 42, 1909 г., стр. 385). Въ трудъ свящ. Рудинскаго соблюдены и эти двѣ предосторожности: первая—чрезъ точное указаніе въ параллеляхъ тіхъ лишь стиховъ, которые могли бы дополнять разсказъ съ его положительной стороны и, такимъ образомъ, вместе съ основнымъ повъствованіемъ, служили бы лишь къ возможно выпуклому представленію событія, вторая—тімь, что событія, установленіе которыхъ не поддается синтезу классной работы, изложены въ самомъ «Планв курса», по прим'вру суммарнаго изложенія нъкоторыхъ Евангельскихъ повъствованій, имѣющагося у того же о. Гречулевича, равно какъ у преосвященнаго Өеофана (въ его книгв о Богв и Сынв).

Въ этомъ видъ книга свящ. Рудинскаго можеть быть полезною для всякаго христіанина, который хотіль бы прослідить по Евангелію жизнь Спасителя. Польза ея, поэтому, не ограничивается школой, а продолжается и на дальнъйшую судьбу учениковъ, какъ постоянная справочная книга къ Четвероевангелію. Ее можно положить рядомъ съ Евангеліемъ, какъ заголовокъ последняго, или какъ ключъ къ боле обстоятельному чтенію и усвоенію Евангельской исторіи и ученія Господня. По внъшности своей она представляетъ изъ себя очень хорошее изданіе—на толстой матовой бумагь, отвычающей требованіямъ мои ожиданія». (Смотр. гигіены зрінія, въ приличномъ переплеть, укращенномъ крестомъ, и съ приложе- скаго священника, его значении, какъ «наніемъ въ началі книги картины -благословенія дітей Госнодомъ Інсусомъ Христомъ, а въ концъ-двухъ полурельефныхъ карть-Іерусалима и Палестины, времени Христа, сділанныхъ по образцу таковыхъ же заграничныхъ (Геблера). «По приказанію Августвишаго главнаго начальника военно-учебныхъ заведеній книга эта реко-. мендована въ качествъ учебнаго пособія кадетскимъ корпусамъ для пріобратенія по числу кадеть II класса». (Циркул. отъ 17 іюня 1909 г., № 25). Цѣна ея въ переплеть 40 коп. Складъ изданія только у автора. — Спб., Итальянская, д. 12, кв. 11. П. Г. Т.

Протогерей А. Рождественский. 0 приходской жизни во Франціи. Прага чешская. 1908 г. Цёна 3 р. съ пересылкой.

Книга протојерея нашей церкви въ Парижѣ А. В. Рождественского съ приведеннымъ заглавіемъ не только не обратила на себя вниманія но, повидимому, ся даже нътъ на столичномъ книжномъ рынкъ (по крайней мъръ, на оберткъ ея значится, что складъ изданія— у автора: France. Paris. Rue Daru. 12, Archiprêtre Rojdestwensky). Между тъмъ, книга эта представляется интересной, какъ по личности автора, имъющаго, благодаря своей многольтней службъ въ Парижв, полную возможность всесторонне изучить избранный предметь и сдълавшаго это въ высшей степени безпристрастно, такъ и по громадному матеріалу, въ ней собранному. (Въ концѣ книги указатель литературы занимаеть почти два печатныхъ листа).

Вся книга дёлится на 8 главъ. Въ первой даются общія свёдёнія о приходи, какъ органё, способствующемъ религіозно-нравственному развитію общества, его организаціи, дёятельности отдёльныхъ его частей, его доходахъ, внутреннемъ значеніи, какъ единой духовной семьи, положеніи приход-

мѣстника Христа» и предстоятеля приходской семьи. Католическій приходъ, но выводу автора, представляеть собою въ миніатюр'є цілую католическую церковь. Какъ во главъ этой церкви стоитъ напа съ его абсолютной властью, такъ приходъ имъетъ во главъ своей священника, пользующагося необыкновенно широкими полномочіями. Какъ всв члены католической церкви должны безпрекословно подчиняться авторитету папы, такъ прихожане обязаны подчиняться своему приходскому священнику. Во второй разсказывается о семинаріяхт, при чемъ авторъ начинаетъ съ изследованія техь слоевь общества, изь которыхъ выходять лица, поступающія въ семинаріи, указываеть организацію этихъ учебныхъ заведеній, ихъ программу, методъ преподаванія и отмічаеть, что въ католическихъ семинаріяхъ на первомъ мѣстѣ стоитъ воспитаніе, при чемъ средствами для достиженія воспитательнаго идеала служать: суровая обстановка семинарской жизни, строгая дисциплина и упражненія въ благочестіи; далье приводятся характеристики семинаристовъ, знакомящія, съ одной стороны, съ внутренней жизнью семинаріи, а съ другой, показывающія, насколько воспитательный режимъ приближаеть семинаристовь къ намфченному для нихъ идеалу. Въ главъ третьейвесьма интересной-разсказывается о частной жизни католическихъ священниковъ, которая въ идеалъ должна быть строго аскетической, что, конечно, далеко не для всёхъ доступно. Здёсь мы находимъ свёдёнія о матеріальномъ обезнеченіи приходскаго духовенства во Франціи, которое въ общемъ оказывается въ высшей степени скромнымъ, а послъ отмъны «бюджета культовъ» (законъ 9 декабря 1905 г.) даже и прямо недостаточнымъ, объ отношеніяхъ духовенства между собою, объ его умственномъ уровив, средствахъ его возвышенія (здісь интересны сведенія объ экзаменахъ, введенныхъ въ некоторыхъ діоцезахъ, письменныхъ упражненіяхъ и т. п.), о корреспонденціи другь съ другомъ, мірянами и особенно-съ женщинами, объ отношени къ прихожанамъ, характеристика разныхъ тиновъ священниковъ. Въ главъ четвертой трактуется о религіозномъ образованіи въ приходахъ. Здёсь отмёчается, съ одной стороны; затруднительное положение духовенства при современномъ положеніи общества, а съ другой, его неумёлость въ пользованіи предоставляемыми ему средствами: проповёдью, собесёдованіемъ и печатнымъ словомъ. Въ пятой перечисляются виды нриходскаго богослуженія и посвящается особое вниманіе исповиди, при чемъ отм'ьчается, что при установившихся въ католическомъ духовенствъ навыкахъ исповъдь неръдко, вмъсто пользы, можетъ приносить вредъ въ правственномъ отношении какъ духовнику, такъ и кающемуся. Въ главъ шестой разсказывается о даятельности священника, какъ устроителя религіознонравственной жизни прихода и иниціатора приходской благотворительности. Здёсь же разсказывается объ отношении духовенства кь праокданским школамь и указываются разные дефекты въ деятельности приходскихъ священниковъ, какъ администраторовъ ихъ имущественной стороны. Глава седьмая представляеть собою обстоятельный очеркъ религіозно-правственнаго состоянія приходскаго населенія современной Франціи. Содержательность этой главы будетъ видна, если мы приведемъ ея рубрики: распространение религиознаго индифферентизма, слабое развитіе віры у меньшинства, отношение къ религии разныхъ слоевъ общества; главныя основы жизниэгоизмъ и стремление къ удовольствиямъ, стремление къ наживъ, роскошь, расточительность и скряжничество, удовольствія, преимущественно, чувственныя, алкоголизмъ, табакъ и половая распущенность, упадокъ семейной жизни, борьба имущихъ съ неимущими, усиленіе болівней, вырожденіе и уменьшение прироста населенія, возрастаніе преступности, недовольство и отчаяние. Сунодъ отъ 22-то января 1868 г. за № 4, не мо-

Последняя-восьмая - глава книги представляеть попытку указать причины неудовлетворительнаго состоянія современной приходской жизни во Франціи, причемъ, какъ такія причины, указываются: 1) стремленіе католической церкви всеціло подчинить себъ върующихъ и тенденція ея воспитывать ихъ въ духв аскетизма, идущая въ разръзъ съ характеромъ приходскаго населенія и 2) усилія науки и литературы не только подорвать основу церковной власти, но и замънить Богооткровенное христіанское ученіе измышленіями челов'ьческими. Но рядомъ съ этими двумя причинами неустройства приходской жизни, являются и нѣкоторыя другія, какъ-то: неполготовленность духовенства къ приходской дъятельности, вмъшательство его въ политику и несоотв' втстве правственных в качествъ пастырей ихъ высокому служенію; что вызываеть къ нимъ общее недовъріе. «Окидывая, съ одной стороны, взглядомъ печальное религіозно-правственное состояніе огромнаго большинства членовъ приходовъ, во взаимоотношеніяхъ которыхъ царять идея борьбы за существование и стремленіе къ обладанію земными благами, и, съ другой, констатируя слабость борновъ за идею любви, являющуюся величайшимъ принципомъ христіанства, можно утверждать, что въ приходской жизни Франціи совершается ужасный религіозный кризись,»—такъ заканчиваетъ: почтенный авторъ свой интересный трудъ, знакомство съ которымъ можно рекомендовать не только нашему духовенству, но и. лицамъ свётскимъ, интересующимся церковными вопросами.

Николай Марковъ.

## Отвъты Редакціи.

Старость К. Д-ской церкви юр. М., В-ской епархіи, Н. М. Е-му: Церковно-усадебныя земли, въ силу циркулярнаго указа Святвишато поль постройки.

Свящ. церкви с. П., Т-ской еп., П. С-ву: 1) Распоряженія епархіальнаго начальства должпы быть исполнены. 2) Предписание благочиннаго о совершении богослужений въ принисной церкви, въ мъстъ жительства священника правильно. 3) Требоисправленія, вносимыя въ метрическія книги. должны быть исполняемы цѣлымъ причтомъ, въ составъ священника и псаломщика, а гдф есть и діакона, а не однимъ священникомъ. Таковыя требы могуть быть, при самомъ совершеніи ихъ, записываемы въ черновую тетрадь, а затёмъ вносимы въ метрическія книги.

Причту Тронцкой соборной церкви гор. К., М-ской епархіи: На основаніи 50 ст. Уст. о зем. пов. изд. 1899 г. земли, данныя правительствомъ на содержание церкви и причта, не подлежать обложению земскими сборами. Участокъ земли, отошедшій подъ желёзную дорогу, уже не принадлежить церкви и, какъ не принадлежащій ей, не должень быть обложень сборами за ея счетъ. На постановление одъночной коммиссіи по обложенію налогомъ можеть быть въ 3-хъ мфсячный срокъ заявлено возражение въ увадную коммиссію, а на ея постановленіе подана жалоба въ губернскую коммиссію въ мѣсячный срокъ, ръшение сей послъдней можетъ быть обжаловано въ 6-недъльный срокъ Министру Финансовъ, а на решение его подана жалоба въ Правит. Сенатъ.

Свящ. С-ской Петропавловской церкви, Г-ской епархіи, К. П-ву. Вопрост: 1) Кому должны идти доходы за аренду церковныхъ домовъ, свободныхъ отъ жительства причта,причту или въ церковь? 2) Контракты на отдачу въ аренду оброчныхъ статей следуетъ ли завфрять у нотаріуса, или ограничиваться подписями причта и арендующаго и приложеніемъ церковной печати? Отвът: 1) Если указанные дома не имѣютъ спеціальнаго назначенія служить увеличенію содержанія причта, то доходы съ нихъ должны идти въ пользу церкви, а если они имфють это назначение, то - въ пользу причта. 2) Церковныя оброчныя статьи отдаются въ аренду на срокъ не более 12 леть съ торговъ, съ утвержденія епархіальнаго начальства, но формальнымъ условіямъ (§ 11-й Высочайше утвержденныхъ 24 марта 1873 г. правилъ), т. е. контракты на эти статьи должны быть совершаемы нотаріальнымъ порядкомъ.

Гор. Новочеркасски, М. К-ву: Зачеть въ дъйствительную государственную службу времени, ироведеннаго въ частныхъ занятіяхъ въ правительственныхъ и общественныхъ установленіяхъ,

гуть быть отдаваемы въ аренлное содержание а равно времени состояния на государственной службъ безъ права на чинопроизводство, согл. 664 ст. т. III Уст. сл. прав. по прод. 1906 г., относится въ числу Высочайшихъ наградъ, жалуемыхъ за отличія по службі и объ этомъ, въ силу 702 ст. того же тома, разрѣшается ходатайствовать въ порядкв и въ сроки для награжденія, за служебныя отличія установленные, каждый разъ не болже 3-хъ льтъ и при томъ безъ зачета этого времени въ сроки выслуги на пенсію изъ казны.

Діакону церкви с. К., В-ской еп. А. Д-му: Вы спрашиваете: на сколько частей должны быть дёлимы доходы причта, состоящаго изъ священника, старшаго псаломщика-діакона и младшаго псаломщика-пономаря, и сколько причитается получать каждому изъ сихъ лицъ? Ответта: Судя по вашимъ словамъ, причтъ вашей церкви состоить изъ 3-хъ лицъ: священника н 2-хъ псаломщиковъ («старшихъ» и «младшихъ псаломщиковъ законъ не знаетъ, а пономарей при церквахъ, кромф канедральныхъ соборовъ, не полагается), изъ коихъ одинъ состоить въ санъ діакона, (но не на діаконской, а на псаломщической вакансіи). При такомъ составѣ причта, согласно опредѣленію Свят. Сунода отъ 16-24 декабря 1887 г., за № 2676 («Церк. Вѣд.» 1888 г. № 2, стр. 11) священникъ получить 3 части и каждый изъ псаломщиковъ, -- какъ состоящій въ санъ діакона, такъ и этого сана неимфющій, по 1 части, такимъ образомъ доходы должны быть делимы на 5 частей, и изъ рубля священникъ получаетъ 60 коп. а каждый псаломщикъ по 20 коп. Но къ этому следуетъ добавить, что означенный определениемъ Св. Сунода указанный составъ причта признаетъ несоотвътствующимъ нормальнымъ штатамъ и потому излишній псаломщикъ, въ теченіи 2-хъ лѣтъ со дня распубликованія указаннаго опредъленія, долженъ бы быть перемъщенъ въ другой приходь, а въ случав нежеланія оставить приходъ, оба псаломщика получають одну долю, и следовательно доходь должень быть делимъ на 4 доли, изъ коихъ 3 доли получаетъ священникъ (изъ рубля 75 к.) и одну долю (25 к.) оба нсаломщика, каждый по половинной ея части (по 121/2 к.).

Благочинному. К-ской епархіи, свяш. Успенской церкви с. П. В. М-му: Обычай стральбы изъ огнестръльнаго орудія въ день Св. Пасхи. какъ несоотвътствующій празднику и вредный но могущимъ быть последствіямь его, должень быть прекращаемъ.



# объявленія.

Отъ Архангельской духови. консисторіи симъ объявляется, что въ оную 5 января 1909 г. вступило прошеніе Ненокскаго мъщанина Архангельскаго уъзда, Андрея Егорова Нечаева, жительствующаго въ посадъ Ненокса, о расторженіи брака его съженой Анной Михайловой Нечаевой, вънчаннаго причтомъ церкви Кудьмозерскаго прихода, Архангельскаго уъзда, 2 февраля 1898 года. По заявленію просителя Андрея Егорова Нечаева, безвъстное отсутствіе его супруги Анны Михайловой Нечаевой началось изъпосада Неноксы съ 1899 года. Силою сего объявленія всъ мъста и лица, могущія имъть свъдънія о пребываніи безвистно отсутствіе саніи безвистно отсутствіе саніи безвистно отсутствіе саніи безвистно отсутстві немедленно доставить оныя въ Архангельскую духовную консисторію.

Отъ Владимірской духовной консисторіи симъ объявляется, что въ оную 31 іюля 1909 года вступило прошеніе крестьянки сельца Головина, Финьевской волости, Покровскаго уъзда, Владимірской губерніи, Анны Михайловой Ледовой, жительствующей на родинъ, о расторженіи брака ел съ мужемъ Димитріемъ Ивановымъ Ледовымъ, вънчаннаго причтомъ Николаевской церкви, что на мху у пруда, Богородскаго уъзда, Московской губерніи. По заявленію просительницы Анны Михайловой Ледовой, безвъстное отсутствіе ел супруга Димитрія Иванова Ледова началось изъ Сибири съ апръля 1895 года. Силою сего объявленія всъ мъста и лица, могущія имъть свъдънія о пребываніи безвъстное отсутствіе ел супруга Димитрія Иванова Ледова, обязываются немедленно доставить оныя въ Владимірскую духовную консисторію.

Отъ Волынской духовной консисторіи симъ объявляется. что въ оную 23 мая 1909 года вступило прошеніе крестьянина села Чижовки, Михновской волости, Заславскаго убъда, Якова Матвъева Макарчука, о расторженіи брака его съ женой Екатериной Филипновой Макарчукъ, вънчаннаго причтомъ Васильевской церкви с. Чижовки, Заславскаго убъда, 8 ноября 1892 года. По заявленію просителя Якова Матвъева Макарчука, безвъстное отсутствіе его супруги Екатерины Филипповой Макарчукъ началось изъ села Чижовки съ 1 декабря 1892 года. Силою сего объявленія всъ мъста и лица, могущія имъть свъдънія о пребываніи безвъстное отсутствіе екатерины Филипповой Макарчукъ, обязываются немедленно доставить оныя въ Волынскую духовную консисторію.

Отъ Волынской духовной консисторіи симъ объявляется, что въ оную 12 іюля 1908 года вступило прошеніе крестьянина Антона Трофимова Погорьлова, жительствующаго въ с. Горошкахъ, Полонской волости, Новоградволынскаго увзда, о расторженій брака его съ женой Ксеніей Григорьевой Погоръловой, вънчаннаго причтомъ Покровской церкви мъстечка Полонскаго, Новоградволынскаго увзда, Волынской губерніп. По заявленію просителя Антона Трофимова Погорълова, безвъстное отсутствие его супруги Ксенін Григорьевой Погоръловой началось изъ с. Горошекъ, Полонской вол,, Новоградволынскаго у., въ августъ 1904 года. Силою сего объявленія всъ мъста и дица, могущія имъть свъдьнія о пребываніи безвъстно отсутствующей Ксеніи Григорьевой Погоръловой, обязываются немедленно доставить оныя въ Волынскую духовную консисторію.

Отъ Волынской духовной консисторіи симъ объявляется, что въ оную 20 августа 1909 г. вступило прошеніе жены австрійскаго подданнаго Ольги Григорьевой Шернява, жительствующей въ гор. Луцкъ, Волынской губерніи, о расторженіи брака ея съ мужемъ Иваномъ Шернява, вънчаннаго причтомъ Несвичскаго римско-католическаго костела, Луцкаго увзда, 27 января 1891 года. По заявленію просительницы Ольги Григорьевой Шернява, безвъстное отсутствіе ея супруга Ивана Шернява началось изъ гор. Луцка

съ 12 декабря 1891 года. Силою сего объявленія исъ мъста и лица, могушія имъть свъдънія о пребываніи безепстно отсутствующаю Ивана Шериява, обязываются немедленно доставить оныя въ Волынскую духовную консисторію.

духовной консисторіи Оть Вятской духовной консисторым симъ объявляется, что въ оную 9 іюля 1909 года Вятской вступило прошеніе крестьянина Елабужскаго увада, Черкасовской волости, починка Калмыкова, Игнатія Матвъева Кузнецова, о расторжении брака его съ женой Мареой Ермолаевой Кузнецовой, урожденной Устюжаниной, вънчаннаго причтомъ Христорождественской церкви с. Мещерякова, Елабужского увзда, 28 января 1901 года. По заявленію просителя Игнатія Матвъева Кузнецова, безвъстное отсутствие его супруги Мареы Ермолаевой Кузнецовой началось изъ починка Калмы-Черкасовской волости, Елабужскаго увзда, въ концъ іюля 1901 года. Силою сего объявленія всь мъста и лица, могущія имъть свъдънія о пребываніи безвъстно отсутствующей Марвы Ермолаевой Кузнецовой, обязываются немедленно доставить оныя въ Вятскую духовную консисторію.

Отъ Грузино-Имеретинской Святъйшаго Правительствующаго Сунода Конторы симъ объявляется, что въ оную 20 юля 1909 года вступило прошене мъщанки Натальи Сергъевой Садчиковой, жительствующей въ Тифлисъ, по Театральному пер., д. 14, о расторженіи брака ел съ мужемъ Николаемъ Николаевымъ Садчиковымъ, вънчаннаго причтомъ Іоанно-Златоустовскаго собора гор. Ялты 27 января 1902 года. По заявленію просительницы Натальи Сергъевой Садчиковой, безвъстное отсутствіе ел супруга Николае Николаева Садчикова началось изъ мъст. Геническая, Таврической губ., въ 1903 года. Силою сего объявленія всъ мъста и лица, могущія имъть свъдънія о пребываніи безвъстное отсутствіе щато Николая Николаева Садчикова, обязываются немедленно доставить оныя въ Грузино-Имеретинскую Сунодальную Контору.

Отъ Донской духовной консисторіи симъ объявляется, что въ оную 3 сентября 1909 г. вступило прошеніе казака Димитрія Васильева Касихина, жительствующаго въ хут. Ясеновскомъ, Екатерининской станицы, 1-го Донского округа, Донской области, о расторженіи брака его съ женой Маріей Ивановой Касихиной, вънчаннаго причтомъ Успенской церкви хут. Ясеновскаго, Донской епархін, 14 февраля 1894 года. По заявленію просителя Димитрія Васильева Касихина, безвъстное отсутствіе его супруги Маріи Ивановой Касихиной, урожденной Шарановой началось изъ хут. Ясеновскаго съ іюля 1900 года. Силою сего объявленія всъ мъста и лица, могущія имъть свъдънія о пребываніи безвъстно отсутствующей Маріей Ивановой Касихиной, обязываются немедленно доставить оныя въ Донскую духовную консисторію.

Отъ Донской духовной консисторіи симъ объявляется, что въ оную 15 іюня 1909 г. вступило прошеніе казака Трофима Петрова Елфимова, жительствующаго въ стан. Калитвенской, Донецкаго округа, Донской области, о расторженіи брака его съженой Іулитой Өедоровой Елфимовой, урожденной Герасимовой, вънчаннаго причтомъ Успенской церкви Калитвенской станицы, Донской епархіи, 8 ноября 1902 года. По заявленію просителя Трофима Петрова Елфимова, безвъстное отсутствіе его супруги Іулиты Петровой Елфимовой началось изъ станицы Калитвенской въ началь 1904 года. Силою сего объявленія всь мъста и лица, могущія имъть свъдьнія о пребываніи безвъстно отсутствіе го дулиты Петровой Елфимовой, обязываются немедленно доставить оныя въ Донскую духовную консисторію.

Отъ Екатериноургской дух. консисторів симъ объявляется, что въ оную 2 іюля 1909 года вступило прошеніе крестьянки Шадринскаго увада, Русско-Теченской волости, села Нижне-Петропавлов-

скаго, Матроны Алекстевой Савиновской, жительствующей въ мъстъ приписки, о расторжении брака ея съ мужемъ Өедоромъ Димитріевымъ Савиновскихъ, вънчаннаго причтомъ Петропавловской церкви Верхне-Апостольскаго села, Шадринскаго уъзда. Пермской губ., 7 февраля 1886 года. По заявленію просительницы Матроны Алексъевой Савиновской, безвъстное отсутствіе ея супруга Өедора Димитріева Савиновскихъ началось изъ поселка Чистый, Чумиякской волости, Челябинскаго уъзда, съ 1891 года. Силою сего объявленія всъ мъста и лица, могущія имъть свъдъція о пребываніи безвистно отсутствующаго Өедора Димитріева Савиновскихъ, обязываются немедленно доставить оныя въ Екатеринбургскую духовнуюко исиеторію.

**Отъ Екатеринославской дух. консисторіи** симъ объявляется, что въ опую 27 октября 1907 г. вступило прошение крестьянина Евдокима Захарьева Скриниченко, жительствующаго въ с. Ново-Ивановкъ, Камышевахской волости, Александровскаго увзда, о расторженіи брака его съ женой Харитиной Андреевой Скриниченко, вънчаннаго причтомъ Николаевской церкви села Заливнаго, Александровскаго уъзда, 5 октября 1897 года. По заявленію просителя Евдокима Захарьева Скриниченко, безвъстное отсутствіе его супруги Харитины Андреевой Скриниченко началось изъ с. Ново-Ивановки, Камышевахской волости, Александровского увзда, съ 1897 года. Силою сего объявленія всь мъста и лица, могущія им'ять св'ядінія о пребываніи без-выстно отсутствующей Харитины Андреевой Скриниченко, обязываются немедленно доставить оныя въ Екатеринославскую духовную консисторію.

Отъ Екатеринославской дух. консисторім симъ объявляется, что въ оную 10 августа 1909 г. вступило прошеніе крестьянки Маріи Никола вой Михно, урожденной Романченковой, жительствующей въ м. Игрени, Новомосковскаго уъзда, о расторженіи брака ея съ мужемъ Петромъ Платоновымъ Михно, вънчаннаго причтомъ Лазаревской церкви гор. Екатеринослава 3 октября 1893 года. По заявленію просительницы Маріи Николаевой Михно, безвъстное отсутствіе ея супруга Петра Платонова Михно началось изъгорода Екатеринослава съ 20 іюня 1904 года. Силою сего объявленія всъ мъста и лица, могущія пмъть свъдънія о пребываніи безвъстню отсутствія о пребываніи безвъстню отсутствів о пребываніи безвъстню отсутствія въ Екатеринославскую духовную консисторію.

ОТЪ Казанской духовной консисторіи симъ объявляется, что въ оную 26 мая 1908 года вступпло прошеніе крестьянина Казанской губерніи, Тетюшскаго убъда, Богородской вол., дер. Капердиной Егора Тихонова Пальцева, о расторженіи брака его съ женой Өеклой Корниловой Пальцевой, вънчаннаго причтомъ Воскресенской церкви села Кирельскаго, Тетюшскаго убъда, 25 мая 1898 года. По заявленію просителя Егора Тихонова Пальцева, безвъстное отсутствіе его супруги Өеклы Корпиловой Пальцевой началось изъ дер. Капердиной, Тетюшскаго убъда, съ 1900\года. Силою сего объявленія всь мъста и лица, могущія имъть свъдънія о пребываніи безвыстно отсутствующей Өеклы Корниловой Пальцевой, обязываются немедленно доставить оныя въ Казанскую духовную консисторію.

Симъ объявляется, что въ оную 3 сентября 1908 г. вступило прошение мъщанина Константина Павлова Ножковымъ, и тоста Теремца, Серпу Туденко, жительствующаго въ урочищъ Святошино, Кіевскаго увзда, о расторженіи брака его съ женой Еленой Федоровой Луценко, по первому мужу Панченко, вънчаннаго причтомъ Старо-Кіевской Вознесенской церкви 12 ноября 1880 года. По заявленію просителя Константина Павлова Луценко, безвъстное отсутствіе его супруги Елены Федоровой Луценко началось наъ гор. Кіева около 15 лътъ тому назадъ. Силою сего

объявленія всь мъста и лица, могущія имъть свъдънія о пребываніи безвистно отсутствующей Елены Өедоровой Луценко, обязываются немедленно доставить оныя въ Кіевскую духовную консисторію.

отъ Курской духовной консистор г. симъ объявляется, что въ оную 21 марта 1907 г. консисторіи вступило прошеніе крестьянки Евфросиніи Игнатовой Мирошниковой, жительствующей въ хут. Николаевскомъ, Слоновской волости, Новооскольского увзда, о расторжении брака ея съ мужемъ Навломъ Антоновымъ Мирешниковымъ, вънчаннаго причтомъ Владимірской церкви слободы Серебрянки, Новооскольскаго увзда, 23 января 1894 года. По заявленію просительницы Евфросиніи Игнатовой Мирошниковой, безвъстное отсутствіе ея супруга Павла Антонова Мирошникова началось изъ хут. Николаевскаго, Слоновской волости, Новооскольскаго убзда, болбе 8 леть тому назадъ. Силою сего объявленія всь мъста и лица, могущія имьть свъдънія о пребываніи безвъстно отсутствующаго Павла Антонова Мирошникова, обязываются немедленно доставить оныя въ Курскую духовную консисторію.

Отъ Могилевской духовной консисторіи симъ объявляется, что въ оную 15 сентября 1909 г. вступило прошеніе жены германскаго подданнаго Варвары Алексьевой Ясперсъ, урожденной Бончъ-Бруевичъ, жительствующей въ имънін Селищъ, Гладковской волости, Чаусскаго уъзда, Могилевской губерніи, о расторженіи брака ея съ мужемъ Юліемъ Вильгельмовымъ Ясперсъ, вънчаннаго причтомъ Сухаревской церкви Чаусскаго уъзда, Могилевской губерніи, 2-го февраля 1901 геда. По заявленію просительницы Варвары Алексьевой Ясперсъ, безвъстное отсутствіе ея супруга Юлія Вильгельмова Ясперсъ началось изъгорода Варшавы съ 1903 года. Силою сего объявленія всъ мъста и лица, могущія имъть свъдънія о пребосаніи безепстно отсутствей въ Моста в лица, могушія имъть свъдънія о пребосаніи безепстно отсутствова Усперса, обязываются немедленно доставить оныя въ Могилевскую духовную консисторію.

Отъ Московской духовной консисторіи симъ объявляется, что въ оную 19 сентября 1909 г. вступило прошеніе жены мъщанина Зинаиды Константиновой Клестовой, жительствующей въ гор. Москвъ, Сущевской части, 1-го уч. у Старо-Тріумфальныхъ воротъ, д. Хомякова, кв. 39, о расторженіи брака ея съ мужемъ Николаемъ Семеновымъ Клестовымъ, вънчаннаго причтомъ церкви села Катыни, Смоленскаго уъзда, 19 мая 1897 года. По заявленію просительницы Зппаиды Константиновой Клестовой, безвъстное отсутствіе ея супруга Николая Семенова Клестова началось изъ города Ростова-на-Дону болье 5 льтъ тому назадъ. Силою сего объявленія всъ мъста и лица, могущія имъть свъдънія о пребываніи безвыстное отсутственнова Гиколая Семенова Клестова, обязываются немедленно доставить оныя въ Московскую духовную консисторію.

ОТЪ МОСКОВСКОЙ ДУХЭВНОЙ КОНСИСТОРІИ СИМЪ ОбЪЯВЈЯЕТСЯ, ЧТО ВЪ ОНУЮ 17 ФЕВРАЈЯ 1909 Г ВСТУПИЛО ПРОШЕНІЕ КРЕСТЬЯНКИ МОСКОВСКОЙ ГУБЕРНІИ, СЕРПУХОВСКАГО УБЗДА, КІАСОВСКОЙ ВОЛОСТИ, ДЕР. ДВОРЯНИНОВА, ФЕДОСЬИ ПРОКОФЬЕВОЙ РОЖКОВОЙ, ЖИТСЛЬСТВУЮЩЕЙ ВЪ ДЕР. КОЛЯНИНОВОЙ, ТОЙ ЖЕ ВОЛОСТИ И СЕЛА,
О РАСТОРЖЕНІИ БРАКА ЕЯ СЪ МУЖЕМЪ НИКОЛАЕМЪ ВАСИЛЬЕВЫМЪ РОЖКОВЫМЪ, ВЪНЧАННАГО ПРИЧТОМЪ ЦЕРКВИ ПОГОСТА ТЕРЕМЦА, СЕРПУХОВСКАГО УБЗДА, 5 НОЯБРЯ 1889 Г.
ПО ЗАЯВЛЕНІЮ ПРОСИТЕЛЬНИЦЫ ФЕДОСЬИ ПРОКОФЬЕВОЙ
РОЖКОВОЙ, БЕЗВЪСТНОЕ ОТСУТСТВІЕ ЕЯ СУПРУГА НИКОЛАЯ
ВАСИЛЬЕВА РОЖКОВА НАЧАЛОСЬ СЪ РОДИНЫ БОЛЪЕ 5 ДЪТЪ
ТОМУ НАЗАДЪ. СИЛОЮ СЕГО ОбЪЯВЛЕНІЯ ВСЪ МЪСТА И ЛИЦА,
МОГУЩІЯ ИМЪТЬ СВЪДБНІЯ О ПРЕФИВАНІИ БЕЗВЯЕМИНО ОМСУМСТВУЮЩАГО НИКОЛАЯ ВАСИЛЬЕВА РОЖСЮВА, ОБЯЗІЬВАЮТСЯ НЕМЕДЈЕННЕ ДОСТАВИТЬ ОНЫЯ ВЪ МОСКОВСКУЮ ДУХОВНУЮ КОНСИСТОРІЮ.

ть Омской духовной консисторіи симъ объявляется, что въ оную 22 сентября 1909 г. вступило прошеніе жены Екатеринбургскаго мъщанина Александры Ивановой Яринской, жительствующей въ гор. Омекъ, по Людинскому пр., д. Волковой, о растор-женін брака ея съ мужемъ Петромъ Михайловымъ Яринскимъ, вънчаннаго причтомъ Христорождественской церкви Верхъ-Исетскаго завода, Екатеринбургской спархіи, 14 іюля 1899 года. По заявленію просительницы Александры Ивановой Яринской, безвъстное отсутствіе ея супруга Петра Михайлова Яринскаго началось изъ города Екатеринбурга 9 лътъ тому назадъ. Силою сего объявленія всь мъста и лица, могущія имьть свъдънія о пребываніи безепстно отсутствующаго Петра Михайлова Яринскаго, обязываются немедленно доставить оныя въ Омскую духовную консисторію.

Отъ Омской духовнои конслетор симъ объявляется, что въ оную 3 октября 1909 г. Омской духовной консисторіи вступило прошеніе крестьянки Черниговской губерніи, Суражскаго увзда, Верещакской волести, с. Катичъ, Маріи Ивановой Попченокъ, жительствующей въ селъ Казанскомъ, той же волости, Кокчетавскаго увзда, Акмолинской области, о расторжении брака ея съ мужемъ Евоиміемъ Тимовеевымъ Попченокъ, вънчаннаго причтомъ церкви с. Верещакъ, Суражскаго уъзда, Черниговской губерніи, 2 февраля 1892 года. По заявленію просительницы Марін Ивановой Попченокъ, безвъстное отсутствіе ся супруга Евоимія Тимоосева Попченокъ началось изъ с. Катичъ, Верещакской вол., Суражскаго увада, Черниговской губернін, съ 1900 г. Силою сего объявленія всь мъста и лица, могущія имъть свъдънія о пребываніи безвистно отсутствующаго Евоимія Тимовеева Попченокт, обязываются немедленно доставить оныя въ Омскую духовную конси-

тъ Ореноургской духовной консисторіи симъ объявляется, что въ оную 10 іюля 1909 года вступило прошеніе жены Кустанайскаго мъщанина Анастасіи Константиновой Попомаревой, жительствующей въ гор. Кустанат въ 17 кварталь, о расторженіи брака ея съ мужемъ Василіемъ Димитріевымъ Пономаревымъ, вънчаннаго причтомъ градо-Кустанайскаго Николаевскато собора 24 октября 1893 года. По заявленію просительницы Анастасіи Константиновой Пономаревой, безвъстное отсутствіе ея супруга Василія Димитріева Пономарева началось изъ города Кустаная съ 1901 г. Силою сего объявленія всь мъста и лица, могущія имъть свъдънія о пребываніи безепстно отсутствующаго Василія Димитріева Пономарева, обязываются немедленно доставить оныя въ Оренбургскую духовную консисторію.

отъ Пермской духовной консисторім симь объявляется, что въ оную 3 іюля 1909 года вступило прошеніе жены крестьянина гор. Мамадыша, Казанской губерніи, Натальи Терентьевой Козловой, урожденной Кузнецовой, жительствующей въ городъ Перми, 3-й части, по Монастырской ул., д. Казанцевой, о расторженіи брака ея съ мужемъ Михаиломъ Ивановымъ Козловымъ, вънчаннаго причтомъ градо-Мамадышской Петропавловской церкви Казанской епар., 15 февраля 1899 г. По заявленію просительницы Натальи Терентьевой Козловой, безвъстное отсутствіе ея супруга Михаила Иванова Козлова началось изъ села Петропавловскаго, Красногорской волости, Мамадышскаго увзда, Казанской губерніи, съ апръля 1900 года. Силою сего объявленія всв мъста и лица, могущія имъть свъдънія о пребываніи безвъстно отсутствующаго Михаила Иванова Козлова, обязываются немедленно доставить оныя въ Пермскую духовную консисторію.

Отъ Подольской духовной консисторіи симь объявляется, что въ оную 6 іюля 1909 года вступило прошеніе крестьянина Хрисанеа Васильева Залепы, жительствующаго въ м. Верховкъ, Брацлавскаго уъзда, Подольской губ., о расторженіи брака его съ женой Матроной Михайловой Залепа, урожден-

ной Чернопыской, вънчаннаго причтомъ Іоанно-Богословской церкви м. Верховки, Брацлавскаго уъзда,
Подольской епархіп, 2 февраля 1886 года. По заявленію просителя Хрисанов Васильева Залены, безвъстное
отсутствіе его супруги Матроны Михайловой Залена
началось изъ м. Верховки, Брацлавскаго уъзда, Подольской губерніи, съ 1899 года. Силою сего объявленія
всъ мъста и лица, могущія имъть свъдънія о пребываніи безвъстно отсутствующей Матроны Михайловой Залена, обязываются немедленно доставить оныя
въ Подольскую духовную консисторію.

тъ Подольской духовной консисторіи симъ объявляется, что въ оную 16 февраля 1909 г. вступило прошеніе крестьянина Василія Филиппова Панасюка, жительствующаго въ с. Шендеровъ, Брацлавскаго увада, Подольской губернін, о расторженін брака его съ женой Матроной Антоновой Панасюкъ, урожденной Данилишиной, вънчаннаго причтомъ Рождество-Богородичной церкви с. Шендерова, Брацлавскаго увзда, Подольской епархіи, 2 февраля 1886 года. По заявленію просителя Василія Филиппова Панасюка, безвъстное отсутствіе его супруги Матроны Антоновой Панасюкъ началось изъ села Шендерова, Брацлавскаго уъзда, Подольской губерніи, съ 1889 года. Силою сего объявленія всв мъста и лица, могущія имъть свъдънія о пребываніи безвистно отсутствующей Матроны Антоновой Панасюкъ, обязываются немедленно доставить оныя въ Подольскую духовную консисторію.

Отъ Рязанской духовной консисторіи симъ объявляется, что въ оную 26 января 1905 года вступило прошеніе крестьянки села Глъбова, Рязанскаго уъзда, Натальи Ивановой Рябовой, о расторженіи брака ея съ мужемъ Николаемъ Димитріевымъ Рябовымъ, вънчаннаго причтомъ церкви села Глъбова, Рязанскаго уъзда, 3 февраля 1892 года. По заявленію просительницы Натальи Ивановой Рябовой, безвъстное отсутствіе ея супруга Николая Димитріева Рябова началось изъ гор. Сиб. съ 1900 г. Силою сего объявленія всъ мъста и лица, могушія имъть свъдънія о пребываніи безвъстно отсутстви о пребываніи безвъстно отсутство пребываніи безвъстно отсутство пребыванія о пребываніи безвъстно отсутствующаго Николая Димитріева Рябова, обязываются немедленно доставить оныя въ Рязанскую духовную консисторію.

Отъ Самарской духовной консисторіи симь объявляется, что въ оную вступило прошеніе крестьянки села Вязоваго Гая, Николаевскаго увзда, Въры Ларіоновой Якуниной, жительствующей нъ Самаръ, по Узенькой ул., д. Киселева, 54, о расторженіи брака ея съ мужемъ Евстафіемъ Демидовымъ Якунинымъ, вънчаннаго причтомъ церкви с. Вязоваго Гая, 20 октября 1876 года. По заявленію просительницы Въры Ларіоновой Якуниной, безвъстное отсутствіе ея супруга Евстафія Демидова Якунина началось изъ Сибири 15 лътъ тому назадъ. Силою сего объявленія всъ мъста и лица, могущія имъть свъдънія о пребываніи безвъстно отсутствованіи безвъстно отсутствованіи безвъстно отсутствующаго Евстафія Демидова Якунина, обязываются немедленно доставить оныя въ Самарскую духовную консисторію.

ть Самарской духовной консисторіи Ј симъ объявляется, что въ оную вступило прошеніе крестьянки села Русской Селитьбы, Самарскаго увзда, Въры Ивановой Васильевой, Мерщилиной-Мерщининой-Чебрылевой, жительствующей въ с. Красномъ Яру, Самарскаго увзда, о расторженін брака ен съ мужемъ Иваномъ Евфимовымъ Васильевымъ, Мерщилинымъ-Мерщининымъ-Чембрылевымъ, вънчаннаго причтомъ церкви с. Краснаго Яра 26 мая 1904 года. По заявленію просительницы Въры Ивановой Васильевой, Мерщилиной-Мерщининой-Чембрылевой, безвъстное отсутствіе ея супруга Ивана Евфимова Васильева, Мерщилина-Мершинина-Чембрылева началось изъ с. Русской Селитьбы болье 5 льть тому назадь. Силою сего объявленія всь мъста и лица, могущія имъть свъдънія о пребываніи безвистно отсутствующаго Ивана Евфимова Васильева, Мерщилина-Мерщинина-Чембрылева, обязываются немедленно доставить оныя въ Самарскую духовную консисторію.

ОТЪ СТАВРОПОЛЬСКОЙ ДУХОВ. КОНСИСТОРІМ СИМЪ ОБЪЯВЛЯЕТСЯ, ЧТО ВЪ ОНУЮ 29 МАЯ 1909 ГОДА ВСТУПНАО ПРОШЕНІЕ ЖЕНЫ КРЕСТЬЯНИНА КАЛУЖСКОЙ ГУБЕРНІИ, КОЗЕЛЬСКАГО УБЗДА, ДУДИНСКОЙ ВОЛОСТИ, ДЕР. ВЪЛЬЙ-ВЕРХЪ, ПАРАСКЕВЫ СЕМЕНОВОЙ ПОЛИКАНЦЕВОЙ, ЖИТЕЛЬСТВУЮНЕЙ ВЪ 1-Й ЧАСТИ ГОР. ЕКАТЕРИНОДАРА, КУБАНСКОЙ ОБЛАСТИ. ПО ЕЛИСАВЕТИНСКОЙ УЛ., Д. 5, О РАСТОРЖЕНІИ БРАКА ЕЯ СЪ МУЖЕМЪ АРГЕМІВЪ ФЕДОРОВЫМЪ ПОЛИКАНЦЕВЫМЪ, ВЪНЧАННАГО ПРИЧТОМЪ ЦЕРКВИ СЕЛА ПРОСИТЕЛЬНИМ 12 ЯНВАРЯ 1892 ГОДА. ПО ЗАЯВЛЕНІЮ ПРОСИТЕЛЬНИЦЫ ПАРАСКЕВЫ СЕМЕНОВОЙ ПОЛИКАНЦЕВА НАЧАЛОСЬ ИЗЪ ДЕР. ВЪЛЬЙ-ВЕРХЪ, КАЛУЖСКОЙ ГУБЕРИИ, СЪ 1897 ГОДА. СИЛОЮ СЕГО ОБЪЯВЛЕНІЯ ВСЪ МЪСТА И ЛИЦА, МОГУШІЯ ИМЪТЬ СВЪДЪНІЯ О пРЕОБІВАНИ БЕЗ МЪСТА И ЛИЦА, МОГУШІЯ ИМЪТЬ СВЪДЪНІЯ О пРЕОБІВАНИ БЕЗ КЪСТИВРОПОЛЬСКУЮ ДУХОВНУЮ КОНОИСТОРІЮ.

Отъ Ставронольской духов, консисторін симъ объявляется, что въ оную 3 сентября 1908 г. вступнло прошеніе крестьянина Воронежской губернін, Валуйскаго уъзда, Больше-Липяговской волости, села Самарина Матвъя Иванова Трубникова, жительствующаго въ стан. Кавказской, Кублиской области, о расторженіи брака его съ женой Маріей Георгіевой Трубниковой, урожденной Дъвкиной, вънчаннаго причтомъ Николаевской церкви с. Самарина, Валуйскаго уъзда, Воронежской губернін, 24 октября 1879 года. По заявленію просителя Матвъя Иванова Трубникова, безвъстное отсутствіе его супруги Марія Георгієвой Трубниковой началесь изъ станицы Кавказской, Кубанской области, съ 1884 года. Силою сего объявленія всъ міста и лица, могущія имъть сибдівні о пребываніи безомство отмуство от пробываются немедленно доставить оныя въ Ставронольскую духовную консисторію,

# ОТЪ ГОСУДАРСТВЕННАГО БАНКА.

5°/<sub>0</sub> закладн. съ выигр. листы Гос. Дв. Зем. Банка 1889 г. 40 тиражъ 2 ноября 1909 г.

На основаніи Высочайше утвержденнаго 12-го октября 1889 г. Положенія о 5°/о закладныхъ съ выигрышами листахъ Государственнаго Дворянскаго Земельнаго Банка и согласно утвержденнымъ Г. Министромъ Финансовъ правиламъ для тиража выигрышей и тиража погашенія означенныхъ листовъ, 2-го ноября 1909 г., Совѣтомъ Государственнаго Банка, въ присутствіи: за Управляющаго Государственнымъ Дворянскимъ Земельнымъ Банкомъ, Члена Совѣта сего Банка, депутатовъ отъ всѣхъ сословій по назначенію С.-Петербургской городской думы и депутатовъ отъ С.-Петербургской биржи, произведенъ публичный тиражъ погашенія листовъ означеннаго Банка.

## нумера серій, вышедшихъ въ тиражъ.

(Каждая изъ нижеслѣдующихъ серій заключаетъ въ себѣ 50 листовъ, съ № 1 по № 50 включительно).

|   | 00019          | 01600 | 02955  | 04510 | 06183 | 07170 | 08756 | 10507   | 12286  | 13820 | 15203 |
|---|----------------|-------|--------|-------|-------|-------|-------|---------|--------|-------|-------|
|   | 00067          | 01612 | 02979  | 04619 | 06303 | 07230 | 08772 | 10518   | 12406  | 13831 | 15230 |
|   | 00119          | 01644 | _03080 | 04633 | 06331 | 07262 | 08858 | 10519   | 12483  | 13879 | 15309 |
|   | 00174          | 01681 | 03135  | 04642 | 06332 | 07373 | 09126 | 10533   | 12541  | 13913 | 15340 |
|   | 00243          | 01707 | 03256  | 04751 | 06337 | 07442 | 09139 | 10630   | 12604  | 13944 | 15341 |
|   | 00248          | 01758 | 03288  | 04854 | 06347 | 07449 | 09147 | 10658   | 12765  | 13975 | 15373 |
| 1 | 00255          | 01921 | 03323  | 04855 | 06349 | 07600 | 09168 | 10696   | 12804  | 13994 | 15396 |
|   | 00266          | 01950 | 03361  | 04911 | 06358 | 07625 | 09181 | 10720   | 12860  | 14021 | 15452 |
|   | 00269          | 01979 | 03378  | 04966 | 06410 | 07655 | 09199 | 10864   | 12915  | 14046 | 15486 |
|   | 00352          | 02072 | 03423  | 04982 | 06438 | 07677 | 09236 | 10948   | 12977  | 14054 | 15489 |
|   | 00446          | 02158 | 03506  | 05030 | 06467 | 07687 | 09252 | 10992   | 12995  | 14105 | 15533 |
|   | 00502          | 02162 | 03543  | 05070 | 06496 | 07912 | 09273 | 11033   | 12996  | 14123 | 15645 |
|   | 00548          | 02263 | 03609  | 05088 | 06667 | 07942 | 09343 | 11047   | -13052 | 14167 | 15837 |
|   | 00731          | 02373 | 03668  | 05151 | 06715 | 07976 | 09493 | 11113 • | 13094  | 14195 | 16000 |
|   | 00736          | 02388 | 03743  | 05234 | 06719 | 08016 | 09546 | 11325   | 13157  | 14216 | -     |
|   | 00853          | 02444 | 03756  | 05329 | 06804 | 08017 | 09611 | 11607   | 13159  | 14229 | 173   |
|   | 01138          | 02448 | 03768  | 05341 | 06812 | 08053 | 09666 | 11670   | 13174  | 14295 |       |
|   | 01150          | 02462 | 03796  | 05374 | 06835 | 08161 | 09695 | 11815   | 13210  | 14401 |       |
|   | 01250          | 02574 | 03812  | 05377 | 06872 | 08220 | 09916 | 11846   | 13245  | 14417 |       |
|   | 01277          | 02622 | 03821  | 05447 | 06911 | 08227 | 10048 | 11883   | 13248  | 14576 |       |
|   | 01288          | 02753 | 03912  | 05469 | 06928 | 08248 | 10057 | 11886   | 13300  | 14597 |       |
|   | 01307          | 02785 | 03923  | 05592 | 06936 | 08311 | 10072 | 12110   | 13345  | 14614 |       |
|   | 01369          | 02852 | 03945  | 05639 | 07027 | 08341 | 10116 | 12135   | 13493  | 14663 |       |
|   | 01430          | 02856 | 04228  | 05692 | 07061 | 08431 | 10122 | 12169   | 13580  | 14670 |       |
|   | 01453<br>01472 | 02865 | 04245  | 05770 | 07096 | 08490 | 10138 | 12182   | 13689  | 14710 |       |
|   | 01532          | 02895 | 04391  | 05830 | 07105 | 05610 | 10146 | 12219   | 13779  | 14857 |       |
|   | 01552          | 02915 | 04404  | 05988 | 07143 | 08650 | 10261 | 12247   | 13793  | 14973 |       |
|   | 01001          | 02946 | 04434  | 06012 | 07169 | 08654 | 10397 | 12275   | 13795  | 15028 |       |
|   |                |       |        |       |       |       |       |         |        |       |       |

Всего 294 серіи, составляющія 14.700 листовъ на сумму 1.984.500 рублей.

Уплата капитала по вышедшимъ въ тиражъ листамъ, по 135 рублей за листъ, будетъ производиться съ 1 февраля 1910 года въ Конторахъ и Отдъленіяхъ Государственнаго Банка, а также въ Казначействахъ тъхъ городовъ, гдъ нътъ учрежденій Банка.

K

въ здании

улица).



чати-въ 8 д. л., крупной печати, въ бум. 75 к., въ коленк. 1 р. 10 к., въ коленк. съ сафьян. кор. 1 р. 20 к.: въ 8-16 д. л., въ бум. 40 к., въ кореш. 60 к., въ коленк. 75 к.; въ 16 д. л., въ бум. 30 к., въ коленк. 45 к.; въ 32 д. л., въ бум. 25 к., въ коленк. 40 к., въ шагрен. съ золот. обрѣз. 2 р. 50 к., въ барх. 3 р.

### БЕЗЪ ПСАЛТИРИ:

на славянскомъ языкъ: въ 8 д. л., въ бум. 40 к., въ коленк. 60 к.; въ 32 д. л., въ бум. 18 к., въ коленк. 35 коп.

на русскомъ языкъ, гражд. печати: въ 8 д. л., крупной печати, въ коленк. 80 к.; въ 16 д. л. (народн. изд.), въ бум. 20 к., въ коленк. 30 к., въ коленк. съ сафьян. кор. 40 к., въ сафьян. 70 коп.

на славянскомъ и русскомъ языкажъ: въ 32 д. л., въ бум. 45 к., въ коленк. съ сафьян. кор. 75 к., въ сафьян. 1 р.; въ 32 д. л., съ паралл. мъстами, и съ прилож. подлинныхъ текстовъ ветхозав. параллелей, въ бум. 65 к., въ коленк. съ сафьян. кор. 1 р., въ сафьян. 1 р. 50 к.

на четырехъ языкахъ: греческомъ, латинскомъ, славянскомъ и русскомъ, въ девяти книгахъ, цвна 4 р. 45 к.

### ТАМЪ ЖЕ ПРОДАЮТСЯ:

Тъмъ жива наша русская право-славная душа, Нікона, епископа Вологодскаго и Тотемскаго, првна въ бум. 20 к

новомъ завътъ на четырехъ языкажъ. Н. Чуриловскаго. Ц. 10 к.

коленк. 18 к., въ сафьян. зол. обр. 1 р. 85 к.; въ 128 д. л., отдёльно каждый евангелисть, въ бум. 65 к., въ сафьян. съ золот. обр. 1 р. 75 коп.

обр. 1 р. 70 к.; То же, безъ кинов., въ бум.

кажъ: въ 8 д. л., въ бум 35 к., въ колом. **45** к., въ колен. **55** к., въ саф. золот. обр. **2** р.

въ 8 д. л., крупной печати, въ бум. 35 к.,

въ коленк. 75 к., въ кол. съ зол. тисн. 1 р.

50 к., въ шагр. съ зол. обр. 2 р. 50 к.; въ 16 д. л., съ пвътными заставицами и рамками, съ изображ. св. Евангелистовъ, въ

коленк. 1 р. 50 к., въ коленк. съ золот.

тисн. 1 р. 90 к., въ шагр. съ зол. обръз. **2** р. **90** к.; въ 32 д. л., въ бум. **10** к., въ

на славянскомъ и русскомъ язы-

на русскомъ языкъ, гражд. печ.: въ 8 д, л., въ бум. 15 к., въ коленк. 35 к.;

10 коп., въ коленк. 20 коп.

# новыи завътъ

#### СЪ ПСАЛТИРЬЮ:

(св. Евангеліе, Дѣянія и Посланія св. Апостоловъ и Апокалипсисъ)

на славянск. яз., церк. печати— въ 32 д. л., въ бум. **25** к., въ коленк. **45** к. на русскомъ языкѣ, гражд. пе-

Содержаніе: Высочайшія: повельнія, приказь, награды и отмытки. Опредыленія Святыйшаго Сунода.—Приказы Оберъ-Прокурора Святьйшаго Сунода. Прибавленія: О върноподданнических обязанностяхъ. - Борьба и святость. - Личность святителя Димитрія, митрополита Ростовскаго, по его житію

и поученіямъ. — Святитель Димитрій Ростовскій, какъ богословъ и писатель. — Святитель Димитрій Ростовскій, какъ архипастырь-миссіонеръ. — Объ епархіальныхъ съёздахъ духовенства. — Государственная Дума и духовенство.—А. В. Кольцовь, какъ выразитель возэрьній русскаго народа.—Празднованіе 200-льтія кончины святителя Димитрія Росговскаго С.-Петербургскимъ епархіальнымъ миссіонерскимъ совътомъ. - Хроника. - Сообщенія изъ заграницы. - Сообщенія о новыхъ книгахъ. - Отвъты редакціи. -Объявленія.

Подписная цъна на «церковныя въдомости» 4 р. въ годъ съ дост. и перес., за границу 5 р. Отдёльные №М по 14 к. съ пересылкой. АДРЕСЬ РЕДАКЦІИ: С.-Петероургъ, Конногвардейскій оульваръ, д. 5, кв. 7.

Ø......Ď С.-Петербургъ, 5 ноября 1909 г. Редакторъ профессоръ М. Остроумовъ.