# РИЖСКІЯ MAPXIAJIЬНЫЯ ВЪДОН

мъсяцъ: 1 и 15 числа каждаго мъсяца. Пана НЯТЬ рублей въ годъ съ пересыл-

Be-

го,

tie Γ.

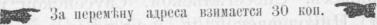
\$й. Nº 8.

15 Апръля 1906 г.

подниска

с принимается въ редакціи: Рига, уг. Суской ул. № 57, кв. 32.

Объявленія для печати принимаются за одну страницу — 2 рубля,  $^{1}/_{2}$  стран. — 1 р.,  $^{1}/_{4}$  стран. — 50 к.



# Отдёль оффиціальный.

## Епархіальныя извъстія.

утвержденнымъ 24 Высочайше 1906 года всеподданнъйшимъ докладомъ Святъйшаго Синода возведенъ Начальникъ Россійской Духовной Миссіи въ Японіи Преосвященный Николай, Епископъ Ревельскій, въ санъ Архіепископа, съ присвоеніемъ ему наименованія "Японскій".

Награжденъ Его Высокопреосвященствомъ законоучитель Рижской Николаевской гимназіи священникъ Өеодотъ Соколовъ скуфьею.

Умеръ протојерей Виндавской Николаевской церкви Василій Алякритскій 4 апръля.

**Рукоположенъ** во діакона псаломщикъ Кренгольмской церкви Михаилъ Узна, съ оставленіемъ на вакансіи псаломщика, 26 марта.

**Уволенъ** отъ службы по епархіальному вѣдомству и. д. псаломщика Носовской церкви Михаилъ Борисовичъ съ 11 апрѣля.

Опредълены исправляющими должность псаломщика къ церквамъ: Кольценауской — бывшій воспитанникъ Прибалтійской Учительской Семинаріи Иванъ Рѣкстынь 10 апрѣля, Фестенской учитель Кондавской вспомогательной школы Антонъ Дзенисъ 1 апрѣля и Тестамской — бывшій воспитанникъ Рижской Духовной Семинаріи Константинъ Рятсепъ 1 апрѣля.

Имънся вакантныя мъста: священника при церквахъ: Сиссегальской, Саусенской и Виндавской Николаевской и псаломщика при церквахъ: Раксольской единовърческой, Венденской, Уббенормской, Лемзальской. Куймецкой, Юрьевской Успенской, Гангофской, Геймадрской и Носовской.

## Отъ Духовной Консисторіи.

Духовная Консисторія объявляєть къ свѣдѣнію причтовъ церквей епархіи, что пожертвованія на нужды "Комитета по оказанію помощи православнымъ семьямъ, пострадавшимъ отъ безпорядковъ въ Прибалтійскомъ краѣ", должны быть препровождаемы не въ Консисторію, а къ казначею Комитета, Эконому Архіерейскаго Дома, Архимандриту Иннокентію, и въ Редакцію Епархіальныхъ Вѣдомостей.

C

## списокъ

рен-

BB-

кви

пса-

шій

еми-

i ---

олы

ыв-

ріи

ка

ин-

пап

ен-

ЮЙ,

йи

цѣ-

нія

BO-

ПО-

ТЬ

на-

И-

ТЬ-

### кандидатовъ священства по Рижской епархіи.

**Алликъ** Владиміръ. Окончилъ курсъ Рижской Семинаріи въ 1903 году. Состоитъ псаломщикомъ при Аренсбургской церкви.

Андреевъ Арсеній. Окончиль курсь Рижской Духовной Семинаріи въ 1890 году. Состоитъ псаломщикомъ при Якобштадтской Св. Духовской церкви и регентомъ Рижскаго Архіерейскаго хора съ 19 ноября 1892 года.

**Ауструмъ** Павелъ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1900 году. Состоитъ учителемъ при Рижской Единовѣрческой церковноприходской школѣ.

Балодъ Петръ, діаконъ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1901 году. Рукоположенъ во діакона 18 апрѣля 1904 года. Состоитъ на псаломщической вакансіи при Иллукстской Гринвальдской церкви.

Барбанъ Андрей. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1896 году. На службъ псаломщикомъ при Рижской Вознесенской церкви съ 1896 года.

**Берзинъ** Николай. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1904 году. Состоитъ псаломщикомъ при Валкской Исидоровской церкви.

**Битте** Эрастъ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1903 году. Состоитъ учителемъ при Рижской Всѣхсвятской церкви.

**Блодонъ** Кириллъ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1894 году. На службѣ псаломщикомъ съ 1894 года, а при Керстенбемской церкви съ 1900 года.

**Блокманъ** Александръ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1903 году. Состоитъ псаломщикомъ при Кокенгузенской церкви.

**Брежгисъ** Николай. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1903 году. Состоитъ псаломщикомъ при Руенской церкви.

Буровъ Павелъ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1901 году. Состоитъ псаломщикомъ при Рижской Троице-Задвинской церкви.

**Ванагъ** Матвъй. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1903 году. Состоитъ псаломщикомъ при Гольдингенской церкви.

**Винкъ** Христофоръ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1901 году. Состоитъ псаломщикомъ при Кренгольмской церкви.

Витоль Адамъ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1898 году. На службѣ псаломщикомъ съ 1898 года, а при Марценской церкви съ 1902 года.

**Вицупъ** Александръ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1898 году. Состоитъ псаломщикомъ при Либавской Св. Николаевской церкви.

Вицупъ Евграфъ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1901 году. Состоитъ учителемъ при Якобштадтскомъ Маріинскомъ училищѣ съ 21 августа 1901 года.

**Вицупъ** Алеей. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1900 году. Состоитъ псаломщикомъ при Митавскомъ соборѣ.

**Вяльбе** Георгій. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1904 году. Состоитъ псаломщикомъ при Рижской Тюремной церкви.

ОЪ

Co-

ви.

IЖ-

ТЪ

ой

ca-

ОИ

ой

ca-

**Ж**-

ТЪ

ОЙ

5番

ой

- H

0-

a-

ой

И-

И-

й

ТЪ

Й

a-

Гонестовъ Іоаннъ, Протодіаконъ Рижскаго канедральнаго собора. Окончилъ курсъ Псковской Духовной Семинаріи въ 1890 году. На службѣ въ Псковской епархіи съ 1890 года, а при Рижскомъ канедральномъ соборѣ съ 4 октября 1898 г.

**Гертнеръ** Маркъ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1903 году. Состоитъ псаломщикомъ при Гайнажской церкви.

Грауздынъ Павелъ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1899 г. На службъ псаломщикомъ съ 1899 года, а при Либавской Св. Троицкой церкви съ 1904 года.

**Добротворскій** Иванъ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1904 году. Состоитъ псаломщикомъ при Рижской Іоанновской церкви.

Доринъ Константинъ, діаконъ Рижскаго кандральнаго собора. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1902 году. На службѣ при канедральномъ соборѣ съ 1903 года.

**Дубковскій** Павелъ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1903 году. Состоитъ псаломщикомъ при Гутмансбахской церкви.

Жоринъ Иванъ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1895 году. На службъ псаломщикомъ при Ревельской Николаевской церкви съ 1895 года.

**Казинъ** Николай. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1905 году. Состоитъ псаломщикомъ при Эшенгофской церкви.

**Канепъ** Кириллъ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1902 году. Состоитъ псаломщикомъ при Нитауской церкви.

**Канынь** Петръ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1905 году. Состоитъ псаломщикомъ при Стомерзейской церкви. Клявинъ Петръ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1887 году. На службѣ съ 1887 года. Состоитъ псаломщикомъ при Фридрихштадтской церкви съ 1903 года.

18

CB

Щ

Y

П

Д

JIC

Д

Д

JIC

ЛС

CK

110

Ц

Д

Д

JIO

CK

ПС

**Коэмецъ** Романъ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1905 году. Состоитъ псаломщикомъ при Раппинской церкви.

**Крейсъ** Алексѣй. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1900 году. Состоитъ псаломщикомъ при Гапсальской церкви.

**Кюммель** Викторъ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1903 году. Состоитъ псаломщикомъ при Феннерской церкви.

**Кюммель** Георгій. Окончиль курсь Рижской Духовной Семинаріи въ 1903 году. Состоить псаломщикомъ при Леальской церкви.

Ламанскій Іоаннъ. Окончилъ курсъ Вологодской Духовной Семинаріи въ 1894 году. На службѣ въ Рижской епархіи съ 1900 года. Состоитъ псаломщикомъ при Рижской Благовѣщенской церкви.

**Лисманъ** Александръ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1896 году. На службѣ псаломщикомъ съ 1896 года, а при Либавской Св. Троицкой церкви съ 1901 года.

**Лисманъ** Александръ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинарій въ 1905 году. Состоитъ псаломщикомъ при Кольбергской церкви.

**Лѣтавѣтъ** Владиміръ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1900 году. Состоитъ псаломщикомъ при Черносельской Единовърческой церкви.

**Михалевъ** Илья. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1897 году. Состоялъ съ

домицизма при Стомераейской церкви.

1897 года учителемъ при Дуббельнской приходской школѣ, а съ 1906 года состоитъ псаломщикомъ при Юрьевской Успенской церкви.

кой

кбѣ

ид-

ой

ca-

ой

ТЪ

ОЙ

ca-

ой

ca-

)Д-

бѣ

ca-

ви.

Ж-

者で

ой

**Ж**-

0-

K-

0-

p-

й

Михельсонъ Григорій. Окончиль курсь Рижской Духовной Семинаріи въ 1896 году. Состоить учителемъ при Рижской Вознесенской церковноприходской школѣ.

**Моксъ** Иванъ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1900 году. Состоитъ псаломщикомъ при Юрьевской Георгіевской церкви.

**Намнъкъ** Иванъ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1905 году. Состоитъ псаломщикомъ при Сиссегальской церкви.

**Оравъ** Василій. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1905 году. Состоитъ псаломщикомъ при Оллустферской церкви.

**Падрикъ** Романъ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1902 году. Состоитъ псаломщикомъ при Валкской Николаевской церкви.

Пакалнинъ Андрей. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1892 году. На службъ псаломщикомъ съ 1892 года, а при Буцковской церкви съ 1894 года.

**Плаудъ** Кириллъ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1903 году. Состоитъ псаломщикомъ при Юргенсбургской церкви.

**Плиткинъ** Сергъй. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1898 году. Состоитъ псаломщикомъ при Иллукстской монастырской церкви.

Пурвинъ Кириллъ Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1904 году. Состоитъ псаломщикомъ при Венденской церкви.

Просовецкій Александръ, діаконъ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1887 году.

На службѣ въ должности псаломщика съ 1888 года; рукоположенъ во діакона 26 марта 1889 года. Состоитъ на псаломщической вакансіи при Скрудалинской церкви.

Д

Л

Ц

P

CI

Д

П

E

X

JI(

CH

110

X

C

Рыжовъ Валентинъ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1903 году. Состоитъ учителемъ при Валкской Николаевской церковноприходской школѣ,

**Сабасъ** Иванъ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1902 году. Состоитъ псаломщикомъ при Тугаланской церкви.

**Саксъ** Александръ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1898 году. Состоитъ псаломщикомъ при Газенпотской церкви.

**Сассь** Иванъ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1905 году. Состоитъ псаломщикомъ при Малоіоанновской церкви.

**Сермуксъ** Елевферій. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1902 году. Состоитъ псаломщикомъ при Смильтенской церкви.

Столяровъ Павелъ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1899 году. На службѣ псаломщикомъ съ 1899 года, а при Скрудалинской церкви съ 1906 года.

**Таевере** Мартинъ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1903 году. Состоитъ псаломщикомъ при Феллинской церкви.

**Таманъ** Иванъ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1904 году. Состоитъ псаломщикомъ при Феллинской церкви.

**Туккумъ** Александръ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1904 году. Состоитъ псаломщикомъ при Лемзальской церкви.

Турьянъ Петръ. Окончилъ курсъ Рижской

Духовной Семинаріи въ 1897 году. Состоитъ псаломщикомъ при Рижской Троице - Задвинской церкви.

ода;

ода.

кру-

иж-

ИТЪ

3HO-

кой

ica-

иж-

ТТЪ

Ду-

ica-

U.H.

ТТЪ

кой

кбѣ

кой

кой

ca-

кой са-

IЖ-

ТЪ

сой

Узна Михаилъ, діаконъ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1904 году. Состоитъ на псаломщической вакансіи при Кренгольмской церкви.

**Уэсонъ** Михаилъ. Окончилъ кусъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1897 года. На службѣ псаломщикомъ съ 1897 года, а при Перновской Екатерининской церкви съ 1902 года.

**Цеба** Иванъ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1903 году. Состоитъ псаломщикомъ при Суйслепской церкви.

**Эндрексонъ** Георгій. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1905 году. Состоитъ псаломщикомъ при Оберпаленской церкви.

**Энынь** Иванъ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1901 году. Состоитъ псаломщикомъ при Митавскомъ соборѣ.

**Эклавъ** Иванъ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1901 году. Состоитъ псаломщикомъ при Бауской церкви.

**Яковлевъ** Константинъ. Окончилъ курсъ Рижской Духовной Семинаріи въ 1903 году. Состоитъ псаломщикомъ при Верроской церкви.

ся къ симъ, событымът по примения симъ во примения

## Отдълъ неоффиціальный.

#### Женственность и ея значеніе.

Да будеть украшеніемь вашимь (женскимь) сокровенный сердца человькь вы нетлынной красоть кроткаго и молчаливаго духа, что драгоцынно предъ Богомь (1 Петр. 3, 3-4). \*\*)

впо вед

нал ває

B\$3

BOC

нар

Ma

віи

ШИ

ИД

ВЪ

Д00

До

OTL

HOI

BOI

ри

Ba

9TC

ХИ

ДУ

ри

бол

И30

ВИ

Hy

110

ем

Если бы міръ не могъ вздыхать, онъ задохся бы, гласить славянская мудрость. Такимъ вздохомъ для земли русской въ наши дни является духъ женщины-христіанки. Уяснить идеалъ женщины-христіанки въ настоящій моментъ мы считаемъ своевременнымъ.

Личностью, которая всецѣло и гармонически осуществила въ себѣ указанный идеалъ, является, безъ сомнѣнія, Богоматерь.

По преданію, Пречистая воспитывалась при Іерусалимскомъ храмѣ, въ священномъ пансіонѣ, говоря по современному. Воспитаніе здѣсь велось въ строго національномъ религіозно-нравственномъ духѣ. Молитва, наученіе книжное на основѣ Слова Божія, трудъ женскаго обихода—рукодѣлье. Но главное—послушаніе авторитету старшихъ, смиреніе, молчаніе въ общежитіи. Съ такими свойствами духа Богоматерь выступаеть, какъ непосредственная участница въ міровыхъ событіяхъ. Вотъ Рождество Христово съ чудносвященнымъ явленіемъ ангеловъ и поклоненіемъ пастырей. Какъ Пречистая относится къ симъ событіямъ? По глубокому замѣчанію Евангелиста, Марія сохраняла все это, слагая въ

<sup>\*)</sup> На 16 апръля.

сердцѣ своемъ (Лук. 2, 19). Значеніе всѣхъ сихъ впечатлѣній, сохраняемыхъ въ сердцѣ, сказалось въ великія минуты жизни Пречистой. При посѣщеніи, напр., Елисаветы изъ чистой груди Маріи выливается дивная пѣснь; въ ней чувствуется живое вѣяніе и смиренія, и благодарности къ Творцу, и восторгъ славословія, и нѣжная любовь къ своему народу (Лук. 1, 46—55). А при Крестѣ Христовомъ Матерь Его безропотно и въ благоговѣйномъ безмолвіи преклоняется предъ величіемъ событія, не нарушивъ его личнымъ проявленіемъ.

Mo

ua

nn

mo

Tp.

СЯ -0]

ďХ

Ы-

)e-

КИ

R.

ри

ľĚ,

СР

dЪ

Ba

Ho ie,

Ly-

ая

BO

ВЪ

TT-

ію

ВЪ

Такова нравственная личность Богоматери—
идеала женщины-христіанки. Въ ней женственность
въ высшемъ смыслѣ слова: кротость и незлобіе,
доброта и привѣтливость, цѣломудріе и простота.
Достойно вниманія то обстоятельство, что ни одна
отрасль искусства не отразила такъ вѣрно нетлѣнной красоты христіанской женственности, какъ живопись религіозная. Въ данномъ случаѣ мы говоримъ, главнымъ образомъ, о Богоматери кисти В.
Васнецова. Кому изъ насъ, братіе, неизвѣстно
это дивное произведеніе кисти дивнаго художника!

Вся фигура Пречистой закутана въ плащъ и хитонъ, открыто одно лицо, т. е. показана только душа женщины. Широко открытые глаза Богоматери говорять о физическомъ изнеможеніи, но полная бодрость всей мускулатуры тѣла даетъ понять, что изображенная личность полна силъ нести свой подвигъ-долгъ. Взоръ Богоматери обращенъ въ сторону: очевидно тяжела перспектива пути Ея, но Она покорна подвигу-долгу. Она терпѣливо съ сознаніемъ необходимости несетъ свой подвигъ.

Повторяемъ: идея Богоматери кисти Васнецова — подвигъ женственности, безропотный спокойный

подвигъ. Здъсь великій урокъ современной русской женщинъ. И она, въ наши тревожные дни, должна поднять бодро и нести терпъливо свой подвигъ. Какой-же подвигь предложить русской женщинъ современно? Свято сохранять и настойчиво проводить въ жизнь свою женственность, по образу Той, которая всвмъ намъ на потребу... Поразительно: вст наличныя условія какъ-бы вооружались противъ женщины и ея женственности. И голосъ мужчины, и шумъ соціальнаго строя, и шопотъ марксизма и задорное слово современной беллетристики-все манитъ нашу русскую женщину къ равноправности съ мужчиной на почвъ полнаго уравненія ихъ духовныхъ особенностей. Все манить женщину пойти противъ своей природы и зачеркнуть свою женственностьту силу, которая есть вздохъ Россіи... Особенно въ семъ скорбномъ направленіи дійствуетъ современная, такъ называемая изящная литература. Горькій, Андреевъ, Чириковъ, Гусевъ-Оренбургскій, Купринъ и пр. Боже! Въдь въ произведеніяхъ ихъ нътъ, собственно говоря, даже намека на изображение женщины-христіанки съ ея драгоцъннымъ украшеніемъ -женственностью. Вспомните Александру Савельевну въ "Оомъ Гордъевъ"-Горькаго, Въру въ "Молчаніи"---Андреева, эту ужасную жену священника въ "Странъ Отцевъ"-Гусева-Оренбургскаго. Въдь все это сплошная деморализація и часто неприкрытый культъ плоти!..

Эта женщина (особенно дъвушки) пренебрегаетъ лучшимъ украшеніемъ своего пола и считаетъ призваніемъ своей жизни проповъдывать новый культъ анархіи. Ее можно встрътить на собраніяхъ и въ частныхъ домахъ, гдъ она проповъдуетъ противъ рус-

скої пле

0000 дух TMN нie. на ОТЪ ЩИН кра pasi HOC жен она тел про ког CBO ное

> час сво ютт шал сфе

мен

нос

вел

МИ

ШК

ской тираніи; въ театрѣ, гдѣ она изступленно руко-

кой

жна

игъ.

ЕНИ

0B0-

Гой,

ьно:

ивъ

ны,

аи

ма-

СЪ

dXI6

ИВЪ

'b--

ВЪ

ленкій,

ИНЪ

атъ,

емъ

ЭЛЬ-

ВЪ

цен-

аго.

не-

етъ

зва-

rap-

acT-

yc-

Нѣтъ, наша русская женщина должна въ настоящее особенно время всѣми силами своего женственнаго духа противостать "уравнительному теченю" и имъть подвигъ пронести свято свое русское призваніе. Въ этомъ святомъ дълъ наша русская женщина вправъ ожидать себъ помощи и отъ общества, и отъ литературы, и отъ школы. Теперь русская женщина неудержимо стремится къ образованію — прекрасно; стремительно ищеть труда на самыхъ разнообразныхъ поприщахъ общественной дъятельности-превосходно. Но разъ она-наша русская женщина-утвердится въ сознаніи своего подвига, она безповоротно пойметъ, что центръ ея жизнедъятельности -- семья. Обратите вниманіе: теперь у насъ проявляется по мъстамъ господство пайдократіи, когда дъти-подростки хотятъ взять верхъ надъ своими родителями. О чемъ говоритъ это отвратительное явленіе? Объ изсякновеніи въ семействахъ элемента женственности.

Въ самомъ дѣлѣ: если мать, тетка, сестра ежечасно и ежедневно ходятъ предъ дѣтьми въ ореолѣ своей женственности, тогда онѣ неизбѣжно создають въ семьѣ атмосферу простоты, кротости, послушанія, страха Божія, внѣшняго порядка—ту атмосферу, при которой пайдократія немыслима. Да, великая нравственная сила—добрая женщина въ семьѣ.

Укажемъ здѣсь на значеніе истинной женственности и въ другихъ сферахъ женскаго труда. Возьмите женщину—педагога. Теперь у насъ насталъ, повидимому, моментъ объединенія семьи со школой, семьи въ лицѣ такъ называемыхъ

родительскихъ комитетовъ и школы въ лицъ педагогическихъ совътовъ. Намъ хочется думать, что женщины-педагоги могутъ и въ этой розни многое сладить при помощи своей женственности. Если учительница и воспитательница кротко и терпъливо выслушаетъ учащуюся и ея родныхъ, съ добротою сердечною дасть имъ совъть, съ теплымъ доброжелательствомъ попроситъ, то при системъ и настойчивости, она непремънно создастъ мостъ примиренія для семьи и школы... Вотъ, дальше, женщинаврачъ. Давно сказано и никъмъ не оспорено, что лъчить нужно прежде всего не бользни, а больныхъ. Истина здёсь та, что къ постели больного врачъ долженъ нести вмъстъ съ знаніемъ сердечную теплоту и нравственное одобреніе. Но именно женственность является неизсякаемымъ источникомъ, изъ котораго больной можетъ черпать нравственное утъшение для себя. И если бы ряды врачебнаго института болъе заполнились у насъ сердечными женственными врачами, тогда и больнымъ дышалось бы легче. Кто изъ насъ, наконецъ, не почувствовалъ во всей глубинъ значенія слова "сестра милосердія"? Испытывая невфроятныя мученія гдф-нибудь въ заброшенномъ госпиталъ, нашъ Христолюбивый воинъ проясняеть свой взоръ и забываеть всю остроту боли часто при одномъ появленіи сестры милосердія! А когда "сестрица", собираясь закрыть глаза солдатику, съ нъжностью матери ловить послъднія слова страдальца, послъднее завъщание "женъ и дъткамъ", тогда она является въ такомъ величіи своей женственности, предъ которымъ въ безмолвномъ благоговъніи слъдуеть ръшительно преклониться...

Таково значеніе женственности истинной въ наши дни. Слъдуеть, тысячу разъ слъдуеть и обще-

ези ры вы эго нег жи тап

He

вн сті ли сол

ил ра

ВС

лят сод

еда-

ОТР

огое

СЛИ

ИВО

TOIO

же-

чи-

енія ина-

что

ачъ

Te-

мъ,

ное

ин-

ен-

-бы

ПЛ

9"R

3a-

НЪ

NIC

A

ти-

Ba

Ь ",

eH-

-07

Ha-

ge-

ству, и литературѣ, и школѣ нашей обратить серьезное вниманіе на созданіе благопріятной атмосферы для раскрытія въ женщинѣ женственности въ высшемъ смыслѣ этого слова. Тогда своекорыстіе, эгоизмъ, дикость нравовъ, которые парализуютъ жизненность лучшихъ идей въ обществѣ, растаютъ подъ живительнымъ дѣйствіемъ истинной женственности такъ, какъ весенній грязный снѣгъ растаетъ подътеплыми лучами весенняго солнца!..

Свящ. К. Рознатовскій.

#### Неизбъжно-либеральный характеръ необходимаго участія Церкви и ея пастырей во внутренне-политической жизни государства.

Если Сынъ васъ освободить, то вы будете истинно-свободными (Іоан. VIII, 36 ст.). Стойте въ свободѣ, которую дароваль намъ Христосъ и не подвергайтесь опять игу рабства (Гал. V, 1 ст.) \*\*)

Въ наше время, какъ переходный моментъ во внутренней политической жизни Россіи, существуетъ множество политическихъ партій съ различными подраздѣленіями и названіями. Нѣтъ сомнѣнія, что въ будущемъ ихъ будетъ еще болѣе. Между всѣми этими партіями идетъ болѣе или менѣе острая борьба. Но всѣ эти партіи, равно какъ и ихъ взаимная борьба, опредѣляются отношеніемъ ихъ къ вопросу о свободѣ. Отсюда все многоразличіе партій сводится къ двумъ

<sup>\*)</sup> Пом'єщая означенную статью, мы не склонны, однако, разд'єлять выраженныхъ авторомъ мыслей, особенно во второй части ея содержанія.

Ред.

MI

He

ег

СД

бо

ег

ка

BC

BÉ

ег

TE

ДЛ

Ца

ПС

He

aJ

JIE

OI

Щ

Д

R

KJ

H

ДІ

CI

И

главнымъ партіямъ—консервативной и либеральной. По общеустановившемуся взгляду въ обществъ—первая изъ указанныхъ партій, т. е. партія консервативная, стоитъ всегда въ отрицательномъ отношеніи къ вопросу о свободъ; вторая—партія либеральная—въ отношеніи положительномъ.

Спрашивается, въкакомъже отношеніи къ вопросу о свобод в долженъ стоять пастырь Церкви? Иначе сказать, должень ли онь принадлежать къ партіи консервативной, или либеральной, или ни къ той ни къ другой? Дать на поставленный вопросъвполнь точный и опредъленный отвътъочень важно въ виду того, что пастырей обвиняють то въ трусости, въ наемничествъ, въ нежеланіи знать истинныхъ запросовъ своей паствы, то въ излишнемъ политиканствъ, въ желаніи пріобрѣсти дешевую популярность въ обществъ и т. п. Словомъ, если одни не хотятъ знать пастыря-консерватора, то другіе видъть не могутъ пастыря-либерала. Какъ же быть въ данномъ случав пастырю, если онъ хочетъ исполнить долгъ свой по совъсти и пріобръсти довъріе паствы?

Чтобы отвѣтить ясно и опредѣленно на этотъ вопросъ, необходимо прежде всего уяснить себѣ самое понятіе свободы.

Слово-свобода, насколько позволяеть намъ догадываться филологія, образовалось изъ сліянія двухъ словъ: "свое и бытіе". Такимъ образомъ, когда говорится, что человѣкъ стремится къ свободѣ, это значитъ, что онъ стреаль-

още-

ртія

омъ

ртія

H 0-

НЪ

ка-

ТБ

бе-

о и?

0 Л-

ТЪ-

00-

ВЪ

оей

же-

ще-

dтr

не

цан-

-ILOI

)BB-

ц ѣ-

жде

B 0-

чты

3 7

e ...

**БКЪ** 

pe-

мится къ своему бытію, къ своему назначенію. Но развъ, спрашивается: человъкъ не имъетъ своего бытія? И гдѣ то бытіе, которое онъ хочетъ сдълать своимъ въ своемъ стремленіи къ свободъ? Да, безъ сомнънія, у человъка нътъ своего бытія; въ противномъ случав, для него не существовало бы и самаго вопроса о свободъ, какъ не существуетъ онъ для животнаго, которое всегда есть то, чъмъ оно и должно быть. Человъкъ послъ гръхопаденія сталъ жить чуждымъ его природъ началомъ эгоизма. Дъйствуя по этому началу, человъкъ старается жить только для себя, для своихъ личныхъ интересовъ, отрицая интересы подобныхъ себѣ. Жизнь людей, построенную исключительно на такомъ началъ, нельзя назвать челов вческой. Это собственно жизнь животныхъ и для нихъ она вполнъ нормальна. Истинно же человъческая жизнь, шдеаль этой жизни, заключается въ безкорыстной любви, которая, всецвло проникая собою людскія отношенія, ділаеть всіхь людей братьями, живущими столько же для себя, сколько и другъ для друга. Теперь понятно, что свобода есть ничто иное, какъ воплощеніе въ жизни людей началъ равенства и братства.

Пока люди руководятся въ своей жизни исключительно эгоистическимъ принципомъ, между ними не мыслима никакая свобода. Здѣсь возможенъ только произволъ, (который, какъ увидимъ ниже, есть полное отрицаніе свободы), въ силу котораго сильный живетъ на счетъ слабаго. Такова полуживотная жизнь дикарей. Если здѣсь и возможна рѣчь о свободѣ, то развѣ только въ томъ смыслѣ, въ какомъ можно говорить о свободѣ передвиженія, свободѣ вырвать кусокъ хлѣба изо рта другого и т. п. Однако, для всякаго ясно, что это не свобода, а полнѣйшій произволъ.

Но по мъръ того, какъ начала эгоистическія во взаимоотношеніи людей зам'вняются началами безкорыстной любви (началами альтруистическими), произволъ замѣняется правомъ. Вмѣсто полуживотной жизни дикарей, является правовой порядокъ жизни (общественной, государственной), опредѣляемый закономъ, блюстителемъ котораго является власть. Вмѣстѣ съ этимъ становятся замътными проблески свободы—свободной жизни. Въ самомъ дълъ, право, правовой (государственный) порядокъ жизни есть ничто иное, какъ такое или иное осуществление началъ свободной, истинно — человъческой жизни, ведущее къ полной реализаціи идеала равенства и братства, поскольку эта реализація, эта заміна этоистическихъ началъ началами альтруистическими, въ виду глубокаго извращенія грѣхомъ человѣческой природы, совершается медленно и постепенно чрезъ постепенное усовершенствование отдъльныхъ индивидуумовъ въ духѣ свободы.

Теперь понятно, почему человѣкъ, принадлежащій къ извѣстномуобществу или государству, свободенъ лишь постольку, поскольку имѣетъ извѣстныя права, опредѣляемыя закономъ. Я, какъ гражданинъ, имѣю права, данныя мнѣ государствомъ, слѣдовательно я не могу въ предѣлахъ данныхъ мнѣ правъ быть кѣмъ либо стѣсненнымъ — я свободенъ. Отнять отъ меня пра рав нус о с ром Из'

q п ц п) в q

нен HV мал НИ (ЛК (CB Фо ЩИ фо ест KIL ПО, ря гра МЪ BC

py.

COC

BO-

Бба

HO,

кія

МИ

ки-

ПО-

вой

рй),

аго

ROT

ни.

-0

ИН

o e

I C-

цее

Ba,

че.

ВЪ

кои

4E

ци-

И -

ВУ

ПБ

3 -

0 -

RId

ВЪ

100

RH

права, — значить лишить меня свободы; все — равно, буду ли я заключень въ тюрьму или останусь на свободѣ, потому что въ первомъ случаѣ о свободѣ явно не можетъ быть рѣчи, а во второмъ я отдаюсь произволу и насилію другихъ Изъ сказаннаго съ ясностію слѣдуетъ, что законъ есть ни что другое, какъ тотъ предѣлъ, переступившизакоторый, (преступившизаконъ), человѣкъ теряетъ свободу.

Теперь мы подошли къ окончательному уясненію понятія свободы. Въ понятіи свободы нужно различать двѣ стороны-формальную и матеріальную: форму и содержаніе. Пока въ жизни нътъ полнаго осуществленія началъ свободы (любви, равенства и братства), въ понятіи ея (свободы) форма и содержание не совпадаютъ. Форма всегда больше содержанія. При настоящихъ условіяхъ жизни реальнымъ содержаніемъ формальнаго понятія свободы является право, опредъляемое закономъ. Право, такимъ образомъ, есть ничто иное, какъ стоящій на такомъ или иномъ разстояніи отъ полной реальной свободы ея минимумъ. Отсюда понятно, что право, всякій правовой порядокъ жизни, не есть нѣчто неподвижное. Право должно развиваться, расширяться въ своемъ содержаніи, постепенно заполняя собою формальное понятіе свободы. Всякій гражданскій законъ подлежить измѣненію, ибо по мъръ того, какъ развивается право, отодвигается все далъе и далъе предълъ, (конъ), опредъляющій собою реальную свободу, что то же право.

Когда общественной жизнью людей будутъ руководить исключительно начала любви и когда,

H

CT

II

Д

H

H

Д

П

R

П

CO

B

p

0:

C'

H

б

П

T B

П

б

9

И

II

слѣдовательно, люди будутъ братьями —тогда понятіе права и свободы совпадутъ. А это будетъ наступленіемъ Царства Божія, которое, будучи въ началѣ своего существованія среди людей, подобно зерну горчичному, разрастется въ концѣ концовъ въ дерево, своими вѣтвями покрывающее всю землю (Мате. XIII, 32 ст.). Тогда уже невозможна будетъ и самая рѣчь о свободѣ, правѣ, законѣ. Это, очевидно, разумѣетъ и Св. Апостолъ Павелъ, когда говоритъ: "если вы духомъ водитесь, то вы не подъ закономъ" (Гал. V, 18); или: "законъ—сила грѣха" (I Кор. XV. 56; ср. Гал. III, 19, Римл. VII, 7—9 ст.).

Такое состояніе въ зачаточной формѣ было до грѣхопаденія. Вотъ почему всякій человѣкъ въ лицѣ своего праотца можетъ сказать, подобно Ап. Павлу: "я жилъ нѣкогда безъ закона" (Рим. VII, 9 ст.).

Мы уже говорили выше, что осуществление идеала полной действительной свободы въ жизни человъка совершается и можетъ совершаться только постепенно по мъръ усовершенствованія отдъльныхъ индивидуумовъ въ духъ любви, равенства и братства. Однако, стремление къ свободной жизни слишкомъ интенсивно въ человѣкѣ. Отсюда, люди часто дѣлаютъ слишкомъ большіе скачки по пути къ свободъ. Нъкоторые изъ людей, нетерпъливые по своему характеру, хотъли бы пользоваться свободой во всей полнотъ ея реальнаго содержанія (равенства и братства). Однако, не имѣя на самомъ дѣлѣ такого содержанія для свободы (поскольку ихъ душевная жизнь опредъляется болъе эгоистическими, чъмъ альтруистическими началами), понятіе о которой

ПОдетъ цучи дей, ВДН ваюуже пра-Апо-&MOX 18); ; cp. опис въкъ обно Рим. еніе инви ТЬСЯ анія pa-CBO-БкЪ. ьшіе 13Ъ аквсей и кого ная

БМЪ

рой

носять въ своемъ умѣ, и забывая, что большинство людей подобны имъ, они въ формальное понятіе свободы вкладывають чуждое ей содержаніе, т.е. эгоистическія начала своей духовной жизни, хотънія своей эгоистической воли; отсюда — произволъ (про-из-волъ). Такъ получается партія крайняго либерализма, который подъ ферулой полной свободы является (часто неожиданно для себя) глашатаемъ произвола съ его непремъннымъ послъдствіемънасиліемъ до кровавой рѣзни включительно. Такъ, согласно словамъ Ап. Навла, свобода является "поводомъ къ угожденію плоти" (Гал. V, 13 ст.). Въ виду такого печальнаго исхода, люди скоро разочаровываются въ своихъ неограниченныхъ стремленіяхъ къ свободѣ и стараются втиснуть эти стремленія въ границы права, закона, какт ограниченной, но тѣмъ не менѣе реальной свободы, а не призрачной. Отсюда – явленіе въ общественной жизни, извъстное подъ именемъ реакціи. Но если либералы въ своемъ стремленіи къ свободъ внадаютъ въ крайность, сопровождающуюся печальными последствіями произвола, какъ отрицанія правового, закономъ опредъляемаго порядка жизни, то лица оберегающія правовой порядокъ, также доходять до крайности, ведущей къ произволу. Стоя на стражъ существующаго правового порядка жизни, какъ порядка дъйствительной свободы, они никакъ не хотятъ расширить границы этого порядка въ сторону, приближающую къ идеалу свободы. Но такъ какъ жизнь не можетъ не идти впередъ по пути къ полной свободъ,--то получается, что эти, не въ мфру строгіе рев-

CB

BC

на кт

BI

AI

Щ HE

PI

СК

CO

ye

TO

H

Te

H

CT

R

JI

91

K

CT

III

И

B

 $\Gamma$ 

нители существующаго правового порядка жизни, дёйствують не въ интересахъ свободы, а по хотвнію своей воли, которая настолько тъсно сроднилась съ существую щимъ порядкомъ жизни, что не хочетъ ни въ коемъ случав съ нимъ разстаться. Такъ образуется партія крайняго консерватизма, дъйствую щая попроизволу, иначе сказать, находящая въ законъ лишь "поводъ" для своихъ эгоистическихъ вожделѣній (ср. Рим. VII, 8 ст.). Между крайнимъ консерватизмомъ и либерализмомъ завязывается упорная борьба. Такъ оказывается, что упорные борцы за свободу являются упорными борцами эгоизма.

Теперь должно быть вполнъ ясно, почему путь свободы, которымъ идетъ историческая жизнь народовъ, обильно политъ кровью и усвянъ трупами. Чтобы убъдиться въ этомъ, нътъ надобности изучать подробно исторію: достаточно вспомнить, какъ пропитанныя духомъ рабства, произвола и деспотизма, царствованія Людовиковъ XIV, XV и XVI смѣнились днями равенства, свободы и братства французской революціи, въ скоромъ времени, однако, приведшей къ кровавымъ ужасамъ террора и гильотины. Достаточно вспомнить не менъе кровавыя революціи въ Германіи, Англіи и другихъ странахъ. Далве, не менъе ясно должно быть для насъ и то, почему человъчество при самыхъ напряженныхъ усиліяхъ не достигло прочныхъ результатовъ въ своемъ стремленіи къ свободѣ, ибо, хотя мы видимъ такую значительную вершину по пути къ

ого

ВЪ

нію

CHO

П 0-

ВЪ

5 СЯ.

ЯГО

1 p. 0-

конѣ

вож-

имъ

ется

ные

цами

чему

ская

**CHR** 

идоб-

ОНРС

ства,

ови-

вен-

оціи,

кро-

оста-

о**ц**іи лѣе,

-9РОІ

уси-

ь въ

ВИ-

и къ

свободѣ, --какъ французскую республику, однако, всматриваясь, замѣчаемъ, что въ этой свободнѣйшей изъ республикъ возможны такія вопіющія насилія, какія узаконяются тамъ въ отношенію къ церковнымъ организаціямъ; далѣе, хотя мы видимъ въ нѣкоторыхъ странахъ (напримѣръ Австро-Венгріи) настойчивыя стремленія къ осуществленію всеобщаго, равнаго, прямого и тайнаго избирательнаго права (въ чемъ можно усматривать широкій шагъ къ свободѣ), однако эти стремленія возбуждаютъ сильное сомнѣніе, когда вспомнишь, что въ засѣданіяхъ, напр. Австро-Венгерскаго рейхсрата, никакъ не могутъ отрѣшиться отъ того, чтобы въ защиту своихъ свободныхъ убѣжденій не пускать въ ходъ кулаки и стулья.

Въ частности, что касается нашего отечества, то и здѣсь мы можемъ наблюдать тотъ же тернистый путь свободы, а именно: какъ освободительная эпоха царствованія (по крайней мѣрѣ въ началѣ) Александра I смѣнилась закутаннымъ въ сѣрую солдатскую шинель и закованнымъ въ желѣзо и сталь царствованіемъ Императора Николая I; или какъ царствованіе Николая I смѣнилось эпохою освободительныхъ реформъ Императора Александра II, которая въ свою очередь привела къ 1 марта 1881 г. и, какъ естественному слѣдствію,—реакціонному царствованію Императора Александра III.

На всѣхъ поворотныхъ пунктахъ, раздѣляющихъ между собою указанныя эпохи, такъ же какъ и въ исторіи западныхъ государствъ, мы можемъ видѣть тюрьмы, переполненныя преступниками, груды труповъ и потоки крови.

Це

CBC

ak'

HO

TO

ни

За

Bo

Ц

НЬ

ЗН

бо

кв

ВП

ВЬ

C (

CI

C

C

C

OX

DS.

HI

ДЕ

Да

бо

CO

Д

IP

B

ВЭ

Наше время есть также переходная эпоха въ исторической жизни Россіи. Отечество наше дѣлаетъ усилія, чтобы подвинуться впередъ по пути къ свободѣ: и вотъ мы уже пережили 9-ое января 1905 г.:—пережили кровавые октябрьскіе, ноябрьскіе и декабрьскіе дни того же года. Отголоски этой борьбы слышны и теперь.

Спрашивается, кто же могъ бы устранить или, по крайней мъръ, смягчить подавляюще-мрачный характеръ освободительныхъ движеній? Кто могъ бы вести человъчество ровнымъ путемъ къ свободѣ? — Это могла бы и можеть сдёлать только та, кому ввърилъ храненіе идеала истинной, полной свободы Свободитель жизни нашей, Христосъ. – т. е. церковь въ лицъ своихъ пастырей. Христосъ въ Своемъ Лицѣ принесъ на землю идеалъ истинно-человъческой, а, слъдовательно, и истинносвободной жизни. Онъ говорилъ о Себъ: "Я путь, истина и жизнь" (Іоан. XIV, 6 ст.). "Если Сынъ освободить вась, то будете истинно свободными". (Iоан. VIII, 36 ст.). Онъ указалъ путь къ истинной свободь, но руководство людей по этому пути предоставилъ Церкви. Однако; послъдняя, явивши въ первой христіанской общинь осуществленіе началь истинной свободы, въ дальнъйшемъ своемъ земномъ существованіи сократила свои полномочія по вопросу о свобод' въ отношеніи къ жизни. Перевоспитывая чадъ своихъ въ духѣ ученія Христа, какъ ученія любви и братства, и тъмъ способствуя проникновенію въ человъческую жизнь началъ истинной свободы,

ВЪ

ДЪ-

пу-

-HR

HO-

··OIL

бы

рѣ,

xa-

Re-

BO

TO

КО

ис-

ЭЛЬ

ep -

ри-

ПЪ

HO-

ть,

**СНІ** 

и".

ин-

пу-

RR,

це-

Бй-

лла

HO-

СХЗ

ии

ВЪ

цы,

Церковь, однако, отказывается пожать плоды своей дъятельности, когда устраняетъ себя отъ активнаго участія въ проведеніи началъ истинной свободы въ жизнь соціальную, общественногосударственную. А церковь дъйствительно устранила себя отъ такого участія, вздумавъ господствовать (въ лицъ папы) надъ государствомъ на Западъ, и сама ставши рабою государства на Востокъ. Въ виду такого страннаго нейтралитета Церкви и ея пастырей, за разрѣшеніе соціальныхъ вопросовъ берутся люди, которые, хотя и знакомы съ идеалами истинно-христіанской свободы, однако, будучи лишены руководства Церкви, ложно толкують и понимають свободу, впадая въ крайности, которыя и ведутъ къ вышеуказаннымъ печальнымъ последствіямъ.

Итакъ, не подлежитъ никакому сомнънію то, что Церковь въ лицъ своихъ пастырей должна стоять на стражь интересовъ соціальной жизни, должна принимать активное участіє во внутренне-политической государственной жизни. Пастыри Церкви, охраняя существующій, наличный, правовой порядокъ жизни, какъ жизни реально-свободной, никогда не должны забывать про идеалъ свободы (равенство и братство людей) и потому, въ дальнъйшемъ проведеніи въ жизвь началъ свободы, не должны ограничиваться воспитаніемъ отдъльныхъ индивидуумовъ въ духъ свободы, а должны вмъсть съ тьмъ зорко слъдить, какъ чрезъ усовершенствование отдёльныхъ личностей въ духѣ свободы совершенствуется и развивается въ томъ же духъ жизнь соціальная, и всячески

способствовать такому совершенствованію. Иначе говоря, замівная въжизни соціальной общественной такія или иныя либеральныя теченія, пастыри Церквини въкоемъ случай не должны игнорировать ихъ, а, наоборотъ, должны тщательно изучать ихъ съточки зрйнія идеала истинно христіанской свободы и при світь этого идеала способствовать осторожному ихъ проведенію въжизнь, являя себя ревнителями не столько "въ препретельныхъ человівноскія премудрости словесёхъ, сколько въ явленіи духа и силы" (І Кор. ІІ, 4 ст.).

сказаннаго, если бы спросили всего насъ, къ какой же изъ двухъ главныхъ ческихъ партій долженъ принадлежать пастырь Церкви-консервативной или либеральной?--мы имфемъ данныя отвфтить: ни къ той, ни къ другой. Цастырь Церкви долженъстоять, такъ сказать, на границъ двухъ указанныхъ партій, ведя за собой одну (консервативную) и умъряя порывы впередъ другой (либеральной). Иначе сказать, пастыри должны быть сторонниками правового порядка жизни, но только непремънно прогрессирую щаго въ дух в свободы. По крайней мъръ, на знамени его служенія (не непремънно краснаго цвъта) 'должны быть отчетливо начертаны слова, обращенныя къ людямъ: "Стойте въ свободъ, которую даровалъ намъ Христосъ, и не подвергайтесь опять игу рабства" (Гал. V, 1 ст.).

наче

0 й-

бе-

ини

ри-

ны

р В-

кой

ала

ТХЪ

вни-

овъ-

вле-

или

ити-

ырь

-мы

цру-

ть,

ка-

ину вы

че

T 0-

из-

си.

ней

нно

чер-

ВЪ

не

CT.).

Высокимъ образцомъ для подражанія въ данномъ случав можетъ служить для пастыря Самъ Пастыреначальникъ-Христосъ. Онъ Самъ держался того правового порядка жизни, который былъ установленъ закономъ Моисея, почему въ подлинномъ смыслѣ могъ говорить о Себѣ, что Онъ пришелъ не нарушить законъ, а исполнить (Мато. V, 7 ст.) и это, не смотря на то, что Самъ имълъ явить міру совершенньйшій законъ свободы. Придерживаясь въ Своей земной жизни обрядоваго закона Моисея и не навязывая Своимъ послѣдователямъ Своего высшаго и совершеннъйшаго закона любви и свободы, чтобы не произвести соблазна для немощныхъ (Мате. XVII, 25—27 ст.), Христосъ и Самъ допускалъ нѣкоторыя послабленія въ обрядовомъ законѣ Моисея и всегда оправдывалъ предъ крайними ревнителями закона Моисеева, -- книжниками и фарисеями Своихъ послѣдователей, когда они подъ вліяніемъ новыхъ свободныхъ началъ жизни своего Учителя позволяли себъ нъкотораго рода уклоненія отъ мелкихъ обрядовыхъ предписаній закона Мои-

Съ другой стороны, Христосъ грозно обличалъ самихъ книжниковъ и фарисеевъ за ихъ неподвижное, косное законничество. Когда же ослѣпшіе въ своемъ крайне-консервативномъ законничествѣ іудейскіе пастыри обвинили Христа, какъ нарушителя закона Моисея (слѣдовательно и человѣка опаснаго для общественной жизни іудейскаго народа), и осудили Его на смерть, Христосъ не усумнился понести крестъ свой на Голгофу и тамъ пострадать за провозглашенную Имъ свободу.

H

H

и

46

Ba

CI

П

И

JI

yi

po

H

(1

T

M

T

П

B

5

II

T

0

K

II

B

Высказанныя нами положенія по вопросу объ участіи пастырей Церкви во внутренне-политической государственной жизни постараемся примѣнить къ современному положенію нашего отечества. Россія въ настоящее время переживаетъ переходный моментъ въ своей исторической жизпи; она силится сдѣлать довольно значительный шагъ по пути къ идеалу истинной, полной свободы. Существующій правовой порядокъ внутренней жизни русскаго государства имѣетъ замѣниться новымъ, построеннымъ на началахъ болѣе широкой свободы, порядкомъ. Болѣе широкія начала жизни свободной проникли въ соціальную среду и требуютъ для себя новыхъ правовыхъ формъ.

Въ виду этого объявлять себя принадлежащимъ къ крайне консервативной партіи и защищать неподвижность существующаго правового порядка жизни осколками текстовъ, часто въ угоду сильнымъ міра сего, -или, замкнувшись въ узкомъ пространствъ церковности, сидъть тамъ и воздыхать о высотъ и недосягаемости христіанскаго идеала жизни, любуясь этимъ идеаломъ, въ то время, когда жизнь въ шумномъ кровавомъ потокъ уноситъ трупы борцовъ за свободу, съ точки зрвнія идеи пастырскаго долга, какъ идеи свободы, невозможно да и опасно, потому что жизнь, хотя и кровавыми средствами, все же возметъ свое и непремънно сдълаетъ шагъ впередъ, тогда крайнему консерватору—пастырю придется сегодня сживаться съ тъмъ и защищать то, что отвергалъ вчера, какъ это и было при изданіи манифестовъ 18 февраля 1904 г., 6 августа и 17 октября 1905 г. А такое поведеніе ужъ совсѣмъ

объ

тче-

тмъ-

ече-

етъ

КИЗ-

ИМЕ

CBO-

оен-

ТТЬ-

лве

КІЯ

HYIO

dХI

жа-

ЩИ-

ОГО

ВЪ

ВЪ

ТМБ

CTI-

Mb,

оты

СЪ

деи

OTP

303-

дъ,

тся

OTP

ніи 17

вмъ

не свойственно служителю божественной истины. Не даромъ же общественное мнѣніе нѣкоторыхъ изъ пастырей заклеймило постыдныхъ званіемъ черносотенцевъ, а иныхъ даже записало въ главари черносотеннаго движенія. Конечно, общественное мивніе можеть положить клеймо и неправильно. За то дъйствительные черносотенцы и лицемфры изъ пастырей, хотя бы они и укрылись отъ суда общественнаго мнвнія, никогда не уйдуть отъ суда Божія, съ Его строгимъ приговоромъ: "Горе вамъ книжники и лицемъры... Что затворяете царство небесное человъкамъ; ибо сами не входите и хотящихъ войти не допускаете" (Мате. ХХШ, 13 ст.). "Горе вамъ, книжники и лицемъры, что даете десятину съ мяты, аниса и тмина, и оставили важнъйшее въ законъ: судъ, милость и въру; "сіе надлежало дълать и того не оставлять"; "горе вамъ, вожди слъпые, оцѣживающіе комара, а верблюда поглощающіе" (Мате. ХХШ, 23—24); "горе вамъ, законникамъ, что вы взяли ключъ разумънія; сами не вошли и входящимъ воспрепятствовали" (Лук. XI, 52 cr.).

Но если пастырь Церкви не можетъ принадлежать къ черносотенному консерватизму, то также не можетъ объявлять себя сторонникомъ революціоннаго либерализма, зная, что послѣдній, хотя и ставитъ себя подъ красное знамя свободы, однако, по существу и своимъ послѣдствіямъ ни на одинъ шагъ не отстоитъ отъ черной сотни консерватизма.

Итакъ, вникая въ направленіе существующихъ въ настоящее время политическихъ партій въ Россіи и принимая во вниманіе назрѣвшіе вопросы соціальной жизни ея, мы не ошибемся, если скажемъ, что пастырю Церкви въ настоящее время свойственные всего стоять въ рядахъ умфренныхъ членовъ конституціонно демократиче ской партіи, какъ партіи при настоящихъ условіяхъ жизни Россіи умфренно-либеральной и потому могущей обезпечить гарантію дъйствительной свободы. \*)

Установивши такую точку зрѣнія, мы не можемъ назвать истинными пастырями церкви ни тѣхъ пастырей, которыхъ общественное мнѣніе записало въ черносотенцы (но только по достаточнымъ основаніямъ), ни, тѣмъ болѣе, пастырей, подобныхъ бывшему о. Гапону. Но намъ кажется до невѣроятности страннымъ, когда набрасывается тѣнь на благонамѣренность и благоплодность пастырскаго служенія такихъ пастырей, какъ Епископъ Антонинъ, священникъ Петровъ и др. имъ подобныхъ.

Пора же въ самомъ дѣлѣ проснуться служителямъ Церкви; пора перестать быть жрецами; нужно стать пастырями, довольно идти позади своихъ овецъ!!!

Съ Богомъ же, дорогіе собратья, въ путь, дорогу!!! Надѣвши на себя митры, камилавки, рясы, ризы, не забудемъ взять съ собой простой сумы съ живымъ свободно-праведнымъ словомъ. Пойдемъ сѣять разумно-свободное, вѣчное; "спасибо" намъ скажетъ сердечное русскій народъ!!!

Иллуксто-Гринвальдскій священникъ

Василій Марковъ.

**B**3

НЬ

вед

НЯ

HE

Щ

CO

ва

116

JII

H

CI

Б

И

Ш

TO

Ш

Be

B

Д

B

<sup>\*)</sup> Союзъ 17 октября слишкомъ неопредѣлененъ по своей программѣ, чтобы, принадлежа къ нему, можно было разсчитывать на достиженіе плодовъ дѣйствительной свободы.

# Взглядъ на первородный гръхъ протестантовъ и раціоналистическихъ сектъ

CЯ,

a-

ГО

e-

е:

-R

B-

63.

-OI

ниніе

га-

эи,

ет-

одей,

ВЪ

ки-

ии;

ДИ

цо-

ки,

ΙЪ.

Ia-

Ь.

ро-

Протестанты, подобно католикамъ, первородный грѣхъ полагаютъ въ утратѣ первобытной праведности. Въ опредѣленіи - же послѣдней они разнятся отъ католиковъ. Лютеране утверждаютъ, что эта праведность не была сверхъестественнымъ дѣйствіемъ благодати Божіей, поставляющей человѣка на степень полнаго духовно-нравственнаго совершенства, а была натуральнымъ состояніемъ первозданныхъ людей. Другими словами—протестанты признаютъ абсолютное совершенство самой природы человѣка.

Въ этомъ ученіи лютеранства невѣрно, вопервыхъ, представление совершенства первыхъ людей: послъдніе вовсе не могли обладать полнымъ совершенствомъ въ смыслѣ окончательнаго и всецълаго раскрытія своихъ силъ и способностей. Это принадлежность исключительно одного Бога. Всѣ же твари, какъ существа сотворенныя и потому ограниченныя, могуть обладать совершенствомъ только относительнымъ, необходимымъ только для достиженія частной цѣли ихъ бытія. Слѣдовательно, ни одно сотворенное существо, по самой природъ вещей, не можетъ быть всесовершеннымъ. Во-вторыхъ, подобнымъ представленіемъ о первобытной праведности лютеране совершенно отрицають значеніе благодати Божіей въ дѣлѣ нравственно-духовнаго совершенства людей, безъ которой, по ученію Слова Божія, человъку нельзя творить ничего добраго (Іоан. 15, 5).

Въ своихъ послѣдующихъ выводахъ протестанство, дробясь все болѣе и болѣе на мелкія секты, духъ ученія коихъ рѣзко удалялся отъ

JIO

cal

бл

6761

OH

pa

ОП

пр

ЭТ

пр

39

MO

ruo

СЛ

об

Щ

ДИ

ря

TO

П

СК

на

че

9Р

BB

M.

обще-принятаго, откровеннаго, въ концѣ своихъ раціоналистическихъ мнѣній дошло до самыхъ крайнихъ результатовъ и стало даже отрицать первородный грѣхъ, какъ вообще слѣдствіе роковой ошибки первыхъ людей. А это свое грубое мнѣніе они постарались обосновать на отрицаніи самаго историческаго факта грѣхопаденія прародителей.

# Разъясненіе того, отъ чего Богъ не создаль людей способными не подвергаться гръху.

При рѣшеніяхъ вопроса о грѣхопаденіи нашихъ прародителей, легко могутъ рождаться нѣкоторыя недоумьнія. Часто задаются, напр., такому вопросу — "почему Бого не сообщиль человъку безгрюшности въ природю?" Сотворить человъка такимъ, что - бы онъ не могъ согрѣшить, значилобы лишить его свободы дъйствій и подчинить закону необходимости. Но это не согласно было съ волею Божіею, потому что Богъ, по созданіи животныхъ, цѣлію своею поставилъ создать существо высшее всъхъ животныхъ — человъка, который быль-бы царемь видимаго міра и вмѣстѣ членомъ (по душѣ) высшаго, духовнаго міра (Быт. 1, 26). Св. Василій Великій такъ отвъчаетъ на этотъ вопросъ: "ты не тогда признаешь служителей исправными, когда держишь ихъ связанными, но когда видишь, что они добровольно выполняють свои обязанности. Доброд втель происходить отъ произволенія, а не отъ необходимости". пеоду отверот ответи женерот умил

Нѣкоторые возражають: "зачъм Бог давал Адаму заповъдь, когда предвидъл, что он парушит ее?" Затѣмъ, что-бы укрѣпить волю первозданнаго че-

dXI.

ЧXI

ать

)KO-

бое

ніи

po-

на-

нъ-

та-

та-

LJIO-

СЪ

жи-

ще-

TO-

стъ

ipa

ВЪ-

вя-

ьно

po-

ди-

e?"

He-

товъка въ добрѣ и для того, что - бы онъ могъ самъ заслужить себѣ славу и получить высшее блаженство. Такая заповѣдь нужна была для чело-въка. Получивъ отъ Бога нравственныя силы, онъ долженъ былъ развивать ихъ. Онъ имѣлъ разумъ, но разумъ его не былъ еще утвержденъ опытностью. Онъ имѣлъ свободную волю, но свобода не исключаетъ возможности уклоненія въ противную сторону. Онъ имѣлъ въ своей совѣсти естественный нравственный законъ, но законъ этотъ не иначе можетъ исполняться, какъ когда представляются къ тому частные случаи и указываются опредѣленные предметы, къ которымъ можно приложить общее его требованіе \*).

Говорять, далье, и такь: "зачим было Богу творить наст, когда Онг наперед зналь, что мы падем и поибнемь?"—Въ отвъть на этоть вопрось наши богословы обычно ставять встръчный вопрось: кто
объяснить намь, что созданіе человъка, какъ существа чувственно — духовнаго, не было необходимо въ составъ вселенной?! А кромъ того, говорять они, если Богь предвидъль наше паденіе,
то Онъ-же предвидъль и наше искупленіе.

# Послушаніе волѣ Божіей, какъ существенное свойство свободы и основа добродѣтели.

Послушаніе волѣ Божіей есть такая христіанская добродѣтель, которою обусловливается полная сообразность какъ внутреннихъ расположеній человѣческаго сердца, такъ и внѣшнихъ дѣйствій человѣка съ волею Божіею. Такое состояніе человѣка послѣ его грѣхопаденія, когда не только по-

<sup>\*) &</sup>quot;Уроки и примъры христіанской въры" Св. Г. М. Дьяченко. М. 1892 стр. 243.

вредились силы нашей природы, но и нарушилось наше первоначальное отношеніе къ Богу, составляеть идеаль человѣческихъ стремленій, къ достиженію котораго должны быть направлены всѣ усилія со стороны человѣка. А что - бы приблизиться къ этому совершенству, чтобы получить достоинство и права усыновленія Богу, необходимо жить въ послушаніи съ волею Бога, по примѣру Христа. Мало этого: нужно не только жить во Христѣ, но стараться, что-бы и Христосъ жиль въ насъ (Галат. 4, 19). Только при этихъ условіяхъ можно быть истиннымъ христіаниномъ, а вмѣстѣ съ тѣмъ и наслѣдникомъ Божіимъ со всѣми великими его правами и благами нескончаемой жизни.

Св. Писаніе свидѣтельствуетъ, что всѣ люди не безъ грѣха (1 Іоан. 1, 8) и что они не могутъ не гръшить (Римл. 7, 14—24). Всеобщій жизненный опыть также подтверждаеть сказанное. Отсюда естественно возникаетъ вопросъ: можетъ-ли быть человъкъ истиннымъ послъдователемъ Христа и сыномъ Божіимъ? Не трудно, конечно, получить правильный отвѣтъ на этотъ вопросъ, если примемъ во внимание образецъ нашей жизни — Богочеловѣка Христа, Который есть единственный нашъ Путевсдитель въ достижении спасенія, Который для того страдаль и умерь, чтобы открыть людямъ доступъ къ Богу и соединить ихъ съ Нимъ. Этотъ союзъ Бога и человъка -- союзъ жизненный. Здъсь Божество дъйствуетъ на человѣка проявленіями своей природы и жизни; человъкъ - же въ свою очередь воспринимаетъ это воздъйствіе и дъятельно долженъ стремиться къ Вогу, исполняя вельнія или компые Божіе, или что тоже—слушаясь воли Божіей.

TOM доб гов это дВі ніе при чел чел CTB нас "Ce гол буд (AI СВО при

> и б ся есл всё его пос так дол воз

ско ни бод ІИ-

ГУ,

КЪ

НЫ

-NC

IIV-

не-

га,

ПЬ-

-NC

ри

ia-

50-

МИ

ДИ

ТЪ

H-

)T-

ЛИ

-MC

-OI

съ,

13-

HI-

Ta-

ro-

ци-

5Й-

цы

)II-

НЪ

nie

Но послушаніе вол'в Божіей должно быть актомъ свободнаго дъйствія человъка. "Если дълаю побровольно, тогда только буду имъть награду", говоритъ св. ап. Павелъ (1 Кор. 9, 17). Свобода это — великій даръ Божій: она всѣмъ нашимъ дъйствіямъ даетъ нравственную цѣну и совершеніе добра, къ чему человъкъ призывается самою природою, пріобрѣтаетъ намъ заслугу. Даровавъ человъку разумъ и свободу, Богъ желаетъ, что-бы человъкъ самъ опредълялъ себя въ своей нравственной свободной дъятельности. Онъ зоветъ насъ къ Себъ, но не стъсняетъ нашей свободы. "Се, стою у двери, и стучу. Если кто услышитъ голосъ Мой, и отворитъ дверь, войду къ нему, и буду вечерять съ нимъ, и онъ со мною" (Апок. 3, 20). Въ этомъ преимущество истинной свободы: обращение человъка къ Богу совершается при взаимодѣйствіи Бога и человѣка.

"Но вблизи сего преимущества на одну черту и бездна. Свобода не связана: можетъ обращаться къ Богу и отвращаться отъ Него". И вотъ, если христіанинъ сознательно и разумно усвоитъ всѣ свойства истинной свободы, то несомнѣнно его воля будетъ находиться всегда въ согласіи и послушаніи волѣ Божіей, вслѣдствіе чего и дѣлами такихъ людей будетъ "любовь, радость, миръ, долготерпѣніе, благость, милосердіе, вѣра, кротость, воздержаніе" (Галат. 5, 19—23).

#### Гръхъ, какъ преслушаніе воли Божіей.

Грѣхъ – универсальный фактъ въ человѣческомъ родѣ и происхожденіе его нельзя объяснить ни чѣмъ инымъ, какъ только собственнымъ, свободнымъ непослушаніемъ человѣка закону Божію,

Ч

K

H

T

B

p

M

Л

a

T

или неисполненіемъ воли Божіей, которая для всвхъ существъ должна быть непремвннымъ, обязательнымъ закономъ. "Грѣхъ есть беззаконіе", опредъляетъ св. Писаніе (1 Іоан. 3, 4). Этимъ понятіемъ высказывается опредѣленная точка зрѣнія на грѣхъ, какъ на явленіе совершенно противоположное намфренію Божію и совершенно несогласное съ Его святою волею. Понятіе закона предполагаетъ существование извъстной личной воли, установившей его. Безъ мысли, безъ воли, давшей закочъ, не мыслимъ и самый законъ; а отсюда, гдъ беззаконіе, тамъ, значитъ, нарушается воля, давшая законъ, тамъ - неповиновеніе, преслушаніс. — Воля Божія должна быть вполнъ обязательна для человъка, какъ по верховному праву Творца надъ тварью, такъ и потому, что исполненія ея требуеть наше собственное благо и счастіе. "Богъ хочетъ, что-бы всѣ люди спаслись и достигли познанія истины" (1 Тим. 2, 4). И если теперь мы находимся въ печальномъ состояніи грѣховности, то только потому, что оскорбили величіе Бога, поставивъ свою волю выше Его всесвятой воли; нарушили повельнія Господни неисполненіемъ данной Имъ заповъди. Указаніе на происхожденіе грѣха изъ свободы человъка можно находить прежде всего въ словакъ Моисея, обращенныхъ къ израильскому народу: "вотъ я сегодня предложилъ тебъ жизнь и добро, смерть и зло" (Втор. 30, 15 см. также Втор. 38, 1; ср. 30, 10, 16 и др.). Изъ этихъ словъ видно, что выборъ между жизнію и добромъ, съ одной стороны, и смертію и зломъ, съ другой, зависить отъ самого человѣка; и, слѣдовательно, если онъ избираетъ зло, грѣхъ, то совершаетъ его добровольно, а не

ППП

мъ,

ако-

ТМЪ

чка

ОНН

ОНН

3a-

ич-

езъ

3a-

ітъ, 406епнѣ

OMV

OTP.

аго

ша-

, 4).

CO-

cop-

ше

год-

ка-

OILO-

d'XI

ду:

10 11

10,

оръ

И

ОГО

ЭТЪ

не

вынужденно. Въ Новомъ Завътъ весьма ясно объ этомъ свидътельствуетъ Самъ I. Христосъ (Ме. 15, 19) и ап. Павелъ въ посланіи къ римлянамъ (13, 12—13). Послъднихъ апостолъ приглашаетъ къ отверженію дълъ тьмы и разъясняетъ имъ, что жизнь добродътельная или порочная всецъло зависитъ отъ свободы человъка. Подобнымъ - же образомъ и отцы церкви смотръли на свободу, какъ на главную, внутреннюю причину происхожденія въ человъкъ добра и гръха, смотря по тому куда направляется "произволеніе" человъка.

# Извъстія и замътки.

Bert Christen General generalist and an analysis of the control of

Чюмь вначаль займется Дума. По мнѣнію "Русскаго Государства" первый вопросъ, разръшеніемъ котораго должна заняться Дума, вопросъ крестьянскій. "Онъ долженъ быть разръшенъ во всей полнотъ такъ же, какъ и тъсно связанный съ нимъ вопросъ аграрный. Крестьянство составляетъ главную основу населенія Россіи и должно быть уравнено въ правахъ съ другими сословіями". Вторымъ предметомъ всесторонняго обсужденія Думы должна быть коренная реформа мъстнаго самоуправленія. "Въ органахъ самоуправленія должно участвовать все м'єстное населеніе, имѣющее объединиться въ мелкой земскоадминистративной единицъ ". Третій пунктъ, на который Государственной Дум'в необходимо обратить всестороннее внимание въ самомъ началъэто всеобщее народное образованіе, подъ которымъ надо понимать, "не только сообщение народу научныхъ, но и реальныхъ знаній, а также реформы средней и высшей школы". Задачей

первой необходимости "Народная Газ." считаетъ обсуждение мѣръ къ сокращению "расходной части государственнаго бюджета", а также разрѣшение вопроса о "неприкосновенности личности".

— Внушеніе епископу. Изъ Саратова пишуть о слѣдующемъ сенсаціонномъ событіи въ мірѣ русской іерархіи. Уволенный безъ суда и слѣдствія псаломщикъ Михаило - Архангельской церкви гор. Саратова Фатуевъ подалъ жалобу на епископа Гермогена, обвиняя его въ неправильномъ и незаконномъ увольненіи его отъ должности. Синодъ, разсмотрѣвъ жалобу Фатуева, нашелъ ее вполнѣ правильной, предписалъ немедленно произвести слѣдствіе и при этомъ поставилъ епископу на видъ, чтобы онъ на будущее время при переводѣ и, главнымъ образомъ, при увольненіи священно-церковно-служителей держался законныхъ рамокъ, а не увольнялъ по своему желанію и усмотрѣнію.

— Заграничная печать о прибалтійских дюлахъ. Вопроса о судьбѣ нѣмцевъ въ оствейскихъ провинціяхъ касается либеральная "Vossische Zeitung". Указавъ на всѣ невзгоды, перенесенныя нѣмцами, газета приглашаетъ прибалтійскихъ культуртрегеровъ продолжать начатое давно дѣло "развитія нѣмецкой культуры". Газета указываетъ на похвальный примѣръ лютеранскихъ пасторовъ, уже вернувшихся на свои мѣста и начавшихъ борьбу съ православнымъ духовенствомъ, "насильно" обращающимъ лютеранъ въ православіе. Бароны должны вернуться, а Россія обязана возмѣстить имъ всѣ потери. Газета полагаетъ, что время наступило, ибо въ краѣ "порядокъ" водворенъ на долго. (Рос. № 68, 06).

арес взят Поку для надт го-Н вант имъ и ро ной въ ; мъс щен благ дент

> хіал ных ны оди: дып

> > Час

CTB8

"Ха епај дѣл 23-г іере

loan

мірт

Ъ

И

ie

Ъ

Ъ

И

й

ra

6-

0-

2-

I-

a-

99

И

)-

0

8.

Ъ

ie

1-

Ъ

0

I-

Ъ

И

1-

Ъ

R

a

\$

.

- *Аресты духовных* лицъ. Въ Черкассахъ арестованы священникъ и діаконъ. Гаршино --взять священникъ. Ромашкино — священникъ Покровскій выбыль въ Самару неизвѣстно для какихъ цѣлей. Онъ былъ лишенъ сана и надъ нимъ производится слъдствіе. - Изъ Нижняго-Новгорода телеграфирують, что тамъ арестованъ священникъ Б. за то, что объяснялъ своимъ прихожанамъ сущность манифеста 17 октября и роль и обязанности крестьянъ въ государственной думъ. Кромъ того, священникъ Б. участвовалъ въ устройствъ популярныхъ чтеній и бесъдъ въ мъстномъ народномъ домъ. Послъ ареста священника Б. въ домъ отца его - тоже священника благочиннаго, старика 70-ти лътъ, былъ произведенъ обыскъ. ("Наша Жизнь")

— "Р. Сл." изъ Казани сообщаютъ, что епархіальнымъ начальствомъ за распространеніе вольныхъ идей отстранены отъ должностей и лишены права священнослуженія три священника, одинъ діаконъ и одинъ псаломщикъ. Въ Мамадышѣ отрѣшены отъ должности два священника. Часть мѣстнаго общества и представители земства послали протестъ архіерею.

— Указъ по дълу о пяти харьковскихъ священникахъ\*). "Харьковская Жизнъ" передаетъ, что харьковское епархіальное начальство, разсмотрѣвъ слѣдственное дѣло о пяти священникахъ церквей г. Харькова, отъ 23-го февраля—8 марта 1906 г. постановило: протоіерей Крестовоздвиженской церкви Павелъ Григоровичъ, свящ.-законоучители коммерческаго училища 
lоаннъ Филевскій и 4-й мужской гимназіи Владиміръ Купленскій, кладбищенской Іоанно-Усѣкнов.,

<sup>\*)</sup> Къ сообщенію въ № 3, стр. 151 "Риж. Е. Вѣд.".

П

1

H

en

CO

П

H

Y]

III

B

Ш

CI

61

H

00

T]

И

B

Л

p

0

—Николай Вознесенскій и Благов.—Влад. Шаповаловъ виновны: во-1-хъ, въ томъ, что, вопреки 39 и 31 правиламъ св. апостоловъ, самолично, безъ воли и благословенія своего епискона, устраивали собранія и образовали особый кружокъ не съ цёлью одного лишь идейнаго знакомства, а съ цълью выдълиться среди другихъ пастырей и выработать свое особое церковное и политическое направленіе. Во 2-хъ, въ томъ, что всѣ напечатали за своей подписью въ газетѣ "Волна" № 4-й статью: "Голосъ священника о смертной казни", въ которой выразили недозволенныя сужденія о дъйствіяхъ правительства, каковое дъяніе ихъ составляетъ преступленіе, предусмотрѣнное и наказуемое 281 ст улож. о наказ. Въ 3-хъ, свящ. Шаповаловъ, Вознесенскій и Купленскій оказываются виновными въ произнесеніи рѣчей политическаго характера, въ которыхъ они также выражали, въ противность 281 ст. улож. о наказ., сужденія, недозволенныя о правительственныхъ властяхъ. Въ 4-хъ, свящ. Купленскій и Вознесенскій оказались виновными: первый въ составленіи особой политической платформы подъ знаменемъ: "Царь, Земля и Свобода", въ которой также развиваль сужденія, направленныя къ порицанію существующаго правительства, а второй въ принятіи на себя главенства въ депутаціи реалистовъ, ходатайствовавшихъ предъ прокуроромъ судебн. палаты Хрулевымъ объ освобожденіи ихъ товарища Скрипченко, совершившаго политическое убійство. За изложенныя преступленія всв вышеназванные пастыри должны бы подлежать весьма строгому наказанію по каноническимъ и гразаконамъ, но, принявъ во вниманіе жданскимъ

апореки HHO, раине асъ йи ское еча-4-й ни", O RI ИХЪ назящ. ываитиыра-Cy-ТХИ знеостазнаорой ПОорой аціи cypoеніи итивсѣ

кать

гра-

аніе

продолжительное состояніе ихъ подъзапрещеніемъ: 1) прот. И. Григоровичу и свящ. Филевскому, вмънивъ въ наказаніе состояніе ихъ подъ запрещеніемъ священнослуженія, сділать строгій выговоръ съ предупрежденіемъ, что, въ случав повторенія подобнаго, они строже будуть наказаны и разръшить имъ священнослуженіе; 2) свящ. Купленскій на служение уходитъ въ другую епархію, почему увольняется изъ харьковской епархіи, о чемъ сообщить въ Харьковскій учебный округъ и разръшить ему священнослужение. Состояние его подъ запрещеніемъ вмѣнить ему въ наказаніе; 3) свящ. Вознесенскому разръшается богослужение; запрещеніе вмѣнить ему въ наказаніе; отдать его подъ строжайшій надзоръ настотеля прот. Пичеты и предупредить, что если въ жизни и служеніи его повторится что-либо подобное и несоотвѣтствующее доброму пастырскому служенію, то съ нимъ строже будетъ поступлено; 4) св. Шаповалова освободить отъ приходской службы и отчислить отъ Благовѣщенской церкви, объявивъ, что онъ можетъ просить себъ мъсто законоучителя въ 4-й гимназіи, гдѣ былъ свящ. Купленскій. Вмѣнить ему въ наказаніе запрещеніе богослуженія и разръшить ему таковое въ гимназической церкви, или въ той, къ которой будетъ приписанъ по усмотрвнію консисторіи. Объявить свящ. Шаповалову, что если въ его служении повторится чтолибо подобное или вообще несоотвътствующее доброму пастырскому служенію, то онъ можетъ подвергнуться болъе строгому наказанію; 5) всъмъ означеннымъ пастырямъ разрѣшить говорить попри богослуженіи только съ дозволенія установленной цензуры епархіальной и мъстныхъ

настоятелей. А чтенія въ собраніяхъ они могутъ вести только послѣ цензуры преосвященнаго викарія и разрѣшенія епархіальнаго архіерея. Всѣ означенныя мѣры наказанія, какъ положенныя по суду, должны быть внесены въ формулярные списки виновныхъ, въ графѣ о судимости.

- Субсидія московскаго митрополита. По слухамъ, московскій митрополить объщаль исходатайствовать въ пользу комиссіи по оказанію помощи пострадавшимъ во время декабрьскихъ событій изъ церковныхъ средствъ 100,000 руб.
- Ремесленная школа для джтей духовенства. Духовенство Симбирской епархіи намѣрено устроить ремесленную школу для своихъ дѣтей, не прошедшихъ духовной школы. Въ этой школѣ предположено на первомъ планѣ поставить столярно-иконостасное ремесло и для желающихъ ввести спеціальный курсъ подготовки къ псаломщицкой должности. Въ этотъ курсъ входятъ: Законъ Вожій, русскій языкъ, ариеметика, краткая русская исторія, географія и церковный уставъ.
- Влагодарность от евреев Преосвященному Курскому Питириму. Преосвященному Питириму, епископу Курскому, представлялась на дняхъ депутація отъ Курской еврейской общины, для выраженія епископу чувствъ глубокой благодарности и признательности за моральную и матеріальную поддержку евреямъ послѣ бывшаго недавно въ Курскъ погрома, отъ котораго пострадало 56 еврейскихъ домовъ, разгромлена синагога и уничтоженъ священный свитокъ тойре. Депутація во главъ съ раввиномъ Б. С. Басинымъ поднесла епископу Питириму адресъ, торжественно прочитанный И. А. Дынинымъ, и пятокнижіе въ сере-

бря ган элл сті ска въ фал пра дол

рог рог ми кој

яв.

ще те: Ме ши Ме ду

жд

ce

ТТЪ

ви-

Всѣ

RIGI

ные

слу-

да-

HO-

CO-

Ду-

ИТЬ

гед-

ПО-

но-

СТИ

кой

отно

кая

*{ур*пи-

пу-

ipa-

сти

ІУЮ

ВЪ

ей-

ITO-

BO

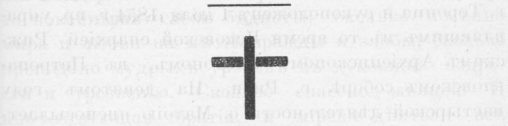
сла

чи-

epe-

бряномъ персплетъ. Епископъ, глубоко растроганный, сказалъ, что поистинъ для него нътъ ни эллиновъ, ни іудеевъ, что онъ скорбитъ о несчастіи, постигшемъ евреевъ, и что Курская еврейская община всегда найдетъ въ немъ сочувствіе въ ихъ горестяхъ. Этотъ первый въ Курскъ фактъ такого отзывчиваго отношенія со стороны православнаго епископа къ еврейской общинъ долженъ быть отмъченъ какъ весьма отрадное явленіе.

— Новости литературнаго міра. Вас. Ив. Немировичь - Данченко занять теперь своимъ новымъ романомъ "Далекія могилы". Романъ посвященъ минувшей войнѣ и тѣсно переплетенной съ ней корейской авантюрѣ.



## Архим. Меводій.

5 апръля сего года, въ Петербургъ, въ помъщени Воронцовскаго подворья, скончался настоятель Псково-Печерскаго монастыря, архимандритъ Меоодій. Имя почившаго хорошо извъстно большинству православныхъ обитателей г. Риги. О. Меоодій со многими изъ рижанъ находился въ духовномъ общеніи. Ежегодно, въ теченіе послъднихъ 11 лътъ, о. архимандритъ, обычно въ сентябръ мъсяцъ, прибывалъ въ Ригу, сопровождая чудотворную икону Умиленія Божіей Матери. Въ лицъ почившаго многіе изъ Рижскихъ

обывателей потеряли опытнаго духовнаго руководителя, добраго и отзывчиваго на всякую скорбь "батюшку", мудраго наставника на всякое благое дѣло и великаго молитвенника.

Почившій о. архимандрить быль сынь священника погоста Данькова, Холмскаго увзда. Псковской губ. Родился 6-го августа 1831 г. и въ мірѣ назывался Матеіемъ Петровичемъ Холмскимъ. По окончаніи Торопецкаго духовнаго училища, онъ поступилъ въ Псковскую духовную семинарію, которую окончиль въ 1853 г., съ званіемъ студента. Съ раннихъ лѣтъ почившій лелѣялъ въ себѣ мысль предаться пастырскому служенію церкви Божіей. И желаніе его осуществилось. Прямо со школьной скамьи М. П. Холмскій быль назначень къ Благов'єщенской церкви г. Торопца и рукоположенъ 1 іюля 1854 г. вр. управлявшимъ въ то время Исковской епархіей Рижскимъ Архіепископомъ Платономъ, въ Петропавловскомъ соборѣ г. Риги. На девятомъ году пастырской дъятельности о. Матейо ниспосылается Провидѣніемъ тяжелое испытаніе: онъ лишается своей подруги жизни и вскоръ двухъ своихъ сыновей. Господу угодно было обратить о. Матеія къ исканію небесныхъ благъ и указать болве трудный путь-путь иноческихъ подвиговъ. Много разъ о. Матеій порывался къ принятію монашества, особенно послѣ потери послѣдняго сына (студента воен. мед. акад.), но всякій разъ на это слышить отъ своего духовнаго руководителя, великаго Оттинскаго старца Амвросія, - "еще не пришло время". И только въ 1886 г. старецъ пишетъ, наконецъ, своему духовному сыну-что теперь "пора" и тъмъ безповоротно ръшаетъ

дали ніе освя имя Нин 1894

Hac

виг Къ нія, обл ніи TO мир пре СТИ ино был Ущ мил мен СИЛ HOM вре. дух нос нач ШИ

имт

кре

BO-

обы

гое

вя-

да,

И

TM-

аго

УЮ

ва-

ле-

My

це-

TM-

СВИ

pa-

IЖ-

па-

ДУ

eT-

er-

ат-

гве

HO-

на-

на

OTE

ве-

не

ЦЪ

OTI

ТЪ

дальнѣйшее служеніе о. Матөія въ качествѣ инока—настоятеля Никандровой пустыни. Постриженіе о. Матөія въ иночество совершилъ самъ преосвященный Псковскій Гермогенъ и нарекъ ему имя — Меөодій. На новомъ мѣстѣ служенія въ Никандровой пустынѣ арх. Меөодій пробылъ до 1894 г., въ каковомъ году назначенъ былъ настоятелемъ Псково-Печерскаго первокласснаго монастыря.

Вся жизнь о. Меоодія была сплошнымъ вигомъ пастырскаго дѣланія на пользу ближняго. Къ скорбящимъ онъ спѣшитъ съ словомъ утѣшенія, съ радующимися сорадуется, погрѣшающихъ облегчаетъ и исправляетъ, ревнующихъ о спасеніи поддерживаеть и направляеть. Сколько утерто покойнымъ слезъ бѣдноты, сколько посѣяно мира и любви на мъстъ вражды и злобы, сколько преподано мудрыхъ уроковъ къ духовной бодрости и трезвенію. Сколько спасено жизней. иночествующая братія, и мірскіе дѣятели—всѣ были въдомы о. Мееодіемъ по пути спасенія. Управленіе монастырями, гдѣ суждено было, милости Божіей, служить почившему было менемъ непрестаннаго восхожденія обителей отъ силы въ силу и въ духовномъ и въ матеріальномъ отношении. Несомнънно историкъ въ свое время скажеть намь не мало объ этой свътлой, духовной личности, примърная служебная дъятельность коей не разъ отмъчалъ и соотвътствующимъ начальствомъ. Покойный награжденъ былъ высшими наградами до Анны 1 ст. включительно и пожалованный наперсный имълъ Высочайше крестъ, украшенный драгоцѣнными камнями.

Смерть почившаго застала на 75 году его жизни. На второй недѣлѣ В. поста, о. Меоодій по служебнымъ обязанностямъ отправился въ С.-Петербургъ. Суровый климатъ сѣверной столицы негостепріимно встрътиль почившаго, онъ простудился и получилъ воспаленіе легкихъ. По молитвамъ Небесной Заступницы, больной скоро началь поправляться и уже на шестой недьль поста оправился отъ болѣзни, а на страстной седмиць, въ великій четвергь, о. Меоодій служиль литургію и читаль 12 евангелій. Однако, бользнь еще окончательно не прошла и въ концѣ страстной о. архим. почувствовалъ себя хуже. Силы его все болѣе и болѣе слабѣли 5 апръля о. И Менодія не стало. Кончина его была самая тихая и безмятежная. Еще за два часа до своей смерти, о. Меоодій, какъ-бы отправляясь въ дальній путь, дізаль соотвітствующія приготовленія. За день до смерти, о. Менодій телеграфомъ вызвалъ изъ своего монастыря, близко къ нему стоящаго іеромонаха Петра, что-бы послѣдній привезъ полное архимандричье облаченье и... изготовленный о. Меоодіемъ для себя гробъ изъ кипарисоваго дерева, привезеннаго имъ изъ Іерусалима. Желаніе почившаго было исполнено. Когда ему доложено было о прівздв іером. Петра, о. Менодій позваль его къ себъ, похристосовался, и черезъ нѣсколько времени, крестъ отъ своего парамана, осънилъ себя, крылъ глаза, произнесъ вслухъ — "воистину воскресе Христосъ!"... и тихо въ Бозъ почилъ. 7 апр., тъло почившаго перевезено было изъ С.-Петербурга въ Псково-Печерскій монастырь, а 8 апрыля, при многочисленномъ скопленіи народа,

ск Ај

бь

ст не

но да сл

H

но въ

КО

ТI Д

чт ди бр эт

H H H

yı E было отпѣваніе о. архимандрита по священническому чину, которое совершалъ преосвященный Арсеній, Епископъ Исковскій.

инег

слу-

етер-

ицы

про-

IIo

коро цѣлѣ гной

килъ Взнь

тра-

илы

.O R.

ти-

воей

аль-

HIH.

вы-

гему

цній

1 . . .

себя

ИМЪ

пол-

DOM.

CTO-

ЯВЪ

3a-

ину

илъ.

изъ

, a

ода,

Миръ праху твоему возлюбленный во Христъ собратъ, добрый пастырь нивы Господней и великій учитель жизни духовной!

Свящ. Александръ Голосовъ.

### Отвѣты редакціи.

1) Въ текущемъ году день священнаго коронованія Ихъ Императорскихъ Величествъ совпадаетъ съ недѣлей Св. Отецъ (7-я по пасхѣ); какъ слѣдуетъ читать на молебствіи по случаю коронованія Ихъ Величествъ въ этотъ день молитву —колѣнопреклоненно, или стоя?

Въ недѣлю седьмую по Пасхѣ Церковь празднуетъ воспоминаніе св. великаго вселенскаго перваго собора (бывшаго въ 325 г.), иже въ Никеѣ; 20-мъ правиломъ этого собора повелѣвается отъ Пасхи до Пятидесятницы не преклонять колѣнъ при богослуженіи, а молиться стоя.

2) Существують - ли предостереженія противь употребленія мѣдныхъ священныхъ сосудовъ?

Первымъ пунктомъ инструкціи благочиннымъ требуется, что-бы священные сосуды, какъ-то: дарохранительницы, потиръ, дискосъ, звѣзда, лжица и проскомидійныя блюдца были серебряныя. Нѣкоторыя епархіальныя начальства слѣдятъ за этимъ строго, разсылая соотвѣтствующіе циркуляры, воспрещающіе пріобрѣтать и даже привимать отъ жертвователей мѣдные сосуды для церквей (Моск. Еп. Вѣд. 1879 г. № 15) Непримѣнимость подобныхъ сосудовъ объясняется тѣмъ еще, что въ нихъ послѣ второго или третьяго совершенія литургіи гальваническая позолота въ св. потирѣ сходитъ и дальнѣйшее употребленіе его уже будетъ сопровождаться примѣсью въ Евхаристическое вещество ядовитой мѣдной окиси.

3) Жена, нѣсколько лѣтъ живущая врознь съ мужемъ, прижила дѣтей; можно-ли въ метрич. книгахъ отмѣтить, что эти дѣти "внѣбрачные"?

На основаніи опредъленія Св. Синода отъ 14 октября— 8 ноября 1888 г. и циркулярн. указа отъ 20 мая 1903 г. за № 8, въ подобныхъ случаяхъ ребенокъ жены. прижитый не отъ мужа, вносится въ метрич. книги какъ законный. Мужъже, на основаніи 1348 ст. уст. гражд. суд. свод. зак. т. XVI, ч. I, можетъ оспаривать это предъ свътскимъ судомъ.

### Въ редакцію поступили слѣдующія книги:

- 1) Душа животныхъ. (Ученіе Слова Божія и св. о.о. цервви). Рига. Сост. Н. П. 1906 г., ц. 30 коп.
- 2) А. Михаилъ. Проклятые вопросы и христіанство. СПБ. 1906 г., ц. 10 коп.
- 3) Женщина на канунъ ея освобожденія. СПБ. 1906 г., ц. 15 коп.
- 4) А. Михаилъ Проровъ христіанской свободы и свободнаго христіанства. СПБ. 1906 г., ц. 15 коп.
  - 5) Его-же. "Царь-голодь". СПБ. 1906 г., ц. 10 к.
  - б) Его-же. "Священникъ-соціалистъ". СПБ. ц. 10 к.
- 7) **Его-же.** "**Евангеліе мъщанъ**" (Ренанъ и его Іисусъ). СПБ. 1906 г., ц. 18 кон.
- 8) Его-же. Христіанство и соціаль-демократія. СПБ. 1906 г., ц. 15 воц.
- 9) Дьякъ Шигоня. Уставшій царь. (Драма—этюдъ. Изъ олласти исторической психологіи: снимки съ картинъ Ръпина, Ваенецова, Съдова и Шварца). СПБ. 1906 г., ц. 1 р.
- 10) Павскій. С. Г. священникъ. Слова и ръчи за 1896— 1905 г. въ 3-хъ вын.

це къ

це

за

KE

ДО

Ki

 $H_1$ 

#### Содержаніе № 8.

Отдълъ оффиціальный. Епархіальныя извъстія.— Отъ Духовной Консисторіи.— Списокъ кандидатамъ священства по Рижской епархіи.

Отдълъ неоффиціальный. Женственность и ея значеніе. — Нензбѣжно-либеральный характеръ необходимаго участія Церкви и ея пастырей во внутренне-политической жизии государства. — Изъ "Основы Православія". — Изъѣстія и замѣтки. — Отвѣты редакціи. — Новыя книги.

И. об. Редактора, Священникъ Александръ Голосовъ.

Тип. Л. Бланкенштейна, Рига, Ткапкая улица № 13, собств. домъ