# ИЗЛАВАЕМЫЙ

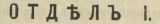
APH XONNERO-KAPINAKERON APXISPSNERON KAASAPA

Адресъ Редакціи:

Долган улица, домъ № 13 кв. 11, при Холмско-Варшавской Духовной Консисторіи, въ Варшавъ.

Годован цвна-5 руб.

Выходить два раза въ мъсяцъ: 1-го и 15-го числа.



## Именной Высочайшій Указъ.

данный правительствующему сенату.

1889 года февраля 22. Ключарю Холмскаго, Люблинской губернін, канедральнаго собора, протоіерето Зиновію Нопелю, и малольтнимъ дітямъ его, Зиновіи и Константиму, Всемилостив в продоставляемъ права потомственнаго дворянскаго достоинства по ордену св. Аним первой степени, къ коему въ 8-й день іюня 1875 г. сопричисленъ быль отець протојерея Понеля, Маркеллъ, бывшій епископъ люблинскій, викарій холмско-варшавской епархіи, нынь епископъ полоцкій и витебскій.

Правительствующій сенать къ исполненію сего не оставить сдёлать надлежащее распоражение.

# высочайщая благодарность.

Г. Оберъ-Прокуроромъ Святьйшаго Синода нолучено отъ управляющаго Границкою таможнею статскаго совътника Яковлева извъщение, что при-Границь, Бендинскаго увзда, Петроковской губернін, по предложенію его-Яковлева, какъ церковнаго старосты, положили, въ ознаменованіе событія 17 октября, устроить въ колокольнъ названной церкви, Его Императорскаго Величества Канцеляріею по стоящей маякомъ православія на Австрійской грани- учрежденіямъ Императрицы Маріи сообщиль Г. Сицѣ, часы, которые ежедневно, въ часъ чудеснаго нодальному Оберъ-Прокурору, что въ дѣлахъ односпасенія Его Величества съ Августъйшимъ Семействомъ, будутъ играть народный гимнъ: "Боже Ца- метрической книги, въ каковой выпискъ мать рожря Храни".

На всеподданивищемъ докладв о семъ льйствительнаго тайнаго совътника Побъдоносцева, Его Императорскому Величеству, въ 18-й день февраля сего года, благоугодно было Собственноручно начертать: "искренно благодаримо встьхо".

## УКАЗЪ ЕГО ИМПЕРАТОРСКАГО ВЕЛИЧЕСТВА. САМОДЕРЖЦА ВСЕРОССІЙСКАГО.

изъ Святейшаго Правительствующаго Сунода,

Синодальному Члену, Преосвященному Леонтію. Архіспископу Холмскому и Варшавскому,

отъ 8 февраля сего 1889 года за № 1. О точномъ соблюдении установленной закономъ формы метрической записи о рождении и крещении лицъ, прижитыхъ внѣ брака.

(Ко свыдынію духовенства, ко руководству и непремънному исполнению).

По указу ЕГО ИМПЕРАТОРСКАГО ВЕЛИ-ЧЕСТВА, Святьйшій Правительствующій Синодъ слушали: предложение Г. Синодальнаго Оберъ-Прокурора, отъ 15 декабря 1888 г. за № 5856, о неправильной записи въ метрическихъ книгахъ церкви хожане Александро-Невской церкви въ мъстечкъ одной изъ епархій рожденія и крещенія сына дъвицы съ обозначениемъ последней въ сей записи не по званію ея, а по місту полученняго ею воспитанія. Приказали: Главноуправляющій Собственною го изъ учрежденій найдена копія съ выписки изъ деннаго младенца обозначена не по ея званію, а по

м'єсту воспитанія. Им'єв въ виду, что обозначеніе і Брезинскій съ новоустроенною въ г. Брезинахъ приматери ребенка въ упомянутой метрической записи не по званію родительницы, а воснитанницею учебнаго заведеній, представляется неправильнымъ, Статсъ-Секретарь Дурново просить Г. Синодальнаго Оберъ-Прокурора, не будетъ-ли признано возможнымъ сдълать распоряжение о воспрещении церковнымъ причтамъ именовать впредь въ подобныхъ записяхъ бывшихъ воспитанницъ учебныхъ заведеній не по званію родителей, а по учебному заведенію, въ которомъ опъ восинтывались. Разсмотръвъ вышеизложенпое и принимая во внимапіе, что въ приложенной къ 1035 ст. Зак. о сост. Т. ІХ, изд. 1876 г., формъ метрическихъ записей о событіи рожденія и крещенія младенцевъ родители ихъ означаются по званію и состоянію, Святьйшій Синодъ опредъляеть: предписать по духовному въдомству, чтобы въ метрическихъ записяхъ о рожденіи и крещеніи младенцевъ родители сихъ младенцевъ означались по ихъ званію в состоянію, а отнюдь не по учебному заведенію, въ коемъ воспитывались. О чемъ послать циркулярные указы Епархіальнымъ Преосвященнымъ, Синодальнымъ Конторамъ, Духовнику Ихъ Императорскихъ Величествъ и Главному Священнику гвардіи, гренадеръ, арміи и флота.

# PACHOPAKEHIE Х.-В. Епархіальнаго Начальства

отъ 16 – 28 февраля сего 1889 года о новомъ распредъленіи приходовъ Петроковскаго и Лодзинскаго.

До настоящаго времени къ приходу Петроковской соборной церкви принадлежаль одинь Нетро ковскій ужэдъ съ православнымъ населеніемъ въ количествъ около 670 душъ, а въ составъ Лодзинскаго прихода входили 4 увзда Петроковской губерніи-Лодзинскій, Брезинскій, Равскій и Ласкій съ православнымъ населеніемъ болже 1000 душъ. При Пе троковскомъ соборъ состоитъ два священника, а при Лолзинской церкви одинъ священникъ и притомъ занятый преподаваніемъ закона Божія въ 4-хъ учебныхъ заведеніяхъ г. Лодзи, гдв положено по закону Божію 33 урока въ недёлю. Въ виду сего благочинный 2-го Варшавскаго округа протојерей Константинъ Рышковъ, по просьбъ настоятеля Лодзинской церкви священника Іоанна Юхновскаго, вошель въ консисторію съ представленіемъ объ увеличеніи прихода Петроковской церкви на счеть уменьшенія Лодзинскаго прихода По вниманію къ означенному представленію, Холмско-Варшавскимъ Епархіальнымъ Начальствомъ постановлено: ублды

писною церковію, Равскій съ приписною церковію въ г. Равъ и Ласкій причислить къ приходу Петроковской соборной церкви; о чемъ дать знать указомъ благочиному и объявить въ Епархіальномъ Въст-

#### Пожертвованія въ пользу церквей.

Крестьянинъ Московокой губерніи, Верейскаго увзда села Дютькова Иванъ Герасимовъ, при содъйствіи діакона города Богородска Николая Недумова, прислалъ въ Варшавскій Канедральный Соборъ следующія церковиня облаченія: светло - голубое шолковое съ вышитыми серебряными крестами полное архіерейское облаченіе съ шолковою подкладкою и къ нему шолковый подризникъ, семь шолковыхъ голубыхъ священиическихъ облаченій и къ нимъ семь шолковыхъ нодризниковъ, пять стихарей діаконскихъ и четыре стихаря для причетниковъ. Цъна вськъ этихъ облаченій-3000 рублей. Изъ семи означенныхъ священническихъ облаченій одно, но желанію жертвователя, передано въ церковь Варшавской І женской гимпазіи. Жертвователь Иванъ Герасимовъ, по собраніи нужныхъ о немъ свъденій, будетъ представленъ Епархіальнымъ Начальствомъ къ соотвътственной наградъ.

Московскій купецъ Матвій Александровичь Шустровъ, при содъйствім діакона гор. Богородска Николая Недумова, прислалъ въ Варшаву на имя протодіакона Канедральнаго собора Павла Недумова 50 шолковыхъ атласныхъ священническихъ облаченій, общитыхъ серебрянымъ гасомъ, съ серебряными крестами, - въ томъ числѣ восемь облаченій для крестовыхъ церквей Варшавскаго Архіерейскаго Дома и 42 облаченія для болье нуждающихся церквей Съдлецкой губерніи. Ціна всіхь означенныхь облаченій простирается до 3000 рублей. Во исполненіе Архинастырской резолюціи Высокопреосвященнаго Леонтія Архіепископа Холмско-Варшавскаго, жертвователь купецъ Шустровъ, по получени затребованныхъ о немъ свъдъній, будеть представленъ къ соотвътственной наградъ, а діакону Николаю Недумову за двятельное участіе въ прінсканіи жертвователей для церквей Холмско-Варшавской Епархіи объявлена Архипастырская Его Высокопреосвященства признательность.

Гминный судья Александръ Эбергъ пожертвоваль 131 руб. на окончательное устройство домовой церкви въ Бѣльской городской больницъ, 35 рублей въ Ломазскую церковь и 25 рублей на потребности Славатинской церковно-приходской школы; а всего-191 руб. Архипастырскою Его Высокопреосвященства резолюцією 4-го сего марта изъявлена жертвователю Архипастырская усердная благодарность.

Гминный судья Желтобрюховъ пожертвоваль въ Пищацкую церковь четыре иконы Евангелистовъ, цѣною въ 40 рублей, за что преподано ему Архипастырское благословеніе.

Въ намять чудеснаго избавленія ГОСУДАРЯ ИМПЕРАТОРА съ Августъйшимъ Семействомъ отъ опасности 17 октября купеческій сынъ Михаилъ Соновъ изъ г. Богородска, при содъйствін діакона Николая Недумова, пожертвовалъ въ церковь Варшавской I мужской гимназіи икону Христа Спасителя въ кіотъ для горпяго мъста.

Причтъ и прихожане Радинской церкви, по получени Высочайшаго Манифеста о чудесносй милости Божіей, явленной ГОСУДАРЮ ИМПЕРАТОРУ съ Августъйшимъ Семействомъ въ 17 день октября, послъ благодарственнаго Господу Богу молебствія, постановили въ память этого событія соорудить икону Св. Пророка Осіи и преподобнаго Андрея Критскаго, празднуемыхъ 17 октября. Икона художественной живониси въ ръзной золоченной рамъ съ серебряною нозолоченною лампадою сооружена отчасти на церковныя средства и отчасти на пожертвованія, въ коихъ приняли участіе офицеры и нижніе чины 3-й и 4-й батареи 2-й артиллерійской бригады.

Въ Яновскую церковь Съдлецкой губерии Раиса Владиміровна, дочь действительнаго тайнаго сов'ьтника Сапожникова, пожертвовала: полное священиическое облачение и два стихаря изъ зеленой шолковой съ золотыми крестами парчи и золотыми оплечьями, облаченія на престоль и жертвенникъ изъ такойже парчи, облачения на два зналогія изъ краснаго бархата и шолковую малиновую ленту къ Евангелію, ціною въ 800 рублей, а также наличными деньгами 500 рублей на отлитіе колокола въ 50 пудовъ въ память 900-льтія крещенія Руси. На эту сумму съ прибавленіемъ 200 рублей, пожертвованныхъ настоятелемъ Яновской церкви протојереемъ Макаріемъ Хойнацкимъ, и съ додачею шести старыхъ колоколовъ въсомъ въ 27 нудовъ 20 фунтовъ, отлитъ для названной церкви колоколъ въ 50 пудовъ на колокольномъ заводѣ А. Влодковскаго въ гор. Венгровъ Съдлецкой губерніи. По вниманію къ значительнымъ жертвамъ Рансы Владиміровны Сапожниковой испрашивается ей благословеніе Святвишаго Синода еъ выдачею установленной грамоты,

Въ Константиновскую церковь Съдлецкой губерніи прихожане пожертвовали 132 руб. 79 коп. на переливку двухъ старыхъ колоколовъ и 100 рублей на починку кладбищенской каменной часовни и ограды вокругъ нея. На означенные 132 руб. 79 коп. съ додачею двухъ старыхъ колоколовъ отлиты для Константиновской церкви на томъ же заводъ А. Влод-ковскаго два колокола, —одинъ въ 11 пудовъ, а другой 1 ½ пуда.

### Архинастырское благословеніе за устройство півческаго хора.

Благодаря усердной пастырской заботливости настоятеля Ортель-Княжескаго прихода священника Николая Сосновскаго, при содъйстіи псаломщика Іосифа Бедзіо и учителя мъстной школы Ивана Демчука, устроснъ для Ортель-Княжеской церкви пъвческій хоръ; за что преподано поименованнымъ пицамъ Архинастырское благословеніе Высокопреосвященнаго Леонтія Архіепископа Холмско-Варшавскаго.

# Избраніе и утвержденіе духовника для Радинскаго округа.

Духовенствомъ Радинскаго благочинническаго округа 9-го минувшаго февраля въ селъ Русской Воль избранъ и Архинастырскою резолюцією Высокопресвященнаго Архіенискона Леонтія 4-го сего марта утвержденъ духовникомъ названнаго округа настолятель Рудновскаго прихода священникъ Симеонъ Желиховскій.

## ОТДБЛЪ II.

Законъ человъческой жизни въ раю, подъ гръхомъ и подъ благодатію.

Глубоко-трогательныя мысли и чувства наполняли пречистую душу Спасителя нашего, когда Онъ въ последній разъ подходиль къ Іерусалиму. Онъ зналь, что Его тамь ждеть. Онъ видёль работав шую противъ Него презрачную злобу книжниковъ и фарисеевъ. Онъ понималъ непостоянство человъческаго сердца и потому не придавалъ серьезнаго зпаченія мимолетнымъ восторгамъ торжественно встръчавшей Его толны. Онъ предвидълъ, что за царственною встречею, которая на этотъ разъ готовится Ему при входъ въ Герусалимъ, вознесутъ Его на крестъ и убъютъ какъ злодъя. Копечно, не безпечально было тогда сердце Христа. "И поругаются надъ Нимъ (Сыномъ человъческимъ), и будутъ бить Его, и оплюють Его, и убыють Его, и въ третій день воскреснетъ", въ спокойно горестномъ раздумыя говориль Онь о себъ ученикамь своимь. И въ эту минуту тяжкихъ для Небеснаго Учителя размышленій, въ этотъ моменть невыразимой душевной истомы, когда Спаситель въ сознании своемъ обнималъ все человъчество, проникая въ самую глубь его страданій, отъ которыхъ пришель на землю изба-

вить міръ, - въ это время новое огорченіе готовилось | Богочеловъку. Когда мысленному Его взору во всемъ ужасающемъ величін предпосилась страшная Голгофа, на которой Онь, невинный страдалець, долженъ будетъ испить до дна полную чашу человъческихъ страданій; когда Онъ естественно ждалъ сочувственнаго отклика въ сердцахъ своихъ учениковъ, -- въ это время двое изъ нихъ-сыновья Заведеевы Іаковъ и Іоаннъ пристаютъ къ Небесному Учителю съ своими личными интересами. "Учитель", — говорять они: "мы желаемь, чтобы Ты едълалъ намъ, о чемъ попросимъ. Онъ сказалъ имъ: что хотите, чтобы Я сделаль вамь? Они сказали Ему: дай намъ състь у Тебя одному по правую сторону, а другому по левую въ славе Твоей." Вотъ какія себялюбивыя мысли возникли въ умахъ и сердцахъ учениковъ Христа въ то время, когда Онъ размыпиляль о судьбъ и спасеніи всего міра! Воть о чемъ напомнила ученикамъ открытая Христомъ картина Его страданій, отъ которой въ ужасъ должно было содрогнуться ихъ сердце! Но не будемъ удивляться тогдашнему легкомыслію сыновъ Заведеевых»: опи многаго еще не понимали въ дѣлѣ Христа. Цъль пришествія Его на землю, не смотря на неоднопратныя разъясненія, все таки представлялась ученикамъ Христовымъ въ неясномъ и даже ложномъ свътъ. И удивляться ли намъ, когда еще и въ нашъ въкъ, посят того какъ XIX въковъ немолчно раздается ученіе Христа, общее діло різдко пользуется сочувствіемъ отдёльныхъ личностей, если оно ихъ прямо не касается. Но размыслимъ лучше: гдт корень этого всеобщаго въ человъческой природѣ явленія, какъ проникло въ нашу жазнь зло, что привнесло оно съ собою въ міръ и но какому закону должно человъку устроять свою жизнь.

Эти томительные вопросы не новы въ человъчествъ. Много дано и отвътовъ на нихъ. Но только при яркомъ свътъ Божественнаго Откровенія они становятся намъ понятными и удоборазръшимыми. Этимъ-то, на Словъ Божіемъ основаннымъ, ученіемъ о началь, развити и судьбъ зла въ мірь, мы и займемся на этотъ разъ съ цёлью уяснить законъ человъческой жизни въ раю, подъ гръхомъ и подъ благодатью.

Перенесемся мыслію въ рай. Все тамъ основано было на порядкъ. Дивная гармонія царила въ раю. Вся пизшая природа неизмѣнно повиновалась первому человъку, а этотъ послъдній-Богу. Ни тъни неудовольствія, ни тіни стісненія от такого положенія вещей въ раю ни къмъ и ни въ чемъ не ощущалось, напротивъ все тамъ блаженствовало. Выразителемъ и воплотителемъ порядка и мира, господствовавшихъ въ раю, былъ человъкъ. Всъ силы его души развивались въ миръ и согласіи. Свътлый умъ его черпалъ все необходимое изъ личныхъ бе-

ладъ съ требованіями ума. Она всецьло тяготьла къ Виновнику бытія и въ этомъ тяготеніи сливалась съ разумомъ. Близкое присутствіе и постоянное общение съ Богомъ наполняло все существо перваго человъка неземнымъ восторгомъ. Представляя въ самомъ себъ чудное равновъсіе богатыхъ силъ, человъкъ завершалъ, скръплять и объединяль райскій порядокъ тъснъйшимъ союзомъ съ Богомъ. Онъ быль поистинт втыцомъ природы, завершительнымъ звеномъ въ цени твореній Божінхъ въ раю, для которыхъ основнымъ закономъ жизни былъ миръ, полнъйшее согласіе. Въ избыткъ чувствъ живъйшей благодарности къ своему Творцу и Благодъте яю, въ восторгѣ небесной радости и блаженства при созерцаніи красоть первозданной природы, первый человъкъ всего себя всецъло предавалъ волъ Божіей, беззавѣтно поручая Ему все свое существо съ многообразными проявленіями его въ умѣ, волѣ и сердцъ. Въ жизни перваго человъка нельзя представить даже минуты, когда бы мысль его, благоговъйно углубляясь въ разсмотрвние тварей, не возносилась въ Виновнику всего, когда бы воля его становилась въ противоръчие съ промыслительной дъятельностью Творца, когда бы сердце его, прислушиваясь къ иульсу ликующей девственной природы, въ тре нетномъ умиленін не билось особенною, не земною радостію, Это была собственно жертва, приносимая Богу невиннымъ человъкомъ какъ отъ себя лично. такъ и отъ всей природы, въ качествъ жреца ея. И Богъ съ благоволеніемъ принималь это проявленіе сыновней покорности къ Нему тварей и всякій разъ повторяль имъ свое благословение. Въ этомъ собственно и состояло въ раю богослужение первыхъ людей, въ которомъ участвовала и вся природа въ лицъ первенца и представителя ся человъка. Такъ въ раю все-отъ бездушной природы до богоподобнаго человъка-все тяготъло въ Виновнику своего бытія, все держалось на мирѣ и тѣмъ давало полное право назвать вселенную міромъ, т. е. согласіемъ, порядкомъ (хосрос). — Извъстно, чъмъ нарушился этотъ миръ, - грфхопаденіемъ нашихъ прародителей. Оно сопровождалось страшными, роковыми для міра последствіями. Чтобы судить, что новаго привнесло въ міръ ослушаніе царя природы — человъка предъ Богомъ, представимъ себъ, что произошло бы въ мірѣ физическомъ, если бы оказалось въ немъ уклоненіе отъ законовъ природы. Вотъ, мы видимъ, въ необъятномъ міровомъ пространствѣ плаваютъ неисчислимыя звъзды и планеты. Для теченія имъ назначены определенные пути, которые онв совершають въ определенное время. Целыя тысячи леть уже носятся онъ въ этомъ безпредъльномъ пространствъ, не сталкиваясь въ своемъ течении и не мъшая другъ другу. И наша земля, подобно другимъ планетамъ, совершаетъ свой путь вокругъ солвца, слусъдъ съ Богомъ. Воля его не становинась въ раз- жащаго для нея центромъ. Тенерь представьте се-

бъ, что какая нибудь планета, вообразивъ себя самостоятельнымъ центромъ, вокругъ котораго все должно двигаться, остановила бы свое теченіе. Что произощло бы отъ того? Стройная міровая система нарушилась бы. Планеты вышли бы изъ назначенныхъ имъ путей (орбить); все задвигалось бы въ безпорядкъ, а это повело бы, можетъ быть, къ такому хаосу, изъ котораго могла вывести міръ одна только всемогущая творческая воля Божія. Нѣчто подобное въ дъйствительности произвели первые люди, нарушивъ заповъдь Божію. Они захотъли быть какъ Боги, знать-что добро и зло. Не значить ли это, что они думали стать новымъ центромъ въ мірь, къ которому теперь должно тяготьть все созданное Богомъ? Стройный міровой порядокъ рушился; дивной гармоніи какъ не бывало въ раю. Царь природы-человъкъ возмутился противъ единственнаго Царя всъхъ Бога. Онъ быль изгнанъ изъ рая, какъ болье уже недостойный этого свътлаго жилища.-Начался новый періодъ на земль, - періодъ страданій. Вся природа въ основаніи поколебалась и потеривла страшный уронъ. И прежде всего-человъкъ. Равновъсіе богатыхъ духовныхъ его силь рушилось. Въ волю проникло зло: она стала двоиться въ своихъ стремленіяхъ между законнымъ и беззаконнымъ. Свътлый разумъ его помрачился, а это отразилось и на чувствительности его души, утратившей прежнюю чуткость и отзывчивость къ невиннымъ, чистымъ радостямъ.

Горько оплакиваль человъкъ свое паденіе. Природа вышла у него изъ повиновенія; въ мірѣ завязалась борьба и закинала вражда. Какъ бы въ подражаніе своему бывшему владыкъ-человѣку, все въ природъ стало теперь стремиться къ обособленію, кь безусловной самостоятельности. Все стремилось къ захвату, къ утвержденію своего личнаго (индивидуальнаго) бытія на бытіи другихъ существъ. Все при этомъ испытывало посильный отпоръ со стороны подвергинихся давленію существъ. Все изнемогало въ этой неравной борьбъ одного противъ всъхъ и всёхъ противъ одного. Все при этомъ страдало и оканчивало смертію. Такимъ-то безпорядкомъ смѣненъ райскій порядокъ. Настало царство эгоизма: все борется между собою, все чрезъ это страдаеть, все въ заключение умираетъ. И если бы всемогущая творческая сила, выразившаяся при твореніи міра въ повельніи "да будетъ свыть", — въ повельніи, оставшемся на всегда дъйственнымъ въ міръ, еслибы эта творческая божественная сила не обновляла міра, созидая изъ бреннаго и мертваго вещества вновь и вновь живыя существа; еслибы она не руководила міровою жизнію, выводя на этомъ темномъ фонъ борьбы свътлыя нити мира и порядка,то міръ погибъ бы, превратившись въ одну безжизненную хаотическую массу. Ибо все стремилось къ тому, чтобы поглотить, уничтожить бытіе другого.

И воть при какихъ обстоятельствахъ пришлось теперь челов вку влачить свою жизнь, — по истинъ плачевную и страдальческую жизпь, исполненную терзаній постояннаго страха и опасности отчаннія. Вся природа ополчилась на своего бывшаго царя, стремясь сокрушить его, стереть съ лица земли въ могучихъ тискахъ ярой, дикой борьбы, разыгравшейся тогда въ міръ. Каждый моментъ бытія приходилось человъку тенерь отстаивать силой; все необходимое для существованія — брать съ бою, "въ потв лица снвдая хльбъ свой". И не устояль бы человъкъ, еслибы Богъ не взялъ его подъ свое покровительство. Въ предвъчномъ Совъть все случившееся было предусмотрено. Единородный Сынъ Божій отъ сложенія міра уже быль обречень на закланіе за грѣхи людей. Падшимъ прародителямъ дана была надежда на спасеніе. Конечно, въ прежнихъ отношенияхъ съ Богомъ человъкъ теперь уже не могъ состоять. Прогнъвавъ Творца ослушаніемъ, повредивъ грѣхомъ свою чистую, богоподобную природу. человѣкъ чрезъ это сталъ уже недостой. нымъ входить въ непосредственное общение съ Чистъйшею Святостью. Обращаясь теперь съ гръшнымъ существомъ своимъ къ Создателю, первый человъкъ могъ ожидать: или быть совершенно отвергнутымъ отъ Бога, какъ нечистый и недостойный, или уничтоженнымъ, какъ безмфрио виновный предъ оскорбленной Правдой Божіей. Однако Богъ не отрынулъ грѣшника и не допустилъ окончательной его гибели. Вмъсто прежней (райской) жертвы встил невиннымъ существомъ человъка, Богъ благоволилъ принять въ жертву за грѣхи людей животвыхъ и илоды земные. Эта ветхозавътная жертва, преисполненная глубочайшаго символического смысла, имъла величайшее воспитательное значение для всего человъчества. Она, прежде всего, всякій разъ напоминала людямъ объ ихъ виновности предъ Богомъ, искупаемой въ данномъ случат кровію неповиннаго животнаго, красноръчивъе всякихъ словъ внушая приносящимъ жертву, что они собственно заслужили ту кару (смерть), которой невинно подвергается жертвенное животное. Съ другой стороны, ветхозавътная жертва свидътельствовала, что Богъ благоволить еще входить въ общение съ человъкомъ, за спасеніе котораго, въ знакъ безпредъльной любви Божіей къ человъческому роду, имъетъ нъкогда заклаться на Голгофъ необыкновенный Агнецъ непорочный, Единородный Сынъ Божій, всякій разъ таинственно предъизображаемый жертвеннымъ агнцемъ. Со времени установленія ветхозавътной жертвы падежда на Богочеловъка — Искупителя должна была стать свътлой точкой въ жизни человъчества, путеводной звездой въ его деятельности.

Однако Богъ медлилъ исполнениемъ своего обътования. Нужно было подготовить людей къ принятию такого великаго дара, нужно было довести ихъ до яснъйшаго сознанія своей виновности и сильнъйшаго желанія искупленія. Посмотримъ, какъ исторически осуществлялось это подготовленіе человъчества къ принятію Искупителя.

У прародителей нашихъ по изгнаніи ихъ изъ рая, какъ извъстно, родились — сначала Каинъ, а потомъ Авель. Достигли они возмужалости, и вражда возгорфлась между братьями. Авель, угодный Богу, налъ отъ руки брата Каина, жертва котораго была отвергнута, - и въ нервый разъ земля обагрилась человъческою кровію. Съ этихъ поръ вражда поселилась и между людьми и живеть тамъ безвыходно. Все лучшее въ челов вчеств в, стремящееся къ миру, естественно гибло въ этомъ разгулъ человъческихъ страстей и физической, стихійной силы. Когда мфра зла на землф переполнилась, Богъ прекратиль его во всемірномъ потопф. Но зло съ новой силой возродилось въ семействъ Ноя, единственнаго человъка, котораго пощадилъ Богъ во время всеобщаго истребленія тварей. Тогда Господь избираеть Авраама изъ потомства Евера, исторгаетъ его изъ нечестивой среды и изъ земли Халдейской вводитъ въ землю Ханаанскую, населенную идолопоклонническими племенами. Ничего общаго съ туземцами Авраамъ не имълъ и не могъ имъть, что служило надежнымъ оплотомъ и ручательствомъ за сохраненіе въ возможной чистотъ Богооткровенной въры. Съ этого момента — именно съ призванія Авраама жизнь человъчества ясно, такъ сказать, развътвляется въ своемъ теченіи. Потомство Авраама жило надеждою на будущаго Искупителя и шло по пути. указываемому Богомъ. По иному пути пошло язычество, предоставленное своимъ силамъ. Для него. забывшаго истивнаго Бога, настало время исканія истины, время томительнаго изныванія его ума. сердца и воли. Чего же достигло человъчество своими силами? Печально и поучительно это блужданіе человъческой мысли безъ свъта, безъ надежды на выходъ. Тьма непроглядная объяла языческій міръ. Покажемъ кратко плоды неимовърныхъ его усилій въ этомъ печальномъ періодъ жизни человъчества.

Спачала утратившіе понятіе истиннаго Бога поникли предъ величіемъ грозныхъ и благодѣтельныхъ явленій природы и обоготворили ее. Бывшій владыка природы теперь сталь поклоняться ей. Затѣмъ настало какъ бы возстаніе человѣка изъ такого унизительнаго положенія: онъ сталъ приносить жертву. Логически разсматриваемая, языческая жертва въ строгомъ смыслѣ была уже протестомъ противъ природы. "Ты меня приковываешь къ жизни матеріальными узами",—какъ бы такъ говорилъ очнувшійся и приносящій жертву человѣкъ: "такъ я ихъ не цѣню. Ты мнѣ даешь вещественную оболочку и доставляешь извѣстныя матеріальныя блага,—ни во что я ихъ не ставлю. Я приношу ихъ тебѣ: на,

пожирай пламенемъ". Изъ Индіп раздался страшный, бользиенный вопль вравственно измученнаго человъка, котораго блуждавшіе во тьмъ приняли не только за философа, но и за пророка. Міръ-зло,провозглащаль этоть душевно разстроенный человъкъ (Сакіа Муни), міръ-обманъ, призракъ Майи. Божество, заключенное вт мірф, находится въ неестественномъ положеній, страдаеть, а съ нимъ и человъкъ. Истинное благо - въ сліяніи съ божествомъ, въ совершенномъ погашении въ себъ личнаго (индивидуальнаго) бытія, въ раствореніи своего "я" въ божественной стихіи. Нужно всёми силами стремиться къ этому сліянію съ Божествомъ, нужью стараться уничтожить, сбросить съ себя эту пеестественную, матеріальную оболочку. Появился аскетизмъ, основанный на отрицательномъ отношени къ жизни, ей противоръчащій, лишенный жизненной подкладки, а потому безумный и безцёльный. Но если этотъ видимый міръ-обманъ, призракъ, только стремящійся къ жизни, но не обладающій ею, есть дъйствительно зло; то должно же существовать и добро?-слышится изъ Персіи голось человъческаго мудрованія. И тамъ возникла и утвердилась религія, по представленію которой міръ-поприще, арена для борьбы добраго, свътлаго начала (Ормузда) со злымъ темнымъ (Ариманомъ). Оба начала равно могучи (религіозный дуализмъ). Человъку остается пристать къ одному изъ нихъ: съ добрымъ онъ будетъ блаженствовать, со злымъ - страдать. Но добро одолфеть эло и настанеть вычная жизнь! раздается радостный кликъ въ Египтъ. И тамъ, какъ символъ вѣчной жизни созидають вѣковыя величественныя пирамиды и посредствомъ бальзамированія стараются невредимо сохранить тело для будущей жизни.

Вотъ въ общихъ чертахъ религіозное міросозерцаніе, до котораго могло подняться человъчество собственными многовъковыми усиліями. Не всъмъ оно было доступно и простой народъ поклонялся не этимъ отвлеченнымъ міровымъ началамъ, а быку, аисту, гадамъ, солнцу, звъздамъ, огню, дереву и прочимъ видимымъ предметамъ. Такъ было на языческомъ востокъ. Западъ, у котораго не замъчается особеннаго тяготънія къ таинственному, просто обоготворилъ человъческіе идеалы и идеализированныя страсти.

Не большихъ усивховъ достигло человвчество и въ самостоятельномъ изыскани извъстныхъ правилъ (нормъ) жизни, въ опредълении утраченнаго смысла и цълей бытія. Убаюканный и подавленный иъгой и роскошью чарующей восточной природы, неръдко проявляющейся, однако, въ грозныхъ, величественныхъ явленіяхъ, человъкъ на востокъ совершенно подчинился силамъ природы, обожествивъ и олицетворивъ ихъ своимъ напуганнымъ воображеніемъ въ самыхъ причудливыхъ, иногда нелъпыхъ фор-

махъ. Признавъ законы существованія и проявленія 1 силь физической природы для себя непреложными. восточный человъкъ или совершенно утратилъ всякое различіе между нравственно добрымъ и злымъ. погрузившись въ апатію (брамаизмъ), иди, придявъ все совершающееся по физическимъ законамъ безразлично добрымъ, въ слѣномъ подчиненіи силамъ природы провозгласилъ девизомъ (правиломъ) жизни умъренность, стремящуюся къ поддержанію въ неприкосновенности существующаго порядка міровой жизни, безъ замътнаго наклоненія въ сторону правственваго совершенства (китайская правственность). или, наконецъ, сталъ въ отрицательное отношение къ природь, ударившись въ крайній, дикій, пичьмъ разумно не оправдываемый аскетизмъ (буддизмъ). Въ то время языческій западъ, чуждый столь мрачнаго взгляда на жизнь, усиленно искаль потеряннаго счастья на земль, полагая его то въ пользовани всѣми безъ разбора удовольствіями, щедро разсыпанными въ природъ (легкомысленный идонизмъ), то въ благоразумномъ, осмотрительномъ пользовани ими (эпикуреизмъ) то, наконецъ, въ освобождении себя отъ страстей и всякой привязанности къжизни, въ полнайшемъ равнодуши ко всамъ радостямъ и горестимъ человъческой жизни, въ совершенномъ безучастім ко всему, что совершается въ міровой жизни (холодный стоицизмъ). Если же ни въ одной изъ указанныхъ жизненныхъ формулъ (правилъ) человът въ дъйствительности не находилъ себъ счастія; то эти "слѣные вожди слѣныхъ" не задумывались предлагать какъ самое рѣшительное и несомивиное средство-удалиться со сцены жизни, нокончивъ собою: "кончай представленіе, когда вздумается, лишь бы развязка была хороша" (Сенека). Особнякомъ отъ нихъ стоитъ геніальный мудрецъ древности, указывавшій смысль жизни въ подчиненій себя идев долга. Эта правдивая по существу мысль есть высшій, кульминаціонный пункть въ ученім язычниковъ о нравственности и представляется какъ бы рожденною въ преддверіи самаго христіанства. Однако, не согрътая живительными лучами Еваегельского свъта, и эта мысль зачахла въ язычествъ, не пустивъ въ жизнь его глубокихъ корней. Теперь, если эти тощіе результаты языческой философіи сопоставить съ той невообразимой затратой умственныхъ и нравственныхъ силъ, которая потребовалась на открытіе ихъ; то безсиліе человъка, находящагося подъ грѣхомъ, лишеннаго благодатной помощи, явится во всей неприглядной очевидности. Въ пояснение только что высказанной мысли, взглянемъ, какова въ самомъ деле была правственная жизнь людей подъ грѣхомъ, составляющая, какъ извъстно, только приложение къ жизни тъхъ началъ (принциповъ), которыя представлялись уму человъка.

По свидътельству исторіи, горы страданій накопились за это время въ языческомъ міръ, и онъ изне.

могать подъ тяжестью ихъ. Человъческими костьми усвяно, кровью залито поприще, на которомъ развивалось это царство тьмы и зла. Все святое въ человъкъ тамъ было попрано, поругано — и Богъ въсть дли какихъ цълей! Кто безъ ужаса можетъ исчислить эти непрерывныя войны, эти потоки челов ческой крови, пролитой для того, чтобы увъковъчить имя какого-чибудь безумца, надъ которымъ въчно будеть тяготыть проклятие человычества? Кто безь омерзенія и содраганія вспомнить этихъ богачей, откармливающихъ для себя въ прудахъ рыбу живымъ человъческимъ мясомъ? Кто хладнокровно выслушаеть проклятія, стоны и вопли, вырывавшіеся изъ грудей измученныхъ, разбитыхъ, угнетенныхъ въ этомъ безумномъ разгулъ страстей, въ этомъ оньяняющемъ царствъ эгоизма? Кто измъритъ потоки слезъ, оросившихъ за это время нашу землю? Кто опишетъ презрѣніе, страхъ, затаенную злобу, клокотавшую въ груди раба-бѣдняка, лишеннаго всего, что только можно отнять у человъка, и завидовавшаго даже долъ животных своего господина? Кто нарисуетъ картину чудовищной роскоши, доводящей до пресыщенія жизнію, извращающей все человъческое —и воздвигнутой на пьедесталъ гразной, смрадной, еле прикрытой лохмотьями нищеты людей, низведенныхъ въ своемъ унижении и поругании человъческаго достоинства на степень почти животныхъ.. Міръ языческій тяготился такимъ положеніемъ, живоощущаль отсутстве правды на землъ и для водворенія ея пытался низвести божество на землю. По его представленію, на востокъ, въ годину тяжкихъ испытаній божество дійствительно посінцало землю, воплощаясь въ человъка, быка и другихъ животныхъ (многократныя воплощенія Вишну въ брамаизм'в особенно въ великана Кришну), но избавляло человъчество только отъ физическихъ страданій и затъмъ онять удалялось, предоставляя людей ихъ собственнымъ силамъ. Этого временнаго воплощенія божества на земль, очевидно, было недостаточно: міру, какъ извъстно, постоянно присуще зло и притомъ не одно физическое, но и вравственное. И вотъ языческій западъ окончательно поселилъ божество на землъ, обоготворивъ личность римскаго императора. Мы знаемъ, какія чудовища въ человъческомъ образъ возсъдали на римскомъ престолъ и что испытывали подъ ихъ властію подданные... Человъчество не могло удовлетвориться обоготвореннымъ надшимъ человъкомъ и продолжало страстно ожидать пришествія на землю истиннаго Бога. Такъ міръ языческій логикою самой жизни воспиталь въ себъ потребности: на востокъ-въ постоянномъ присутстви на землѣ Божества, а на западѣ-въ присутствіи истиннаго Божества, а не обожествленнаго человъка. Взятые вмъстъ языческіе востокъ и западъ пришли къ признанію необходимости всегдашняго пребыванія на землъ того Богочеловъка, идея котораго была

открыта въ раю въ лице падшихъ прародителей для | ство любви, въ которомъ все-братья о Христе, где руководства всему міру, но въ сравнительной чистоть и веноврежденности сохранилась только въ народъ еврейскомъ. Этотъ послъдній со времени выдъленія его изъ среды языческихъ народовъ шелъ, если не общею съ ними дорогою, то довольно смежною. Порою и онъ сворачивалъ на дорогу зла, но наученный горькимъ опытомъ, съ покаяніемъ обращался къ Вогу и съ Его святою помощію опять пробивался на правый путь, освъщаемый Божественнымь Закономъ. Въ гориилъ бъдствій и искущеній закалилась его въра въ Бога; надежда на Искупителя окрѣила и предъ пришествіемъ Его въ міръ достигла небывалой силы напряженія. Все-и іудейство и язычество-ждало обновленія свыше. И воть въ то самое время, когда древній міръ готовъ былъ рухнуть подъ тяжестью своей внутренней несостоятельности, въ Палестинъ возсіяла звъзда отъ Іакова. озарившая всѣ уголки міра, очистившая его отъ зла и зажегшая въ человъчествъ новую жизнь. Въ Галилев раздался небесный голось учителя: "пріндите ко Мнъ всъ труждающиеся и обремененные и Я упокою васъ". Такого учителя древній міръ сще не слыхалъ. Это былъ ни ходатай, ни Ангелъ, но самъ Богъ, во плоти явившійся на землю, чтобы возстановить міровой порядокъ, нарушенный грфхопаденіемъ первыхъ людей, и примирить ихъ съ Отцемъ Своимъ небеснымъ. Къ этому порядку Онъ повелъ палшій міръ новою стезею смиренія и самоотреченія. "Вы знаете, -- говорилъ Спаситель по поводу честолюбивыхъ притязаній сыновъ Заведеевыхъ, — что почитающіеся князьями народовъ господствують надъ ними и вельможи ихъ властвуютъ ими. Но между вами да не будеть такъ: а кто хочеть быть большимъ между вами, да будетъ вамъ слугою, и кто хочетъ быть первымъ между вами, да будетъ всемъ рабомъ. Ибо и Сынъ человеческій не для того пришелъ, чтобы Ему служили, но чтобы послужить и отдать душу Свою для искупленія многихъ. "И дъйствительно. Онъ служилъ человъчеству во всю Свою земную жизнь и словомъ и дёломъ. Всв приниженные, угнетенные людскою неправдою устремлялись къ Галилейскому учителю. И Онъ утолялъ ихъ муку сердечную и открывалъ предъ ними новый міръ невыразимаго блаженства, міръ прерваннаго грахомъ общенія съ Богомъ. Онъ училь называть Бога Отцемъ нашимъ, возстановляя, такимъ образомъ, всёхъ насъ въ первобытномъ человъческомъ достоинствъ. Можно судить, какъ глубоко западало это принесенное съ небесъ учение Богочеловъка, съ какою отрадой ложилось оно въ набольвшую душу человѣка, насколько отвѣчало завѣтнѣйшимъ его чанніямъ! Оно по истинь было благовъстомъ, радостною вфстью для всего человфчества. Царство эгоизма, основанное и держащееся на рабскомъ страхѣ, видимо кончалось. На землѣ воздвигалось цар-

нтъ ни эллина, ни іудея, ни раба, ни свободнаго, гдъ любовь объединяетъ всъхъ. Зло напрягло последнія усилія. чтобы отстоять свое преобладаніе въ міръ. Вокругъ Христа съ ужасающей силой закипъла злоба людская-и въ необъятномъ ослъпленіи вознесла Его на крестъ, Земля содрогнулась, бездушная, мертвая природа всколебалась, когда Невинный Страдалецъ-Богочеловъкъ безъ ропота, съ молитвой даже за мучителей своихъ на устахъ допивалъ последнюю чашу страданій. Набежавшія нежданно тучи, казалось, хотфли скрыть отъ міра позоръ и поруганіе, совершаемое челов' комъ надъ своимъ Владыкою, когда Онъ истерзанный, оплеванный, осмъянный на позорнъйшей Голгофъ, въ изнеможеніи подъ тяжестью добровольно принятаго за гръхи людей креста, предавая духъ Свой Отцу Небесному, возгласилъ: "совершилось!" Да, совершилось. Всемірная жертва была принесена, оскорбленная правда Божія удовлетворена. "Христосъ, Первосвященникъ будущихъ блягъ, пришедини съ большею и совершенвъйшею скиніею нерукотворенною, не съ кровію козловъ и тельцовъ, но съ своею кровію однажды вошель во святилище и пріобрыть въчное искупление (Евр. ІХ, 11. 12). Человъчество вступило въ новый періодъ жизни. Живыми и мертвыми Обладающій сошель во адъ и воззваль къ жизни всёхъ, съ вёрою ожидавшихъ тамъ пришествія Его на землю. Еще три дня—и Онъ одержалъ торжественную побъду надъ смертію. Смертію смерть поправъ, Онъ возсталъ Своею человъческою природою изъ мертвыхъ и съ обожествленною человъческою плотію сълъ одесную Бога-Отца. Это была завершительная побъда надъ зломъ. Съ этого времени новый порядокъ долженъ воцариться въ мірћ и человъчество должно слъдовать по пути, проложенному Спасителемъ. Путь этотъ — самоотреченіе и любовь, а цёль-вёчная блаженная жизнь на небъ.

Такъ нало средоствніе, отдълявшее человька отъ Бога. Вмфсто закона борьбы, неизбфжно сопровождавшагося страданіемъ и непремінно заканчивающагося смертію, въ мірѣ долженъ воцариться законъ любви, развивающійся самоотреченіемъ и терпъніемъ и непремънно ведущій къ въчной, блаженной жизни. Человъчеству остается теперь лишь шествовать въ царство славы, въ райскія обители, уготованныя въ дом' Отца Небеснаго. А для этого предварительно необходимо пламенемъ любви истребить въ себъ всъ тернія грфховнаго самолюбія, чтобы, такимъ образомъ очистившись, сдёлаться достойнымъ узрёть Бога и жить по закону райской жизни...

Ев. Червяковскій.

## Римскій катихнзисъ и православное исповѣданіе Петра Могилы.

(Продолжение).

V. Объяснение пятаго члена символа въры. Въ объяснени 5-го члена Символа въры въ Римскомъ катихизисъ идетъ ръчь о соществии І. Христа во адъ и воскресении изъ мертвыхъ.

Утвердивъ мысль о пребываніи души Христа во адъ, когда пречистое тъло Его покомлось во гробъ, и пояснивъ, что подъ адомъ нельзя разумъть гроба, Римскій катихизись указываеть три міста для пребыванія душь, не наслідовавшихь блаженства: 1) адъ въ собственномъ смыслъ или геенна-мрачная темница (teterrimus et obscurissimus carcer), гдъ подвергаются мученію вѣчнаго огня души осужденныхъ съ безчисленными нечистыми духами; 2) чистилище (purgatorium), предназначенное для благочестивыхъ душъ, на время подвергнутыхъ дъйствію чистительнаго огня для того, чтобы содълавшись чистыми, онъ получили возможность войти въ въчное отечество, и 3) мъсто, гдъ пребываютъ души праведниковъ, умершихъ прежде пришествія Христа на землю 1). Христосъ дъйствительно реально (а не потенціально) своею душею сходиль во адъ, и въ этомъ нътъ для него ничего позорнаго. Ибо 1) тогда какъ другіе сходили во адъ, какъ плънники, Опъ явился туда побъдителемъ и 2) не для мученій, какъ другіе, а имъя цълью а) освободить отъ узъ ада праотцевъ и прочихъ святыхъ и б) проявить и во адъ какъ на небеси и да земли, свою власть и силу<sup>2</sup>). Воскресепіе Христа, отличавшееся отъ воскресенія другихт людей тъмъ, что совершилось силою, Ему лично присущею (sua vi ac virtute resurrexisse) при содъйствін никогда не покидавшаго Его божества, снискавшее Ему имя первороднаго изъ мертвыхъ (primogenitus mortuorum), какъ воскресшаго и вновь не умершаго, три дня пребывшаго во гробъ, чтобы тъмъ фактъ смерти Сиасителя поставить внъ всякаго сомнънія, произошло воскресеніе Христово по писанію, какъ учить Никейскій символь 3). Удовлетвореніе правосудію Божію, требовавшему оправданія невинно поруганнаго Владыки, укръпленіе нашей въры и завершение дъла нашего спасения и искупленія-вотъ, по Римскому катихизису, причины воскресенія Христа; слъдствіемъ воскресенія Его было: 1) явленіе Христа въ слав'в поб'єдителемъ смерти и діавола и 2) возможность нашего телеснаго воскресенія, разъ оправдавшагося на дъйствительномъ человъкъ Іисусъ. Указавъ на поучительную сторону

воспресенія, призывающаго насъ, очищенныхъ отъ грѣха, къ повой, безпорочной жизни, отъ которой не должно уклониться, Римскій катихизисъ этимъ и закапчиваетъ свое объясненіе пятаго члена 1).

Сдълавъ замъчание о сошествии Христа во адъ въ разъяснении предъидущаго члена, Православное Исповъдание при объяснени пятаго члена ограничивается краткимъ утверждениемъ (констатированиемъ) двухъ истинъ: 1) что Христосъ силою Божества воскресъ изъ мертвыхъ и 2) въ томъ тълъ, въ которомъ родился и умеръ, и при этомъ обильно подтверждаетъ пророчествами изъ Св. Писания страдания, смерть и воскресение Сына Божия<sup>2</sup>).

VI. Объяснение шестаго члена символа въры. Объясняя шестой членъ Символа въры о вознесении Сына Божія на небеса и сидъніи Его одесную Отца, Римскій катихизисъ развиваетъ слъдующія положенія.

Восшествіе Сына Божія съ человъческою плотію на небеса было запершительнымъ актомъ нашего искупленія. Какъ и воскресеніе, вознесеніе совершилось силою, присущею лично Христу (a sua virtute), какъ Богочеловъку, а не постороннею. Сидъніе Інсуса Христа одесную Отца-образное выраженіе освившей Его славы и чести, какую Онъ имълъ отъ вѣчности, какъ Богъ, и какую теперь получилъ отъ Отца, какъ Богочеловъкъ, побъдившій адъ и діявола 3). Христосъ восшель на небо, а не основаль царства Своего на землѣ потому, что 1) Его тѣлу, одаренному послѣ воскресенія славою безсмертія, не мъсто было въ земномъ, тлънномъ міръ, а въ горнемъ, 2) потому, что царства земныя -- преходящи и поддерживаются физической силой (magnis opibus et carnis potentia nituntur), что не сообразно было бы съ достоинствомъ Христа и 3) потому, что Онъ желалъ, чтобы върующіе, следя за восшедшимъ, на небеса, туда, въ міръ горній устремлялись своимъ умомъ и желаніями 1). Благод втельныя последствія вознесенія Христа на небо для върующихъ слъдующія: 1) ниспосланіе Св. Духа на върующихъ въ десятый день по вознесеніи, 2) постоянное предстательство Сына Божія за грѣшное человѣчество, 3) уготовленіе вфрующимъ обителей въ царствь славы, 4) отверстіе небесныхъ врать, закрытыхъ грѣхонаденіемъ Адама. Перечисленныя внішнія (объективныя) блага порождають многоразличныя и внутреннія (субъективныя): умножають въру, укръпляють надежду, питають любовь, вознося духъ нашъ на небо 5).

<sup>1)</sup> Cat. Rom. P. I. VI, 1-3.

<sup>2)</sup> ibid. qu. 4-6.

<sup>3)</sup> ibid. qu. 7-11.

<sup>1)</sup> ibid. 12-15.

<sup>2) &#</sup>x27;Ομολ. Α. νβ' -- νέ.

<sup>3)</sup> Cat. Rom. P. I, VII, 1-4.

<sup>4)</sup> ibid. qu. 5.

<sup>5)</sup> ibid. qu. 6.

Православное Исповѣданіе на вопросъ: что открываетъ намъ шестой членъ вѣры? высказываетъ четыре истины: 1) что Христосъ вознесся на небо и сѣлъ одесную Отца плотію, въ которой страдалъ и воскресъ, 2) что вознесся, какъ человѣкъ, 3) что въ этомъ тѣлѣ Онъ придетъ судить насъ и 4) что плотію Своею находится на небеси, а на землѣ по пресуществленію, въ таинствѣ св. Евхаристіи 1).

VII. Объяснение седьмаго члена Символа въры.

Седьмой членъ имъетъ предметомъ второе пришествіе Сына Божія на землю для суда живыхъ и мертвыхъ.

Выясненіе этого члена Римскій катихизись ведетъ такъ. Напомнивъ, что три чрезвычайныя дела совершены Христомъ для устройства св. церквиискупленіе (redemptio), ходатайство (patrocinium) и судъ (judicium), указавъ, что въ разсматриваемомъ членъ символа въры идетъ ръчь о вторичномъ пришествін Христа на землю для совершенія третьяго дъла-суда, Римскій катихизись различаеть судъ частный, предварительный, неизбъжный для каждаго тотчасъ но его кончинъ, и судъ всеобщій, ръшительный, необходимый и послё частнаго по слёдующимъ причинамъ. 1) Въ виду того, что послъ смерти многихъ остаются преемники (сыновья ли. или вообще и другіе), подражающіе имъ, или у нъкоторыхъ остаются книги, увлекающія другихъ: то и другое обстоятельство увеличиваетъ степень виновности умершихъ, которая можетъ точно опредълиться только на всеобщемъ собраніи всёхъ людей; 2) по причинъ того, что добрая слава благочестивыхъ часто при жизни поносится, а нечестивые незаслуженно прославляются, необходимо, чтобы на всеобщемъ собраніи людей добрая слава праведни. ковъ была возстановлена (реабилитація), а грѣшники потерпъли вполнъ заслуженное наказаніе; 3) въ виду того, чтобы и тѣло, принимавшее участіе въ жизни человъка, приняло участіе и въ судъ надъ последнимъ, для чего душа и соединится съ теломъ, и 4) въ удовлетворение требованию справедливостине только наказать виновныхъ, но наказать публично, на страхъ нечестивымъ п на радость благочестивымъ 2). Всеобщій судъ, имѣющій совершиться при совмѣстномъ участій трехъ лицъ Св. Тройцы, собственно будетъ произведенъ вторымъ лицемъ, какъ Богомъ и человъкомъ, такъ какъ 1) необходимо, чтобы осуждаемые своими очами видёли Судію и ушами слышали произносимый Имъ приговоръ и 2) такъ какъ правосудіе требуетъ, чтобы людей судилъ именно Тотъ, Кто Самъ былъ нъкогда невинно осужденъ людьми<sup>3</sup>). Указавъ признаки вто-

Въ объяснении 7-го члена Православное Исповъдание привноситъ кое-что новаго сравнительно съ Римскимъ Катихизисомъ и отвергаетъ нъкоторыя высказанныя въ немъ положения при объяснении пятаго члена, каково напр. положение о чистилищномъ огнъ.

Утвердивъ три истины: 1) что будетъ второе пришествіе Сына Божія, имфющаго явиться быстро (ώσπερ ή άστραπή έξέρκεται) и неожиданно, предшествуемое извёстными признаками, 2) что будеть всеобщій судъ надъ ділами и мыслями людей. 3) за воторыя (дёла и мысли) послёдніе получать воздаяніе, Православное Испов'тданіе, какъ и Римскій катихизисъ, признаетъ частный судъ, на которомъ уже опредълится участь людей - однихъ для блаженства. имѣющаго пѣсколько степеней, а другихъ для мукъ на болье или менье продолжительное время2). Мньніе о среднемъ состояній душъ между состояніемъ спасаемыхъ и погибающихъ Православное Исповъданіе съ особымъ удареніемъ отвергаетъ, признавая для смягченія участи осужденныхъ полезнымъ и дъйствительнымъ только принесение безкровной жертвы, молитвы живыхъ за умершихъ и раздаяніе въ пользу последнихъ милостыни, и со всею решительностію при этомъ осуждая признаваемое римскокатолическою церковью ученіе о чистилищ'в (см. 5 art. in Cat. Rom.) 3). Въ заключение Православное исповедание указываетъ местомъ пребывания праведныхъ душъ-руки Божіи, мѣсто это называется еще раемъ, лономъ Авраамовымъ, царствомъ небеснымъ, а мъсто пребыванія злыхъ душъ указывается во адъ, какъ особенномъ мъстъ осужденія и гнъва Вожія; окончательное возданніе по ученію Православнаго исповеданія, какъ праведники, такъ и грешники получать только на последнемъ всеобщемъ судѣ 4).

VIII. Объяснение восьмаго члена Символа въры.

Восьмой членъ Символа въры заключаетъ спорное въ пониманіи православною и римско-католическою церковью ученіе о Св. Духъ.

раго пришествія, описавъ образъ совершенія (процессъ) суда, радость оправданныхъ и печаль осужденныхъ, Римскій катихизисъ перечисляетъ роды мученій— отрицательно-нравственные (роепа damni): лишеніе лицезрѣнія Божія и лишеніе чести и положительно-чувственныя (роепа sensus)—вѣчный огонь и пребываніе въ сообществѣ злыхъ духовъ¹). Указаніемъ пользы для вѣрующихъ отъ частаго напоминанія о всеобщемъ судѣ, Римскій катихизисъ заключаетъ объясненіе этого члена Символа вѣры.

<sup>1)</sup> Ο'μολ. νέ-νζ.

<sup>2)</sup> Cat. Rom. P. I, VIII, 1-4.

<sup>3)</sup> ibid. qu. 5-6.

<sup>1)</sup> ibid. qu. 7-9.

<sup>2) &</sup>quot;Ομολ. νζ - ξγ.

³) ibid. ξδ'—ξτ'.

<sup>4)</sup> ibid. ζξ—ξή.

Объяснивъ сначала общій смыслъ ученія о Св. рое служить для всякаго христіанина училищемъ различенія понятія "духъ" въ приложеніи его къ третьему лицу Св. Тройцы, ангеламъ и душамъ праведнымъ, объяснивъ отсутствіе спеціальнаго имени для обозначенія третьей Ипостаси Св. Тройцыневозможностью въ явленіяхъ видимаго міра найти аналогію съ превъчнымъ исхожденіемъ Св. Духа огъ Отца и Сына, Римскій катихизись приписываеть третьему лицу всв общія Отцу и Сыну свойства, обильно подтверждая это текстами Св. Писанія 1). Утвердивши самостоятельность Св. Духа, какъ силы животворящей, (для доказательства чего между прочимъ пользуется выраженіями Никейскаго символа), ръшивъ недоумъніе — почему каждому лицу Св. Тройцы приписывается особая функція (effectus et dona), когда дъятельность Ипостасей Св. Тройцы обща, Римскій катихизись заключаеть объясненіе этого члена указаніемъ спеціальной функціи Св. Луха съ Его дарами 2).

Православное исповъданіе, чуждое заблужденія римско-католической церкви относительно исхожденія Св. Духа, въ объясненіи восьмого члена Символа въры довольно подробно занимается доказательствомъ исхожденія Св. Духа только отъ Отца, пользуясь для этого ученіемъ Отцевъ и историческими данными, говорить о богодухновенности книгъ Св. Писанія обстоятельнье, чымь Римскій катихизись, изъясняетъ семь даровъ Св. Духа (епта уарісцата) и перечисляеть плоды Его (οί κάρποι τοῦ ἀγίου Πνεύματος) 3).

(Продолжение будеть). Ев. Червяковскій.

Сравнительныя достоинства вокальной и инструментальной музыки въ применении въ христіанскому богослуженію.

(Продолжение).

Обратимъвнимание и на то, прилично ли допускать въ церкви музыку и разнаго сорта музыкальные инструменты?

Весьма высокая важность нашихъ православныхъ храмовъ и спеціальное назначеніе ихъ для жизни каждаго върующаго сами за себя говорять противъ введенія въ богослуженіе музыкальнаго искусства. Въ самомъ деле, что такое храмъ Божій? Всемъ извъстно, что храмъ Божій есть такое мъсто, кото-

Духф, указавъ, затемъ, на необходимость строгаго (благочестіи и высшею школою назиданія и правственнаго обновленія. Въ церкви все дышить святостію, все говорить о Богв, о Его близости къ намъ. о Его готовности поддерживать насъ. Здёсь доносятся до насъ въсти изъ высшаго міра и христіанинъ, присутствующій въ церкви, забываеть всь мелочи жизни, а живетъ высшими сторонами своей человеческой природы. Вообще нужно сказать, что въ храмъ Божіемъ соединяется все что можетъ привлечь и занять впиманіе молящагося. Богатый и бёдный, зватный и незнатный, ученый и пеученый, дитя и вэрослый-всв получають въ храмѣ при богослуженіи душевную пользу соотвѣтственно душевному своему настроенію и своимъ силамъ. Такимъ образомъ на храмы должно смотрѣть, какъ на всеобщія народныя училища религіозновравственнаго воспитація человѣка.

> Съ другой стороны, церковь-домъ Божій, мъсто особеннаго, благодатнаго присутствія Божія, куда нужно входить съ величайнимъ благоговъніемъ, страхомъ и въ совершенной чистотъ духа и тъла. Она, по выраженію Св. І. Златоуста, місто ангеловь, мѣсто архангеловъ, царство Божіе, самое небо 110).

> Принимая въ соображение такія два капитальныя значенія церкви-училище віры, добродітели и домъ Отца Небеснаго, естественно, возникаетъ вопросъ, прилична ли здъсь и умъстна ли игра на органъ и другихъ инструментахъ? Развъ церковь - какое-нибудь театральное зрвлище, концертная зала, зданіе музыкальнаго искусства, гдв собираются слушать музыку? Не будегь ли это явная профанація надъ мѣстомъ познанія о Богѣ, высшимъ духовнымъ училищемъ христіанской догматики и морали, дерзкая иронія надъ мѣстомъ присутствія и величія Божія? Подлинно, допущение музыки въ храмы Божіи въ католической церкви есть оскверненіе, поруганіе и насмъщка надъ тъмъ мъстомъ, которое имъетъ такое колоссальное значение въ религиозно-нравственной жизни каждаго върующаго и которое избрано Богомъ для благодатнаго Его тамъ пребыванія.

> Упомянемъ еще объ одномъ довольно солидномъ преимуществъ пънія предъ музыкою.

> Дъло въ томъ, что пъніе исполняется человъческимъ голосомъ, съ которымъ не можетъ конкурировать никакой музыкальный инструменть, какъ это и утверждають ученые. Воть что говорить Ложель о человъческомъ голосъ: "человъческій голосъ есть прекраснъщій и самый богатый созвучными тонами инструменть. Человъческій голось есть главный музыкальный инструменть, -- невозможно вообразить себъ снарядъ совершенные и который бы такъ ясно доказываль превосходство живой природы надъ всь-

<sup>1)</sup> Cat. Rom. P. I. IX, 1-4.

<sup>2)</sup> ibid. qu. 5-6.

<sup>3)</sup> Ομολ. ξθ'—πά.

<sup>110)</sup> Стр. 340. Душенол. чтеніе. 1876. Часть третья.

ми произведеніями человіческаго духа 1111). По 1 слушаемъ, какъ объ этомъ же предметъ разсуждаеть въ своемъ учебникъ музыки А. Марксъ: "пъніе, говорить онь, это наша действительная, истинная, собственно-человъческая музыка; голосъ есть нашъ собственный, врождебный инструменть, скажу болье, онъ живой симпатическій органь нашей души. Все, что живеть въ нашей душѣ, что мы чувствуемъ и переживаемъ, - все это въ дъйствительности выражается голосомъ и пъніемъ. Ни одинъ инструменть не можеть замънить намъ пъніе, извлекаемое собственною душею изъ собственной груди, мы не можемъ глубоко чувствовать какой-нибудь интерваль или мелодію, не можемъ, глубже проникать, какъ въ собственную душу, такъ и въ душу слушателя, иначе, какъ посредствомъ одушевленнаго пѣнія" 112). Органъ чедовъческого голоса, замъчаетъ также Гельмгольнъ. по своему физическому устройству, действительно, представляеть въ себъ одинъ изъ превосходнъйшихъ инструментовъ: это-инструментъ струнный и духовый 113). Наконецъ приведемъ еще слова доктора Васильева, также говорящія въ пользу важности человъческаго голоса. Пъніе, пишеть докторь Васильевъ въ своей стать в: "о вліяній пенія на здоровье человъка", имъетъ значеніе, какъ для психической, такъ и для физической стороны человъка. Что касается перваго вопроса, то я не буду разсматривать его; скажу только, что относительно его. какъ въ публикъ, такъ и между врачами, мнъніе въ общихъ чертахъ сводится къ одному: пфніе оказываетъ громадное вліяніе на душевное настроеніе и при этомъ можеть действовать или успоканвающимъ или подавляющимъ образомъ. Слѣдовательно, въ этомъ случав, значение пвнія для человвка аналогично съ значеніемъ музыки, при чемъ перевѣсъ, конечно, всегда остается на сторонъ перваго, такъ какъ между всёми музыкальными инструментами ни одинъ не обладаеть такою высокою степенью совершенства, какъ человъческая гортань. Въ тоже время ни одинъ изъ нихъ не въ состояніи дать такой пріятной звучности тоновъ, ни одинъ изъ нихъ не можетъ такъ быстро измънять душевнаго настроенія, какъ человъческій голосъ. И въ этомъ отношеніи самые красивые, полные, сильные звуки, всего живће дъйствующіе на душевное настроеніе, безспорно, принадлежать грудному регистру 114). Изъ всёхъ этихъ свидътельствъ открывается, что человъческій голосъ есть одинъ изъ удивительнъй шихъ и совершеннъй-

Итакъ звукамъ человъческаго голоса инструментальная музыка составляеть только самое блёдное и слабое подражаніе; человъческій голось пастолько же совершеннъе звуковъ, добываемыхъ изъ музыкальныхъ машинъ, насколько живой цвътокъ совершенные и ароматиже искусственнаго, насколько человъкъ разумные и сознательные сдыланной имъ машипы. Остается еще указать на то обстоятельство, что и въ западной церкви соборы и римскіе папы протестовали противъ введенія въ церковное употребленіе инструментальной музыки, и въ самой латинской церкви въ Римъ даже очень хорощо понимаютъ это преимущество вокальнаго разумнаго пфнія предъ безсловесною инструментальною музыкой. Тридентскій соборъ постановиль, что фигуральное пъніе въ церквахъ можеть быть териимо съ удаленіемъ того, что недостойно божественной службы, что въ семинаріяхъ следуеть учить детей церковному пенію. Этотъ же соборъ своимъ постановленіемъ требуеть, чтобы въ церквахъ не допускать, кромф органовъ никакіе другіе музыкальные инструменты 115). Въ 1575 году миланскій соборъ исключилъ изъ богослужебнаго употребленія всё музыкальные инструменты, кром'в органа. Въ 1842 году употребление инструментальной музыки весьма огра-

шихъ музыкальныхъ пиструментовъ. Да и въ са-

момъ дълъ, если музыка вообще обаятельно можетъ дъйствовать на душу человъка, то преимуществен-

ное вліяніе въ этомъ отношеніи должно принадде-

жать человическому голосу; ибо той тонкости, гиб-

кости и, наконецъ, той полноти и силы, какими ха-

рактеризуется человвческій голось, не имветь ни

одинъ изъ извъстныхъ музыкальныхъ инструментовъ. Главное въ человъческомъ голосъ это, конечно.

членораздёльность его звуковь, а отсюда способ-

ность воспроизведенія слова и річи. Благодаря

этому человъческій голосъ выражаетъ всь изгибы и

оттънки мысли, передаетъ желанія человъческой ду-

ши. Вотъ почему изящество и самая естественность

голосоваго орудія, вибств съ древнимъ преданіемъ

и ученіемъ церкви, расположили христіанскую цер-

ковь присвоить вокальному исполнению исключитель-

ное употребление при богослужении. Вотъ почему

при устройствъ нашего богослужения дана такая

значительная роль человъческому голосу въ формъ

церковнаго пѣнія.

ничено въ церквахъ римскихъ, въ которыхъ она допускается только съ нарочитаго дозволенія духовнаго начальства, да и въ этихъ чрезвычайныхъ сдуча-

яхъ нъсколько инструментовъ только сопровожда-

ютъ ивніе надлежащимъ образомъ 116).

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup>) Стр. 24. 25. См. 95. <sup>112</sup>) Стр. 390. Всеобщій учебникъ музыки Адольфа Бернгарда Маркса. С.-Пб. 1872.

<sup>113)</sup> Стр. 26. Церковное пѣніе въ Россіи. (Опытъ историко-техническаго изложенія). Проф. Моск. Консерв. Д. Разумовскаго. В. 1-й. М. 1867.

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup>) Стр. 192. Военно-медицинскій Журналъ. Книжка шестая. Іюнь, 1879.

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup>) Стр. 28. См. 113.—Стр. 205. Приб. къ Калуж. Е. В. № 12. 1879 г. <sup>116</sup>) Стр. 45 и 46. См. 71.

Напрасно также и вкоторые изъ римскихъ церво (хора и давшаго такой отзывъ о преимуществъ священниковъ (напр. римскіе папы Маркеллъ II п Бенедиктъ XIV) старались своими буллами ограничить силу обычая, глубоко укоренившагося въ западныхъ церквахъ, т. е. распространение музыки, и весьма иного хвалили устное пъніе даже Русской церкви. Но и самое наиское запрещение оказывалось не дъйствительнымъ.

Папа Маркеллъ II намфревался изгнать музыку изъ церкви, такъ какъ она удалилась отъ истиннаго назначенія и своею вычурностью нарушала важность, величіе богослуженія и торжественность церковную. Поэтому решено было возвратиться къ простому грегоріанскому пінію, такъ какъ музыка оказалась неспособною содъйствовать глубокому впечатльнію святости священнодъйствія 117).

А Бенедиктъ XIV, ученый папа своего времени 118), великол в пный памятникъ котораго находится по другую сторону алтаря базилики Св. Петра 119), въ одной своей грамотъ (Encyclica 1749) даже одобряетъ русскихъ за то, что они не ввели въ свои церкви ни органовъ, ни другихъ музыкальныхъ инструментовъ 120).

Извъстно, что въ Римъ при папскомъ богослужепін не только не употребляются никакія музыкальныя орудія (кром' трубъ, для которыхъ впрочемъ назначено мъсто не въ храмъ, а на балконъ при выходъ изъ храма), но даже никогда не играетъ органъ 121). И вообще нужно сказать, что этотъ органъ, узаконенный между западными христіанскими обществами соборнымъ постановленіемъ, даже нынъ не пользуется всеобщимъ употребленіемъ въ церкви ліонской, во всей обширной Римской патріархіи никогда не слышится во время поста и въ самомъ Римъ, какъ мы сказали, никогда не употребляется въ Сикстинской капеллъ и во всякомъ другомъ храмъ при совершении службы самимъ римскимъ первосвященникомъ 122). Такимъ образомъ при напскомъ богослужени не играетъ музыка, а поетъ пъвческій хоръ. Почему же только въ Римъ естественво, возникаетъ вопросъ? Развъ это особенная привиллегія только римской церкви слышать словесное пѣніе вмѣсто звуковъ музыки, также какъ чтеніе и понимание Слова Божія, по идев латинства, составляеть спеціальное достояніе римскаго духовенства? Или только и въ Римъ считаютъ возможнымъ имъть хорошій певческій хорь? Приведемь здёсь слова автора сочиненія: "Римскія Письма" А. Н. Муравьева, постившаго Римъ, слушавшаго пъніе папскаго

вокальнаго пѣнія предъ инструментальной музыкой: "нельзя похвадить, говорить онъ, хора папскаго отъ произительности ифкоторыхъ голосовъ, весьмя не естественныхъ и не соотвътствующихъ достоинству церковному. Хоръ сей всегда замъняетъ органъ, при служеніи или присутствіи напы, и это свидетельствуеть въ пользу вокальной музыки, что она и на западъ признается болье приличною для богослуженія, нежели органь; но всякій у нась хоръ архіерейскій, какъ по своимъ церковнымъ наижвамъ, такъ и по стройности, казался миж пріятиже нежели папскій" 123).

Итакъ ясно, что и сама римская церковь не благопріятно смотрить на употребленіе инструментальной музыки при богослужении. А это доказываетъ, что она ставить на первомъ планъ вокальное пъніе предпочтительно предъ музыкой на органъ и другихъ инструментахъ.

Резюмируя все сказанное, получаемъ слѣдующее: Православно-канолическая церковь для славословія Господа употребляеть одни лишь полные мысли звуки слова человъческаго. Между тъмъ при латинскомъ богослужени употребляются органы и другія музыкальныя орудія. Практика христіанской церкви имъетъ за собою безспорныя преимущества предъ церковію западною. Отсюда инструментальную музыку мы должны считать самовольнымь и позднъйшимъ вторженіемъ въ богослуженіе западныхъ христіанъ, къ униженію богомудраго христіанскаго служенія Богу.

Латинская же церковь, допустивъ у себя употребленіе инструментовъ при богослуженій, отступила назадъ отъ обычаевъ и порядковъ древней вселенской церкви къ минувшему іудейству, возстановила отвергнутый не безъ раціональнаго основанія древнею церковію обычай. Въ употребленіи музыкальных инструментовъ при богослужения выразилось тоже самое матеріальное направленіе, которое запечатятью собою вст вообще обнаружения религіозной жизни среднев вковаго латинства, какъ въ самомъ разумвній христіанской истины, такъ и во вившнемъ выраженіи христіанскаго чувства.

Но какой контрастъ западной церкви представляетъ собою наша Православная церковь, принявшая драгоцънное, наслъдіе отъ временъ древнихъпъніе. Наше церковное пъніе служить истиннымъ укращеніемъ Восточной церкви, потому что значеніе его неоспоримо открывается въ сферъ вліянія его на религіозно-нравственную жизнь в рующей души. Пъніе вообще имъетъ серьезное значеніе и въ педагогическомъ отношеніи 124) и даже для физической

<sup>117)</sup> Стр. 225. См. 1.

ттв) Стр. 145 и 147. Подол. Е. Вѣд. 1868 года. № 5.

<sup>119)</sup> Стр. 236. Римскія письма. Часть 1. С.-Пб. 1847.

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup>) Crp. 46. Cm. 71. <sup>121</sup>) Ibid.

<sup>122)</sup> Стр. 28 и 29. См. 113.

<sup>122)</sup> Стр. 102. 103. См. 119.

<sup>124)</sup> Чит. ст. "Нъсколько мыслей о значении пънія, какъ

стороны человъка, какъ эго и доказалъ докторъ Васильевъ, опубликовавши наблюденія относительно вліянія п'внія на здоровье челов'єка 125). Вотъ почему въ настоящее время различные органы нашей печати какъ духовной, такъ и свътской часто и много толкують о великомъ значении птнія вообще и перковнаго въ особенности, а въдомства, заправляющія діломъ народнаго образованія, считають рішительно необходимымъ вводить обучение пънія пе только въ среднихъ но и въ низшихъ народныхъ школахъ. И нужно отдать полную дань признательности темъ общественнымъ деятелямъ, которые вообще трудятся на нивъ просвъщенияте нашо молодато поколенія—за то именно, что они сознали и достойно оценили капитальное значение пенія въ духовной жизни человъка. Наше же церковное пъніе вполить достойно быть предметомъ изучения въ нашихъ вообще школахъ, ибо оно, славящееся даже на западъ Европы, начинаетъ уже переходить къ Румынамъ 126), Галицко-Русскимъ, Болгарамъ, Сербамъ, мъстами даже къ Грекамъ, а въ 1878 году Болгарскій протоіерей Петръ Дмитровъ нарочно прівзжаль въ г. Кіевъ для спеціальнаго изученія церковнаго пънія 127).

Но есть люди, которые на употребление музыки при богослужении смотрять, какъ на высокое преимущество латинскихъ храмовъ, недостающее нашему православному богослуженію. Такихъ личностей въ нашемъ обществъ есть не малая горсть. Намъ самимъ въ бесъдахъ съ нъкоторыми по вопросу о церковномъ пъніи и музыкъ приходилось получать такой отвътъ: "почему въ самомъ дълъ, не ввести музыку въ наши церкви, какъ это у католиковъ; ахъ, какъ былобы тогда пріятно?!" Конечно, подобныя желанія многіе высказывають, такъ сказать, въ кабинетныхъ разговорахъ. Между темъ бывали и такіе случап, когда некоторые въ восторгъ отъ музыки въ католическихъ костелахъ высказывали въ печати желаніе 128), чтобы такая музыка введена была и въ нашу церковную богослужебную практику. Гово-

образовательно воспитательнаго предмета". Изъ рѣчи о. ректора Московск. семинаріи Н. В. Б-ва. Саратовс. Е. Вѣд. № 41-й. 1882 года. Стр. 288—290. "Историческій очеркъ церковнаго пѣнія и важное значеніе его" Учит. церк. пѣнія Ивана Любомудрова. Прибав. къ Тамб. Е. В. № 5. 1884 года. Стр. 241—245.—"Воспитательное значеніе пѣнія" Ө. Максименка. Церк.-Обіц. В. 1842 года. № 95 стр. 2 и 3; № 96 стр. 2 и 3.

рять, что во всякомъ случав слышать игру хорошаго органа гораздо пріятнѣе, чѣмъ пѣпіе одного или двухъ неискуссныхъ иввцовъ. Съ перваго момента бросается въ глаза, что такъ именно отзываются люди, желающіе почерпнуть въ храм'в не столько религіозное назиданіе, сколько эстетическое наслажденіе. Но почему же, спрашивается, игру хорошаго органа ставить въ одну параллель съ пъніемъ не искуссныхъ пъвцовъ? Пъніе такихъ пъвцовъ вообще не должно бы имъть мъста въ православныхъ храмахъ, и этого можно легко достигнуть, если только объ этомъ позаботятся не одни пастыри, но и насомые православныхъ приходовъ. Если же случается въ иныхъ храмахъ и пеискусное пъніе, то въдь, и не во встхъ католическихъ костелахъ можно услышать хорошую игру на органъ. Ивніе хотябы неискуснато, но внимательнаго къ своему дёлу певца все-таки лучше игры на плохомъ органъ; ибо оно не такъ монотонно, какъ игра на органъ, -- оно можетъ привлечь вниманіе слушателей, если не пріятностію звуковъ, то смысломъ словъ, выражаемыхъ въ этихъ звукахъ. Нужно замътить, что органы латинскихъ храмовъ большею частію привлекають къ себѣ вниманіе тѣхъ изъ нашихъ православныхъ, которые не привыкли слышать хорошаго пёнія въ православных в храмахъ, и на первыхъ порахъ готовы бываютъ поражаться самою новизною для нихъ пріятныхъ, хотя и неопредъленныхъ звуковъ музыки въ латинскихъ храмахъ. А между тъмъ съ стройнымъ пъніемъ хорошаго хора не можетъ сравниться никакой инструментальный концертъ.

> (Продолжение будеть). Иннопентий Долинский.

Историко - статистическое описаніе Тучанскаго прихода, Люблинской губерніи, Грубешовскаго увзда.

(Продолжение).

О духовенствъ. Со времени основанія въ с. Тучанахъ первой церкви и надѣла ея земельными угодьями и другими фундушами, въ этомъ селѣ образовался самостоятельный приходъ, въ которомъ были
свои собственные настоятели. По причинѣ скудости
дошедшихъ до насъ документальныхъ данныхъ о
Тучанскомъ приходѣ оказывается невозможнымъ
опредѣлить ни времени основанія этого прихода и
надѣла его тѣми или другими фундушами, ни равно
и того, кто были первые его настоятели и сколько
ихъ было до 1742 года. Изъ дѣлъ бывшей Холмской
Консисторіи видно, что въ 1727 году выдана была
Презента на Тучанскій приходъ догдашнимъ помѣщикомъ-колляторомъ. Кому была дана эта Презента

<sup>125)</sup> Чит. ст. "О вліяній пѣнія на здоровье человѣка". Ст. Васильева. Военно-Медицин. Журналъ. 1879. Іюнь етр. 192—210.—Іюль стр. 310—338.—Августъ стр. 355—377.

<sup>&</sup>lt;sup>р26</sup>) Стр. 11. Церковный Вѣстникъ. № 11. 1876.

<sup>127)</sup> Стр. 14 и 15. Кіевек. Епарх. Вѣд. 1879 года. № 1.

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup>) Биржевыя Вѣдомости. 1868 г. № 248. Фельетонъ ,Изъ—заграницы (Письма русскаго провинціала къ друзьямъ и знакомымъ)". Ө. Ромера.

неизвъстно, такъ какъ въ ноябръ 1858 г. она высла- душа, состоящаго изъ 14 морговъ обрабатываемыхъ, на помянутой Консисторіей администратору Грабовецкаго и Тучанскаго прихода Николаю Мальчинскому, которымъ, должно быть, и затеряна, ибо въ настоящее время ен нътъ, и слъдовъ о ней никакихъ не имфется. Изъ Инвентарей 1817 и 1850 годовъ в идво, что въ 1742 году получилъ презенту на Тучанскій приходъ отъ містнаго коллятора Іоспфъ Геровскій, который и является теперь первымъ документально извёстнымъ настоятелемъ этого прихода. Тотъ же настоятель уноминается еще и въ записи, сделанной въ старинномъ Требнике и гласящей, что Требникъ этотъ купленъ "ко Храму Святой Тройцы въ селѣ Тучанахъ въ 1743 году февраля 14 дня за приходомъ честного Отца Іоанна Геровскаго Пресви тера Тучанскаго". Какъ долго пробыль Іоаннъ Геровскій настоятелемъ въ Тучанскомъ приходѣ, -- неизвѣстно, равно какъ достовърно пеизвѣстно и то, кто быль его преемникомъ. Можно только съ вфроятностью предполагать, что послф него настоятелемъ Тучанскимъ былъ Георгій (Юрій Jerzey) Осташенскій, который показань paroch'омъ этого прихода въ Генеральной Визить 1774 года. Десять льтъ спустя, въ 1784 году, какъ видно изъ "Consignatio omnium Realitatum, Jurium ac Documentorum" отъ 1798 года, получилъ презенту на Тучанскій приходъ Павелъ Лашкевичъ, настоятелемъ котораго онъ состояль и во время составленія указанной консигнаціи, т. е. въ 1798 году. Неизвъстно, какъ долго послъ 1798 года, оставался на этомъ приходъ помянутый Павель Лашкевичь, равно какъ неизвъстенъ и годъ назначенія настоятелемъ этого прихода преемника его Василія Пущаловскаго. О настоятель Пущаловскомъ находимъ кое-какія свъ дінія въ ділахь бывшей Холмской консисторіи. А именно: въ 1816 году, какъ мы уже замътили выше, въ отделе "О фундушахъ Тучанской церкви," настоятель Тучанскій Василій Пущаловскій быль обвиняемъ Префектомъ Люблинскаго Департамента предъ епископомъ Цъхановскимъ въ томъ, что небрежно относится къ исполненію своихъ обязанностей въ вверенномъ ему Тучанскомъ приходе, довелъ до полнаго разрушенія церковно-приходскія постройки и больше занимается администраціей постороннихъ приходовъ, чёмъ своего собственнаго. Въ отвътъ на это обвиненіе епископъ Цъхановскій послалъ помянутому префекту объяснение такого рода: на первыхъ порахъ церковно-приходскія постройки въ Тучанахъ поддерживали милостивые благодътели и сверхътого настоятель имълъ для себя поддержку въ иныхъ бенефиціяхъ (какихъ? не упоминается). Когда же не стало того и другого и сверхъ того отняты были отъ настоятеля вольности (какія? тоже, къ сожальнію, не говорится), запрещенныя духовенству правомъ гражданскимъ и госу-

15-необрабатываемыхъ, изъ луга на 5 косарей и нфсколькихъ конъ (кона-60 снопамъ) ржи десятины онь не могь существовать такъ какъ у него оказался недостатокъ средствъ къ жизни. Самъ епископъ вельдствіе донесенія благочиннаго (Грабовецкаго), дважды посылаемаго для осмотра церковныхъ Тучансвихъ полей, убъдился, что доходы Тучанскаго beneficium дъйствительно слишкомъ скудны. Между тъмъ колляторъ Грудницкій на сдъланное ему представление объ улучшении имъ матеріальнаго положенія настоятеля его прихода не даль своего согласія, а вмѣсто этого предложилъ присоединить Тучанскій приходъ къ приходу Грабовецкому. Поелѣ этого Василію Пущаловскому, во впиманіе къ его тридцатильтнимъ трудамъ въ епархіи, епископъ вынуждень быль дать въ 1815 г. администрацію Городельской церкви, а въ 1816 г.—Скербешовской, съ темъ условіемъ чтобы онъ присматривалъ за церковью Тучанской, настоятелемь которой онь все таки не переставалъ числиться, покамъсть она не будеть формально присоединена къ Грабовецкому приходу. Послѣ этого объясненія, даннаго епископомъ Цъхановскимъ Люблинскому Префекту, Василій Пущаловскій быль оставлень въ поков, а 17 іюля 1817 г. Тучанскій приходъ быль отдань въ администрацію Грабовецкихъ настоятелей. Грабовецкимъ настоятелемъ въ то время былъ Матеей Бѣлявскій, который и завѣдывалъ Тучанскимъ приходомъ до 1850 г. Когда 13 марта 1850 г. помянутый Матеей Бълявскій скончался, то новый помъщикъ-колляторъ Тучанскій Карлъ Тушинскій, пріобрѣвшій отъ Грудницкаго Тучапы въ 1849 г. вошель въ Холмскому епископу съ прошеніемъ, чтобы Тучапскій приходъ быль отдань вь зав'ядываніе настоятелей Войславицкихъ. Такъ какъ въ ту пору въ Грабовецъ еще не былъ назначенъ настоятель, то просьба коллятора была исполнена, и Тучанскими приходомъ сталъ завъдывать Войславицкій настоятель Василій Зборовицкій. Но завъдывать этимт. приходомъ Зборовицкому пришлось не долго, такъ какъ вновь назначенный Грабовецкимъ настоятелемъ Кириллъ Хрусцевичъ сталъ требовать возвращенія себъ Тучанской администраціи. Признавая это требование законнымъ, Епархіальное Начальство сдълало надлежащее распоряжение о томъ, чтобы Тучанскій приходъ, по примъру прежнихъ лътъ, опять быль подчинень въдънію Грабовецкихъ настоятелей. Поэтому-то 25 марта 1851 года тотъ же колияторъ Тушинскій входить опять съ прошеніемъ къ мфетному епископу, чтобы тотъ взяль обратно свое распоряжение о возвращении Тучанскаго прихода въ администрацію Грабовецкихъ настоятелей твиъ болве, что имъ же самимъ дано было въ прошедшемъ году согласіе на присоединеніе этого придарственнымъ, то доходами, получаемыми изъ фун- хода къ приходу Войславицкому. Но на этотъ

разъ просьба коллятора не была удовлетворена, а ствительно желаетъ доставить своимъ подчиненнымъ было лишь дано ему объяснение, что въ 1850 году Тучанскій приходь отдань быль въ завъдываніе Войславицкаго настоятеля потому только, что Грабовенкій приходъ въ ту пору за смертью Матоея Бълявскаго быль вакантнымъ и тоже подчинен ъ въдъние настоятеля прихода Свидникъ. Въ пастоящее же время (1851 г.) когда съ одной стороны въ Грабовив имвется уже особый настоятель, а съ другой-Войславицкій настоятель имфеть и безь того въ своемъ въдъніи администрацію Лещанскаго прихода, нельзя не возвратить администрацію Тучапскимъ приходомъ Грабовецкимъ настоятелямъ, такъ какъ таковой порядокъ освященъ многольтней практикой, да и сверхъ того Войславицкому настоятелю Василію Зборовецкому будеть трудно, чтобы не сказать-невозможно, управлять тремя приходами. Получивши такое объясненіе, номѣщикъ Тушинскій не удовлетворился имъ и 24 августа того же 1851 года вошель съ заявленіемь въ Люблинское Губернское Правленіе, что прихожане села Тучанъ просять оставить ихъ, по примфру римско-католиковъ, въ въдънін настоятеля Войславицкаго прихода, какъ это практикуется и теперь, и не отдавать ихъ прихода въ въдъніе Грабовецкихъ настоятелей, такъ какъ Грабовецъ дальше отстоитъ отъ Тучанъ, чемъ Войславицы, и притомъ дорога въ Грабовецъ слишкомъ дурна, вслъдствіе чего жителямъ Тучанъ было бы чрезвычайно трудно учащать туда на богослужение или же для исполнения требъ, и что для правильнаго решенія этого дела, онь, Тушинскій, требуеть производства следствія на месть. Когда Люблинское Губернское Правленіе получило выше изложенное заявленіе Тушинскаго и потребовало отъ Холмскаго епископа Терашкевича, чтобы онъ даль свое мивніе объ этомъ дель, то этоть посльдній, представивши Люблинскому Губернскому Правленію весь ходъ и причину упраздненія въ Тучапахъ самостоятельнаго прихода и подчиненія Тучапской церкви Грабовецкимъ настоятелямъ, а равно и Войславицкому въ 1850 году (что было у насъ уже изложено выше), говорить, что колляторь Ту шинскій несправедливо домогается подчиненія Тучапскихъ прихожанъ-уніатовъ, по примѣру католиковъ, вѣдѣнію Войславицкихъ настоятелей, такъ какъ съ одной стороны разстояние Тучанъ отъ Войславицъ и отъ Грабовца-одинаковое, съ другой же-съ присоединеніемъ Тучапскаго прихода къ Войславицамъ произошли бы значительныя неудобства и затрудненія для благочинныхъ, такъ какъ Войславицы и Тучапы находятся въ разныхъ благочиніяхъ. Поэтому его епископа Терашкевича, мивніе таково, что нівть никакой надобности въ производствъ слъдствія, требуемаго Тушинскимъ, такъ какъ Тучацы непрем внно должны быть возвращены въденію Грабове цкихъ настоятелей. Если же колляторъ Тушинскій

удобства для исполненія ими своихъ религіозныхъ потребностей, то лучше всего можеть достигнуть этого воть чёмь: нусть только увеличить церковный фундушъ, реставрируетъ церковь и построитъ церковно-приходскія зданія, тогда и нолучить особаго настоятеля для своего прихода. Получивши отъ епископа Терашкевича такой отзывъ объ этомъ дълъ, Люблинское Губериское Правление оставило безъ послъдствій заявленіе помянутаго Тушинскаго, и съ техъ норъ Тучанскимъ приходомъ стали безпрерывно завъдывать Грабовецкіе настоятели, а именно: Кириллъ Хрусцевичъ съ конца 1851 года по 1855 годъ, Юліанъ Хрусцевичъ-по 1858 годъ п Николай Мальчинскій по декабрь 1870 г. Въ декабрв месяце 1870 года Тучанскій приходъ быль опять сдёланъ самостоятельнымъ, и на должность настоятеля его поступилъ священникъ Власій Врубель. Пробыль онь въ Тучапахъ по апръль мъсяцъ 1872 г. Съ этого времени Тучанскій приходъ опять пересталь быть самостоятельнымь на целые пять льть, въ течени которыхъ находился подъ наблюденіемъ Войславицкихъ настоятелей-Николая Назаревича, а потомъ Леопольда Корыстынскаго по мартъ мъсяцъ 1877 года. Въ мартъ мъсяцъ 1877 г. Тучанскій приходъ опять сталь самостоятельнымь, и пастоятелемъ его назначенъ былъ священникъ изъ Волынской Епархіп Николай Кульчинскій, ко торый пробыль въ этомъ приходъ по 1 августа 1881 года. Затемъ въ августе месяце 1881 года настоятелемъ въ Тучаны поступиль Госифъ Колбусь, бывшій до того времени священникомъ въ сель Полюбичахъ Влодавскаго утзда, а посят него-съ 21 марта 1883 года-Михаилъ Сомикъ, бывшій помощникомъ настоятеля въ Заболотьъ. Въ текущемъ году священникъ Михаилъ Сомикъ перемъщенъ на вакансію настоятеля Луковскаго прихода.

Изъ разсказовъ Тучанскихъ прихожанъ видно что по укоренившемуся здёсь въ Тучапскомъ приходъ издревле обычаю настоятели его ходили съ молитвой по домамъ своихъ прихожанъ, а послъ храмоваго праздника-съ крестнымъ ходомъ по деревнь, за что получали отъ каждаго дома по булкъ хлъба. Собирали они также такъ называемую "Коляду" предъ праздникомъ Рождества Христова и "Волочебное" предъ Свътлымъ Праздникомъ. Было также обыкновение дарить настоятелю гуся предъ совершеніемъ бракосочетанія. За остальныя требоисправленія удовлетворяли прихожане священника деньгами по уговору.

О прихожанахъ. Тучанскій приходъ составляють одни только крестьяне и небольшое число нижнихъ воинскихъ чиновъ (тоже изъ крестьянъ). Число прихожанъ - очень незначительно, раскинуто на пространствъ четырехъ селеній: Тучанъ, Вольки дъй Тучанской, Майдана Тучанскаго и Тросцянки и

Майданъ Тучапскій число православныхъ прихожанъ составляетъ едва десятую часть римско-католическаго населенія. Конечно, нътъ сомнънія, что весь этотъ латино-польскій ныні пародъ принадлежалъ некогда къ православному Тучанскому приходу и что только въ несчастныя времена для здъшняго русскаго народа и православія, - времена владычества Польши и господства латино-уніи, онъ совращенъ былъ въ латинство. Въ самомъ дълъ. по Генеральной визить 1774 года, даже въ это время полнаго господства уніи, въ Тучанскомъ приходъ было душъ, приступающихъ къ псповъди, т. е, взрослыхъ, 250. По инвентарю же 1850 года всёхъ душъ обоего пола вмёстё съ малолётними въ Тучанскомъ приходъ числилось въ это время лишь 145! Въ течение почти восьмидесятилътняго періода времени число прихожанъ должно бы увеличиться по меньшей мёрё вдвое, а на самомъ дёлё видимъ, что оно чуть-ли не вдвое уменьшилось. Что за причина такого ненормальнаго явленія? А причина очень простая; вотъ ея объясненіе: Съ 1817 года, когда Тучанскій приходъ пересталь быть самостоятельнымъ, и въ церкви Тучапской стали совершать богослужение латинские ксендзы, то Тучанские прихожане уніаты стали все больше и больше проникаться латино польскимъ духомъ и усваивать польскія молитвы, польскій языкъ и польско-латинскіе пріемы наружнаго выраженія молитвенныхъ душевныхъ настроеній, какъ напримфръ, приклякиваніе на одно кольно, положение крестнаго знамения цълой иятерицей и притомъ съ лъва на право, аханія во время произнесенія священникомъ пропов'я и проч. Съ этого-то именно времени русскій народъ въ Тучанахъ и началъ въ большей, чёмъ когда-либо, стенени терять свой родной языкъ, употребляя вмъсто него польскій, и вмѣсть съ тьмъ сталь считать себя поляками 1). Вотъ почему большинство прихожанъ Тучапскихъ, когда они были вольны выбирать любое между уніатской церковью и костеломъ, какъ это было въ 1850 году, стало считать себя прихожанами костела, а при церкви удержались лишь остатки. Правда, послѣ того какъ русское правительство обратило внимание на поглощение латинствомъ здъшией народности уніатскаго в фроиспов фданія и приняло противъ этого поглощенія надлежащія міры, а особенно пося того какъ въ 1875 году здъшняя уніатская перковь возсоединилась съ православной, то многія изъ русскихъ семействъ, считавшихъ себя повыше указанной причинъ поляками, возвратились

притомъ перемѣшано съ католиками; въ дереввѣ же Майданъ Тучапскій число православныхъ прихожанъ Составляеть едва десятую часть римско-католическаго населенія. Конечно, нѣтъ сомнѣнія, что весь этотъ латино-польскій нынѣ пародъ принадлежаль нѣкогда къ православному Тучапскому приходъ полько въ несчастныя времена для здѣшняго русскаго народа и православія, — времена владычества Польши и господства латино-уніи, онъ совращень былъ въ латинство. Въ самомъ дѣлѣ. по Генеральной визитѣ 1774 года, даже въ это время полнаго господства уніи. въ Тучапскомъ приходѣ приходѣ числится 287 душъ полнаго господства уніи. въ Тучапскомъ приходѣ приходѣ числится 287 душъ полнаго господства уніи. въ Тучапскомъ приходѣ приходѣ числится 287 душъ полнаго господства уніи. въ Тучапскомъ приходѣ приходѣ числится 287 душъ полнаго господства уніи. въ тучапскомъ приходѣ приходѣ числится 287 душъ полнаго господства уніи. въ тучапскомъ приходѣ приходѣ числится 287 душъ полнаго господства уніи. въ тучапскомъ приходѣ числится 287 душъ полнаго господства уніи.

Религіозно-правственное состояніе Тучанскихъ прихожанъ во времена унін было незавидное. Еще въ 1774 году, какъ видно изъ визиты того времени, тогдашній Тучанскій настоятель Георгій Осташевскій жаловался визитатору Фаустину Каубе, что прихожане его всявдствіе своего нахальства причиняють ему большой вредь, уничтожая посвым и не отдавая десятины, такъ что онъ даже просилъ иного прихода, не въ состояніи будучи выпосить такой адской (piekelney) обиды отъ своихъ прихожанъ. Далье, тотъ же визитаторъ уговариваеть Тучапскихъ прихожанъ, чтобы они оставили всякую ссору и брань и отдавали десятину, ибо если еще разъ на нихъ последуетъ жалоба, то они будутъ лишены права имъть своего настоятеля, а за неотдачу десятины-будутъ наказаны анавемой (karani beda klontwe). Когда съ 1817 г. Тучанскій приходъ перешель въ наблюдение Грабовецкихъ настоятелей, то прихожане его стали отправляться въ воскресные и праздничные дни въ посады Грабовецъ или Войславицы сначала на богослужение (въ церковь или костель) и вмъстъ съ тъмъ на торгъ, а потомъ-больше на торгъ, чъмъ на богослужение. Это частое посъщение указанныхъ посадовъ вошло у Тучапскихъ прихожанъ въ привычку и очень вредно стало дъйствовать какъ на ихъ привязанность къ своей уніатской церкви и религіи, такъ и на правственность ихъ. Когда со времени постройки въ Тучапахъ новой церкви и назначенія тула м'єстнаго настоятеля въ воскресные и праздничные для неопустительно стало совершаться богослужение, то народъ малопо-малу началъ привыкать ходить на богослужение въ свою мъстную приходскую церковь.

Для поднятія религіозно-нравственнаго и умственнаго состоянія Тучанскихъ прихожанъ чувствуєтся серіозная надобность въ устройствѣ школы. Русское правительство, освобождая отъ помѣщиковъ крестьянъ и надѣлая ихъ землей, имѣло это въ виду и отдѣлило въ пользу школы шесть морговъ земли; но Тучанскіе жители, по бѣдности и разнородности своей, сами не въ силахъ устроить ее 1).—

<sup>1)</sup> Ополиченію здішняго русскаго парода не мало также способствовала польская пікола, устроенная въ Тучапахъ для дітей містныхъ крестьянъ помінцикомъ Тушинскимъ и существовавшая до 1864 года.

<sup>1)</sup> Въ настоящее время въ Тучапахъ открывается церковно-приходская школа.

Въ Тучанскомъ приходъ во времена уніи существовало и церковное братство. Обязанности братчиковъ состояли въ слъдующемъ: собирать во время богослуженій и требоисправленій пожертвованія на нужды церкви, завъдывать церковнымъ имуществомъ, заботиться о нуждахъ церкви и своей трезвой религіозно-правственной жизнью стараться оказывать вліяніе на другихъ прихожанъ. Опредъленныхъ денежныхъ вкладовъ въ церковную кружку они не вносили. Какъ великъ былъ приходъ и расходъ церковныхъ суммъ неизвъстно, за неимъніемъ приходо-расходныхъ книгъ, которыя заведены въ этомъ приходъ лишь въ 1877 г.

(Продолжение въ слыд. №).

Опасность, которой подвергалась Холмская унія въ 1862 году.

Въ февральской книжкъ "Русскаго Архива" за 1884 годъ, г. Теобальдъ упомянулъ вкратцъ объ опасности, угрожавшей Холмской уніи въ 1862 году. Онъ сказалъ тогда слъдующее:

Извѣсно, что уніатскія церкви отличались отъ костеловъ тѣмъ, что имѣли иконостасъ. Правда, царскія врата не затворялись не только во время литургіи и во время "Святая святымъ", но и тогда, когда церковь была заперта. Между тѣмъ, иконостасъ былъ единственнымъ отличіемъ отъ костеловъ и Маркизу Веленольскому захотѣлось уничтожить это отличіе и обратить церкви въ обыкновенные костелы. Съ этою цѣлью онъ, съ статсъ-секретаремъ Енохомъ предложилъ уничтожить иконостасы, какъ совершенно излишніе и влекущіе за собою совсѣмъ непроизводительные расходы на устройство и ремонтъ ихъ.

Для уразумѣнія этого экономическаго проекта, пеобходимо знать, кто такіе были Велепольскій и Епохъ? Оба они внезапно выросли на разрыхленной смутами почвѣ Царства Польскаго до назначенія намѣстникомъ Великаго Князя Константина Николаевича,— въ то время, когда намѣстники походили на спящаго льва, по которому безбоязненно бѣгаютъ мыши. Это было въ то время, когда полицію и войска убирали въ казармы, а гимназистамъ 1 и 2 классовъ поручалось удерживать порядокъ въ Варшавѣ...

Маркизъ Велепольскій быль начальникомъ гражданскаго управленія царства, а Енохъ, сынъ жида извъстнаго врача Еноха, статсъ-секретаремъ при совъть управленія края. Они носили личину друзей правительства и для усмиренія края "безъ кровопролитія, придумывали разные проекты, льстившіе народному самолюбію. Такъ, въ одинъ день они увольнили отъ службы веъхъ русскихъ чиновни-

ковъ, занимавшихъ мъста по гражданскому въдомству. Отъ таможенъ Ц. П. правительство выручало ежегодно 7 милліоновъ рублей, изъ которыхъ 3 милліона тратило на содержаніе пограничной стражи. Велепольскій съ Енохомъ выработали проэктъ, чтобы пограничную стражу содержать, въ числе 4 тысячъ человъкъ, на суммы Царства Польскаго, которое обязано отнускать имъ все требуемое отъ казны по положению и полное число верховыхъ лошадей съ тъмъ, чтобы правительство снабдило эту стражу только оружіст, котораго им'єются огромные запасы въ арсеналахъ, а затемъ, чтобъ все 7 милліоновъ получало полностію. Такая заботливость объ интересахъ правительства не могла однакоже замаскировать тайной предательской мысли, чтобы само оно организовало и вооружило противъ себя 4 тысячи мятежниковъ, людей, разумъется, отборныхъ, съ которыми бороться было бы трудно. Другой проэктъ быльупомянутый выше: объ упичтожени иконостасовъ.

Велепольскій и Енохъ думали однимъ почеркомъ пера уничтожить ту послёднюю преграду, отдёляющую унію отъ католицизма, надъ уничтоженіемъ которой іезупты тщетно трудились столько вёковъ. Но гг. прожектеры опоздали съ своимъ проэктомъ: при прежнихъ намъстникахъ быть можетъ оба проэкта были бы приняты; Великій же Князь "уразумъвъ лукавство ихъ, рече имъ: что мя искушаете, лицемъри"—и выслалъ ихъ обоихъ за-границу.

Теобальдъ.

Семь словъ на крестъ Господа Бога и Спаса нашего Інсуса, Христа.

> Восноемъ семь крестныхъ Інсуса словъ: Въ нихъ открыта людямъ Вся Его Любовь.

> Семь словъ въ завѣщанье Умиравшій Спасъ Далъ намъ средь страданій Въ Свой предсмертный часъ.

> > 1-ое слово:

Отче отпусти имъ: не въдять бо что творять. (Луки, 23, 34).

Пригвожденный къ древу Злобою жидовъ, Іисусъ молился За Своихъ враговъ: Отче! отпусти имъ Этотъ гръхъ большой: Бъдные! невъдятъ Что творятъ со Мной.

2-е слово:

Аминь глаголю тебь: днесь со Много будеши въ раи. (Лук. 23. 43).

На крестѣ разбойникъ Въ этотъ скорбный часъ Возвѣстилъ смиренно Покаянный гласъ:

"Господи всещедрый! Вспомни обо мнѣ Въ Царствіи небесномъ— Въ Божіей странѣ".

Лишь слова разбойникъ Эти произнёсъ, Вдругъ ему съ любовью Отвъчалъ Христосъ:

"Съ радостью пріемлю Я мольбу твок: Днесь со Мной ты будешь Пребывать въ раю!".

3-е слово:

Жено! се сынъ твой: (Іоанне!) се Мати твоя. (Іоан. 19, 26, 27).

Дѣва Богоматерь Огорченная И оружьемъ скорби Вся произенная,

Близъ креста стояла Съ горькою тоской, Оставаясь въ мірѣ Круглой сиротой.

Самъ Христосъ на Матерь Съ горестью взиралъ, Ей на Іоанна Тихо указалъ:

"Жено! се отнынѣ Іоаннъ другъ Мой Пусть на вѣки будетъ Сынъ тебѣ родной".

"Ты же, другъ и братъ Мой, Нынъ долженъ знать: Мать Моя родная И твоя есть Мать". 4-е слово:

Боже Мой, Боже Мой! вскую Мя Еси оставиль. (Мато. 27, 46).

Наступило время Самыхъ страшныхъ мукъ: У Христа горъли Язвы ногъ и рукъ.

Вдругъ въ огнѣ мученій Страхъ Онъ ощутилъ: Богъ Отецъ отъ Сына Взоръ Свой отвратилъ.

"Вскую Мя оставилъ, Боже, до конца!" Звалъ Христосъ страдавшій Своего Отца.

5-е слово:

Жажду (Іоан. 19, 28).

Страшный огнь мученій Пламенемъ горълъ, И Христосъ въ предсмертный Ужъ вступилъ предълъ.

Тяжко нашъ Спаситель На крестъ страдалъ И ко всъмъ тамъ бывшимъ Со креста взывалъ:

"Жажду! дайте Мнѣ воды, Чтобы пламя лютыхъ мукъ Передъ смертью утолить".

6-е слово:

"Совершишася!" (Іоан. 19, 30).

Приближался страшный— Смертный Спасовъ часъ, И весь міръ услышалъ Всемогущій гласъ,

Какъ Христосъ воскликнулъ: "Совершишася!"
Всъ гръхи людскіе
Искупишася!

7-е слово:

"И померие солнце..... И возглашь гласом веліим Іисуст рече: Отче! вт руць Твои предаю духт Мой". (Лук. 23, 46).

Вотъ, и самый важный, Преужасный часъ Смерти Спаса міра Наступплъ для насъ!

"Отче Мой Святый! Духъ Мой предаю Я въ Твои днесь руки, Да во въки будеть онъ съ Тобою.

Такъ сказавъ, страдавшій Іисусь вздохнуль И Святымъ сномъ смертнымъ На крестъ успулъ.

Духовникъ Холмской духовной семинаріи, Іеромонах Тристофорг.

## объявленія.

Оть С.-Петербургскаго Славянскаго Блатотворительнаго Общества Объявленіе.

Конкурсъ на сонскание Кирилло-Меводіевской преміи въ 1,500 и 500 рублей.

Совътъ С.-Петербургскаго Славянскаго Благетворительнаго Общества симъ объявляетъ, что въ торжественномъ собрании гг. членовъ состоявшемся 13 мая 1885 г., по случаю исполнившагося тысячельтія блаженной кончины св. Меоодія, архієпископа моравскаго, учреждень въ память славянскихъ первоучителей конкурсъ, съ двумя преміями, одной — въ 1,500 руб. и другой — въ 500 р., за лучшія со-

чиненія, написаныя на слъдующую тему: Представить историческіе очерки образованія общихъ литературныхъ языковъ у древнихъ грековъ, италиковъ, у новыхъ народовъ романскихъ (итальянскаго, французскаго, испанскаго) и германскихъ (англійскаго и нъмецкаго). Изложить субьбы церковно славянскаго языка у различныхъ народовъ славянскихъ до новъйшаго времени. Прослъдить распространение чешскаго языка: у словаковъ, у поляковъ, --польскаго въ Западной Руси: у малоруссовъ и бъ-лоруссовъ, --сербекаго у хорватовъ. Прослъдить, по воз-можности, со временъ Петра Великаго или Ломоносова до нашихъ дней успъхи русскаго языка у болгаръ, сербовъ, хорватовъ, словенцевъ, словаковъ, чеховъ, сербовъ-лужичанъ, поляковъ. Изложить въ хронологическомъ порядкъ и въ извъстной системъ разнообразныя появлявшіяся, начиная съ Крижанича до последняго времени, среди славянскихъ писателей, мижнія по вопросу о взаимномъ литературномъ общеніи, объ общемъ диплотическомъ органъ и о литературномъ славянскомъ единствъ. Въ заключение, опираясь на результатахъ предъидущихъ изследованій и на ражев на результатах предондущим и новыхъ образован-историческихъ аналогіяхъ древнихъ и новыхъ образован-ныхъ странъ и народовъ, авторъ долженъ самъ поставить и раземотръть вопросы: возможно-ли и необходимо-ли литературное едиство народностей славянскихъ? При этомъ авторъ не долженъ упускать изъ виду существованія въ Италіи, Испаніи, Фравціи, Англіи, Германіи литературной мъстной обработки отдъльных в нарьчій и поднарьчій, даже

говоровъ, неизчезнувшей и непрервавшейся съ утвержде-

ніемь въ этихъ странахъ общихъ литературныхъ языковъ. Прежній срокъ представленія сочиненій на вышеизложенную тему нынъ продолженъ до 11 мая 1890 года, причемъ сочиненія должны быть доставлены въ Совътъ Славнскаго Общества (въ С.-Петербургъ, на площади Александринскаго театра, № 7) безъ означенія имени автора, только съ номеромъ или девизомъ.

Обозначение имени автора должно быть приложено въ особомъ, наглухо запечатанномъ конвертъ, на которомъ должны быть прописаны номерь или девизь рукониси.

По присужденіи, по докладу Совъта общему собранію, за лучшія сочиненія премій, таковыя будуть выданы сочскателямъ, по вскрытіи конвертовъ съ ихъ именами въ одномъ изъ торжественныхъ общихъ собраній.

За лучшее сочинение будетъ выдано 1,500 р., за второе

же, по достоинству, 500 руб.

Сочиненія могуть быть написаны по-русски, или на любомъ изъ славянскихъ наръчій, или даже на одномъ изъ извъстнъйшихъ западно-европейскихъ азыковъ.

Если С.-Петербургское Славянское Благотворительное Общество признаетъ нужнымъ, по соглашению съ авторомъ, издать въ свътъ (буде сочинение рукопись, а не печатная книга) премированное сочинение,— то оно его печатаетъ только на русскомъ языкѣ, хотя бы оригиналъ быль и не-

При присужденіи преміи имфются главньйшіе въ виду слъдующія качества: точность, полнота и обработка сообщенныхъ фактовъ, ясность доводовъ и достоинство изло-

женія.

#### колокольный заводъ

## А. ВЛОДКОВСКАГО

въ г. Венгровъ Съдлецкой губерніи.

Доводить до свёдёнія заинтересованных лиць. что вообще всякаго рода заказы колоколовъ, пересылку таковыхъ по жельзнымъ дорогамъ принимаетъ на свой счетъ, безъ увеличенія ценъ.

Содержаніе: Отдъль І. Именной Высочайшій указь данный Правительствующему Сенату. - Высочайшая благодарность. -Указъ изъ Святъйшаго Правительствующаго Синода, о точномъ соблюдении установленной закономъ формы метрической записи о рожденіи и крещеніи лицъ, прижитыхъ внъ - Распоряжение Х.-В. Епархіальнаго Начальства о новомъ распредъленіи приходовъ Петроковскаго и Лодзинскаго. — Пожертвованія въ пользу церквей. — Архипостырское благословеніе за устройство пъвческаго хора. — Избраніе и утвержденіе духовника для Радинскаго округа. - Отдёлъ II. Законъ человъческой жизни въ раю, подъ гръхомъ и подъ благодатію.-Римскій катихизись и православное исповъданіе Петра Могилы (продолжение). — Сравнительныя достоинства вокальной и инструментальной музыки въ примънени къ христіанскому богослуженію (продолженіе).-Историко-статистическое описаніе Тучанскаго прихода, Люблинской губерній, Грубешовскаго увзда (продолжение). -- Опасность которой подвергалась Холмская унія въ 1862 году. — Семь словъ на крестъ Господа Бога и Спаса нашего Іпеуса Христа. - Объявле-



Редакторъ Протојерей І. Корженевскій.