# извъстія

# ПО С.-ПЕТЕРБУРГСКОЙ ЕПАРХІИ,

издаваемыя при журналъ "Отдыхъ Христіанина".

Цѣна «Извѣстій» вмѣстѣ съ «Отдыхомъ Христіанина» 5 руб. Отдѣльно на «Извѣстія» подписка не принимается.

№ 15-16.

1-го Сентября.

1911 г.

## Отдѣлъ оффиціальный.

#### РАСПОРЯЖЕНІЯ Епархіальнаго Начальства.

Опредѣленіемъ СПБ. Епархіальнаго Начальства отъ 14—16 іюля 1911 года кандидатъ богословія СПБ. Дух. Академіи Александръ Самсоновъ опредѣленъ столоначальникомъ І Экспедиціи СПБ. Дух. Консисторіи.

Перемъщены: 22 іюля—настоятель церкви Гатчинскаго Сиротекаго института протоіерей Василій Чебышевь—на вакансію настоятеля церкви при СПБ. Градоначальствѣ, согласно прошенію; 25 іюля—состоящій на вакансіи псаломіщика при СПБ. Малоколоменской церкви діаконъ Николай Мохновскій—на вакансію діакона къ Крапивенской церкви, Гдовскаго у.; настоятель Климентовской церкви г. Новой Ладоги священникъ Сергій Поспъловь—на діаконскую вакансію при СПБ. Воскресенскомъ женскомъ монастырѣ, согласно прошенію; священникъ села Орлина, Царскосельскаго у., Михаилъ Успенскій—на вакансію настоятеля Климентовской церкви г. Новой Ладоги; прос-

форня Курокшской церкви, Гдовскаго у., М. **Добрякова**—къ Колголемской церкви, Новоладожскаго у., согласно прошенію.

Уволены въ отпускъ: священникъ СПБ. Митрофановско-кладбищенской церкви Георгій Дьяковъ--заграницу отъ 1 августа по 18 сентября; священникъ церкви СПБ. Императорскаго воспитательнаго Дома Петръ Обновленскій — съ 10 іюля на два м'всяца; священникъ СПБ. Волковской единовърческой церкви Николай Купріяновъ-съ 19 іюля по 19 псаломщикъ СПБ. Крестовоздвиженской, въ Ямской, церкви А. Соколовъ-съ 25 іюля на два мѣсяца; діаконъ СПБ. Спасобочаринской церкви Д. Ласквевъ — съ 22 по 1 сентября; и. д. псаломщика Мельницкой церкви, Гдовскаго у., В. Никольскій съ 15 іюля по 15 августа; настоятель СПБ. Введенской, на Петербургской сторонъ, церкви протоіерей І. Пановъ—съ 27 іюля на два мъсяца.

### Отдълъ неоффиціальный.

**◆田本学祭** 

Открытое письмо секретаря Петербургской баптистской общины Ф. Птицына къ наставнику баптистовъ В. Фетлеру.

(Продолжение\*).

Для ознакомленія съ своимъ в роученіемъ баптисты распространяють двѣ маленькія брошюры: "Въроучение русскихъ евангельскихъ христіанъ-баптистовъ" и "Катехизисъ. Наставленіе въ въръ баптистскаго юношества". Объ брошюры написаны баптистскимъ проповъдникомъ В. Павловымъ, при чемъ первая переведена съ нѣмецкаго языка. Повидимому, въроучение баптистовъ строго основано на Библіи: такъ много въ брошюрахъ цитатъ изъ свящ. книгъ. На первыхъ же порахъ своего сектантства я купилъ, вмѣстѣ съ другими сектантскими книгами, и эти двъ брощюры и сталъ внимательно знакомиться по нимъ съ баптистскимъ ученіемъ. Я много разъ прочиталъ ихъ, и всякій разъ онв вызывали у меня новыя и новыя недоумвнія, за разрвшеніемъ которыхъ я обращался и къ вамъ, В. А., и къ другимъ баптистскимъ проповъдникамъ; но всѣ вы отдѣлывались пустыми фразами или шуточками, или сътованіемъ на мое маловъріе. Я искаль тогда отвъта на свои недоумънія въ вашихъ, В. А., бесъдахъ къ народу о нашемъ спасеніи во Христь, и-находиль одно только пустословіе, произволь въ пониманіи Священнаго Писанія и повтореніе безъ конца одного и того же: православіе-ложь, а баптизмъ-истина. На какомъ же основаніи баптисты такъ хвастливо увъряють своихъ слушателей? Я беру, В. А., брошюру, гдв излагается баптистское ввроученіе въ 14 членахъ, и прошу васъ и всѣхъ, кто искренно въритъ въ истинность баптизма, разръшить мои недоумьнія, вызываемыя вашимъ въроучениемъ.

І-й членъ—о словъ Божіемъ. Здѣсь баптисты заявляютъ о своей вѣрѣ, что книги Священнаго Писанія "истинно вдохновенны Святымъ Духомъ, такъ что только эти книги, въ совокупности, составляютъ истинное божественное откровеніе роду человѣческому и единственный источникъ богопознанія и долж-

ны быть единственнымъ наставленіемъ и правиломъ въры и житія".

Противъ признанія священныхъ книгъ написанными по вдохновенію отъ Святого Духа ничего нельзя возразить. Православная Церковь также учить о достоинствъ священныхъ книгъ, раздъляя ихъ на книги богодухновенныя, каноническія, тъ же, что указаны баптистами въ разсматриваемомъ членв ихъ "ввроученія", -- и не богодухновенныя, не каноническія, о которыхъ въ баптистскомъ членъ ничего не сказано, но которыя помъщены въ библіи наравнъ съ каноническими книгами. Она руководится въ данномъ случав, между прочимъ, голосомъ древней Церкви, Священнымъ Преданіемъ. Подъ Священнымъ Преданіемъ разум'вются истины в ры и нравственности, а также-истины историческія и обрядовыя, въ Священномъ Писаніи не содержащіяся буквально, но совершенно согласныя съ нимъ, какъ возвъщенныя самимъ Іисусомъ Христомъ или Св. Апостолами. Истины эти передавались въ устныхъ разсказахъ отъ отцовъ къ дътямъ и сохраняются въ Церкви неповрежденными. Но позволительно спросить, чёмъ руководится баптисть въ своей вёрё въ богодухновенность однъхъ книгъ и небогодухновенность другихъ. Отрицая Священное Преданіе, руководясь однимъ только Священнымъ Писаніемъ, баптистъ остается безотвътнымъ, почему эта библейская книга, напр., Притчи Соломоновы, богодухновенна, а эта, напр., Премудрости Соломоновы-нътъ; почему онъ въритъ, что евангеліе, напр., отъ Матоея, написано евангелистомъ Матоеемъ, а не еретикомъ какимъ-нибудь, напр., Кериноомъ, и что, написанное евангелистомъ Матөеемъ, оно сохранилось до нашихъ дней неповрежденнымъ отъ еретиковъ. Въ самомъ евангеліи отъ Матеея, какъ и во всъхъ другихъ священныхъ книгахъ, отвъта на подобные вопросы нътъ. И поэтому хотя въ разсматриваемомъ баптистскомъ членъ есть цитата изъ 2 посланія къ Тимофею: "Все Писаніе богодухновенно и полезно для наученія, для обличенія, для исправленія, для наставленія въ праведности" (3 гл. 16 ст.), но для баптиста, который не вев книги, помвщенныя въ Библіи, признаетъ богодухновенными,

<sup>\*)</sup> См. "Изв. по СПБ. еп". № 14.

эта цитата нисколько не разъясняеть ему, почему однъ библейскія книги надо считать богодухновенными, а другія—нъть.

И еще. Если все Писаніе богодухновенно и полезно для наученія, то какимъ же образомъ еретики, на основаніи Священнаго Писанія, заблуждаются и, себя оправдывая, другихъ обвиняють въ заблужденіи? Какъ объяснить, что, напр., баптисты, пашковцы, адвентисты, молокане, одинаково признавая Священное Писаніе богодухновеннымъ и полезнымъ для наученія, въ своемъ ученіи о спасеніи различаются между собою и другь друга обличають въ заблужденіи. Ясно, что недостаточно признавать Священное Писаніе богодухновеннымъ; надо еще при этомъ правильно толковать его, и тогда оно будеть полезно для наученія и обличенія. Апостолъ Павелъ, написавши Тимоеею: "Ты изъ дътства знаешь священныя писанія, которыя могутъ умудрить тебя во спасеніе върою во Христа Іисуса. Все Писаніе богодухновенно и полезно" и проч., ко всему этому добавиль: "А ты пребывай въ томъ, чему наученъ, и что тебъ ввърено, зная, къмъ ты наученъ" (2 посл., 3 гл., 14 ст.). И, посылая на проповъдь, наставлялъ его, "представить себя Богу достойнымъ, дълателемъ неукоризненнымъ, върно преподающимъ слово истины" (2 Тим. 2, 2. 15), Изъ словъ Апостола съ несомнънностью вытекаетъ, что при знаніи Священнаго Писанія надо возв'вщать его "в'врно", провъряя свое понимание "слова истины" авторитетомъ, върныхъ" христіанъ, "способныхъ другихъ научать". Православная Церковь такъ и поступаетъ. Съ благоговъніемъ относясь къ Священному Писанію, какъ къ Слову Божію, внушая поучаться въ немъ съ любовію и усердіемъ, она въ то же время предостерегаетъ отъ возможности неправильнаго истолкованія Слова Божія, и сама, "столиъ и утвержденіе истины" (І Тим. 3, 15), истолковываетъ Священное Писаніе не иначе, какъ въ согласіи съ голосомъ древней Церкви, съ Священнымъ Преданіемъ. У баптистовъ такого правила въ отношеній къ толкованію Священнаго Писанія ніть, а потому у нихъ возможно и въ дъйствительности есть разногласіе въ въроученій: Это сознали они сами на бывшемъ осенью всероссійскомъ съвздв, когда обсуждали вопросъ о частномъ книгоиздательствъ и проэктъ устава союза русскихъ баптистовъ. Но, чтобы покончить ржчь, что при вжрж въ

богодухновенность священныхъ книгъ необходимо руководство для правильнаго пониманія ихъ, я напомню вамъ, В. А., и всемъ баптистамъ сдъланное на всероссійскомъ съвздв заявленіе члена съвзда Балихина: "Наше въроизложение есть руководство къ уразумвнію слова Божія. Гдв въ Писаніи сказано, что мы должны испытывать обращенныхъ?" Поддерживая Балихина, другой членъ събзда Мазаевъ говорилъ: "Основываться просто на евангеліи нельзя: въдь въ такомъ случав въ нашъ союзъ могли бы войти и адвентисты, и молокане, и т. п." Теперь скажите, В. А., по совъсти, какъ же понимать слова разсматриваемаго члена о словъ Божіемъ, что оно "единственный источникъ богопознанія и должно быть единственны мъ наставленіемъ и правиломъ въры и житія". Или лучше признайтесь прямо, что Православная Церковь своимъ ученіемъ о священныхъ книгахъ не вызываетъ подобныхъ недоумвній, какъ вызываеть ваше ученіе; она святую истину возвъщаетъ, когда учитъ, что божественное откровеніе содержится въ Священномъ Писаніи и Священномъ Преданіи, что то и другое необходимо признавать въ дълъ нашего спасенія, что то и другое одинаково важно, то и другое взаимно восполняетъ другъ друга. Й неужели же въ самомъ дълъ можно серьезно утверждать, что священныя книги должны быть "единственнымъ" наставленіемъ и правиломъ въры и житія? Въдь книги-то, которыя баптисты признали за священныя, богодухновенныя, до появленія баптизма написаны были не вдругъ, а въ разное время въ теченіе семидесяти літь по смерти Христа Спасителя. Что же въ эти семьдесять лъть замъняло священныя книги, восполняло ненаписанныя еще? Не устное-ли апостольское преданіе?.. Затъмъ, священныя книги хотя были написаны къ концу 1-го стольтія по Р. Х., но, написанныя, онъ не были извъстны всъмъ церквамъ, какъ священныя. Таковыми онъ признаны всей вселенской Церковью только въ 4-мъ въкъ по Р. Х. Спращивается: что же было источникомъ истиннаго христіанскаго богопознанія въ теченіе первыхъ трехъ вѣковъ? Одно-ли Священное Писаніе или и Священное Преданіе вмѣсть?.. Наконець, въ самыхъ священныхъ книгахъ не написано, что онъ богодухновенны, что онъ написаны именно тъми святыми мужами, именами коихъ мы называемъ священ-

ныя книги. Какимъ же образомъ Церковь могла ръшить вопросъ въ 4-мъ въкъ, какая книга къмъ написана и сохранилась неповрежденной отъ еретиковъ или переписчиковъ? Не посредствомъ ли устнаго преданія, сохранявшагося въ Церкви отъ временъ апостоловъ?.. И еще. Неужели вы, В. А., не знаете, что свящ. книги, особенно новозавътныя, своимъ появленіемъ обязаны, такъ сказать, случайнымъ поводамъ, что сами свящ. писатели заявляють о неполнотъ своихъ писаній, о необходимости помнить и руководиться въ жизни устнымъ наставленіемъ ихъ. Изъ многихъ такихъ мъстъ въ священныхъ книгахъ напомню немногія:

Евангелистъ Іоаннъ оканчиваетъ свое евангеліе словами: "Многое и другое сотворилъ Іисусъ; но если бы писать о томъ подробно, то думаю, и самому міру не вмѣстить бы написанныхъ книгъ. Аминь". (21 гл. 25 ст.). Онъ же пишетъ во 2-мъ посланіи: "Многое имѣлъ я писать вамъ, но не хочу на бумагѣ чернилами, а надѣюсь прійти къ вамъ и говорить устами къ устамъ" (1 гл. 12 ст.).

Апостолъ Павелъ пишетъ въ 1 посланіи къ Коринеянамъ: "Хвалю васъ, братіе, что вы все мое помните и держите преданія такъ, какъ я передалъ вамъ". Свои наставленія Коринеянамъ послѣ сихъ словъ апостолъ заключаетъ: "Прочее устрою, когда прійду" (11 гл. 2 и 34 ст.). Во 2 посланіи къ Өессалоникійцамъ онъ завѣщаетъ "именемъ Господа нашего Іисуса Христа удаляться отъ всякаго брата, поступающаго безчиню, а не по преданію, которое приняли отъ насъ" (3 гл. 6 ст.). "Стойте и держите преданія, которымъ вы научены или словомъ, или посланіемъ нашимъ" (2 гл. 15 ст.).

Въ предсмертномъ своемъ посланіи къ Тимовею апостолъ пишеть: "И что слышалъ отъменя при многихъ свидѣтеляхъ, то передай вѣрнымъ людямъ, которые были бы способны и другихъ научить" (2 Тим. 2, 2; ср. 1 Тим. 6, 20).

Теперь судите сами, насколько истинно ученіе баптистовъ, что священныя книги должны быть "единственнымъ наставленіемъ и правиломъ вѣры и житія". Я же послѣ долгихъ сомнѣній, неразрѣшенныхъ никѣмъ изъ баптистовъ, къ коимъ я обращался, не исключая и васъ, В. А., за разъясненіемъ, разрѣшилъ эти сомнѣнія въ Православной Церкви.

Членъ 2-й о Богъ. Содержащееся здъсь

ученіе о Богъ слишкомъ обще и, какъ таковое, одинаково пріемлемо христіанами всѣхъ въроисповъданій. Въ баптистскомъ членъ ничего не говорится о личныхъ свойствахъ Отца, Сына и Святаго Духа. Позволительно спросить васъ, В. А., какъ вы въруете сами и другихъ наставляете въровать о Святомъ Духъ: исходить ли Онъ отъ Отца только, или исходитъ и отъ Сына вмъстъ. Вопросъ не маловажный: неодинаковый отвъть на него послужилъ одной изъ причинъ разделенія православной восточной и католической западной церквей во ІІ въкъ, и это раздъленіе продолжается досель. Въ послъднее время старокатолическая и англиканская церкви стремятся къ соединенію съ православною церковью, все болъе и болъе познавая правоту и согласіе ея съ древне-христіанской въ ученіи въры и нравственности и церковнаго устройства, и сознавая свои заблужденія, унаслъдованныя, между прочимъ, отъ католической церкви.

Но православная Церковь между другими условіями соединенія ставить имъ отреченіе оть филіокве, т. е. отъ ученія объ исхожденіи Святого Духа и отъ Сына. На чемъ основывають католики свое заблужденіе въ ученіи о Святомъ Духѣ?

На священномъ писаніи, хотя въ немъ и говорится прямо словами Христа: "Когда же пріидеть Утвшитель, Котораго Я пошлю вамъ оть Отца, Духъ истины, Который отъ Отца исходитъ" (Іоан. 15, 26). Очевидно, допущено неодинаковое понимание словъ Христовыхъ. Этотъ примъръ наглядно показываетъ неосновательность баптистскаго въроученія о Богъ, что "къ познанію Бога человъкъ можетъ достигнуть только чрезъ божественное откровеніе Священнаго Писанія и Святаго Духа". Возьму другой примъръ изъ жизни самихъ баптистовъ. Баптисты утверждають, и справедливо, что Богь единь, но троиченъ въ лицахъ; въ доказательство они ссылаются на тъ мъста Священнаго Писанія, гдѣ говорится о Богѣ Отцѣ, Богѣ Сынѣ, Богъ Духъ Святомъ, которые едино суть (1 Іоан. 5, 7; Ме. 28, 19). Но вотъ адвентистыъговисты учатъ на основании Священнаго же Писанія, что Богъ единоличенъ, что въ Ветхомъ Завътъ Онъ являлся, какъ Богъ Отецъ; въ Новомъ Завътъ Онъ явился, какъ Сынъ, теперь является, какъ Духъ Святый. Адвентисты заблуждаются. Баптистъ скажетъ имъ, что они неправильно понимають Священное

Писаніе. Но на это адвентисты замътять, что Самъ Духъ Святый наставляетъ ихъ такъ въровать въ Бога и учить, и что не они, адвентисты, заблуждаются, а заблуждаются баптисты. Кто же правъ?.. Видите, В. А., какое недоумъніе вызываеть 2 членъ вашего въроученія о Богъ. И вы мнъ не разъяснили, а священникъ православный, къ которому я обратился, разъяснилъ. Онъ взялъ книжку "Опытъ Православнаго Догматическаго Богословія" (съ историческимъ изложеніемъ догматовъ), Епископа Сильвестра, Доктора Богословія, Ректора Кіевской духовной Академіи, томъ 2-й, и вмъстъ со мной сталъ читать, какъ учили о Святомъ Духъ въ первомъ въкъ, во второмъ, въ третьемъ, и т. д. до нашего времени, и мив стало ясно, какъ Божій день, что православная Церковь и нынъ въруетъ въ Духа Святаго такъ же, какъ въровала раньше вплоть до апостольскихъ временъ, въруетъ и учить вполнъ согласно съ върою и ученіемъ древне-христіанской церкви.

3-й членъ о гръхъ. Я никакъ не могу понять, на чемъ основана въра баптиста, что Адамъ, согръшивши, "тотчасъ же впалъ тъломъ и духомъ въ состояніе смерти". Господь не говорилъ Адаму, что за вкушеніемъ запрещеннаго плода послъдуетъ тотчасъ смерть. Въ библіи сказано: "И запов'вдалъ Господь Богъ человъку, говоря: отъ всякаго дерева въ саду ты будешь ъсть; а отъ дерева познанія добра и зла не вшь отъ него, ибо въ день, въ который ты вкусишь отъ него, смертью умрешь?" (Быт. 2, 16-17). День же понимается въ смыслъ всего того времени, которое наступить послѣ нарушенія заповѣди, и для Адама этотъ день или время продолжалось болье 930 льть (Быт. 5, 3-5). О какой же тълесной смерти, послъдовавшей тотчасъ послѣ нарушенія заповѣди, говорится въ баптистскомъ членъ?.. Но это заблуждение баптиста, обличающее его въ незнаніи библіи и малой вдумчивости, не такъ еще важно для спасенія, какъ другое слѣдующее. Въ томъ же 3-мъ членъ онъ исповъдуетъ, что потомки Адама "сдълались причастны той же падшей и совершенно поврежденной природъ..., совершенно неспособными и неохотными ко всему доброму". Понимаете ли вы, В. А., къ какимъ пагубнымъ последствіямъ въ деле веры и нравственности ведетъ это исповъданіе? Въ д в л в в в ры: если челов вкъ р в шительно неспособенъ ни къ чему доброму, то всѣ безъ изъятія люди, -- христіане и нехристіане, баптисты и не баптисты, -- должны или погибнуть. или спастись. Но такъ какъ, по свидътельству Священнаго Писанія, одни люди спасутся, а другіе—нътъ, то-значить, Богъ несправедливъ: всвхъ людей, одинаково неспособныхъ къ добру, одинаково виновныхъ. Онъ раздълиль на двъ части, и одной части даровалъ спасеніе и блаженство вѣчное, а другую лишилъ спасенія, отвернулся отъ нея. Богъ, въ котораго въруетъ баптистъ, оказывается, не только несправедливъ, но и не благъ; Онъ жестокъ. Въдълъ нравственности: если человъкъ совершенно неспособенъ ни къ чему доброму, то живи каждый, какъ живется, хоть ничьмъ не отличаясь отъ безсловесныхъ тварей, отъ дикихъ животныхъ; а прискучило жить, покончи съ собою; сколько и какъ кто ни живи, ничего онъ не прибавитъ къ своему спасенію. Не правда ли, В. А., печальную, а не радостную въсть возвъщаете вы и всъ баптистскіе пропов'єдники въ 3-мъ члень своего въроученія? Если задуматься надъ жалкимъ, по вашему ученію, положеніемъ человъка, то нельзя не придти къ отчаянію.

Но, быть можетъ, это ваше ученіе основано на Священномъ Писаніи?--Нътъ. Вы учите, что человъкъ совершенно не способенъ ни къ чему доброму, а въ указанныхъ вами мъстахъ Священнаго Писанія подтверждается только вообще испорченность человъческой природы гръхомъ Адама. Но обратите свое вниманіе на тъ мъста Священнаго Писанія, гдъ Господь предоставляетъ человъку-гръшнику свободный выборъ между добромъ и зломъ. Вотъ Моисей законодатель, предъ смертью своею напомнивъ Израильскому народу Законъ Божій, въ заключеніе сказаль: "Заповъдь сія не недоступна для тебя..., чтобы, исполнять (ее). Если будешь слушать заповъди Господа Бога Твоего, исполнять (ихъ), то будешь жить и размножаться, и благословить тебя Господь Богь твой на земль, въ которую ты идешь, чтобы овладъть ею. Если отвратится сердце твое и не будещь слушать, то я возвѣщаю сегодня, что вы погибнете. Во свидътели предъ вами призываю небо и землю: жизнь и смерть предложиль я тебъ, благословеніе и проклятіе. Избери жизнь, дабы жилъ ты и потомство твое". (Втор. 30 гл. 9—19 ст.).

Согласитесь, что Моисей не могь бы такъ говорить, если бы, согласно вашему ученю,

человъкъ былъ совершенно неспособенъ ни къ чему доброму. Вотъ евангелистъ Матеей повъствуетъ о юношъ, который обратился къ Господу Іисусу съ вопросомъ: "что сдълать мнъ добраго, чтобы имъть жизнь въчную?". Господь отвътилъ ему: "Если хочешь войти въ жизнь въчную, соблюди заповъди". Когда же юноша сказаль: "все это я сохраниль отъ юности моей; чего еще недостаетъ мнъ ? "то Господь съ любовью взглянулъ на юношу и продолжаль: "Если хочешь быть совершеннымъ, пойди, продай имѣніе твое и раздай нищимъ и будещь имъть сокровище на небесахъ, и приходи и слъдуй за Мною". (Мате. 19, 16-21; Мрк. 10, 21). Согласитесь, что если бы баптистское ученіе въ 3-мъ членъ было истинно, то юноша не стремился бы къ совершенству, не жилъ бы по заповъдямъ Божіимъ; а Господь Спаситель не напомнилъ бы ему о нихъ; обличилъ бы его во лжи или въ самообольщении, а не предложилъ бы, для большаго совершенства, раздать имъніе нищимъ и послъдовать за Собою.

Вотъ и апостолъ Павелъ пишетъ объ язычникахъ, что они не безотвътны за свои заблужденія, потому что "что можно знать о Богв, явно для нихъ"... чрезъ разсматриваніе твореній (Рим. 1, 18 и дал.). Значить, разумъ человъка помраченъ гръхомъ Адама, но не совершенно: сохранилась способность къ познанію истины. Тотъ же апостоль указываеть намъ на сохранение въ падшемъ человъкъ закона совъсти, который за одни дъла оправдываетъ насъ, за другія—осуждаетъ. Значитъ, и сердце наше, хотя испорчено гръхомъ, но не до конца; въ немъ осталась любовь къ добру, противленіе гръху, желаніе дълать добро, и это желаніе не всегда остается мертвымъ и безплоднымъ. Корнилій сотникъ-наиболье яркій примъръ сего. И Господь влечетъ людей ко спасенію, но не насильно;-Онъ призываетъ къ Себъ хотящихъ войти въ Его царствіе и ищущихъ спасенія, съ любовію, съ усердіемъ, съ усиліемъ (Ме. 11, 12. 28). Онъ стоитъ при дверяхъ сердца человъческаго, но входить только къ тому, кто слышить призывающій Его глась и съ готовностью отверзаетъ Ему двери сердца (Апок. 3, 20). Вообще, въ Священномъ Писаніи не предлагалось бы заповъдей, обътованій, убъжденій, угрозъ, если бы наша природа была испорчена совершенно до неспособности избирать и дёлать добро.

Членъ 4-й объ искупленіи изложенъ совершенно согласно съ православнымъ ученіемъ о томъ же. Но устная пропов'єдь баптистскихъ проповъдниковъ о нашемъ спасеніи существенно отличается отъ православнаго ученія. Всв баптисты любять указывать на тѣ мѣста Священнаго Писанія, гдѣ говорится, что Сынъ Божій пролиль на крестъ кровь за спасеніе всѣхъ людей и совершенно даромъ, безъ всякихъ заслугъ со стороны человъка, который собственными силами никогда не могь и не можеть спастись. Такъ же учить и Православная Церковь. Баптисты въруютъ затъмъ, что для полученія спасенія необходимо, сознавъ свою виновность предъ Богомъ, увъровать въ Божественнаго Спасителя. Также учить и Православная Церковь. Но здёсь я останавливаюсь и для выясненія истины прошу васъ, В. А., отвътить мнъ на два вопроса.

Во-первыхъ, православные христіане, равно какъ и другіе върующіе для своего спасенія во Христа Спасителя должны ли отрекаться отъ своихъ исповъданій и вступать въ баптистскія общины? Вы, В. А., на этотъ вопросъ отвъчали не всегда одинаково: въ одной проповъди вы торжественно заявляли, что и православные, и молокане, и пашковцы, и адвентисты и вообще всв христіане спасутся, оставаясь православный — въ православной церкви, молоканинъ-въ молоканствъ и т. д.; въ другой же разъ вы ръшительно говорили, что спасутся только баптисты, а не-баптисты всв пойдуть въ муку въчную. Изъ двухъ вашихъ отвътовъ какой же отвъчаетъ истинъ?... Если первый, то для чего вы усиленно совращаете православныхъ въ баптизмъ? Если послъдній, то на чемъ основано ваше предпочтеніе баптиста предъ православнымъ, когда они оба въруютъ во Христа, какъ единственнаго Спасителя своего? Во-вторыхъ, увърены ли вы, В. А., въ своемъ спасеніи? Я знаю, что всв баптисты на этотъ вопросъ отввчаютъ утвердительно. Я не разъ слышалъ и васъ проповъдывавшимъ, что вы спасены. Вы прочитаете мив въ отвътъ слова ап. Павла: "Когда явилась благодать и челов вколюбіе Спасителя нашего Бога, Онъ спасъ насъ не по дъламъ праведности, которыя бы мы сотворили, а по Своей милости, банею возрожденія и обновленія Св. Духомъ, Котораго излилъ на насъ обильно чрезъ Іисуса Христа, Спасителя нашего" (Тит. 3, 4-6). О, Святыя слова! Для гръшной души они, какъ елей на раны. Про-

шу васъ, В. А., продолжить чтеніе словъ апостольскихъ. "Чтобы, оправдавшись Его благодатью, --пишетъ далве апостолъ, --мы по упованію сділались наслідниками вічной жизни. Слово это върно; и я желаю, чтобы ты полтверждалъ о семъ, дабы увъровавшіе въ Бога старались быть прилежными къ добрымъ дъламъ" (7-8 ст.). Итакъ, по апостолу, мы с п асены, но наслъдниками въчной жизни мы содълались по упованію. Мы спасены въ надеждъ (Рим. 8, 24; Ср. Кол. 1, 4). Посему апостолъ призываетъ насъ "совершать свое спасеніе со страхомъ и трепетомъ" (Фил. 2, 12). И себя самого онъ не считаетъ достигшимъ спасенія, а только стремящимся достигнуть (Фил. 3, 13—14). Что же? Увърены-ли вы, В. А., въ своемъ спасеніи?.. Не уразумълили вы теперь, что въ рѣчахъ бантистовъ о спасеніи и въ письменномъ вашемъ "въроизложеніи" о семъ не все договаривается до конца. И вы, и всъ баптисты обычно говорятъ объ одной сторонъ спасенія нашего, томъ, что сделано для насъ Богомъ; все вы обычно умалчиваете о другой сторонъ нашего спасенія, по томъ, что должны сдівлать мы сами, увъровавъ въ своего Спасителя. Православное ученіе отлично выясняетъ вопросъ о нашемъ спасеніи и не вызываетъ никакихъ недоумвній, какъ баптистское. Православные учатъ совершенно такъ же, какъ и баптисты: теперь кровію Спасителя намъ открыта дверь къ въчной жизни, для которой мы всъ и призваны. Ръчь баптистовъ на семъ прерывается, а православные продолжають: "Но и слово Божіе свидітельствуеть, и жизнь даеть наглядные примъры, что "призванные" къ наслъдію въчной жизни не всъ идуть по дорогъ къ раю: невърующіе отказываются идти; изъ върующихъ многіе сбиваются съ истиннаго пути, вторично распинаютъ своего Спасителя непотребными дълами, зазорною для христіанина жизнію и снова подпадають подъ проклятіе Божіе, снова лишаются наслідія вічнаго, гибнутъ по прежнему (Евр. 3, 13-14; 6, 4-12 и друг.). Отсюда православные спрашиваютъ баптиста, увъренъ-ли онъ, что по смерти своей наслъдуетъ райское блаженство, а не Божіе осужденіе на въчную муку? Ап. Павелъ на это отвъчаетъ въ посланіи къ Филиппійцамъ (3 гл. 12 ст.): "Стремлюсь, не достигну ли и я (человъческая сторона въ нашемъ спасеніи), какъ достигъ меня Христосъ Іисусъ (божеская сторона въ нашемъ спасеніи)". Какъ

этотъ отвътъ не похожъ на ръчи баптистовъ, которые хвастливо заявляють, что они уже спасены, и если сейчасъ умрутъ, то непремѣнно будутъ со Христомъ! Баптистъ опередилъ апостола. Баптисту нечего достигать; онъ уже достигъ всего! Подъ личиною смиреннаго брата или сестры скрывается фарисейская самоув ренность въ своемъ спасеніи. Жалкій сліпень онь! Когда Господь открыль мнів все это, я возблагодарилъ Его милосердіе ко мнъ, искренно со слезами покаялся въ своемъ религіозномъ заблужденіи и поспѣшилъ вернуться въ Православную Церковь. Внимательно вдумавшись въ православное ученіе о нашемъ спасеніи во Христь и сравнивъ его съ баптистскимъ, я понялъ, какой самообманъ въ баптизмв, какая чистота истины въ православіи. Умоляю васъ, В. А., не будьте глухими къ православному ученію; ознакомьтесь съ нимъ по какому-нибудь сочиненію православнаго богослова (у меня, напримъръ, сейчасъ подъ руками "Очеркъ православнаго догматическаго богословія" 1-2 ч. Протоіерея Н. Малиновскаго); вы въдь совстви не знаете православнаго ученія, а между тімъ постоянно осуждаете его, какъ ложное. Вы судите о православіи по тѣмъ наивнымъ, невѣжественнымъ въ знаніи своей вѣры православнымъ, которые православны только по имени, по паспорту; вы судите о православіи по зазорному поведенію, которое вамъ приходилось наблюдать между православными. Но въдь и баптисты, конечно, не всъ мужи совершенные, достигшіе м'тры возраста Христова. Припомните-ка сътованія многихъ членовъ всероссійскаго събзда баптистовъ на нравственные недостатки въ жизни баптистовъ.

Членъ 5-й объ избраніи къ блаженству содержитъ сплошное заблуждение. Оно является естественнымъ слъдствіемъ общепротестантскаго ученія, принятаго баптистами и выраженнаго ими въ 3-мъ членъ, будто потомки Адама "сдѣлались причастны совершенно поврежденной природъ, совершенно неспособными и неохотными ко всему доброму". Я уже кратко сказалъ вамъ, В. А., что такое ученіе о состояніи нашей природы неосновательно и пагубно для спасенія. Самъ родоначальникъ протестантского ученія Лютеръ ужаснулся крайнихъ выводовъ, которые вытекають съ логическою необходимостью изъ взгляда на совершенную поврежденность нашей природы, отказался отъ нихъ. Поэтому

лютеране отвергають 5-й члень баптистскаго вфроизложенія. Въ данномъ случав съ баптистами вполнъ согласны строгіе послъдователи Кальвина (и вообще — реформатства), отъ которыхъ собственно и заимствовали свое ученіе нъмецкіе баптисты (въ частности, -Онкенъ, основатель Гамбургской баптистской проповъднической семинаріи и учитель Павлова, переведшаго съ нѣмецкаго языка на русскій разсматриваемое баптистское в роизложеніе), а нѣмецкіе баптисты распространяють его среди русскихь. Зная теперь исторію русскаго баптизма, ознакомившись съ устройствомъ баптистскихъ общинъ въ Россіи, вглядівшись въ задачи заграничныхъ "братьевъ"-проповъдниковъ, -я теперь удивляюсь самъ себъ, какимъ образомъ я сталъ было баптистомъ, да еще секретаремъ баптистской общины въ столицъ: въ баптизмъ такъ все чуждо русскому чувству, такъ мало въ немъ евангельскаго и много человъческаго, нъмецкаго! Впрочемъ вамъ, В. А., нерусскому по происхожденію, нерусскому по образованію, не понять моего чувства. Прошу васъ внимательно отнестись къ моимъ возраженіямъ противъ 5-го члена вашего в роизложенія. Въ немъ говорится о "неизмѣнномъ и уставленномъ на въки" опредълении Божіемъ о спасеніи не "всѣхъ" людей, а только "избранныхъ", каковымъ "въ то же время опредълены" всъ благодатныя средства ко спасенію, такъ что "они не могутъ быть вырваны изъ рукъ Христовыхъ, но силою Божіею соблюдаются въ върѣ и любви ко Христу, пока они не содълаются сонаследниками славы Его".

Я спрашиваю: если Богъ опредълилъ спастись не всёмъ людямъ, а только избранной части, то для чего Свящ. Писаніе прямо говоритъ, что Богъ хочетъ, чтобы всъ люди спаслись и достигли познанія истины (1 Тим. 2, 4); Онъ долготерпить на насъ, не желая, чтобы кто погибъ, но чтобы всв пришли къ покаянію (2 Петр. 3, 9), и Христосъ предалъ Себя на смерть для искупленія не избранныхъ лишь, а всъхъ (Іоан. 3, 16 — 17; 4, 42; I Іоан. 2, 2; I Тим. 2, 5—6; 2 Кор. 5, 14—15; Евр. 2, 9), всвиъ людямъ подаетъ и спасительную благодать. Сообщение ея, по признанію самихъ баптистовъ, соединено прежде всего съ проповъдью евангелія (см. 6 членъ въроизложенія). Но если Богъ опредълилъ спастись не всёмъ людямъ, а только части

избранной, то зачёмъ же Христосъ Спаситель повелёль апостоламъ проповёдывать евангеліе "всей твари" (Марк. 16, 15), крестить всѣ народы (Ме. 28, 29), проповъдывать покаяніе и прощеніе грѣховъ во всѣхъ народахъ, начиная съ Герусалима (Лк. 24, 47). И апостолы проповѣдывали, "вразумляя всякаго человъка и научая всякой премудрости, чтобы представить всякаго человъка совершеннымъ во Христъ Іисусъ (Кол. 1, 18); по всей землѣ прошелъ голосъ ихъ и до предъловъ вселенной слова ихъ" (Рим. 10, 18; Пс. 10, 5). Они проповъдывали евангеліе и тъмъ, кто отвергалъ его (Дъян. 13, 46), затыкалъ уши, чтобы не слышать его (Дѣян. 7, 54-57). Въ притчъ о званныхъ на вечерю (Лк. 14, 16 и дал.) Господь таинственно изображенъ призывающимъ не однихъ изъявившихъ желаніе, но и отказавшихся отъ той св. вечери, на которой предлагается хлъбъ жизни и чаша спасенія. Въ виду этихъ и подобныхъ свидътельствъ Свящ. Писанія для меня ясно, какъ Божій день, что баптисты неправо учать, будто Господь опредвлилъ спастись только избраннымъ. А въ противномъ случав, Свящ. Писаніе ложно свид'втельствуеть, божественное слово вводить въ сомнъніе и заблужденіе; ничімъ инымъ, какъ издівательствомъ надъ Богомъ являются ръчи и духовныя пъсни баптиста о Богъ, какъ Спасителъ міра, любвеобильномъ Отцъ всъхъ людей (Рим. 5, 18; 1 Тим. 4, 10; Рим. 5, 8-10; 1 Іоан. 4, 14 — 16). Представьте себя, В. А., на одно мгновеніе безповоротно опредъленнымъ отъ Бога на въчныя муки. Будете-ли вы въ состояніи молиться: "Отецъ нашъ Небесный" и проч.? А въдь Господь заповъдалъ такъ молиться всёмъ (Ме. 6, 9 и дал.). Онъ же сказалъ: просите и дано будетъ, ищите и найдете, стучите и отворять вамъ (Ме. 7, 7-11). Согласитесь, В. А., что решительно нетъ смысла въ этихъ словахъ Христовыхъ о силъ молитвы, если участь каждаго человъка опредълена Богомъ на-въки еще прежде созданія перваго челов'вка. Моимъ недоум'вніямъ конца нътъ. Я спрашиваю: если ученіе баптистовъ о предназначеніи ко спасенію только избранной части истинно, то для чего надлежало Христу страдать и умереть на крестъ? Въдь все равно своими страданіями и смертью Онъ не удовлетворилъ правдъ Божіей, такъ какъ предназначенные къ погибели таковыми предназначенными остались и

послѣ искупительной смерти Христовой; значить, въ смерти Христовой не было явлено и особеннаго милосердія Божія къ людямъ. Выходитъ, однимъ словомъ, что баптистское ученіе извращаетъ истинное понятіе о всесвятомъ, всеблагомъ и правосудномъ Богъ, представляя Его для однихъ, избранныхъ-источникомъ благости, для другихъ, отверженныхъ-только силою карательною, губящею, такъ что первые, пользуясь милосердіемъ Его, не подлежать правосудію, а послъдніе, подлежа правосудію, не пользуются милосердіемъ. Посл'єдніе и на св'єть являются лишь для того, чтобы въчно страдать, и страдать только потому, что такъ Богъ опредълилъ еще до рожденія ихъ. Зачёмъ же при такихъ условіяхъ рождаться, жить, стремиться къ нравственному совершенству? Кому суждено погибнуть, - погибнеть, какъ добродътельно онъ ни живи, и кому суждено наслъдовать спасеніе, наслідуеть, какъ худо ни живи онъ. Все это не праздныя мысли, В. А. Вамъ въдь извъстно изъ исторіи о либертинцахъ, которые, исходя изъ баптистскаго взгляда на спасеніе, пропов'ядывали полнъйшее безразличие въ нравственной жизни или лучше-совершенную разнузданность человъческой плоти. И Богъ знаеть, не содъйствуетъ-ли ваша проповъдь баптизма размноженію въ столицъ "новыхъ" "либертинцевъ?..

Вы утверждаете, что "избранные не могутъ быть вырваны изъ рукъ Христовыхъ, но силою Божіею соблюдаются въ въръ и любви ко Христу, пока не сдълаются сонаслъдниками славы Его". Итакъ благодать Божія дійствуетъ на человъка непреодолимо. Какой же отсюда прямой выводъ?—Баптизмъ учить ложно. Поясню на примъръ. Воть я быль баптистомъ. Я пользовался всёми благодатными средствами, какія признаются баптистами: слушалъ слово Божіе и самъ, по вашему, В. А., порученію, пропов'ядываль его, участвовалъ на св. вечери, былъ въ общеніи съ "братьями", не пренебрегалъ молитвой. Теперь я созналъ ложь баптизма и отпалъ отъ него. Мое отпаденіе можно объяснить двояко: или тъмъ, что благодать не дъйствуетъ на насъ непреодолимо, и, значитъ, ученіе баптизма о ней ложно; или тъмъ, что Богъ не давалъ мнъ Своей благодати, хотя я просиль ея, для чего съ върой приступалъ къ признаваемымъ баптистами

благодатнымъ средствамъ и, значитъ, Богъ не хотълъ моего спасенія. Если я нахожусь въ числъ избранныхъ ко спасенію, то по ученію баптизма, Богъ приведетъ меня ко спасенію насильно; если же я-въ числъ отверженныхъ, то какъ бы ни хотълъ я спастись, но Богъ насильно погубить меня. Въ томъ и другомъ случав Богъ отнимаетъ у меня свободу, Имъ же самимъ данную. Вотъ какія несообразности кроются въ баптистскомъ ученій объ избраній къ блаженству! И все потому, что баптисты проповъдують свое измышленіе, а не божественное откровеніе. Въ православномъ ученіи ніть этихъ несообразностей. Православное ученіе объ избраніи къ блаженству таково: "Въруемъ, что всеблагій Богъ предопредълилъ къ славъ тъхъ, которыхъ избралъ отъ въчности, а которыхъ отвергнулъ, тъхъ предалъ осужденію, - не потому, впрочемъ, чтобы Онъ восхотвлъ такимъ образомъ однихъ оправдать, а другихъ оставить и осудить безъ причины; ибо это не свойственно Богу, общему всъхъ и нелицепріятному Отцу, Который хочеть всёмъ человёкамъ спастися и въ разумъ истины пріити (І Тим. 2, 4); но такъ какъ Онъ предвидълъ, что одни хорошо будуть пользоваться своею свободною волею, а другіе худо, то посему однихъ предопредълилъ къ славъ, а другихъ осудилъ". (Посланіе восточныхъ патріарховъ. З членъ). Предопредѣленіе Божіе, такимъ образомъ, не безусловно, а условно: оно основывается на предвъдъніи Божіемъ и условливается свободою предопредъляемыхъ. И такое понимание требуется общимъ духомъ и смысломъ ученія всего Свящ. Писанія о будущемъ воздаяніи людямъ. Въ Свящ. Писаніи прямо говорится, что въчная жизнь есть достояніе только тъхъ, которые принимають и надлежащимъ образомъ пользуются тъми средствами, какія даруетъ благость Божія для достиженія спасенія, - которые, т. е., неизмінно в в рують въ своего Искупителя (Іоан. 3, 36; 6, 47), д влаются причастниками Его таинствъ (Іоан. 3, 5; 6, 54), творятъ волю Отца небеснаго (Ме. 7, 21). И, напротивъ, кто не имъетъ въры въ Сына, осужденъ будетъ (Мрк. 16, 16); кто не возродится водою и Духомъ и не сотворитъ воли Отца небеснаго, не внидетъ въ царствіе Божіе (Іоан. 3, 5; Ме. 7, 21). Следовательно, если Богъ отъ вечности предопредвлиль извъстныхъ людей къ въчному спасенію, то побуждается къ этому не одною Своею благостью, но и собственными трудами и усиліями людей въ содъланіи ими своего спасенія, ихъ върою и добрыми дълами; равно какъ, когда другихъ Онъ предопредъляетъ къ осужденію, то по причинъ отверженія ими благодати, закоснінія во злів. Въ день всеобщаго послѣдняго Своего суда Онъ скажетъ стоящимъ по правую сторону Его: "пріидите, благословенные Отца Моего, наслъдуйте уготованное вамъ царствіе отъ созданія міра: ибо алкалъ Я, и вы дали Мнъ **Всть"** и т. д. А стоящимъ по лѣвую сторону будетъ сказано: "идите отъ Меня, проклятые, въ огонь въчный, уготованный діаволу и ангеламъ его, ибо алкалъ Я, и вы не дали Мнъ ъсть; жаждаль, и вы не напоили Меня" и т. д. (Мө, 24, 31—45). "По упорству твоему и нераскаянному сердцу, ты самъ, человъкъ, собираешь себъ гнъвъ на день гнъва и откровенія праведнаго суда отъ Бога, Который воздасть каждому по д'вламъ его: т'вмъ, которые постоянствомъ въ добромъ дълъ ищутъ славы, чести и безсмертія, --жизнь въчную; а твмъ, которые упорствуютъ и не покоряются истинъ, но предаются неправдъ, -- ярость и гнъвъ" (Рим. 2, 6--8). "Всъмъ намъ должно явиться предъ судилище Христово, чтобы каждому получить соотвътственно тому, что онъ дълалъ, живя въ тълъ, доброе или худое" (2 Кор. 5, 10; ср. 1 Кор. 3, 8). Я остановлю ваше, В. А., особенное внимание на словахъ апостола Павла въ посланіи къ римлянамъ. Въ 8 гл. 29-30 ст. Апостолъ пишетъ: знаемъ, что любящимъ Бога, призваннымъ по Его изволенію, все содвиствуеть ко благу (ссылка на эти слова апостола въ подтвержденіе ученія о спасеніи только "избранныхъ" по предопредъленію Божію есть въ баптистскомъ въроизложении, но послъдующия слова апостола, опровергающія баптистское ученіе, въ въроисложении пропущены); ибо кого Онъ предузналь, тъхъ и предопредълилъ быть подобными образу Сына Своего, дабы Онъ былъ первороднымъ между многими братіями, а кого Онъ предопред'влилъ, т'вхъ и призвалъ, а кого призвалъ, тъхъ и оправдалъ; а кого оправдалъ, тъхъ и прославилъ". Какъ видите, В. А., Богъ предопредълилъ, призваль, оправдаль, прославиль тёхь, к о т орыхъ предузналъ, что они будутъ сообразны образу Сына или же явятся любящими Егоиви вствсь

этимъ достойными Его милостей. Предопредъленію предшествуеть предвъдъніе, и первое обусловливается послъднимъ. Слова: "кого Онъ предузналъ", были бы лишними, если бы въ словахъ: "тъхъ и предопредвлилъ", заключалась мысль о безусловномъ предопредъленіи, независимомъ отъ нравственнаго состоянія предопредъляемыхъ. Удивительно, что баптисты—намъренно или по незнанію-опустили эти слова апостола въ своемъ въроизложении. Да и вообще замъчательно, что они ръшительно замалчивають всв тв мвста изъ Свящ. Писанія, которыя неблагопріятны для ихъ баптистскаго измышленія. За то любять повторять такія изръченія Свящ. Писанія, которыя, повидимому, говорять въ пользу ихъ. Но я теперь убъдился, какъ надо осторожно относиться къ ихъ свидътельствамъ изъ слова Божія: постоянно надо провърять, такъ ли дъйствительно говорить слово Божіе, какъ баптисты утверждаютъ.

Членъ 6-й о благодатныхъ средствахъ и ихъ порядкъ. Въ этомъ членъ я останавливаю свое внимание на баптистскомъ утвержденіи, что "относительно благодатныхъ средствъ Богъ учредиль опредвленный порядокъ, который не можеть быть изминень нами безъ преступленія божественной воли". Порядокъ этотъ, по утвержденію баптистовъ, слѣдующій: слово Божіе, крещеніе, вечеря, общеніе святыхъ. Позволительно спросить: гдф же въ Свящ. Писаніи говорится о такомъ именно порядкъ, какъ божественномъ установления? Я прочиталь всв тексты, указанные въ члень; въ нихъ нътъ отвъта. Я старался самъ найти подходящій тексть и-не нашель. Но я припомнилъ повъствованіе книги Дъяній (8 гл. 14-17 ст.) о низведеніи апостолами Святаго Духа на самарянъ, крещенныхъ ап. Филиппомъ. "Находившіеся въ Іерусалимъ апостолы, услышавши, что самаряне приняли слово Божіе, послали къ нимъ Петра и Іакова, которые, пришедши, помолились о нихъ, чтобы они приняли Духа Святаго, ибо Онъ не сходилъ еще ни на одного изъ нихъ, а только были они крещены во имя Господа Іисуса; тогда возложили руки на нихъ, и они приняли Духа Святаго". Изъ этого повъствованія ясно видно, какого порядка благодатныхъ средствъ держались апостолы; слово Божіе, крещеніе, руковозложеніе, зам'яненное впослъдствіи міропомазаніемъ. Объ этомъ бла-

годатномъ средствъ, - міропомазаніи, баптисты не знаютъ. Они крещены, какъ самаряне, во имя Господа Іисуса, но Духа Святаго еще не имъютъ: некому возложить на нихъ рукъ или міропомазать для низведенія Святаго Духа, чтобы они стали печатью Святаго Духа (1 Іоан. 2, 20. 27; 2 Кор. 1, 21-22). Баптисты измѣнили порядокъ благодатныхъ средствъ, бывшій при апостолахъ. Смотрите же, В. А., чъмъ являетесь вы, баптисты, по заявленію собственной въры вашей: преступниками Божественной воли. Возрожденный христіанинъ можетъ впадать въ различныя согръщенія (1 Іоан. 2, 1). Для раскаявшагося въ нихъ Христосъ Спаситель даровалъ апостоламъ власть прощенія благодатью Святаго Духа. Этого благодатнаго средства на случай духовной болъзни своей баптистъ также не знаетъ. Въ наше время много разныхъ болъзней твлесныхъ, отъ коихъ не свободны и баптисты. Въ этихъ случаяхъ христіанинъ можеть прибъгать къ благодатному средству, о которомъ говорить намъ апостолъ Іаковъ: "Боленъ ли кто изъ васъ? пусть призоветъ пресвитеровъ Церкви, и пусть помолятся надъ нимъ, помазавши его елеемъ во имя Господне, -и молитва въры исцълить болящаго, и возставить его Господь; и если онъ сдълалъгръхи, простятся ему" (5 гл., 14-15 ст.). И этого средства нътъ въ баптистскомъ порядкъ благодатныхъ средствъ. Бъдный баптистъ! Сколько нарушеній Божественной воли! Сколькихъ милостей Божіихъ онъ лишаетъ самъ себя!

Не буду говорить много о 7-мъ членъ (объ обращеніи грішника посредствомъ слова Божія), о 8-мъ члень (о святомъ крещеніи), о 9-мъ членъ (о святой вечери). Ограничусь напоминаніемъ вамъ, В. А., одного листка "Слова Жизни". Листокъ представляетъ краткую запись бесъды православнаго миссіонера Д. И. Боголюбова, сказанной во дни всероссійскаго съвзда баптистовъ и побудившей васъ тогда же, вмъсто спокойнаго разоблаченія "заблужденія" Боголюбова, сказать бранную беседу о Православной Церкви. Вообще, къ слову сказать, вы, В. А., какъ и всв баптисты, не любите слушать, не хотите знать недостатковъ баптизма и всегда возмущаетесь тъми, кто дерзаетъ указать на нихъ. Листокъ "Слова Жизни" № 67 оглавляется: "Бангисты не знають пути къ спасенію христіанъ за гробомъ". Они думаютъ, -- говорится въ листкѣ, — спастись прежде всего черезъ чтеніе Слова Божія. Что же такое для нихъ это слово Божіе? Каковъ составъ его? Эти вопросы для баптиста неразрѣшимы, а отрицательная критика чуть вѣдь не половину Павловыхъ посланій считаетъ неподлинными, да и посл. Іакова Лютеръ называлъ апокрифическимъ. Далѣе. Словомъ Божіимъ демонъ искушалъ Спасителя въ пустынѣ (Лк. 4, 9—12); Слово Божіе "невѣжды и неутвержденные", по словамъ Ап. Петра, превращаютъ къ собственной погибели (2 Петр. 3, 16). На основаніи Библіи, по своему понимаемой, Арій и Македоній отвергли божество Христа и Духа Святаго.

Чѣмъ же баптисты докажутъ, что они читаютъ Слово Божіе къ собственному спасенію? И какъ это, на почвѣ единаго Слова Божія существуютъ у нихъ разногласія, доходящія до полнаго раздѣленія на отдѣльныя общества, взаимно обличающія въ неправильномъ пониманіи Слова Божія?...

Ясно, что само по себъ Слово Божіе не ведеть еще человъка къ спасенію. Туть все зависить отъ того настроенія, съ какимъ христіанинъ читаеть это Слово. Читають его баптисты—и мудрствують по своему; читають молокане—и молоканствують, адвентисть—жидовствують и т. д.

Потому-то православные, по указанію Ап. Павла, во главу угла полагають "пребываніе" христіанина въ истинной Церкви, и потомъ, уже подъ руководствомъ Церкви, — "умудреніе" отъ Слова Божія (2 Тм. 3, 13—15 ст.) Баптисты настроены иначе — и вотъ они весь свой домъ строять на пескъ.

Это слъдуетъ изъ разсужденія о второмъ средствъ ихъ къ спасенію—о крещеніи. Что такое крещеніе для баптиста? Для учениковъ Фетлера, Павлова и другихъ вожаковъ русскихъ баптистовъ, это—единократное погруженіе крещаемаго въ воду; для тункеровъ—троекратное, а для молоканъ—оно должно совершаться безъ воды.

Кто же правъ? Ясно, —всякій по своему. Но важно, что въ Библіи форма крещенія не показана, и сектанты, говоря о крещеній, оказываются въ положеніи строителей, которые начинають возводить домъ прямо со второго, верхняго этажа. Это дико и ни къ чему хорошему не поведеть...

Не въ лучшемъ положеніи баптисты и тогда, когда они учать о "Вечери Господней". Что

такое для нихъ эта вечеря? Яденіе простого хлѣба и вина въ воспоминаніе о Господѣ? Но, по слову Апостола, такое яденіе насъ ни мало "не пользуетъ" (1 Кор. 8, 8 ст.). Какую же пользу баптисты думаютъ извлечь изъ своего причащенія?...

. И дальше: въ Словъ Божіемъ нигдъ не описана форма совершенія "Вечери Господней". Баптисты туть отъ начала до конца своевольствують, а, по заповъди Ап. Павла, у христіанъ во всемъ долженъ быть строгій и опредъленный церковный чинъ (1 Кор. 14, 40 ст.).

Итакъ: если баптисты не знаютъ, что такое Слово Божіе, если они не могутъ единообразно совершать Крещенія, Причащенія; то явно: о средствахъ нашего спасенія во Христъ они ничего опредъленнаго не знаютъ—и путаются...

До конца путаются въ вопросѣ о спасеніи. При помощи своихъ средствъ они думають, что могуть быть увѣренными въ своемъ спасеніи за гробомъ и послѣдователямъ своей секты обѣщаютъ рай.

Но это—тяжкій обманъ и самообманъ. Ап. Павелъ учитъ, что мы спасены лишь въ надеждъ (Рим. 8, 24), а баптисты говорятъ, что они спасены навърное за гробомъ. Ап. Павелъ запрещаетъ намъ почитать себя "достигшими или усовершившимися" (Филип. 3, 12—15 ст.), а баптисты всъ считаютъ себя достойными рая.

Если такія лживыя разсужденія, какимъ предаются баптисты, не заблужденія, тогда на свътъ нѣтъ никакихъ заблужденій... Но это, очевидно, не правда, — и православные христіане должны молиться объ обращеніи заблуждающихся баптистовъ.

Членъ 10-й о Церкви Господней. Въ немъ говорится о такихъ предметахъ, которые вовсе не относятся къ области въры, напр., о голосованіи въ совъщательныхъ собраніяхъ общины; встръчаются выраженія, которыя обличаютъ заблужденіе баптистовъ, содержащееся въ другихъ членахъ "въроученія", напр., члены Церкви призываются къ д о бросовъст ному пользованію благодатными средствами, о каковомъ пользованіи, съ точки зрънія баптиста по 3-му члену, не можетъ быть и ръчі; встръчаются противоръчія, можно сказать, на одной строкъ, напр., на основаніи Ме. 23 гл. 8—10 ст. въ Церкви отрицаются видимыя главы или верховные

руководители членовъ Церкви и вслъдъ за этимъ, вопреки тому же основанію, исповъдуется, что "Церковь избираетъ изъ числа своихъ членовъ старцевъ (пресвитеровъ), учителей и служителей, которые посредствомъ посвященія облекаются саномъ; приводятся тексты, по обыкновенію нисколько не подтверждающіе высказанной мысли, напр., въ подтвержденіе обычая посвященія избранныхъ общиною лицъ (старцевъ и учителей) старцами этой или другой общины, при возложеніи рукъ и молитвъ, сдълана ссылка на Двян. 6, 2-6; 14, 23; Тит. 1, 5, въ каковыхъ мъстахъ на самомъ дълъ ничего не говорится въ пользу баптистскаго избранія и посвященія въ санъ; самое опредъленіе Церкви ("соединеніе учениковъ Христовыхъ, устроенное по слову Божію, есть христіанская Церковь") дано такое, что членомъ баптистской общины можетъ считаться всякій христіанинъбаптисть и не-баптисть. Православное опредъленіе Церкви отличается точностью и не вызываетъ подобнаго недоразумвнія. По нему, "Церковь есть отъ Бога установленное общество людей, соединенныхъ Православною върою, закономъ Божіимъ, священноначаліемъ и таинствами" (см. Катихизисъмитр. Филарета). Всякому понятно изъ этого опредвленія, что люди остаются членами Церкви до тъхъ поръ, пока сохраняютъ Православную въру, повинуются заповъдямъ, подчиняются священнымъ лицамъ и принимаютъ участіе въ таинствахъ. Не соблюдая этихъ условій, они становятся еретиками и раскольниками, сектантами.

Вопросъ о Церкви слишкомъ серьезенъ, чтобы въ нѣсколькихъ строкахъ письма рѣшить его. Я попытаюсь просто на просто освѣтить его, пользуясь апостольскимъ сравненіемъ Церкви съ тѣлеснымъ организмомъ нашимъ.

Апостольское наименованіе Церкви тѣломъ Христовымъ содержить въ себѣ глубочайній смыслъ. По мѣрѣ углубленія въ этотъ смыслъ становится все яснѣе и яснѣе истинность православной Церкви и заблужденіе всѣхъ другихъ христіанскихъ исповѣданій и разныхъ сектантскихъ обществъ, порвавшихъ общеніе съ православной Церковью.

Прежде всего органическое тѣло живетъ, растетъ, увеличивается. Такъ и Церковъ—тѣло Христово, созидается, возрастаетъ (Ефес. 4, 12. 16),—возрастаетъ подобно обыкновенному органическому тѣлу, въ которомъ все перво-

начально дано въ зародышъ, и оно не получаетъ съ теченіемъ времени какихъ-нибудь новыхъ органовъ, а только усвояетъ нужный ему матеріаль, перерабатываеть его и чрезь это растеть и кръпнеть. Обыкновенное органическое тъло не есть безразличное единство. а единство во множествъ или единство въ разнообразіи; не всв члены твла имвють одинаковое значеніе, но всв равно необходимы, потому что служать жизни цёлаго; въ тёлё нътъ распри, а всякій членъ поддерживаетъ жизнь организма, его благосостояніе. Такъ, по ученію апостола, и въ Церкви Христовой. Она есть единство въ разнообразіи, потому что, будучи многими, мы составляемъ едино тъло во Христъ (Рим. 12, 5); "если бы всв были одинъ членъ, то гдв было бы твло; но теперь членовъ много, а тъло одно" (І Кор. 12, 19-20). Въ Церкви никто не умаленъ,не всв члены здвсь равны, но всв одинаково необходимы, "при дъйствіи въ свою мъру каждаго члена" (Ефес. 4, 16). Въ Церкви, какъ стройномъ, органическомъ твлъ Христовомъ розни и распри нътъ, такъ какъ всъ мы примирились въ одномъ тѣлъ, всъ напоены однимъ Духомъ (Г Кор. 12, 13); "не можетъ глазъ сказать рукъ: ты мнъ не надобна, или также голова ногамъ: вы мнв не нужны" (І Кор. 12, 21). Въ Церкви, какъ и въ обыкновенномъ органическомъ тълъ, полное единеніе членовъ: "страдаетъ ли одинъ членъ, страдають съ нимъ всв члены; славится ли одинъ членъ, съ нимъ радуются всв члены" (I Кор. 12, 26). Въ обыкновенномъ тълъ есть связи, которыми оно скрвпляется; подобныя связи существують и въ тълъ церковномъ (Кол. 2, 19), и имъ соотвътствуютъ іерархическія служенія, установленныя Самимъ Господомъ Іисусомъ для блага Церкви, -- къ совершенію святыхъ, для созиданія тѣла Христова", чтобы не было младенцевъ въ въръ, а всъ усовершались духовно въ мъру возраста Христова (Еф. 4, 11-16). Единство Церкви не внъшнее, механическое, а внутреннее, органическое, единство любви. Неизмънны и незыблемы основы этого единства: единъ Господь нашъ Спаситель и Искупитель; едина в тра, встхъ оправдывающая (потому что не бываеть такъ, чтобы одинъ оправдался в рою, а другой - д влами); едино крещеніе, всёхъ насъ возродившее въ новую жизнь; единъ Богъ и Отецъ вс в х ъ, Который надъ всеми владычествуетъ, чрезъ всёхъ дёйствуеть и во всёхъ насъ

обитаетъ; едина надежда или упованіе христіанское, которымъ всѣ мы одушевляемся (Ефес. 4, 4-6). Если Церковь есть единое твло Христово, то Церковь земная находится въ живомъ тъснъйшемъ неразрывнымъ обшеній съ Церковью небесною, и отсюда вполнъ понятна необходимость молитвъ за умершихъ и молитвъ о заступленіи святыхъ, "Богъ соразмърилъ тъло, внушивъ о менъе совершенномъ большее попеченіе, дабы не было раздѣленія въ тѣлѣ, а всѣ члены одинаково заботились другь о другь. Посему страдаеть ли одинъ членъ, страдаютъ съ нимъ всв члены; славится ли одинъ членъ, съ нимъ радуются всв члены" (І Кор. 12, 22-27 ср. Евр. 12, 22—24; Апок. 5, 8; 6, 9—11; 8, 3; 18, 20). А что касается частныхъ земныхъ Церквей, то онъ только великіе члены единаго тъла вселенской Церкви. Церковь едина, хотя, расширяясь, дробится на множество. И у солнца много лучей, но свъть одинъ; много вътвей на деревъ, но стволъ одинъ, кръпко держащійся на корнъ. Отдъли солнечный лучъ отъ тъла -- единство не терпитъ раздъленія свъта; отломи вътвь отъ дерева, отломленная она не можетъ плодоносить. Такъ и Церковь, озаренная свётомъ Господнимъ, по всему міру распространяеть свои лучи, но свъть, разливающійся повсюду, одинъ и единство тъла Церкви остается нераздъльнымъ. По всей земль она распространяеть обилующія плодами вътви свои; при все томъ Глава остается одна, одно начало, одна мать, богатая плодоноше-

Церковь, какъ тъло Христово, есть полнота Наполняющаго (Ефес. 1, 23); она обладаетъ совершенствомъ; въ ней нътъ ничего недостающаго, что можно бы или нужно бы присоединить. Она-"полнота" по существу, а въ жизни върующихъ эта полнота, чрезъ дъйствіе Главы, Христа, только постепенно осуществляется. Какъ полнота Христова, Церковь свята (Ефес. 5, 27), свята, конечно, опять по существу, а не по фактическому состоянію своихъ членовъ, которые нуждаются въ освящении (1 Кор. 12, 25; 2 Тим. 2, 20). Какъ полнота Христова, Церковь непогръшима, владветъ полною, а не частичною истиною, а потому учение ея одинаково и неизмънно во всѣ времена. Она столиъ и утвержденіе истины (І Тим. 3, 15).

Существуетъ ливъ дъйствительности эта единая, совершенная, святая, непорочная Церковь,

-тъло Христово? Несомнънно существуетъ, какъ существуетъ единая Глава-Христосъ. Глава не можетъ быть безъ тъла; неложно слово Господне о пребываніи Духа Божія въ Церкви, о неодоленности ея вражескими силами (Ме. 16, 18). Конечно, эта Церковь постигается очами въры, всъми силами нашей души, а не однимъ холоднымъ разсудкомъ. Но если кто хочетъ познать истинную Церковь и посредствомъ разума, тотъ можетъ скоро убъдиться въ истинъ, слъдуя свидътельству исторіи. А исторія свид'ятельствуєть, что истина въ чистотъ и неповрежденности сохранилась въ восточной каоолической, въ частности—Греко-Россійской Церкви; что протестантскія общества, въ томъ числів и баптистскія, даже не могутъ быть названы христіанскими церквами, а просто-христіанскими обществами, отпавшими въ разное время съ половины 16 стол'тія отъ единой истинной Церкви, и потому члены этихъ обществъ находятся внѣ спасенія. Вотъ что я хотѣлъ сказать вамъ, В. А., по поводу баптистскаго ученія о Церкви, исходя изъ апостольскаго сравненія ея съ тѣломъ Христовымъ.

Членъ 11-й объ освящении. Въ немъ есть такое выраженіе: "при семъ стремленіи. (къ нравственному совершенству) онъ (разумъется, -баптистъ) еще можетъ быть подверженъ различнымъ слабостямъ и гръхамъ, которыхъ онъ сразу не уничтожаетъ, но глубоко раскаивается въ нихъ, потому что ими оскорбляеть своего милостиваго Бога"... Это исповъдание о гръхопаденияхъ нашихъ и послъ возрожденія чаще напоминайте, В. А., своимъ "братьямъ и сестрамъ" — баптистамъ, потому что они всв, кажется, находятся въ самообольщеніи, будто, ставши баптистами, они не гръшать, не могуть даже гръшить. Совътую также вамъ и всъмъ, кто интересуется ходомъ жизни "возрожденнаго", со вниманіемъ прочитать чудныя книги епископа Феофана: "Путь ко спасенію", "Что есть духовная жизнь и какъ на нее настроиться" и толкованія его (девять книгъ) на апостольскія посланія. Очень полезно будеть для истиннаго пониманія апостольских в писаній, для возбужденія и укръпленія доброй христіанской настроенности, чего совствить нтъ среди извъстныхъ мнъ баптистовъ.

Членъ 12-й о бракъ. О немъ не приходится говорить въ виду полнаго разномыслія среди самихъ баптистовъ, какъ это показалъ все-

россійскій съвздъ баптистовъ. Ни въ чемъ не проявляется несогласіе жизни баптиста съ въроучениемъ его такъ ръзко, какъ въ ръшеніи вопроса о бракъ. По въроученію, браки баптистовъ съ не-баптистами недопустимы. Но жизнь беретъ свое, и въ настоящее время такіе браки многими общинами разрѣшаются, хотя лица, вступившія въ такой бракъ, отлучаются. Знаютъ-ли это православныя дъвушки, выходящія замужъ за баптиста? Отлученный за бракъ съ нею, "невърною", мужъ-баптистъ приноситъ предъ общиной покаяніе и снова принимается, но и "невърная" жена его должна стать баптисткой, если не хочетъ быть брошенной отъ мужа, или не въ сибудеть переносить всъхъ издъвательствъ надъ собою со стороны мужа и его родныхъ.

Членъ 13-й о гражданскомъ порядкъ. Здѣсь, между прочимъ, запрещается употребленіе клятвы, и разрѣ шается благоговѣйное "призываніе Бога во свидѣтеля истины", каковое призываніе называется молитвой въ необыкновенной формъ. Но чѣмъ же въ такомъ случаѣ отличается клятва, благоговѣйно произнесенная во свидѣтельство истины?.. Мудрствуете вы, баптисты.

Членъ 14-й и послъдній — о второмъ пришествіи Господнемъ, о воскресеніи мертвыхъ и страшномъ судъ. По сравненію съ православнымъ ученіемъ о томъ же, баптистамъ надо внести поправку. Баптисты въруютъ, что "какъ блаженство, такъ и мученія человъковъ послъ сей жизни изображаются въ Свящ. Писаніи неизмѣняемыми, что оба сіи состоянія візчны, такъ что не существуеть никакого перехода изъ одного состоянія въ другое и никакое спасеніе невозможно по смерти". Если бы это было такъ, то страшный всеобщій судъ при второмъ пришествіи Господа излишенъ: умершіе ранъе уже получили свое воздаяніе, - в'ячное блаженство или вѣчное мученіе. Если вѣра баптистовъ въ неизмѣняемость состоянія умершихъ основывается "на ясныхъ и опредъленныхъ выраженіяхъ Свящ. Писанія", то изъ последняго надо выбросить слова Господни: "всякій грѣхъ и хула простятся человъкамъ, а хула на Духа Святаго не простится человъкамъ... ни въ семъ въкъ, ни въ будущемъ (Ме. 12, 31-32; срав. I Іоан. 5, 16). Неужели для баптистовъ не ясно изъ этихъ словъ Господнихъ, что по смерти возможно

прощеніе гръховъ за исключеніемъ одного гръха хулы на Духа Святаго?.. По православному ученію, душа наша, разлучившись съ твломъ, получаетъ воздаяние по двламъ своимъ, но не окончательное, такъ какъ разлучена съ тъломъ до всеобщаго воскресенія; окончательное возданіе будеть по воскресеніи, на страшномъ судів, и тогда уже невозможно измѣненіе состоянія нашего; теперь же возможно, но не въ силу одного хотънія самого умершаго, а при содъйствіи молитвъ Церкви. Подобно тому какъ больной членъвъ тыль нашемъ можетъ излычиться при содыйствіи другихъ здоровыхъ, если въ состояніи воспринимать живительные въ нихъ соки; и душа наша по смерти, если мы умираемъ съ раскаяніемъ въ содъланныхъ гръхахъ и съ надеждою на милосердіе Спасителя, очищается отъ грѣховъ по молитвѣ Церкви.

Я кончиль; но прежде, чёмъ поставить точку, я выпишу нъсколько строкъ изъ только что полученнаго мною письма извъстной вамъ "сестры" В. А. Рундальцовой. Въ своемъ письмъ она пытается убъдить меня отказаться отъ намъренія возвратиться въ православіе. И воть какъ она убъждаетъ меня: "Я не удивляюсь, —пишетъ В. А-на всему случившемуся. И виню не васъ, а всъхъ насъ. Виню наше равнодушіе другъ къ другу; у насъ или мало, или совсемъ нетъ любви... Я вижу, что есть върующіе (разумъются-баптисты), не знающіе куда и зачъмъ идутъ. И не сердитесь на меня, но вижу, что и вы были невърно направлены, иначе не случилось бы съ вами то, что случилось... Баптисты—не фарисеи. Если есть ошибки, то гдв ихъ нвтъ: вездв люди, а люди такіе были и въ апостольскія времена. Изъ-за одного, двухъ, можетъ быть, человъкъ, вы громите все ученіе (баптистское). Не зову я васъ къ баптистамъ обратно. Въль найти спасеніе можно во всякой религіи, -- не надо для этого идти къ баптистамъ, у лютеранъ, у евангелистовъ, у протестантовъ, только не у православныхъ и не у католиковъ... Я васъ не зову въ общину; если вамъ тяжело, не ходите пока; въдь мы знаемъ, что не въ одной только общинъ можно спастись; Господь вездъ и всегда одинъ и тотъ же. Покайтесь въ присутствіи какихъ-нибудь братьевъ, которые васъ навъщаютъ, потомъ напишите въ общину о вашемъ покаяніи и попросите къ себъ одного изъ братьевъ, напр.,

Квашенникова, Яковлева, ну все равно какого, и съ нимъ отправьте письмо, и съ нимъ помолитесь. Господь не оставить своихъ, Онъ пошлетъ все, что для этого нужно". Выясняя мнъ, накъ надо понимать "спасеніе" наше, В. А-на пишеть: "Дорогой брать, опомнитесь! Всв въ мірв върять въ спасеніе, лютеране, евангелисты, протестанты и всв, кромъправославныхъи католиковъ. А Ісаннъ Злат. въдь быль православный, и онъ сказалъ: "я стою на камнъ, а камень этотъ спасеніе; Іисусомъ Христомъ совершенное для меня на Голгоов". Въ этомъ нътъ никакого сомнънія; мы, дъйствительно, спасены; и мы должны объ этомъ кричать; но-при этомъ должны это проявлять въ жизни, живя по евангелію, идя по стопамъ Христа и служа Ему съ любовію; и при этомъ, конечно, должны стараться со страхомъ и трепетомъ совершать такимъ образомъ свое спасеніе... И проявляя въ жизни евангеліе, изъ нашей въры должны истекать: добрыя дъла и распространение любви къ ближнимъ. Кто этого не проявляеть въ жизни, тоть хоть и знаеть, что спасенъ, а спасенія не увидить, если не повернется къ лицу Христа. Что такое пробужденіе? Пробужденіе-это поворотъ лицомъ кълицу ко Христу, осмысленное понятіе о Его прошеній нашихъ гръховъ и желаніе принять Христа въ свое сердце и идти за Нимъ. Возрожденіе-это уже выше: рожденнымъ свыше совершается полная отдача себя на служение Христу. За что? За то, что Онъ умеръ за насъ на крестъ; за всю искупительную жертву. А что такое искупительная жертва? Вотъ это-то и есть совершенное Имъ для нашего спасенія, которое мы принимаемъ и, принявши, уже стараемся со страхомъ и трепетомъ его совершать. И мы имъемъ полное право говорить, кричать о томъ, что мы спасены. Весь міръ спасенъ. В'вдь не для насъ однихъ совершилось это спасеніе на Голгофъ, но для всего гръшнаго міра. Но міръ не приняль Его, "а тѣмъ, которые приняли Его, върующимъ во имя Его, далъ власть быть чадами Божіими" (Іоан. І. 12). Это, дорогой другъ, не узкое сектантство, но широкая благодать Божія"...

Спасибо В. А-нѣ за это письмо. Оно показываеть, что нѣкоторые изъ баптистовъ не далеки отъ истины, что они иной разъ, обличая православную Церковь въ искаженіи евангельской истины, ломятся "въ открытую дверь".

Покорнъйше прошу васъ разъяснить В. А-нъ, что ея мысли о спасеніи не что иное, какъ учение Православной Церкви, а не баптистское; что баптистское учение о спасении, какъ оно изложено въ "Въроучени евангельскихъ христіанъ-баптистовъ", и какъ оно обычно понимается баптистами, совершенно не то. Я думаю, В. А., что вы не откажетесь дать ей и другимъ "братьямъ и сестрамъ" это мое письмо для прочтенія. Пусть они сами разберутся въ своихъ мысляхъ и чувствахъ и познають свое заблуждение. А я благодарю Господа, что Онъ возвратилъ заблуждавшуюся овцу Свою въ ограду единой истинной, спасительной Церкви Православной. Отъ всей души молю Его о проявленіи такого же милосердія и къвамъ, В. А-чъ, и ко всёмъ блуждающимъ овцамъ. Да будетъ едино стадо и единъ Пастырь! Въ своемъ письмъ я не сказалъ неправды, когда указывалъ вамъ, В. А-чъ, что "у баптистовъ слово расходится съ дъломъ". Письмо В. А-ны—чистосердечное горькое признаніе въ томъ же.

er samment vertically and in the same of t

# Письмо проповѣдника баптистской общины въ городѣ Ревелѣ на имя Предсѣдателя СПБ-го Епархіальнаго Миссіонерскаго Совѣта Епископа Никандра.

#### ВАШЕ ПРЕОСВЯЩЕНСТВО!

Тяжко согръшивши чрезъ уклонение въ ересь баптизма, нынъ я созналъ свое заблужденіе, чистосердечно испов'йдуюсь въ семъ заблужденіи предъ всѣми и, по милосердію Божію, 30-го января сего года присоединенъ къ православію. Чтобы, хотя немного, предостеречь братій своихъ отъ такого же грѣха. я долженъ былъ исповъдать свое прегръщеніе публично. Но я долго не ръшался сдълать это письменно, ибо во мнъ было еще немало закваски, которая очищается только молитвой и постомъ. О, Владыко! Трудно исцълиться отъ духовной заразы-баптизма-немедленно, какъ трудно человъку тотчасъ же по пробужденіи сділаться святымъ. О своемъ прошломъ до пробужденія скажу только, что это прошлое было не жизнь, а прозябаніе вдали отъ Господа и полное непониманіе

превосходящей разумьніе любви Божіей къ намъ окаяннымъ. Но Богъ, нехотящій смерти гръшника, коснулся благодатію и моего окаменълаго сердца. Это было осенью 1909 г. Проснулась моя уснувшая совъсть, и я позналъ духомъ: что есть любвеобильный Богъ, Творецъ и Царь вселенной; что любовь Свою къ намъ Онъ доказалъ темъ, что послалъ Сына Своего Единороднаго въ міръ спасти родъ человъческій отъ гръха, проклятія и смерти: что Онъ любитъ гръщниковъ и каюшимся даетъ полное прошеніе. Повъривъ тайному голосу, открывшему все это духу моему, и оставивъ прежнюю мою гръховную жизнь, возревноваль я по Богъ и Его заповъдямъ, неустанно вознося къ Нему покаянныя молитвы. О! это были свътлъйшіе дни моей жизни: я былъ полонъ духовной радости. Со мною радовалась и семья моя. О совершившемся со мною переворотъ тогда же повъдалъ я знакомому священнику о. Александру Зыбину, который отъ души возрадовался и возблагодарилъ Бога за Его великую милость, ибо онъ долго молилъ Его объ этой милости ко мнъ. О. Зыбинъ сказалъ мнъ, что перевороть этоть называется духовнымъ пробужденіемъ, и просиль не угашать дарованнаго миъ Луха благодати, а возгръвать его неустанной молитвой и постомъ, а наипаче не оставлять Церковь. Помню, съ какой радостью, умиленіемъ и страхомъ приступилъ я тогда къ принятію Святыхъ Христовыхъ Таинъ, вмъстъ съ женою и дочерью у того же о. Зыбина въ церкви Пюхтицкаго подворья. Но, увы! радости моей наступиль скоро конецъ.

Познакомился я съ баптистами: сталъ посъщать ихъ молитвенныя собранія, увидълъ ихъ внъшнее благочестіе; все это мнъ очень понравилось, и я началъ понемногу отпадать отъ православія. О. Зыбинъ, узнавъ объ этомъ изъ моихъ же устъ, сталъ уговаривать и увъщавать меня, но я, какъ нъкогда облагодатствованный Богомъ Іеровоамъ, отвергъ добрый совътъ батюшки, а принялъ дурной совъть еретиковъ, и, оставивъ храмъ Господень и его священниковъ, пошелъ молиться къ священникамъ высотъ, т. е. къ священникамъ самозваннымъ, поставленнымъ изъ народа. Но я имълъ къ тому причины: священникъ Зыбинъ предлагалъ мнѣ для достиженія блаженства молитву, постъ и трудъ въ добрыхъ дълахъ; баптисты же все

это считали ненужнымъ, лишь бы въру я имълъ, да присоединился къ баптизму чрезъ крещеніе. Они объясняли мнъ, что духовное пробуждение мое и есть то возрождение, о которомъ Іисусъ Христосъ говорилъ Никодиму, и что возрожденные такимъ образомъ есть дъти Божіи, а остальные всъ-дъти міра сего. А діти Божіи, молъ, свободны отъ всякаго гръха и не нуждаются въ добрыхъ пълахъ, становятся всъ священниками Богу и имѣютъ право проповѣдывать Имя Его... Кого не заманить возможность безо всякаго труда сдълаться проповъдникомъ и главное-спастись?... А мнъ въ это время ктото нашентывалъ: "и вы будете, какъ боги". Туть ужь совсвиъ вскружилась голова, и, несмотря ни на какія ув'вщанія священника о. Зыбина, я отпалъ оффиціально отъ православія и крестился въ г. Ревель въ эстонской общинъ по баптистскому обряду.

Сдълавшись истиннымъ членомъ общины, смирился-ли я? Послъдовалъ-ли зову Спасителя: "Пріидите и научитесь отъ Меня?.." Нътъ. Да и не могло быть иначе, ибо проглотивъ всю эту закваску, поневолъ долженъ былъ разбухнуть, какъ квашенное тъсто. И вотъ сталъ взирать я на всъхъ, по моему мнънію нерожденныхъ свыше, съ высоты своего фарисейскаго величія. Не признавая ничего святого и никакихъ святыхъ, взявъ подъ мышку библію, подступилъ прямо къ Спасителю моему—какъ нъкій въ пустынъ—искушать Его, требуя чудесъ.

Въ то время я, конечно, по юродству ума не понималь этого и заблуждался искренно. Будучи проповъдникомъ, ревностно изслъдовалъ писанія и всей душой стремился къ тому, чтобы познать, что есть воля Божія. Читаю: милости хочу, а не жертвы. По правую сторону будуть стоять только тв, кто оказалъ милость меньшому брату. Стараюсь направить свою жизнь къ тому и въ проповъдяхъ къ братіямъ говорю о томъ же. Вижу,--недовольны: ты, молъ, говори невърующимъ о покаяніи, а намъ-о Новомъ Іерусалимъ, о золотыхъ улицахъ и о ствнахъ изъ ясписа. Но прежде, чемъ говорить о такихъ дорогихъ вещахъ, я пожелалъ убъдиться, достойны-ли были мои дорогіе слушатели такой милости. Присматриваюсь и... ужасаюсь: вмъсто любви, добрыхъ дълъ и смиреніявражда между братіями отдъльныхъ общинъ, (баптистскихъ общинъ въ Ревелъ пять), сплет-

ни, лицемъріе, самомнъніе, высокомъріе, а наипаче духовная гордость, а о любви къ ближнему (по-самарянски) и помину нътъ. "О, Господи!" подумалъ я: "если мы такъ будемъ продолжать жить, то намъ не видать золотыхъ улицъ, какъ ушей своихъ". При этомъ мнъ лично пришлось перетерпъть отъ своихъ братій столько, что пересказать не хватить силь. Это заставило меня серьезно задуматься: куда, въ какое общество я попаль? гдъ хваленая святость баптистовъ? Въ своихъ сомнъніяхъ обратился за совътомъ къ одному старому и видному "брату" - проповъднику. Онъ выслушалъ меня и сказалъ: "да, да, дорогой братъ, намъ нужно, посыпавъ голову пепломъ и одъвшись во вретище, серьезно покаяться, а не то погибнемъ". И это говориль человѣкъ, бывшій 19 лѣтъ проповѣдникомъ. Тутъ ужъ я совсвмъ упалъ духомъ. Какъ же, думаю, въдь мы святы, какъ Богъ, и вдругъ пепелъ и вретище. Нътъ, тутъ чтото не ладно. Такимъ образомъ, блуждалъ я вокругъ и около, не находя покоя душъ своей. И тяжко скорбълъ душею, ибо зналъ, что приходящему къ Нему Спаситель Самъ объщаль дать покой душь, а у меня его не было. Ревностно и слезно молилъ я втайнъ Спасителя открыть мнъ причину моей душевной тоски и скорби. Съ безпокойною душею я продолжаль ораторствовать съ кафедры, и всякому совопроснику "изъ невърующихъ", т. е. изъ непринадлежавшихъ къ баптизму, о моей личной святости и безгръшности нахально заявляль въ глаза, что я, молъ, безусловно святъ и безгръшенъ. А сердце въ то же время до того больно сжималось... Что же, думаль я, въдь всъ братья такъ говорятъ, а они опытиве меня. И Слово Божіе долго не могло образумить меня въ такомъ моемъ самомнъніи. Однажды, придя домой съ проповъди, случайно прочелъ 6 и 7 стихи І гл. І посл. къ Тимоф., и вздрогнулъ. "А въдь это, подумалъ я, какъ разъ ко мнъ относится, въдь и я желаю быть законоучителемъ, но не разумъю ни того, о чемъ говорю, ни того, что утверждаю". Но какъ было сознаться въ этомъ! Это было сверхъ моихъ силъ. Поморщился немного, закрылъ книгу и постарался не вспоминать объ этихъ стихахъ. Такихъ случаевъ было въ общемъ нъсколько.

Разувърившись въ самомъ себъ и въ праведности всей братіи, я вспомнилъ объ о.

Зыбинъ и обратился къ нему съ своими мучительными сомнъніями. Кстати скажу, я часто посъщаль батюшку и дълился своимъ душевнымъ горемъ. Онъ всячески утъщалъ меня и разъяснялъ мои разныя сомнънія въ истинахъ въры православной Церкви. Посъщая батюшку, я, къ стыду своему, увидълъ, что онъ съ женою ведетъ болѣе христіанскую жизнь, чъмъ всѣ мои возрожденные братья и сестры баптисты вмъстъ. А между тъмъ, по мнънію ихъ, онъ, какъ и всѣ небаптисты, не возрожденъ. Гдѣ тутъ истина? Опять слезно молилъ Господа указать мнъ истинный путь ко спасенію.

Въ это время возникаетъ въ Петербургской бантистской общинъ братство дъяній апостоловъ. Съ радостью хватаюсь за это извъстіе, думая, что теперь нашелъ истинныхъ послъдователей Христа. Недолго думая, собрался и увхалъ въ Петербургъ. Поселился въ домв общины на Васильевскомъ Островъ. Познакомился съ братомъ Фетлеромъ, которому и выразиль желаніе быть членомъ братства дъяній апостоловъ. Онъ быль очень доволенъ, и, по обоюдному ръшенію, я долженъ былъ ъхать на проповъдь черезъ всю Россію въ Сибирь. До отъвзда же братъ Фетлеръ посовътовалъ мнъ хорошенько присмотръться къ общинъ и ея порядкамъ, чтобы и вездъ, гдъ то будетъ нужно, насаждать подобные же порядки. Я последоваль его совету и сталъ приглядываться. Вижу, одна сестра отравилась изъ-за этихъ порядковъ, младшій дворникъ увольняется потому только, что позволилъ себъ сказать правду въ глаза одной изъ сестеръ, старшій дворникъ ругается, какъ самый последній пьяница. И это все дъти Божіи! Нътъ, думаю, это почище ревельскихъ будеть. Изъ братства дъяній апостоловъ брать Фетлеръ хочеть создать какой-то монашескій орденъ, въ которомъ самъ будетъ маленькимъ папой, - маленькимъ потому, что общинка еще маленькая, да туфли нътъ у него для цълованія; но, можетъ, вскоръ какая-либо изъ сестеръ догадается сшить туфлю. Съ уставомъ монастырскимъ Фетлеръ тоже мало знакомъ. Въ бытность мою въ православномъ монастыръ я видълъ, что настоятель объдалъ за общей трапезой со всей братіей, а Фетлеръ встъ всегда отдёльно и пьетъ чай съ пышечками и кашицей въ то время, какъ меньшая братія всть просто черный хлвбъ. Какая большая разница между Учителемъ и ученикомъ! Сорокодневный постъ безо всякой пищи—съ одной стороны, и пышечки къ чаю—съ другой. Разница громадная. И удивительно, до чего человѣкъ не додумается: до сего времени мы всѣ были того мнѣнія, что уже святы, какъ Богъ, ибо написано: "будьте святы, потому что Я святъ", а тутъ бр. Фетлеръ основываетъ братство, члены котораго должны быть болѣе святы, чѣмъ остальные баптисты, или, такимъ образомъ, болѣе святы, чѣмъ Богъ. Но вѣдь ангелы, пожелавшіе стать равными Богу, были Имъ свержены и заключены въ бездну, а что же будетъ съ тѣми, кто желаетъ быть выше Его?!

Возскорбълъ я душею, увидъвъ все это. Но что дълать, гдъ найти утъшеніе? Къ счастію моему, Промыслъ Божій направиль меня въ православную церковь послушать бесъды миссіонера Боголюбова. О! какъ возрадовалась втайнъ душа моя, услышавъ родное для нея пъніе и полную смиренія, любви, простоты и силы рачь Боголюбова. Бесады Боголюбова посъщаль нъсколько разъ, и, сопоставивъ его съ Фетлеромъ, убъдился вполнъ въ томъ, что царство Божіе не въ словъ, а въ силъ. Мнъ очень нравились простыя, но сердечныя бесёды Боголюбова, а бр. Фетлеръ со своими актерскими пріемами на сценъ Тенишевскаго училища почему-то всегда напоминалъ Мефистофеля. Несмотря на всѣ сомнѣнія, я все же не рѣшался еще оставить общину, ибо думаль, что все это кажется мнъ въ моей неопытности. Разсуждая такимъ образомъ, принялъ предложение Фетлера и повхаль въ Шлиссельбургъ, гдв несколько дней проповѣдывалъ. Тутъ-то Духъ Божій разсвяль всв мои сомнвнія, когда я увидвль вокругъ себя открытыя и добродушныя лица православныхъ слушателей, изъ которыхъ собирался сдълать черствыхъ эгоистовъ, и вспомнилъ, что совращающему ихъ повъсится на выю жерновъ мельничный и вверженъ онъ будетъ въ пучину морскую. Мною овладъла сильная тоска, уныніе и скорбь, и воть туть-то въ словъ Божіемъ, въ книгъ прор. Гереміи гл. 2, ст. 19-нашелъ, что это отступничество мое обличаетъ меня. Помолившись отъ души Богу, прося у Него прощенія въ моемъ заблужденіи, я вы халь изъ Шлиссельбурга обратно въ Петербургъ. Явился къ миссіонеру Боголюбову и открылъ ему свое сердечное желаніе присоединиться

къ Св. Православной Церкви. Дальнъйшее извъстно Вашему Преосвященству, такъ какъ съ Вашего Владычнаго благословенія, благодаря стараніямъ Д. И. Боголюбова, я присоединенъ, чрезъ покаяніе, къ Св. Православной Церкви. Благодарю давшаго мнъ силу Іисуса Христа, Господа Нашего, Который пришелъ въ міръ спасти грѣшниковъ, изъ которыхъ я первый.

Прошу заочно Вашего благословенія.

Смиренный сынъ Церкви

Константинъ Перфильевъ.

*Примъчаніе*. Чтобы избѣжать православному христіанину сѣтей сектантскихъ, надо ему уяснить себѣ и твердо усвоить:

- 1) Сектантство есть не проповъдь "Слова Божія", а еретическое толкованіе на него, въ зависимости отъ "прихоти" вожаковъ сектантскихъ: 2 Тим. 4, 3.
- 2) Заблужденіе сектантовъ обнаруживается уже чрезъ сличеніе съ Словомъ Божіимъ: а) по Слову Божію, въра одна (Еф. 4, 5 ст.) и должна непрерывно существовать отъ Христа, а секты появились недавно (Ме. 16, 15—18 ст.); б) по Писанію, Церковь Божія лишь стремится къ совершенству своихъ членовъ, а сектанты учатъ о Церкви, какъ объ обществъ совершенныхъ людей (Еф. 4, 11—14 ст.); в) особенно же еретическія новшества въ сектантствъ обличаются всею прошлою христіанской эксизнью. Филип. 3, 17; 4. 9; сн. Іоан. 1, 45, 46 ст.
- 3) Корень заблужденій сектантовъ заключается въ ихъ ученіи о томъ, что наше спасеніе во Христѣ Іисусѣ даруется каждому христіанину только за его мичную вѣру безъ всякаго руководительства Церкви и церковной дисциплины: Дѣян. 16, 29—31 ст. снести съ 1 Кор. 1, 18; Филип. 2, 12; Рим. 8, 24.
- Что называется у Апостоловъ Священнымъ "Преданіемъ": 2 Өес. 2, 15; 2 Тме. 2, 2. 15?
- а) Какое преданіе Христосъ и Апостолы запрещали и почему: Ме. 15, 1-3; Кол. 2, 8.
- б) Почему Апостольское преданіе необходимо для христіанъ: Іоан. 21, 25; сн. Дн. 1, 3; 2 Іоан. 12 сн. 1 Кор. 11, 34?
- 5) Когда и какъ появилось Свящ. Писаніе? Сн. Гал. 1, 6-7; 2 Оес. 2, 2; и 2 Іоан. ст. 12; 3 Іоан. ст. 13.
- 6) О значеніи для христіанъ "помазанія отъ Святаго": 1 Іоан. 2, 20. 27; сн. 1 Тме. 3, 15; 1 Кор. 8, 2.
- 7) Составъ видимой истинной Церкви—народъ ("простолюдины") и священство въ трехъ степеняхъ: Дъян. 2, 47 и 1 Кор. 14, 16; Еф. 4, 11—16 ст.; Дъян. 6, 1—5 ст.; 14 гл. 23 ст.; 1 Тме. 3, 2 и Тит. 1, 5.
- а) Какую іерархію надо назвать "истинной"? 1 Тим.
  4, 14—16 ст.; Евр. 5, 4; 7, 7; Тит. 1, 5.
- б) Въ какомъ смыслъ Церковь называется "святою"?Евр. 2, 11; Еф. 5, 25—27; 2 Тме. 2, 20; Откр. 15, 4.
- в) Только пастыри Церкви имѣютъ власть "судить" грѣшниковъ: Ме. 18, 21—22; Ме. 18, 15—17; Іоан. 20, 21—23 ст.
- г) Церкви принадлежитъ право вводить *новые* Богослужебные обряды къ назиданію върующихъ: 1 Кор. 12, 26; Дъян. 15, 24—29 ст.; Кол. 3, 16.

- д) Видимая Церковь находится въ тъсномъ общеніи съ невидимой,—св. ангелами и отшедшими въ загробную жизнь чадами своими: Евр. 12, 22—23.
- e) Св. Ангелы и св. умершіе люди ходатайствують предъ Господомъ Іисусомъ за живыхъ: Тов. 12, 12—16; Откр. 5, 8; 6, 9—11; 8, 3—4. Зах. 1, 12—13; 4, 12—14; Вар. 3, 4.
- ж) Молитвы живыхъ объ умершихъ въ въръ и надеждъ воскресенія благодътельны для послъднихъ: 1 Тим. 2, 1; сн. Лк. 20, 38; Еф. 6, 18.
- з) Церковь видимая и невидимая составляеть единую Церковь, глава которой Христосъ: Еф. 1, 22—23.
- 8) О Символ'в въры: 1-й чл. Единый по Существу, Богъ Троиченъ въ Лицахъ: Еф. 4, 6; сн. Ис. 63 гл., 9—10; 1 Іоан. 5, 7.
- 2-й чл.: Сынъ Божій совъченъ Отцу и есть истинный Богъ: Ис. 9, 6; Мих. 5, 2.
- 3-й чл.: Сынъ Божій на землѣ *однажды* родился безсѣменно, и теперь между нами въ уничиженномъ видѣ, подъ Его Именемъ могутъ появляться лишь лжехристы: Ис. 7, 14; Лк. 1, 31; Евр. 9, 28; Мө. 25, 31; Мө. 24, 4. 5. 23—24 ст.

7-й чл.: точнаго времени 2-го пришествія Христа на землю мы знать не можемъ: Ме. 24, 36; Дѣян. 1, 7; 2 Петр. 1, 20, 21 ст.

а) Грядущему Царству Христову конца не будеть:
 Лк. 1, 32. 33 ст.

8-й чл.: Духъ Святый исходить только отъ Отца, хотя посылается въ міръ черезъ спасительныя заслуги за насъ Сына Вожія: Іоан. 14, 26; 15, 26.

- а) Духъ Святый всегда пребываетъ въ Церкви Христовой: Іоан. 14, 16—17 и освящаетъ върующихъ, сообщая имъ благодатные дары въ св. таинствахъ: 1 Петр. 1, 2; 1 Кор. 12, 3—11.
- 9) 10-й чл. Крещеніе должно совершаться черезъ троекратное погруженіе крещаемаго въ воду: Дѣян. 8, 36—39 ст. Мб. 28, 19.
- а) Крестить необходимо и младенцевъ: Кол. 2, 11. 12 ст.; сн. Лк. 18, 15—17 ст. и Іоан. 3, 5 ст.
- б) Только Апостолы и ихъ преемники могутъ низводить на христіанъ дары Духа Святаго чрезъ руковозложеніе—Дѣян. 8, 14—17; и чрезъ муропомазаніе: 1 Іоан. 2, 20. 27 ст., и потому ихъ надо почитать и повиноваться: 1 Сол. 5, 12—13; 1 Кор. 9. 7—14.
- в) Для Причащенія необходимы видимые хлѣбъ и вино, которые послѣ священническаго благословенія пресуществляются въ истинныя Тѣло и Кровь Христовы: Ме. 26, 26. 27; сн. Іоан. 6, 54—56; 1 Кор. 10, 15—17.
- г) При покаяніи надо испов'єдать гр'єхи Богу передъ пастыремъ Церкви: Ме. 3, 6; Д'єян. 19, 18.
- д) Бракъ установленъ Богомъ: Ме. 19, 4—6 и 1 Тим. 4, 2—3 ст. Разводъ супруговъ—крайность: Ме. 19, 9; 1 Кор. 7, 16.
- е) Елеосвященіе—по запов'єди Апост. Іакова: Іак. 5,
  14.
- 10) Церк. обрядность для религ. настроенія христіанъ имъсть такое же значеніе, какъ *тобло* для души: Іоан. 4, 24; сн. Рим, 1, 9; 2 Кор. 11, 23 и 1 Кор. 6, 20; Дъян. 22, 17 и Ме. 26, 39.
- 11) Храмы рукотворенные повелѣлъ устроить Самъ Богъ и Евангелію они не противны: Исх. 25, 8; 3 Цар. 6, 12; Агг. 1, 8 сн. Мө. 23, 21 ст.; Дѣян. 22, 17 и 2 Өес. 2, 4.

творчества. Понятно также, почему враги

12) Прообразъ иконъ—въ Ветхомъ Завътъ: Исх. 25, 10; Числ. 10, 33—36 ст.; 21 гл. 8, 9 ст.

Почему Евреи не писали на своихъ священныхъ изображенияхъ Лица Божия? Второз, 4, 12—19 ст.

Почему христіане православные на иконахъ изображаютъ Его? Іоан. 1, 18; 14, 8. 9 ст., сн. Дан. 7, 9. 13 и Ме. 3, 16.

Почему правосл. христіане почитаютъ св. мощи? Пс. 33, 21; 4 Цар. 13, 21; сн. Дн. 19, 12; 5, 12—15.

13) Крестъ Христовъ, какъ Знамя наше и Жертвенникъ Святой: Пс. 59, 5; Евр. 13, 10; Исх. 29, 37; Гал. 6, 14; сн. Пс. 131, 7. Крестъ духовный: Ме. 10, 38.

14) Первообразъ священнич. благословенія: Лк. 24, 50; сн. Сираха. 45, 19.

Крестное знаменіе—запов'єдь Апостольская, сн. 1 Тим. 2, 8 ст.; Пс. 140, 2; Евр. 9, 28.

15) У христіанъ суббота, какъ праздникъ, должна быть замѣнена воскресеньемъ: Исх. 20, 8; Іер. 17, 27; сн. Іоан. 5, 8. 9 ст. и Кол. 2, 16;—Евр. 4, 10. 11 ст.

16) Христіанскій пость освящень примъромъ Христа и Апостоловъ: Лк. 4, 2; Мр. 2, 18—20; сн. 1 Кор. 22, 27 ст.—Четыре нашихъ поста: сравни Дан. 10, 2. 3 и Захар. 8. 19.

17) Ученіе о военной службѣ Ап. Павла: Рим. 13. 4; сн. Лк. 19, 27.

а) Должно ли давать присягу и прибъгать къ клятвамъ: Исх. 20, 7; сн. Втор. 10, 20; Ме. 5, 34 сн. 26, 63—64; 2 Кор. 1, 23; Гал. 1, 20; Евр. 6, 13—17; Откр. 10 5—6.

б) Когда войны не будеть? Ис. 11, 1—10 ст.; сн. Ме. 5, 39.

18) Дозволителенъ-лигражданскій судъ христіанамъ? Дъян. 25, 11; сн. Мө. 7, 1 и 23, 23 ст.

При всемъ же этомъ православный христіанинъ долженъ жить, слъдуя руководству св. Церкви чрезъ пастырей ея, такъ, чтобы своею доброю жизнью самъ прославлять и другихъ побуждалъ прославлять Отца Небеснаго и прав. въру. (Ме. 5, 16).



#### Народная въра.

Въра одушевляетъ народъ. Она даетъ твердые устои его нравственнымъ понятіямъ, привычкамъ, взаимоотношеніямъ. Все, что называется бытомъ народнымъ, складывается на основѣ вѣры. Отсюда понятно,—почему государственная власть должна беречь и охранять вѣру народную, прояснять ее, освобождая отъ чуждыхъ ея природѣ наслоеній, какими являются суевѣрія и предразсудки, и чрезъ то дѣлать ее творящей силой. Вѣра—залогъ государственной мощи, и чѣмъ она выше, чище, напряженнѣе—тѣмъ больше государство встрѣчаетъ въ народной средѣ нравственныхъ основъ и почвы для своего

государственнаго благоустройства прежде всего ополчаются на народную въру, стараясь всячески подкопаться подъ ея основы, расшатать ихъ, подорвать корни народной въры и тъмъ остановить пышный расцвътъ ея. Ничто не привътствуютъ они съ такимъ злорадствомъ, какъ увяданіе народной въры. Но намъ совершенно непонятно то равнодушіе, то невниманіе, даже больше-то пренебреженіе, которое проявляеть по отношенію къ этому сокровищу народной жизни та общественная среда, выразителемъ взглядовъ которой является газета «Новое Время». Повидимому, этотъ органъ печати старается быть правдивымъ въ изображеніи современной жизни и хочеть указывать дъйствительныя нормы для благоустройгосударственной и общественной жизни. Но посмотрите, - какъ онъ далеко не стоитъ въ этомъ отношении на высотъ своего положенія? Разверните газету, - и вы найдете сообщенія о томъ, гдъ и какъ люди предавались разврату и пьянству. Отмъчено съ поразительной точностью, что въ такомъ-то кафе-шантанъ пъла такая-то «дива», что въ такомъ-то былъ пышный балъ-маскарадъ, описаны въ подробностяхъ костюмы столичныхъ модницъ, сказано, кто и въ какомъ костюмъ присутствовалъ на парадной свадьбъ, какія представленія давались въ циркъ, - а вотъ о томъ, что стотысячная толпа, одушевленная върой, подъ сънью многочисленныхъ крестовъ и хоругвей, растянулась верстъ на пять въ живую волнующуюся ленту и, предводительствуемая пастырями церкви, притекла на богомолье въ обитель, дабы здѣсь почерпнуть своей жаждущей душой религіозное утвшеніе, - объ этомъ здвсь вы не только не найдете ни одной строчки, но даже здъсь какъ будто боятся скомпрометтировать газету простымъ, краткимъ объявленіемъ объ имъвшемъ быть крестномъ ходъ. А между тъмъ это явленіе церковно-общественной жизни стоитъ того, чтобы на немъ остановить вниманіе.

Оно повторяется изъ года-въ-годъ вотъ уже въ теченіе 12 лѣтъ. А это говоритъ объ его устойчивости, о томъ, что въ народной душѣ и жизни оно нашло

для себя благопріятную почву и пустило здѣсь глубокіе корни. И въ нынѣшнемъ 1911 г. Александро-Невское Общество трезвости организовало грандіозный крестный ходъ въ Сергіеву Пустынь, отстоящую отъ Петербурга на разстояніи 20 верстъ. Это уже 3-й крестный ходъ, устроенный имъ текущимъ лѣтомъ.

Въ Пасху состоялся крестный ходъ въ Александро-Невскую Лавру. Въ маъ мъсяцѣ (9-го числа) устроился крестный ходъ въ Колпино, а 5-го іюня въ Сергіеву Пустынь. Въ этихъ крестныхъ ходахъ приняли участіе почти всѣ существующіе въ Петербургъ церковныя Общества трезвости. Участіе въ крестныхъ ходахъ епископовъ-Никандра и Веніамина-сообщило имъ особую торжественность. Особенной многолюдностью отличался послъдній ходъ- въ Сергіеву Пустынь. Ведренная, но въ то же время свѣжая, нежаркая погода невольно располагала рабочее населеніе Петербурга вырваться изъ душнаго и дымнаго города на просторъ полей и луговъ. Красиво было смотрѣть, какъ стотысячная масса народа стѣной двигалась по направленію къ обители.

Въ Сергіевой Пустыни совершена была при общенародномъ пѣніи литургія пр. Веніаминомъ, который самъ слѣдовалъ съ крестнымъ ходомъ изъ Петербурга и за литургіей сказалъ одушевленное слово, растрогавшее до слезъ всѣхъ богомольцевъ. Послѣ литургіи на монастырскомъ дворѣ весь народъ, раздѣлившись на двѣ половины, поперемѣнно пропѣлъ акафистъ преп. Сергію.

Торжественно возвращался крестный ходъ въ столицу. Всѣ иконы были украшены цвѣтами и зеленью. Народъ тоже несъ въ рукахъ зелень, и казалось, что вмѣстѣ съ этими толпами народными, съ пѣніемъ возвращающимися домой, вливается въ улицы города ароматъ полей и цвѣтущей зелени.

Дай Богъ, чтобы Александро-Невское Общество и дальше развивало свою мирную народно просвѣтительную дѣятельность на той основѣ, которую даетъ ему православное церковное вѣросознаніе.

### Епархіальная хроника.

Церковное торжество на Пороховыхъ. 8-го іюля, здъсь праздновалось освящение послъ капитальнаго ремонта мъстнаго храма во имя св. пророка Иліи. Чинъ освященія послів обновленія храма и божественную литургію совершалъ настоятель протојерей А. Ф. Успенскій соборнъ со священникомъ Н. М. Рункевичемъ и другимъ духовенстомъ. Обновленный храмъ быль переполненъ молящимися, среди которыхъ были чины Пороховыхъ заводовъ ген.лейт. А. В. Сухинскій, ген.-м. А. В. Хрущевъ, полк. П. И. Ивановъ и другіе. Храмъ заново отремонтированъ какъ снаружи, такъ и внутри, возобновлена вся живопись въ храмъ, надъ которой работали художники И. К. Федоровъ и В. Я. Оранскій.

Крестный ходъ въ Шлиссельбургъ. 4-го іюля, около 9 часовъ утра, изъ Петербурга въ Шлиссельбургь прибыль грандіозный крестный ходъ. Многочисленные паломники съ преосвященнымъ Веніаминомъ, епископомъ гдовскимъ, во главъ вышли около пяти часовъ пополудни изъ церкви села Смоленскаго, что за Невской заставой. По пути следованія присоединились крестные ходы изъ церквей Михаило-Архангельской, Троицкой, села Александровскаго, Серафимовской, общества религіознаго просв'ященія, Петропавловской и Усть-Ижоры. Около перечисленныхъ церквей и селъ Ивановскаго и Аннинскаго и у часовни деревни Марьино служились молебствія, а у памятника Императору Петру Великому, что у "Красной сосны", литія. По прибытіи паломниковъ изъ Петербурга въ городской Благовъщенскій соборъ, изъ кръпостной часовни былъ перенесенъ чудотворный образъ Божіей Матери Казанской, и на площади было совершено молебствіе съ акафистомъ Божіей Матери и возглашеніемъ многольтія. Божественную литургію въ соборѣ совершалъ преосвященный Веніаминъ въ сослуженіи благочиннаго протојерея О. В. Полигнотова и священниковъ: настоятеля собора А. Засимовскаго, Н. Рождественскаго, Н. Положенскаго и др. Вмъсто запричастнаго стиха слово произнесъ извъстный проповъдникъ свящ. О. И. Колесниковъ; по окончаніи литургіи вторично было отслужено молебствіе. На пароходахъ шлиссельбургскаго невскаго товарищества паломники отбыли въ Петербургъ. Храмовой праздникъ. 30 іюня, с.-петербургская духовная академія справляла свой храмовой праздникъ. На молебнѣ присутствовали: педагогическій персоналъ академіи, студенты, оставшіеся на лѣто въ столицѣ, и мн. другихъ лицъ.

Въ Іоанновскомъ монастыръ. 30-го іюня, въ день празднованія собору двунадесяти апостоловъ, Іоанновскій женскій монастырь на Карповкъ торжественно справлялъ свой главный храмовой праздникъ. Всенощное бдёніе наканунъ праздника совершалъ священникъ от. І. Н. Орнатскій съ діакономъ от. Антоновымъ; на литію и величаніе выходиль преосвященный Веніаминъ, епископъ гдовскій, съ монастырскимъ и другимъ духовенствомъ. Божественную литургію совершалъ преосвященный Никандръ, епископъ нарвскій, съ митрофорнымъ протојереемъ от. Н. Г. Смирягинымъ, ризничимъ Александро-Невской лавры архимандритомъ от. Геннадіемъ, протоіереями: настоятелемъ храмовъ монастыря, от. Д. Федоровымъ, от. Д. Г. Любимовымъ, благочинными церквей г. Владивостока от. І. С. Ремезовымъ и выборгскаго округа от. I. E. Острогорскимъ и др., при діаконахъ Д. І. Солярскомъ, Антоновъ и Поповъ. Во время малаго входа на игуменью монастыря Ангелину преосвященный возложилъ наперсный золотой, изъ кабинета Его Величества, крестъ. По окончаніи литургіи вокругъ монастыря былъ совершенъ крестный ходъ, при чемъ на юговосточной сторонъ храма была освящена новая часовня во имя преподобнаго Серафима. саровскаго чудотворца. Часовня построена по проекту архитектора Н. Н. Никонова. Послъ многольтій преосвященный обратился къ игумень Ангелинъ съ ръчью, послъ которой благословилъ ее поднесенною отъ сестеръ обители иконою Спасителя, въ сребропозлащенной ризъ.

Крестный ходь. 4-го іюля, изъ Казанскаго собора въ Успенскую Спасо-Сѣнновскую церковь былъ совершенъ ежегодный крестный ходъ, установленный въ 1848 году въ ознаменованіе прекращенія свирѣпствовавшей въ этомъ году холерной эпидеміи. Съ ранняго утра со всѣхъ концовъ столицы къ Казанскому собору стали стекаться богомольцы. По прибытіи управляющаго С.-Петербургской митрополіей преосвященнаго Никандра, епископа нарвскаго, въ сопровожденіи двухъ архимандритовъ Александро-Невской лавры, изъ

собора, послѣ краткаго молитвословія, вышелъ крестный ходъ во главъ съ преосвященнымъ Никандромъ. Въ крестномъ ходъ участвовала святыня Казанскаго собора-чудотворная икона Казанской Божіей Матери, а у Гостинаго двора къ крестному ходу присоединилась икона Нерукотвореннаго Спаса изъ находящейся здёсь коневской часовни. По прибытіи крестнаго хода въ Успенскую Спасо-Сънновскую церковь преосвященнымъ Никандромъ была совершена съ многочисленнымъ духовенствомъ божественная литургія, во время которой, послъ запричастнаго стиха, прот. Якшичъ произнесъ пастырское поученіе. По окончаніи литургіи на паперти храма было совершено молебствіе.

Присоединеніе къ православію, 3-го іюля въ Троицкой церкви-школѣ Охтенскаго братства предъ божественной литургіей было совершено присоединеніе къ православію изъ старообрядчества двухъ дѣвицъ—Евдокіи Кирсановой и Елизаветы Дегтяревой.

Праздникъ Троице-Сергіевой Пустыни. 5-го іюля Сергіево-Троицкая пустынь праздновала свой главный праздникъ, совпавшій въ настоящемъ году съ 75-лътіемъ зачисленія пустыни въ число перворазрядныхъ русскихъ монастырей. Съ утра къ пустыни стали стекаться богомольцы. Раннюю литургію въ храмѣ преподобнаго Сергія совершаль настоятель пустыни архимандрить Михаиль съ братіей пустыни. По окончаніи ранней литургіи вокругъ ствнъ пустыни былъ совершенъ крестный ходъ. Къ началу поздней литургіи прибылъ благочинный Петербургскихъ монастырей Архимандритъ Макарій и въ церкви Воскресенія Христова преосвященнымъ Антониномъ въ сослужении съ прибывшимъ архимадритомъ и съ другимъ столичнымъ и пустынскимъ духовенствомъ была совершена литургія, а послѣ нея молебствіе передъ храмомъ. Отъ пустыни вевмъ собравшимся богомольцамъ раздавался хлъбъ и квасъ, а духовенство и почетные гости были приглашены къ праздничной трапезъ. По окончаніи богослуженія за оградой пустыни открылась ежегодная традиціонная ярмарка, собравшая въ теченіе всего дня множество дачниковъ изъ окрестныхъ мъстностей. Въ виду огромнаго наплыва изъ Петербурга въ Сергіевскую пустынь петербуржцевъ, Балтійская желъзная дорога съ двухъ часовъ дня отправила въ Петербургъ со станціи Сергіево нъсколько экстренныхъ, переполненныхъ публикой, повздовъ.

Новый храмъ. Заканчиваются работы по сооруженію новаго храма въ память моряковъ, погибшихъ въ русско-японскую кампанію. Красивый храмъ находится на набережной Невы около эллинга Адмиралтейскаго завода. Храмъ раздѣляется на двѣ части: небольшая нижняя и обпирная верхняя церковъ. Торжественное освященіе храма состоялось въ концѣ іюля. Настоятелемъ храма назначенъ георгіевскій кавалеръ, бывшій судовой священникъ крейсера "Рюрикъ" о. Оконечниковъ.



#### Церковно-общественная жизнь.

Высочайшій манифесть о кончинь Ея Императ. Высоч. Велик. Княг. Александры Іосифовны. "Божіею милостью, Мы, Николай Вторый, Императоръ и Самодержецъ Всероссійскій, Царь Польскій, Великій Князь Финляндскій и прочая и прочая, и прочая. Объявляемъ всъмъ върнымъ Нашимъ подданнымъ, что Всемогущему Богу угодно было отозвать къ Себъ любезнъйшую двоюродную Бабку Нашу Великую Княгиню Александру Іосифовну. Ея Императорское Высочество скончалась послъ продолжительной и тяжкой бользни въ 23-й день іюня на 81-омъ году отъ рожденія. Возвѣщая о семъ горестномъ событіи и оплакивая утрату любезнъйшей Бабки Нашей, жизнь коей была посвящена дъламъ благотворительности и просвъщенія, Мы увърены, что всъ върноподданные Наши раздълять скорбь, постигшую Императорскій Домъ Нашъ, и соединять молитвы свои съ Нашими объ упокоеніи души усопшей Великой Княгини.

"Данъ на яхтъ и рейдъ *Штандартъ* въ 23-й день іюня, въ лъто отъ Рождества Христова 1911, Царствованія же Нашего въ семнадцатое".

На подлинномъ Собственною Его Императорскаго Величества рукою начертано:

НИКОЛАЙ.

† Архіепископъ Тихонъ. 29 іюня скончался на 82 году отъ рожденія старъйшій изъ русскихъ іерарховъ, архіепископъ иркутскій и верхоленскій Тихонъ. Нося по міру фамилію Троицкаго, почившій окончилъ курсъ рязанской семинаріи 22 лътъ и сразу получилъ мъсто священника при одной изъ церквей

г. Рязани, но потерявъ скоро жену, отказался отъ должности и поступилъ въ петербургскую духовную академію. Провелъ длинный рядъ лътъ въ качествъ преподавателя, инспектора и ректора духовныхъ семинарій. 5 іюня 1882 года состоялось Высочайшее повелѣніе о бытіи ему епископомъ сарапульскимъ, викаріемъ вятской епархіи. Черезъ четыре года покойный получиль самостоятельную канедру енисейскую, а еще черезъ шесть лътъ перемъщенъ на каоедру иркутскую съ возведеніемъ въ санъ архіепископа. Здъсь покойный заявиль себя ревностною дъятельностью по просвъщенію мъстныхъ язычниковъ - инородцевъ, и, благодаря его энергичнымъ стараніямъ, въ 1910 году въ Иркутскъ былъ созванъ всероссійскій миссіонерскій противоязыческій събздъ, вынесшій множество весьма цінныхъ постановленій по организаціи борьбы съ язычествомъ. За свою выдающуюся діятельность покойный имълъ всъ высшіе ордена до св. Александра Невскаго включительно и, кром'в того, удостоенъ былъ Высочайше пожалованныхъ ему: панагіи, украшенной драгоцівнными камнями, брилліантоваго креста для ношенія на клобукъ и алмазныхъ украшеній къ ордену св. Александра Невскаго.

Сектантство. Св. Синодомъ получены свъдънія о томъ, что въ послъднее время въ Тамбовской губерніи быстро развивается сектантство, въ особенности баптизмъ. Въ пропагандъ баптистовъ принимаютъ большое участіе женщины, которыя, по донесеніямъ мъстныхъ властей, по большей части грамотны и хорошо ознакомлены со своимъ въроученіемъ. Грамотъ онъ учатся не только въ школъ, но и помимо школы. Въ противовъсъ женщинамъсектанткамъ мъстное епархіальное начальство предполагало организовать особые женскіе кружки изъ окончившихъ церковныя школы.

Назначеніе возвратившагося въ православіе миссіонеромъ. Бывшій православный священникъ Михаилъ Сторожевъ, перешедшій въ католичество и возвратившійся въ настоящее время въ лоно православной церкви, принятъ высокопреосвященнымъ Михаиломъ, архіепископомъ минскимъ и туровскимъ, въ свою епархію въ качествъ миссіонера противъ католицизма и уніатства.

Увольненіе ксендзовъ. Министерствомъ вн. дѣлъ предложено епископу - суффрагану Цепляку

уволить отъ духовныхъ должностей Минскаго декана и настоятеля Минскаго кае. костела ксендза Чечотта и капеллана домовой церкви при минскомъ благотв, обществъ ксендза Павловскаго. Основаніемъ къ таковому распоряженію министерства послужило произнесеніе ксендзомъ Чечоттомъ передъ говъвшими ученицами-католичками проповъди, направленной къ возбужденію католиковъ противъ православныхъ, и одобреніе этой проповъди кзендзомъ Павловскимъ.

Съѣзды. Министерствомъ вн. дѣлъ разрѣшенъ всероссійскій съѣздъ въ г. Москвѣ, съ 25 сентября по 5-ое октября с. г., русскихъ евангельскихъ христіанъ-баптистовъ.

Министерствомъ внутреннихъ дѣлъ разрѣшенъ созывъ въ С.-Петербургѣ съ 15—31 декабря 1912 года перваго Всероссійскаго съѣзда дѣтскихъ врачей. Въ программу съѣзда включены, между прочимъ, вопросы о призрѣніи и охранѣ жизни младенцевъ, объ остро-заразныхъ болѣзняхъ дѣтскаго возраста, о борьбѣ съ болѣзнями школьнаго возраста. При съѣздѣ предполагается устроить показательную выставку. ("Р.").

Виды на будущій урожай. Министерство Торговли и Промышленности запросило всъ биржевые комитеты объ имъющихся въ ихъ распоряженіи свідініяхь, касающихся возможныхъ видовъ на будущій урожай, размѣра сбора на десятину, количества запасовъ на мѣстахъ и потребнаго къ провозу въ данный районъ хлѣба. Отвѣты въ Министерство поступили отъ всвхъ биржевыхъ комитетовъ, кром' двухъ. Въ общемъ, запрошенные биржевые комитеты указывають, что по ихъ свъдвніямъ вообще виды не урожай не особенно удовлетворительны. Въ восточномъ же районъ, и въ особенности въ Сибири, предвидится неурожай, какъ хлъбовъ, такъ и травъ. Въ виду этого, напр., курганскій биржевой комитетъ возбудилъ передъ правительствомъ ходатайства объ оказаніи продовольственной помощи крестьянскому населенію Курганскаго увзда, въ особенности для заготовки корма для скота, а также объ установленіи льготнаго желвзнодорожнаго тарифа на перевозку хлъба для потребностей мъстнаго населенія.

Содъйствіе кустарничеству. Главноуправляющій кустарничествомъ и земледъліемъ, озабочиваясь развитіемъ кустарной промышленности, призналъ цълесообразнымъ открыть на Балканскомъ полуостровъ музей русскихъ

кустарныхъ издѣлій, которые, вмѣстѣ съ спеціальными агентствами, должны образовать правильную торгово-показательную сѣть, захватывающую своимъ вліяніемъ Болгарію, Турцію и Сербію. Въ названныя страны статсъ-секретаремъ А. В. Кривошеинымъ, по соглашенію съ министромъ иностранныхъ дѣлъ, командируется въ настоящее время агентъ главнаго управленія Н. А. Добрыйскій для детальнаго выясненія всѣхъ условій данной организаціи.

Чума. Профессоръ И. И. Мечниковъ сообщилъ Министерству Внутреннихъ Дълъ слъдующія свідінія о ході работь чумной экспедиціи въ Киргизской степи. Собравшись въ г. Астрахани, экспедиція, въ составъ профессора Мечникова, доктора Салимбени и Бюрне, а также присоединившагося къ нимъ японскаго доктора Яманухи и командированныхъ Высочайше учрежденной комиссіей о мърахъ предупрежденія и борьбы съ чумною заразою врачей Клодницкаго, Госса и Кольцова, прежде всего выработала общую программу работъ, послѣ чего большая часть экспедиціи повхала въ приморскую часть Киргизской степи для изследованія урочища Косай, гдв въ декабрв 1910 г. было нъсколько случаевъ чумы. По прибытіи въ находящуюся около урочища Косай ставку Мекъ-Мухаммеда, экспедиція устроила тамъ лабораторію, поставивъ привезенные частью изъ Парижа, частью изъ Астрахани апараты. Въ урочищѣ Косай, по распоряженію экспедиціи, было вырыто два чумныхъ трупа, изъ коихъ одинъ былъ погребенъ по киргизскому обычаю, а другой зарыть послѣ обожженія керосиномъ; ни въ томъ, ни въ другомъ чумныхъ бактерій не оказалось, что объясняется тъмъ, что чумные микробы быстро уничтожаются гнилостными бактеріями. Осмотръ мѣстности около чумныхъ очаговъ указалъ на чрезвычайную близость къ нимъ сусликовъ, которые продълывали норы, подходящія къ могиламъ чумныхъ. По изследовании сусликовъ, чумныхъ бактерій въ нихъ не оказалось, но заражение этихъ животныхъ, равно какъ и другихъ степныхъ грызуновъ-тушканчиковъ, обнаружило чрезвычайную чувствительность и тъхъ и другихъ къ чумной заразъ. Въ виду отсутствія въ Киргизской степи бобаковъ (тарбагановъ), которыхъ замвняютъ тамъ суслики, экспедиціею было обращено особое вниманіе на роли послъднихъ въ распростране-

ніи киргизской чумы. Желая убъдиться, имъють ли суслики распространяющихъ чуму блохъ, подобно крысамъ, экспедиціей было произведено тщательное изслъдование цълаго ряда сусликовъ, при чемъ у нихъ присутствія этихъ насъкомыхъ не обнаружено. Изъ разспросовъ же въ Калмыцкой степи оказалось, что у сусликовъ за ухомъ попадается маленькій клещъ, который тѣмъ больше можеть быть заподозрвнь въ распространеніи чумы, что означенныя паукообразныя способны сохранять микробовъ очень долгое время и даже передавать ихъ потомству. Въ виду этого, оставшимся въ Киргизской степи русскимъ членамъ экспедиціи поручено профессоромъ Мечниковымъ возможно полнъе разработать вопросъ объ участіи сусликовъ и клещей въ распространении чумы. Съ цѣлью выясненія, им'єются ли у здоровыхъ киргизовъ въ ротовой полости чумныя бактеріи, подобно тому, какъ это было обнаружено у одного здороваго китайца въ Маньчжуріи, экспедиціей были направлены въ эту сторону изследованія въ Киргизской степи: изслъдованія эти дали пока отрицательный результать. Въ ближайшемъ будущемъ экспедиціей предположено произвести дальнъйшія изследованія въ этомъ направленіи, равно какъ и осмотръ киргизовъ, съ цълью узнать, не встрвчается ли между ними легкая форма чумы, способная сохранять заразу въ промежутки между вспышками смертельной чумы. Русскимъ членамъ экспедиціи, какъ сообщаетъ профессоръ Мечниковъ, еще осталось 2 мъсяца для работы, и такъ какъ послъдняя требуетъ лабораторной обстановки, то на совъщании въ Сарептъ членамъ экспедиции назначено: доктору Клодницкому поселиться въ Казанкъ, недалеко отъ послъднихъ чумныхъ очаговъ, а доктору Госсъ-въ Ханской ставкъ. Оба они, вмъстъ съ другими членами экспедиціи, будуть, кромѣ лабораторныхъ изслъдованій, объъзжать прежніе чумные очаги для собиранія различнаго матеріала. Изъ урочища Косай, проф. Мечниковъ отправился въ Калмыцкія степи, гдъ, совмъстно съ докторами Бюрне и Тарасевичемъ, имъ было сдълано около 3,000 кожныхъ реакцій на туберкулезъ; при чемъ оказалось, что въ центръ степи приблизительно 50 проц. калмыцкаго населенія свободны оть туберкулезнаго зараженія. На окраинахъ же степи и особенно на Калмыцкомъ базаръ близъ Астрахани, отъ 75

до 95 проц. калмыковъ дали положительную реакцію на туберкулезъ (О.Б).



#### Изъ иноепархіальной жизни и печати.

Картина современной жизни. — Причины распада приходской жизни. — Долгъ духовенства предъ жизнію. — Путь борьбы за оздоровленіе: поднятіе внѣшности богослуженія; стройноє церковное пѣніе, общее пѣніе, церковное живое слово. — Необходимость проповѣдническихъ организацій для усиленія духа проповѣдническаго.

По-прежнему представляется въ мрачныхъ краскахъ жизнь современнаго общества на страницахъ епархіальной печати. "Тяжела и безотрадна жизнь современнаго человъка, пишутъ въ Оренбургскихъ Еп. Въд. Волны житейскаго моря обуревають душу, пыль страстей заглушаеть все свътлое и чистое. Настоящее время является временемъ религіознаго одичанія". "Тлетворный духъ времени, низринувшій все святое и возвышенное, коснулся и дъвственной чистоты нашей деревни... Все больше и больше заростаеть тропа къ храму Божію, такъ что за церковными службами священнослужителямъ не къ кому подчасъ обращаться съ словами "мира вышняго" и "благословенія", читаемъ въ "Руков. для сельскихъ пастырей". Гдѣ та простая вѣра, которою такъ долго жилъ русскій народъ?— Вмѣсто нея теперь холодность, невъріе или искаженіе православія. Пали нравственные устои въ обществъ. Общественная жизнь въ разстройствъ. А семейныя неурядицы, а половая распущенность? А волостные сходы, а продажность волостныхъ судовъ, а народное пьянство?

Какъ и прежде, подобные отзывы о жизни общества и русской деревни носять однообразно согласный характеръ. Произошла очень крупная разруха. Старое пало, нъть ясной дороги, кругомъ опасныя потемки. Оставаться далъе на этой дорогъ нельзя. Гдъ же причины этого? На комъ лежитъ долгъ новаго кормчаго? Какими мърами и способами можно поднять упавщую жизнь?—Вотъ вопросы, которые по-прежнему не сходятъ со страницъ Епархіальныхъ Въдомостей.

Причины указываются уже изъ отмѣченныхъ ранѣе. Тутъ и 1905 г., взбаломутившій общее теченіе жизни, и слабая подготовленность духовенства къ встрѣчѣ общественныхъ событій большой важности, обособленность духовенства отъ другихъ общественныхъ

группъ населенія, склонность пользоваться и слідовать всегда старымъ и уже непригоднымъ пріемамъ и общее недостаточно внимательное отношеніе къ своему долгу, какъ пастыря и совершителя церковнаго богослуженія. — Объ указываемыхъ причинахъ распада приходской жизни мы подробніве не говоримъ, такъкакъ въпредшествующихъ обзорахъ этотъ вопросъ приходилось разсматривать, а въ настоящее время только повторяются старыя сужденія.

Второй вопросъ—кому необходимо взять на себя долгъ вправленія жизни въ нормальное теченіе— епархіальная печать ръшаетъ, не расходясь между собой въ отвътахъ.

"Это духовное оздоровленіе есть прежде всего долгь и дѣло пастырей церкви, которые призваны быть духовными руководителями народа" (Архангельск. Еп. Вѣдом.). Вопросъ о другихъ общественныхъ группахъ, имѣющихъ соприкосновеніе съ народомъ, — почти всегда рѣшается отрицательно въ смыслѣ возможнаго ихъ духовнаго руководства. Интеллигенція уже заявила себя плохимъ духовнымъ руководителемъ народа, и къ ней, по мнѣнію епарх. печати, уже не можетъ быть довѣрія. Духовенство же и искони связано съ народомъ общими духовными интересами, и по самому своему положенію должно блюсти высшіе духовные интересы народа.

Какими же мърами необходимо начинать эту борьбу за возрождение народной жизни?

По мнѣнію почти всѣхъ Епарх. Вѣдомостей, "однимъ изъ самыхъ могущественнъйшихъ средствъ въ этомъ отношеніи является православное богослуженіе". (Арханг. Въд.). Въ богослуженіи выражена вся сущность нашей въры, въ живыхъ конкретныхъ образахъ передано въроучение и нравоучение православной церкви. Богослужение разжигаетъ пламенное религіозное чувство въ человъкъ, раскрываетъ догматическія понятія. Почему же богослужение нынъ не производитъ такого, надлежаще должнаго дъйствія? Такой вопросъ ставится въ въдомостяхъ, и почти единогласно разрѣшается: "Очевидно отъ того, что оно совершается не такъ, какъ должно. Мы не будемъ останавливаться на дефектахъ современнаго богослуженія чисто литургическихъ, какъ, напр., сокращеніяхъ, а скажемъ только одно: не къ чести многихъ пастырей и сокращенное богослужение у насъ совершается часто небрежно, безъ должнаго благотовѣнія,—вотъ почему оно производить такое слабое впечатлѣніе. А между тѣмъ, какъ немного нужно, чтобы оно производило надлежащее впечатлѣніе на молящихся! Нужно служить только съ душею, истово-благоговѣйно, вложить въ молитвы всю полноту чувства и воочію можно видѣть, какъ неотразимо будеть дѣйствовать такое богослуженіе на молящихся, какое религіозное чувство будеть возбуждать оно, какъ будеть оно размягчать сердца и направлять ихъ къ доброму" (Арханг. Вѣд).

Разумъется, читаемъ далъе въ разныхъ Въдомостяхъ, весь успъхъ пастырскаго дъла зависить не отъ одного только настроенія священника. Нужно обратить серьезное вниманіе и на все то, что совнъ обезпечиваетъ успъхъ дъла. Прежде всего необходимо обратить самое серьезное вниманіе на хорошую постановку церковнаго пънія и сдълать его по возможности общимъ. Это насущный вопросъ времени. Въ нашихъ городахъ, пишутъ въ "Руков. для сельскихъ пастырей", церковное пъніе еще поставлено болье или менъе удовлетворительно, но въ сельскихъ приходахъ-такъ плохо, что очень часто возбуждаетъ нареканія и даже насм'єшки. Священники должны обратить самое серьезное вниманіе на улучшеніе пінія, помня, что въ пъніи громадная сила религіознаго воспитанія. Помощниками священнику въ этомъ дълъ являются всѣ члены причта. Поднять пѣніе не трудно, - нужно только сумъть собрать вокругъ себя любителей изъ прихожанъ, а послъднихъ всегда найдется много. Безъ хорошаго пънія и все богослуженіе не можетъ быть полнымъ и целостнымъ. Совсемъ иное будеть, если пъть въ церкви станутъ стройно, а въ нъкоторыхъ пъснопъніяхъ будутъ принимать участіе всѣ молящіеся.

Хорошее пѣніе всегда приносить пользу приходу, особенно же оно полезно и даже необходимо въ настоящее время, когда на Русь уже надвинулась грозная туча сектантства. Сила вліянія сектантства, по общему признанію, не мало зависить отъ способа пѣнія на ихъ собраніяхъ. У сектантовъ введено общее пѣніе, потому оно и производить на православныхъ людей глубокое впечатлѣніе, оно приводить ихъ въ умиленіе и нерѣдко именно вслѣдствіе этого въ душу нетвердыхъ въ вѣрѣ закрадывается желаніе перейти въ сектантство. И это не удивительно:

на собраніяхъ у сектантовъ каждый изъ молящихся не стоитъ одиноко и безучастно, а посредствомъ пѣнія принимаетъ активное участіе въ богослуженіи; въ это время онъ сознаетъ себя живымъ членомъ ихъ религіозной общины, и это сознаніе возбуждаетъ въ немъ молитвенный духъ. Ничего подобнаго не испытываетъ человѣкъ при богослуженіи православной церкви, онъ тамъ безучастенъ, одинокъ, молитвенное настроеніе можетъ быть у него только вслѣдствіе особаго душевнаго усилія. Вотъ почему православнаго человѣка и заманиваютъ къ сектантству,— тамъ онъ чувствуетъ себя живымъ, а не мертвымъ членомъ.

Введеніе общаго пѣнія—дѣло чрезвычайно важное, и вмѣстѣ съ тѣмъ—трудное, но трудность должна только усилить вниманіе къдѣлу, а не ослаблять рвеніе.

Въ Новгородск. Епарх. Въдомостяхъ напечатана статья въ защиту общаго пфнія, которое, по мнѣнію Вѣдомостей, уже начинаетъ серьезно прививаться не только по городамъ, но и по селамъ. Въ дълъ распространенія и утвержденія пінія въ храмахь, всёми молящимися должна сыграть большую роль церковно-приходская школа. Школа разучиваетъ самыя главныя пъснопънія, и ученики, вполнъ овладъвшіе мелодіей, становясь среди храма во время богослуженія, будуть центромъ среди молящихся. Общее пъніе народъ чрезвычайно любитъ, и не только не откажется пъть, когда его къ этому призовутъ и научать, но и охотнъе будеть посъщать храмъ. Религіозное чувство при общемъ пъніи повышается чрезвычайно, это уже показалъ достаточно убъдительно опыть, объ этомъ говоритъ и исторія церкви. (Стоитъ припомнить время аріанскихъ споровъ, когда общимъ пъніемъ старались защитить правоту своего ученія и удержать при себѣ колеблющихся).

Иногда говорять, что общее пѣніе мало доставляеть эстетическаго наслажденія, такъ какъ оно не бываеть никогда такъ стройно, какъ пѣніе спеціально подготовленныхъ лицъ. Но прежде всего—есть эстетика чисто художественная и есть эстетика содержанія—религіозное одушевленіе. За богослуженіемъ предпочтеніе всегда нужно отдавать послѣднему. Кромѣ этого, пѣвчіе все равно остаются въ храмѣ и при общемъ пѣніи, и наиболѣе трудныя пѣснопѣнія они могутъ исполнять

хоромъ со всѣмъ художественнымъ исполненіемъ.

Одинъ изъ Ярославскихъ священниковъ изъ собственнаго опыта свидътельствуетъ, что хорошее пвніе имветь громадное значеніе для привлеченія въ храмъ прихожанъ. "Я иногда искренно удивляюсь, что заставляеть идти въ храмъ людей, уставшихъ за недълю отъ трудныхъ работъ, особенно, когда приходится идти за 7-10 верстъ". Манитъ въ храмъ чистая дътская въра, но несомнънно большую роль здъсь играетъ и хорошее пъніе. Служба съ хорошимъ пъніемъ имъетъ совершенно другой видъ. Въ качествъ работниковъ для улучшенія пінія, по мнінію этого священника, необходимо привлечь діаконовъ. Именно привлечь, такъ какъ въ настоящее время они въ большинствъ очень мало интересуются клиросомъ и вообще пъніемъ. "Отцы діаконы ужасно не любять клирось. Скажуть: "паки и паки", да и паки въ алтарь. А между тъмъ въдь почти каждый діаконъ обладаетъ хорошимъ голосомъ. Сказалъ эктенію, да и шель бы къ псаломщику на клиросъ". Въ устройствъ общаго пънія опять діаконъ долженъ болъе другихъ потрудиться. Онъ съ голосомъ, а по своему положенію чаще бываетъ среди храма въ народъ.

Въ Астраханскихъ Епарх. Въдомостяхъ напечатана статья объ общенародномъ церковномъ пъніи, по которой представляется очень легкимъ разръщение вопроса.-Нашъ народъ въ состояніи живо и вполнъ умъло участвовать въ общецерковномъ пѣніи. Требуется некоторая охота и распорядительность пастырей, чтобы общенародное пъніе при богослуженіи было устроено. Противъ такого пънія возражають только спеціалистымузыканты, которые обычно ссылаются на наставленіе св. Василія Великаго: "къ назидательности пъснопънія Духъ Св. примъшиваетъ пріятность сладкопѣнія, дабы мы непримътнымъ образомъ усваивали то, что есть полезнаго въ словъ, и по виду какъ-бы только пъли, а на самомъ дълъ назидались бы". Но въ этихъ словахъ ясно видно, что св. отецъ сущность пънія не поставляетъ въ одномъ "сладкопвніи". Сладкопвніе-это только средство пріохотить людей, живущихъ внъшними впечатлъніями, къ богослуженію. Главная цёль песнопенія—назиданіе, и следовательно-религіозное воспитаніе души. Вдохновеніе, религіозное впечатлівніе, проникновеніе въ сущность христіанскаго в роученія и нравоученія, вложеннаго, какъ содержаніе въ церковныя пъсни, - охватывание его своимъ непосредственнымъ чувствомъ — вотъ цъль церковнаго пънія. А такая цъль и результать могуть быть достигнуты безъ всякаго сравненія больше церковнымъ общимъ пвніемъ, чвмъ хоровымъ, такъ какъ только тогда каждый прихожанинъ участвуетъ лично, душой своей, въ томъ, что предъ нимъ совершается. - Однообразія общенароднаго пънія нечего бояться: его можно разнообразить по желанію, такъ какъ у насъ есть нѣсколько церковныхъ напъвовъ, различающихся между собою очень существенно. Послъ знаменнаго распъва можно вводить греческій и кіевскій распѣвы. Новое музыкальное богатство раскроется предъ народомъ, если онъ приступить къ изученію октоиха. При общенародномъ исполненіи пъснопъній знаменнымъ распѣвомъ родная русская мелодія породитъ забытыя теперь сопровождавшія ее чисто русскія созвучія, дасть толчекь къ образованію новыхъ и новыхъ оборотовъ музыкальной церковной народной ръчи, интересныхъ не только для поющаго народа, но еще больше для самихъ спеціалистовъ-музыкантовъ. Годовъ 100-150 тому назадъ знаменный распъвъ былъ традиціоннымъ народнымъ распъвомъ. Обиходное "Всемірную славу" было народнымъ гимномъ. Въ военное время при словахъ: "Дерзайте убо, дерзайте, людіе Божіи", бросались на врага. Вмѣстѣ съ этимъ общее пѣніе вызоветъ наиболъе музыкальныя натуры къ личному, простому, церковно-музыкальному творчеству. Начнутъ изучать и разучивать разныя церковныя пъснопънія.

Вмѣстѣ съ этимъ Арханг. Еп. Вѣд., "Руков. для сельск. паст." и др. настойчиво указываютъ, что общее пѣніе—лучшее миссіонерское орудіе для борьбы съ сектантствомъ.—Въ настоящее время, пишутъ въ "Руксв. для сельск. паст.", особенно необходимо позаботиться о наилучшей постановкѣ церковнаго пѣнія, чтобы предотвратить увлеченіе православныхъ сектантскимъ пѣніемъ. Пѣніе стиховъ и кантовъ сектантами производитъ на православную простую массу чарующее впечатлѣніе. Часто они приходятъ отъ него въ такой восторгъ и умиленіе, что подъ вліяніемъ его дѣлаютъ окончательный шагъ къ отпаденію отъ православія. Въ миссіонер-

скихъ цѣляхъ особенно необходимо улучшить пѣніе въ сельскихъ приходахъ. Общее пѣніе вызываетъ особенный энтузіазмъ, стоитъ только припомнить общественныя моленія о дождѣ во время засухи и проч. Тамъ, гдѣ душа молящихся сливается съ священнослужителями, тамъ живо религіозное чувство.

Другой вопросъ, чрезвычайно важный для поднятія богослуженія,—вопросъ о церковномъ чтеніи. У насъ читаютъ обычно очень плохо: торопливо невнятно, неправильно, даже съ искаженіемъ словъ. Часто чтецами являются лица, случайно попавшія въ церковь, безъ всякаго настроенія и чувства. На обязанности священника лежитъ организовать дѣло церковнаго чтенія такъ, чтобы въ немъ принимали участіе только лица, религіозно настроенныя и расположенныя къ церковному богослуженію и обряду.

Но общее вліяніе на молящихся богослуженія будеть полнымъ только тогда, когда въ богослужение войдетъ авторитетное слово пастыря. Священникъ не совершитель только богослуженія, но и учитель. Въ настоящее время проповъдь является могучимъ средствомъ для распространенія въ народ'в истинно-религіозныхъ началъ. Мы переживаемъ жестокую годину оспариванія и отрицанія общихъ христіанскихъ истинъ. Въ настоящее время нельзя относиться къ проповъди, какъ только къ повинности, -- и исторія распространеніе сектантства ясно говорить, что слово живое, слово проповъди имъетъ громадное-то опасное, то спасительное значение. Когда проповъдь соединится съ хорошимъ пъніемъ и чтеніемъ церковнымъ, она сділаетъ храмъ мъстомъ глубокаго нравственнаго перевоспитанія. Безъ живой пропов'єди будетъ неполно и наше богослужение и трудно-достижима цёль религіозно-нравственнаго вліянія на человъка храма. "Пастырство безъ учительства положительно невозможно, пишутъ въ "Руков. для сельск. пастырей". Въ настоящее время обязанность эта осложнилась. Со всвхъ сторонъ идутъ многочисленныя нападки на Христову истину; и теперь болъе прежняго священникъ долженъ собрать свои силы для проповъди. Къ сожалънію, въ настоящее время многіе пастыри водять своихъ овецъ по скуднымъ пажитямъ сухого и безжизненнаго витійства. А между тімь, какую силу имъетъ живая проповъдь, о чемъ лучше всего свид'втельствуетъ четвертый въкъ христіанской исторіи. Въ настоящее время, какъ никогда раньше, требуется учительность отъ пастыря, умѣнье захватить своимъ словомъ всѣ нужды текущей жизни и дать евангельскій строгій отвѣтъ всякому вопрошающему.

На пастырскомъ собраніи Екатеринбургскаго духовенства съ духовенствомъ Верхо-Исетскаго завода быль прочитань и обсужденъ особый докладъ "о проповъднической организаціи въ связи съ вопросомъ объ усиленіи церковнаго учительства".-Желательно, чтобы самая убогая наша сельская церковь огласилась словомъ благовъстія, согръда бы и обласкала душу каждаго мірянина и привязала бы его ко Христу. Самая жизнь заставляетъ насъ позаботиться о святой пастырской обязанности. "Теперь кто и не хотёль бы учиться слову, вынуждень тяжелою необходимостью учиться этому искусству, потому что въ настоящее время въ большинствъ случаевъ только однимъ словомъ мы можемъ защитить себя и свое достояніе", говоритъ еп. Евдокимъ. Готовясь къ проповъди, нужно вдохновлять сердце свое, а не начинять умъ готовыми и чужими словами. У насъ замъчается общая растерянность въ словъ, потому что мы не привыкли проповъдничество соединять со своимъ званіемъ. Учительство нужно поставить въ центръ своего служенія, тогда священникъ не замкнется въ своей внѣшней исправности по совершенію требъ.

Проповъдничеству нужно учиться, но учиться не по книгъ, не по руководствамъ церковной словесности, а изъ самой жизни. Нужно готовить себя, воспитывать и научиться жить въ Богъ. Внъшнимъ средствомъ наученія пропов'єди-является пастырское содружество, такая организація, которая давала бы каждому проповъднику сознаніе общей силы. Въ основу такой организаціи должно положить принципъ содъйствія и помощи личнымъ способностямъ и особенностямъ душевнаго склада каждаго. Организація будеть им'ть ту силу, что дасть возможность выработки церковнаго общественнаго сознанія каждаго отд'вльнаго лица. Содружество и общеніе сильно тімь, что развиваетъ правосознаніе и мысль о силъ планом врной и мощной. Въ духовной организаціи разрабатываются и устанавливаются и нормы нравственной оцфики жизни. Въ организаціи источникъ самообразованія и вдохновенія. Организація дастъ силу живому слову: она разрабатываетъ темы проповѣди, устанавливаетъ путь. Только при проповѣднической организаціи возможна система въпроповѣданіи. Объ этой содружеской организаціи и нужно позаботиться.



# Дъло трезвости въ приходъ.

(Окончаніе \*).

#### На борьбѣ съ пьянствомъ.

На воскресныхъ и праздничныхъ чтеніяхъ и собесъдованіяхъ въ школахъ слъдуеть не только читать статьи о вредё и ужасё пьянства, но и вызывать слушателей на всевозможныя возраженія въ защиту умъреннаго потребленія спиртныхъ напитковъ. Горькихъ пьяницъ народъ не любитъ, презираетъ ихъ... По народному убъжденію, позволительно напиваться лишь изредка, - въ особо-уважительныхъ случаяхъ, по требованію установившагося обычая... «Пей, да дело разумей»... Поэтому статьи для чтенія народу надобно выбирать съ осмотрительностью, имая всегда въ виду именно тв логическія и бытовыя подпорки, коими поддерживается пьянство во всемъ народь, и въ данной мъстности въ частности... Разъяснять надо не вредъ закоренѣлаго пьянства, такъ какъ это очевидно каждому, а ложность и недостаточность тъхъ аргументовъ, которые народъ выставляетъ въ защиту и въ прикрытіе своей пагубной страсти... Читать о пьянствъ вообще, безъ ближайшаго знакомства съ апологетикой пьянства въ народѣ, это значитъ «бить по воздуху», разыгрывать смішную роль повара въ крыловской баснъ... Крестьяне съ удовольствіемъ выслушають «душеспасительные» разсказы, но будуть пить по-прежнему...—« А Васька слушаеть да ъстъ», -глядя на школьныя чтенія, какъ на извъстнаго рода несерьезную роскошь, какъ на невредное развлечение, которое въ сущности ни къ чему не обязываетъ...

Для того, чтобы народныя чтенія о пьянствѣ достигали цѣли, необходимо серьезное изслѣдованіе и всестороннее изученіе тѣхъ аргументовъ, которыми народь благовидно прикрываеть свою страшную болѣзнь, разслабляющую его духъ и тѣло, неизбѣжно ведущую къ

<sup>\*)</sup> См. № 14 "Изв. по Спб. епарх.".

вырожденію націи, къ духовной смерти и всенародному обнищанію...

Статьи и книжки, отвѣчающія этой цѣли, могутъ издаваться лишь тѣми обществами, кои имѣютъ за собою многолѣтнюю практику, какъ Александро-Невское общество трезвости въ Петербургѣ... На эту жгучую потребность указывають и постоянныя обращенія названнаго общества въ своихъ «трезвыхъ» журналахъ—къ читателямъ, съ просьбой сообщать подробныя свѣдѣнія о ходѣ и успѣхахъ трезваго дѣла на мѣстахъ... Эти полезныя сообщенія похожи на глыбы необработанной руды, изъ которой тамъ, въ лабораторіяхъ мысли, извлекаютъ драгоцѣнности, оттачивая ихъ и облекая въ высокія, по своей цѣнности, художественныя формы...

— Читаль я какъ-то въ школѣ о пьянствѣ, — разсказывалъ мнѣ сосѣдъ-священникъ. — Послѣ чтенія, чтобы провѣрить впечатлѣніе въ слушателяхъ, я предложилъ имъ высказаться по вопросу о пьянствѣ...

Поднимается одинъ пожилой крестьянинъ изъ числа «умственныхъ», челов'ъкъ рѣдко пьющій, и спрашиваеть:

- Вы, батюшка, это про насъ читали, или вообще?
  - Конечно, вообще...
- Я и вижу, что не про насъ... У насъ пьяницъ мало — по пальцамъ перечтешь... Если же мы и пьемъ, то больше на свадьбахъ, крестинахъ и въ другихъ случаяхъ, когда гръшно не выпить... Неужто нельзя и повеселиться при возможности?.. Самъ Спаситель былъ на бракъ въ Канъ... Сочтемъ-ка, сколько тамъ было выпито?.. Я хорошо помню это евангеліе... «Тамъ было шесть каменныхъ сосудовъ, вмѣщавшихъ по двѣ или три мѣры (ведра)... И наполнили ихъ (слуги) до верха»... Выходить, что вина, превращеннаго Господомъ изъ воды, получалось не менъе иятнадцати ведеръ... А сколько было выпито раньше!.. Гостей было, положимъ, много можеть быть, болье сотни... Но что изъ того!.. Если раздълить 30 ведеръ вина на сто гостей, то на каждаго придется по три десятыхъ ведра, т. е. по три штофа на брата... Даже у насъ столько не пьють на свальбахъ!...

Положеніе мое было не изъ ловкихъ... Всѣ присутствующіе насмѣшливо глядѣли на меня, видимо гордясь тѣмъ, что «ихъ братъ» такъ ловко «срѣзалъ» батюшку отъ Писанія... Не давъ времени присутствующимъ утвердиться въ такомъ ошибочномъ мнѣніи, я началъ:

— Спаситель быль Назорей, а назореи

давали обътъ никогда не пить «вина и сикера»... Следовательно, уже поэтому Господь не могъ столько выпить... Божія Матерь и Апостолы, «во всемъ подражавшіе Господу», также были трезвенники... Дальше: гостей на бракъ въ Канъ Галилейской было не сотня, а множество, такъ какъ, по существовавшему у евреевъ обычаю, удержанному ими до сихъ поръ, на бракъ приглашалась почти вся община и множество родственниковъ изъ окрестныхъ городовъ и селеній... Такъ, Господа, Божію Матерь и Апостоловъ пригласили на бракъ изъ другого города, въроятнъе всего-изъ Назарета... Бракъ у евреевъ продолжался обыкновенно дня два три, и сопровождался многими церемоніями... Следовательно, гостей на евангельскомъ бракѣ надо предполагать не сотню, а нъсколько сотенъ, во всякомъ случаъ не менъе 300 душъ. Если бракъ продолжался 3 дня, то это число надо умножить втрое... Сообразивъ все это, мы найдемъ, что на каждаго изъ присутствующихъ гостей пришлось не по три десятыхъ, а по одной тридцатой ведра, т. е. около трети штофа, - всего по нѣсколько рюмокъ... Господь Спаситель по-царски облагод втельствоваль гостей брачныхь, чтобы дать испытаніе ихъ благоразумію въ умъренномъ потребленіи вина (Гладковъ, «Толковое Евангеліе»).

Да и пили на бракѣ не водку, не нашу ужасную сивуху, которой 2—3 рюмки достаточно, чтобы свалить свѣжаго человѣка съ ногъ, а чистое виноградное вино...

Вино не такъ вредно, какъ водка, а въ иныхъ случаяхъ даже и полезно... \*) Евреи—самый трезвый народъ на свътть... Пьяницъ между ними почти не видно... Что такъ было и во времена Спасителя, можно заключить изъ того, что, въ числѣ обличеній Господа, обращенныхъ къ жестоковыйному еврейскому народу, не встръчается обличеній въ пъянствъ... Видите, — обратился я къ «умственному» крестьянину:—вы несправедливы... Нельзя, безъ должнаго и осторожнаго вниманія и глубокаго пониманія, выхватывать отдѣльныя мѣста изъ Евангелія и ими прикрывать свои пороки, которые хорошо сознаешь, но съ которыми иной разъ не легкобываетъ разставаться!..

Сконфуженный «ораторъ» смолчалъ... Настроеніе слушателей-крестьянъ, я замѣтилъ, рѣзко измѣнилось въ мою пользу...

— Теперь послушайте, какъ слово Божіе

<sup>\*)</sup> См. Тимоф. 5, 23.

учить о неумфренномъ потребленіи вина, о пьянствъ...

«Я писаль вамь, —говорить св. Апостоль Павель. — не сообщаться съ тъмъ, кто, называясь братомъ, остался пьяницею; съ такимъ даже не всть вмвств» (1 Кор. V, 11). Разумвется, здвсь св. Апостоль понимаеть неумвренное, излишнее потребление не вина, а преимущественно «сикера», т. е. водки, каковая страсть была сильно развита въ средъ кориноянъ... Городъ Кориноъ находился въ Греціи, а греки были язычники... Нѣкоторые изъ нихъ, принимая христіанство, думали, что оно не препятствуеть ихъ пагубной привычкъ къ пьянству и обжорству, и по-прежнему предавались страсти винопитія... Вотъ такихъто христіанъ изъ язычниковъ, а не изъ евреевъ, и разумъетъ Апостолъ... Изъ приведенныхъ словъ Апостола ясно вытекаетъ, что пьяница не можеть считать себя христіаниномъ, пока не покается и не исправится... Такихъ христіанъ-лишь по одному имени-и между нами много!.. И мы не только не должны защищать ихъ пьянство, а всячески сторониться и избътать ихъ... Человъкъ, имъющій діло съ нечистотами, непремінно запачкается, какъ-бы онъ ни старался сохранить себя въ чистоть и опрятности... Человъкъ, подружившійся съ пьяницей, рано или поздно самъ сдёлается пьяницей...

Пьянство закрываеть отъ людей двери Царствія Божія и ведетъ ихъ на дно адово... Св. Апостолъ Павелъ грѣхъ пьянства ставитъ на ряду съ грѣхами отступничества, т. е. еретичества, идолослуженія, волшебства, прелюбод'вянія, убійства... «Поступающіе такъ, — говорить онъ, — Царствія Божія не наслідують» (Галат. 5, 19-21). Христіанамъ св. Апостолъ строго запов'єдуеть «воздержаніе» (между прочимъ и отъ пьянства — 2 Тимов. 3, 3 — 4; Галат. 5, 23). По его ученію, только въ "посл'єднія времена", передъ пришествіемъ антихриста, люди будуть хвалиться своими похотями, и не стануть слушать добрыхъ наставленій благочестивыхъ пастырей (2 Тимов. 3, 1-5)... Устращимся походить на нихъ, православные!.. Лучше уподобимся Маріи, сидъвшей у ногъ Спасителя, и съ сердечнымъ умиленіемъ слушавшей слово Ero!..

— Такъ-то оно, такъ, батюшка, — со вздохомъ заговорилъ тотъ-же "умственный" крестьянинъ, — но въдь пьянствовать, это значить — пить безъ просыцу, безъ разума... А мы пьемъ

по рюмочкѣ, много — по бутылочкѣ, да и то при случаѣ... Развѣ это пьянство?..

- Въ отвътъ на это, я вамъ изложу маленькій разсказъ: "Пятачекъ погубилъ". Содержаніе его, въ краткихъ словахъ, такое. Крестьянинъ отдалъ сына Ванюшу въ городъ на услуженіе къ купцу. Сначала мальчикъ былъ честенъ, и усердно служилъ хозяину. Но однажды онъ, послѣ долгой внутренней борьбы, укралъ у купца пятачекъ, который тотъ нечаянно позабылъ на столѣ... Дальше нашъ Ванюша началъ красть все больше и больше, и, наконецъ, стянулъ у купца крупную сумму денегъ, за что попалъ въ Сибирь... Какъ видите добраго, честнаго мальчика "пятачекъ погубилъ"!..
- Въ жизни каждаго пьяницы такимъ "пятачкомъ" является первая рюмка водки, которую человъкъ часто выпиваетъ не по своей охоть, а по настоянію добраго пріятеля или знакомца... За первой идеть вторая, потомъ третья и т. д., пока человъкъ не втянется въ пьянство съ головой... Тогда ему хотълось бы вернуться на трезвый путь, да поздно: скверная привычка въблась въ плоть и кровь, --и неодолимо тянетъ къ водкѣ!.. Выходитъ точьвъ-точь, какъ говорить Писаніе: "Не смотри на вино, какъ оно искрится и краснъеть: какъ змъй, оно укусить, и ужалить, какъ аспидъ" (Притч. 23, 31). Укушеніе аспида бываеть смертельнымъ; такъ и отъ водки человѣкъ умираетъ духовно, а часто и тѣлесно... Развъ мало людей сгоръло живьемъ отъ этого страшнаго зелья, которое народъ не даромъ называетъ "кровью сатаны"?!... Подумайте и вспомните, сколько кражъ, сколько убійствъ и иныхъ страшныхъ преступленій совершали люди подъ вліяніемъ водки!.. У пьяницы водка — идолъ: когда нътъ у него своихъ денегъ, чтобы напиться до безумія и тъмъ принести жертву своему страшному кумиру, онъ ръшается на кражу, на насиліе, на убійство, на клятвопреступленіе, на страшную несправедливость!.. До чего только водка ни доводить!.. Вамъ-ли не знать всего этого?.. И долго-ли, православные, будеть царить на Руси святой это "идолище поганое", этотъ тысячеголовый Змій-Горынычь, губящій столько жизней, отнимающій столько дорогихъ и нужныхъ силъ у народа!.. Покайтесь!.. Оду-

Впечатлъние получилось сильное, потрясаю-

Въ заключение я высчиталъ, сколько средствъ отнимаетъ у народа водка въ течение десятковъ лътъ...

— Нэша лавка, — говориль я, —продаеть водки ежегодно на 8000 руб. Въ 15 лѣтъ это получится крупная сумма въ 120,000 рублей. За эти деньги можно-бы купить цѣлое имѣніе или построить всѣмъ каменные дома въ деревнѣ!. Не вѣрите? —У насъ въ селѣ числится 150 дворовъ. Подѣлите 120,000 на 150, и получите на каждый дворъ по 800 рублей...

Шутка-ли сказать!.. Водка не есть необходимость, а только пустая и вредная прихоть... Хлѣбъ, овощи, вода, обувь, одежда, жилище, — воть необходимое, безъ чего въ жизни нельзя обойтись, а водка... Вотъ я живу безъ водки, и чувствую себя превосходно!..

О, если-бы больше такихъ бесѣдъ!.. Не величался-бы тогда Зеленый Змій, летаючи надъ русской землей, своею силою несмѣтною, своею властью безграничною!.. Пришелъ-бы тогда конецъ его поганому царству!..

Единственное серьезное указаніе, которое дълаеть народъ въ пользу своего пьянства, это та гнетущая скука, которая тяжелымъ бременемъ налегаетъ ему на душу... И дъйствительно: для нытливаго ума и недюжинной, съ широкими запросами души крестьянина въ глухой деревнъ нътъ удовлетворенія, - и поневолъ "слабые духомъ", но одаренные способностями, деревенскіе жители заливають свою жажду знанія, свои неотступныя сомнінія «зеленымъ виномъ»!.. Нужны хорошія, съ дельнымъ и обширнымъ курсомъ, сельскія школы, нужны многочисленныя, съ богатымъ запасомъ книгъ и журналовъ, читальни; — главное — нужны свѣтлые, энергичные дѣятели на нивѣ Божіей, которые-бы и сами горбли жаждой правды Божіей, и людскія души зажигали огнемъ идеала, чистаго, религіознаго въдънія... Надо, чтобы духовно-проснувшійся народь и съ матеріальной стороны обставиль себя болье сносно, по-человъчески, и не оставался тъмъ богачемъ-нищимъ, который умираеть на кучахъ золота... Надо привить народу всъ лучшія стороны западной, преимущественно земледъльческой, культуры, не искальчивъ его православно-русской души, и тогда только для нашей родины настанеть лучшая пора, пора мирнаго, культурнаго развитія на основ' евангельской правды!..

Всѣ эти мысли давно сознаны всѣми; но бѣда въ томъ, что добрые друзья народа, эти по-истинѣ «Божьи соработники» (1 Кор. 3, 9)

Печатать разръш. 1911 г. Протојерей Ф. Орнатскій.

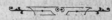
 дъйствують не сообща, а, въ большинствъ случаевъ, разрозненно, другъ о другъ ничего не зная и не въдая... Горы зла или порока не подъ силу одному человъку. Тутъ нужны тысячи, милліоны дружных работниковь, дайствующихъ сообща, - по одному, всесторонне, детально выработанному плану. Этотъ планъ и самый способъ, и средства дъйствованія должны явиться естественнымъ результатомъ глубокаго жизненнаго опыта, тщательно-провъреннаго, дышащаго жизненностью и неотразимою всепокоряющей правдой... Для победы надъ страшнымъ врагомъ народа, кроме того, нужно постоянное, ни на мигъ не ослабѣвающее одушевленіе, нужны вожди съ могучей, пророческой душой, какъ С. А. Рачинскій, — нужды «будильники» народнаго самосознанія, «трезвые» журналы и газеты, «трезвыя организаціи», взаимно-объединенныя общими цёлями; -- нужна мощная пропов'ть съ церковныхъ каеедръ, нуженъ живой примъръ трезвой жизни, нужны тысячи и милліоны интересныхъ противопьянственныхъ дистковъ и брошюръ для народа, что отчасти уже осуществлено Александро-Невскимъ Обществомъ трезвости въ С.-Петербургъ...

На сильнаго врага, владѣющаго огромной и тѣсносплоченной ненавистью къ свѣту арміей. — нельзя выступать съ горстью храбрецовъ, хотя помощь Божія и имъ помогаетъ «одолѣвать горы»!..

Объединимся же, друзья народа! Дружно и съ молитвой вступимъ съ пьянствомъ въ безпощадную борьбу!..

«Съ нами Богъ!.. Разумъйте вси, яко съ нами Богъ!..»

Свящ. С. Козубовскій.



#### содержаніе:

Отдълъ оффиціальный. Распоряженія Епархіальнаго Начальства. Отдълъ неоффиціальный. 2 письма: секретаря Петербургской баптистской общины Ф. Птицына къ наставнику баптистовъ В. Фетлеру и проповъдника Ревельской баптистской общины К. Перфильева преосвященному епископу Никандру. Народная въра. Епархіальная хроника. Церковно-общественная жизнь. Изъ иноепархіальной жизни и печати. Дъло трезвости въ приходъ. Свящ. С. Козубовскаго.

Редакторъ прот. П. Миртовъ.

Тип. Алекс.-Невск. Общ. Трезв. СПБ., Обводный, 116.