

годъ хххіх.

Подписная ц'вна: бевъ доставки на годъ 3 р. 50 к., на полгода 2 р., на три м'всяца 1 р., на м'ясяць 40 к.

Съ доставкою и пересылкою на годъ 5 р., на полгода 3 р., на 3 мъсяца 1 р. 50 к., на 1 мъ-

сяць 1 р. Отдёльные ММ по 10 коп. Продаются во всёхъ кіоскахъ города Москвы. Еженедъльное

изданіе.

№ 19.

Релакція открыта отъ 10 до 2 ч. дня.

13 мая 1907 г.

Адресъ: Москва, Лиховъ пер. Епархіальный домъ, редакція «Моск. Церк. Вёдомостей».

объявленія принимаются за строку цли м'вето строки: за 1 разъ 30 к., за 2 раза 50 к., за 3 раза 70 коп., на годъ—по особому условію.

### Совътъ Братства преподобнаго Сергія для вспомоществованія нуждающимся студентамъ и воспитанникамъ Московской Духовной Академіи

приглашаеть членовъ Братства пожаловать на обычное годичное общее собраніе Братства, имѣющее быть 17 числа мая сего 1907 года въ 5 часовъ вечера въ зданіи Московской Духовной Академіи, въ Лавръ.

Въ 5 часовъ пополудни, предъ началомъ собранія, въ Академической церкви им'веть быть совершена паннихида по скончавшимся членамъ Братства.



## Наша пастырская задача въ борьбѣ съ соціалъдемократическою пропагандою.

Ръчь, сказанная Высокопреосвященнъйшимъ Владиміромъ, Митрополитомъ Московскимъ и Коломенскимъ на пастырскомъ собраніи въ Епархіальномъ домъ 30 окт. 1906 г.

(Окончаніе).

IV. Способы и средства, какіе полезно употреблять намъ при ръшеніи соціальной задачи.

По всѣмъ признакамъ борьба между Церковію и невѣрующими соціалъ-демократами завяжется скоро и въ нашихъ селахъ и деревняхъ. Борьба будетъ тяжелая, но не безнадежная, такъ какъ, несмотря на энергичную агитацію соціалъ-демократіи противъ религіи, у сельчанъ нашихъ все еще есть сильная, искренная религіозная потребность, глубины и живучести которой боятся сами соціалъ-демократы. Потомъ, какъ мелокъ и поверхностенъ соціалъ-демократическій матеріализмъ, какъ жалокъ и ничтоженъ онъ въ сравненіи съ безконечною силою истинной христіанской вѣры!

Наконець, у насъ болѣе благопріятныя условія для этой борьбы. Соціаль-демократія должна еще организовать свое дѣло, а у насъ уже готовы для этого наши небольшія, удобныя для наблюденія приходскія общества. Стоить только оживить ихъ и мобилизовать для этой цѣли. Дальше, дальше, братіе, отъ всякаго малодушія и унынія, которое умѣеть только вздыхать, но ничего не дѣлать! Поспѣшимъ приняться за дѣло и будемъ дѣйствовать съ надеждою на Бога, Который не хочеть смерти грѣшника и благодать Котораго гораздо сильнѣе, чѣмъ всякій грѣхъ!

А чтобы наши сельскіе приходы могли устоять противъ соціаль-демократическаго нападенія, для этого воть что требуется съ нашей стороны: 1) мы должны старую задачу выполнять съ новою энергіею и вѣрностію, 2) мы должны къ выполненію новой задачи приступать съ новою любовію и 3) въ существующіе церковные порядки должны вложить новую дущу.

1. Мы должны, сказали мы, старую задачу выполнять съ новою энергією и върностію. Эго прежде всего относится къ намъ, братіе-сопастыри. Мы должны итти въ этой борьбъ впереди другихъ, на насъ больше всъхъ лежитъ отвътственность за

неуспъхъ ея, такъ какъ у насъ и больше средствъ для нея. Со всею върностію и добросовъстностію должны мы исполнять задачу нашего признанія, и всюду, и на каоедръ и внъ ея, и въ храм'в, и вн'в его пропов'ядывать слово Божіе, какъ яркій св'ять во всякой тьм'в, какъ мечь противъ всякой лжи, какъ бальзамъ для всякой раны, какъ жерновъ, размолывающій и размягчающій сердца, какъ союзъ, который соединяетъ враждующія сословія въ единствъ любви Христовой, какъ голосъ Божій, который учить весь этоть порядокъ міра съ его радостями, несовершенствомъ и скорбями и понимать какъ твореніе в'ячной мудрости, какъ ключъ той загадки, что страданія этого времени суть ничто въ сравненіи съ въчною славою тамъ вверху, на небъ. Но своей проповъди мы необходимо должны придать такой характеръ, чтобы слушатель чувствоваль, что она говорится не ради только какъ говорять, отбыванія повинности, а проистекаеть изъ святъйшей глубокой любви къ дълу. Пусть не упрекають насъ въ томъ, что мы, пастыри, проповъдуемъ потому только, что это наше дъло, наша профессія, нашъ кусокъ хлъба. Далье, наша проповъдь, въ настоящее время, чтобы отвъчать его потребности, должна имъть соціальный характеръ, не въ томъ смъсль, чтобы, вмъсто въчнаго Евангелія, мы переносили на церковную каоедру соціальные или даже соціально-политическіе вопросы, но въ томъ, чтобы божественное ученіе Евангелія преподавалось нами не въ абстрактной формв, но въ приложеніи къ каждому положенію, какъ къ богатымъ, такъ и къ бъднымъ, какъ къ знатнымъ, такъ и къ простолюдинамъ. Церковь не знаеть партійности, она не должна становиться на сторону богатыхъ противъ бъдныхъ и наобороть. И намь, въ настоящее время, особенно, нужно избъгать упрека въ томъ, что будто мы союзники богатыхъ и сытыхъ, что мы "тами съ богатыми, а бъднымъ проповъдуемъ только покаяніе". Необходимо все делать съ живейшею, никогда не оскудъвающею любовію, дабы, вмъсто нравственно-растлъвающаго, языческаго, соціалъ-демократическаго духа, призвать къ сердцамъ духъ Христа, который все оживляеть, все очищаеть, все обновляеть. Не должны мы оставлять безъ вниманія и тахъ, до коихъ не доходять наши проповъди, но искать въ пастырскихъ заботахъ общенія и съ ними, дабы заблуждающихся между ними вразумлять, колеблющихся поддерживать, унывающихъ утёшать и души всъхъ приводить къ небесному Врачу, Пастырю-Христу. Особенное удобство приближаться къ сердцамъ върующихъ съ

въчною божественною истиною представляють наставленія прихожанъ по разнымъ спеціальнымъ случаямъ, такъ называемыя казуальныя ръчи. Соціальное значеніе казуальныхъ ръчей не одънимо. Такъ какъ слова, произносимыя за обычными богослуженіями церкви, изв'єстною частію тепережнихъ христіанъ, отлучившихъ себя отъ Церкви, не выслушиваются, то темъ боле должны мы дорожить казуальными рѣчами и пользоваться, какъ средствомъ оказывать вліяніе Церкви и Евангелія въ различныя времена, въ различныхъ мъстахъ и при различныхъ обстоятельствахъ. Но мнъ нътъ надобности подробно перечислять тъ средства и способы, тъ пути и двери, которые открыты для насъ, пастырей, для входа къ нашимъ пасомымъ и приближенія къ душамъ ихъ для ихъ назиданія; каждый изъ насъ хорошо знаетъ ихъ и самъ, нужно только, чтобы мы достаточно нашли въ себъ усердія и умінья использовать ихъ надлежащимь образомь, въ истинномъ смыслъ и духъ приложить ихъ къ нашему пастырскому двлу.

Эти старыя задачи должны мы исполнить съ новою ревностію, съ неослабнымъ усердіемъ, при чемъ или сами должны неумолкаемо проповъдывать, или же предоставлять это другимъ благонадежнымъ проповъдникамъ. Если бы съ каоедръ всъхъ церквей нашихъ, какихъ у насъ десятки тысячъ, неумолкаемо стала раздаваться сильная, пламенная, безпристрастная проповъдь о братолюбіи и христіанскомъ милосердіи, то она, навърное, воздъйствовала бы на озвъръвшій, подъ вліяніемъ соціаль-демократическихъ агитаторовъ, народъ нашъ, умфрила бы ненависть и злобу бъдныхъ, смягчила бы жестокую, окаменълую душу богатыхъ. Когда я говорю о каоедрахъ, то употребляю это слово въ болѣе широкомъ смыслѣ, разумѣя здѣсь не одну только церковь, но и школу, таинство исповъди, крещенія, елеосвященія, погребенія и другія приходскія требы. Особенно д'яйственны бывають личныя, никому невъдомыя бесъды духовнаго отца съ духовными дітьми своими. Въ этомъ частномъ собесвдованіи лицомъ къ лицу заключается чудесная, часто совершенно неотразимая сила воздъйствія. Но служители Христа должны въ этомъ отношеніи болье и болье уподобляться своему Господу: ихъ душа также должна горъть любовію, какъ горъла Его душа, также милосердовать о каждой заблудшей овечкъ, какъ милосердовалъ Онъ. О, если бы этотъ огонь сошелъ съ неба и зажегь въ душъ каждаго проповъдника такое пламя любви, которое неудержимо проявляется въ ревности, подобной ревности Господа, о которой написано: "ревность о Твоемъ домѣ снѣдаетъ меня"! Вотъ что разумѣю я, когда говорю, что мы должны съ новою ревностію исполнять старыя задачи.

2) Если сердце наше тепло и горить любовію къ нашему Господу и къ тъмъ душамъ, которыя столь дорогою цъною куплены Имъ, то мы не ощутимъ никакого труда отнестись къ новымъ задачамъ съ новою любовію. Если пастырь неусыпно проповъдуетъ о гръхъ и благодати, объ искупленіи и духовномъ возрожденіи, о насл'ядованіи небеснаго царствія в'ярующими, и о въчномъ мученіи невърующихъ, то ужъ этимъ однимъ онъ невидимо и безшумно, и, однако, очень сильно и дъйственно, часто безъ благодарности, но никогда безъ награды противодъйствуетъ матеріализму и содбиствуєть разрешенію соціальной проблемы. Однакожъ мы не должны, братіе-сопастыри, ограничиваться въ этомъ дълъ только косвеннымъ противодъйствіемъ. Намъ необходимо ближе изучить врага, угрожающаго нашимъ пасомымъ, ближе уяснить себ'в тв соціальныя условія, нужды и недостатки нашихъ прихожанъ, которыя способны погнать ихъ въ армію соціаль-демократовъ. Мы не можемъ ожидать надлежащаго успѣха своей пастырской дінтельности, если будемъ совершать ее безъ надлежащаго изученія господствующихъ въ наше время и волнующихъ наше православное общество соціальныхъ идей и теорій. Если мы хотимъ умягчить и согръть сердца богатыхъ и подвигнуть ихъ на помощь нуждающимся, то намъ необходимо точно знать эти нужды, чтобы не быть несправедливыми и односторонними. Не то хочу сказать я, что мы пастыри должны сдълаться соціаль-политиками или соціаль-экономами; мы-пропов'вдники Евангелія, и это навсегда должно оставаться нашею главною задачею; равно и не то, что мы должны обстоятельно изучить вев отрасли соціальной науки. Неть. Мы должны только знать, какъ стоить дело въ нашихъ приходахъ, уяснить себе те вопросы и нужды, которые волнують наше ближайшее общество. О матеріальномъ положеніи нашихъ собственно духовныхъ чадъ должны мы быть освъдомлены, о состояніи ихъ хозяйства, о ихъ занятіяхъ, ремеслахъ и промыслахъ, о состояніи ихъ домовъ и наемныхъ пом'вщеній, о томъ, чомъ они питаются, какія терпять лишенія, на что больше всего жалуются. Воть о чемъ необходимо долженъ быть освъдомленъ приходскій священникъ, чтобы тамъ, гдь это возможно, оказывать имъ помощь въ удовлетвореніи ихъ справедливыхъ жалобъ. Иначе мы въ нашей проповѣди слишкомъ высоко поднимемся надъ дѣйствительностью жизни, и членамъ нашего прихода, глубоко погрузившимся въ земную борьбу за существованіе, недостанеть орлинаго полета, чтобы подняться до нашей высоты и воспріять премирное утѣшеніе Евангелія. Превосходно сказаль однажды одинъ изъ ученыхъ богослововъ: "пастыръ Церкви, чтобы быть вѣрнымъ своей задачѣ въ соціальной области, не долженъ и самъ безучастно относиться къ тѣмъ соціальнымъ стремленіямъ, которыя волнуютъ духовныхъ чадъ его. Но, касаясь соціальнаго вопроса, онъ всегда долженъ имѣть въ виду прежде всего нравственное приложеніе, воздѣйствіе на религіозное чувство ихъ; только тогда онъ можетъ быть совѣстью народа и въ его экономической и общественной жизни и пролагать болѣе широкій путь къ своему духовному дѣланію".

Отсюда открывается рядъ новыхъ задачъ, которыя мы должны принять на себя при угрожающемъ и уже начавшемся нападеніи соціаль-демократіи на нашу деревню и на наши сельскіе приходы. Противъ этого нападенія мы должны выступить во всеоружін и вевми мірами отражать его. Тысячи сельскихъ жителей ищуть и будуть искать совета, поддержки и защиты отъ всеразрушающаго наплыва соціаль - демократической агитаціи именно у своихъ пастырей. И они не должны, они не вправъ имъ отказывать въ этомъ. Защищать и охранять ихъ-это ихъ священный и непремънный долгъ. А если такъ, то намъ необходимо взять на себя эту новую, можеть быть нелегкую и не совсьмъ пріятную, но неизбъжную задачу-изучить соціаль-демократическій матеріализмъ, необходимо прочитать ея сочиненія, по крайней мъръ тъ изъ нихъ, въ которыхъ особенно ярко выступаеть матеріалистическій принципь, какь, напр., Бебеля "Женщина и соціализмъ", Стерна "Будущее религіи" и тѣ мелкіе соціаль-демократическія брошюрки, которыя въ русскомъ переводъ (изданіе "Посредника") тысячами распространяются въ народъ. Мы должны собрать весь этоть книжный матеріаль, чтобы имъть возможность опровергать \*) наполовину-или всецъло-ложное, но часто самоувъреннымъ и научнымъ тономъ преподаваемое

<sup>\*)</sup> Пособіємъ въ этомъ дѣлѣ могутъ служить книги и брошюры, указанныя профессоромъ Бронзовымъ въ статьѣ "Къ вопросу о соціализмѣ", помѣщенной въ "Колоколѣ" (см. № 263, 8-е декабря 1906 года). Не менѣе полезно въ этомъ отношеніи будетъ и полемическое сочиненіе "Vider Socialdemokratie", Флейшмана, имѣющее скоро появиться въ русскомъ переводѣ.

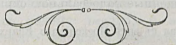
народу соціаль-демократическое ученіе. Наконець, мы должны слъдить за тъмъ, что читаетъ нашъ народъ и, въ противовъсъ соціаль-демократическому лжеученію, давать ему доброе, здоровое чтеніе. Какъ ревностны и энергичны въ этомъ отношеніи соціаль-демократы, заполонившіе своею литературою наши книжные рынки! Какъ они находчивы и изобрътательны! Чтобы и намъ не стыдно было передъ ними, позаботимся и мы, чтобы и у нашего православнаго люда не было недостатка въ добромъ, полезномъ матеріалѣ для чтенія. А для этого потщитесь, отцы и братіе, пополнить церковныя библіотеки и завести въ каждомъ приходъ свои церковно-приходскія читальни. Думаю, что на это существенно необходимое дело найдутся и средства. Если же где не въ состояніи будеть сділать это одно приходское общество, тамъ могутъ сложиться два-три сосъднихъ прихода и открыть общую библіотеку. Пусть каждый священникъ устрояеть это дёло, какъ хочетъ, одного только желаю я, чтобы въ каждомъ приходъ что-нибудь да дѣлалось и чтобы положенъ былъ конецъ нашей застарълой дурной привычкъ сидъть сложа руки и ничего не дълать въ той ложной увъренности, что ничего и нельзя сдълать.

3) Но и самый ревностный и работоспособный пастырь одинъ не многое можеть сдълать, а потому не слъдуеть на одного священника возлагать всю заботу и отвътственность за нравственное и духовное благо приходской общины. Ему должны быть помощниками сами прихожане, и здѣсь я подхожу къ 3-му требованію: т.-е. къ необходимому обновленію существующаго церковнаго попорядка. Наши приходская жизнь должна быть оживлена привлеченіемъ къ діятельному участію во всіхъ церковныхъ ділахъ самихъ прихожанъ. Доселъ священники, если не номинально, то фактически были единственными представителями церковныхъ интересовъ и церковнаго порядка и руководителями личною и общественною жизнію въ районъ своего прихода. Теперь же не должно быть такъ. Обстоятельства и потребности нашего времени-и въ этомъ нужно усматривать милость Божію-заставляють привлечь изъ среды мірянъ сотрудниковъ въ дѣлѣ устроенія и оживленія христіанской общественной жизни. Въ этихъ именно цъляхъ и состоялось 18 ноября 1905 г. распоряжение Святъйшаго Сунода объ учрежденіи церковно-приходскихъ совътовъ изъ мірянъ.

Въ чемъ же должна состоять задача этихъ совътовъ и какой можно ожидать отъ нихъ пользы? Церковно приходскіе совъты и

собранія не должны ограничивать свою д'вятельность зав'ядываніемъ только разнаго рода хозяйственными ділами по церкви или исполненіемъ предписаній епархіальнаго начальства. Они должны быть помощниками намъ, пастырямъ, и въ нравственнорелигіозномъ благоустройств'в приходской общины. Они постепенно должны знакомиться съ характеромъ и задачами христіанской общины; они должны быть участливыми и сострадательными къ судьбъ обездоленныхъ, бъдныхъ, несчастныхъ гонимыхъ членовъ своего прихода. Они должны имъть доброе сердце для внутренней жизни и преуспъянія общины и чувствовать себя отвътственными вмъстъ съ другими за ея религіозно-нравственное состояніе. Согласно сему, д'ятельность церковно-общественнаго совъта не должна, какъ я сказалъ, ограничиваться только хозяйственными дълами, но чрезъ участіе въ церковно-приходскихъ вопросахъ, въ дълахъ внутренней миссіи, они должны пробуждать чувство церковной жизни и сознаніе ея потребностей и расширить умственный горизонть въ отношении церковныхъ нуждъ и запросовъ. Если у членовъ церковнаго совъта будетъ пробужденъ этотъ интересъ, тогда можно ихъ направить и привлечь къ практической работъ въ дълъ церковно-общественной жизни. Тогда каждый члень этого церковно-приходскаго совъта могь бы принять на свое попеченіе того или другого б'єдняка, то или другое нуждающееся въ какой-нибудь матеріальной и нравственной поддержкъ семейство, или же могло бы быть раздълено все приходское общество на столько районовъ или участковъ, сколько членовъ церковно-приходскаго совъта. Каждый членъ совъта могъ бы принимать къ своему завъдыванію по одному такому участку, по возможности, обстоятельно изучать его, для доклада священнику о происходящихъ случаяхъ бользни и другихъ несчастій, могъ бы наблюдать въ своемъ районъ за поведеніемъ дътей и подростающаго юношества и старался бы во всъхъ отношеніяхъ содъйствовать словомъ и дъломъ преуспъянію нравственно религіозной и церковной жизни въ завъдуемой имъ части прихода. Если бы, такимъ образомъ, съ помощью этихъ мірскихъ членовъ приходскаго общества удалось фактически привести соціаль-демократію къ убъжденію въ томъ, что христіанская церковная община есть мобилизованная, дъятельная, отзывающаяся на все полезное сила, то тогда можно надъяться, что она (соціаль-демократія) не посм'вла бы посягнуть или напрасно стала бы посягать на такую живую общину. Ибо, что заключаеть въ себъ соціаль демократія наиболье привлекательнаго и справедливаго, (разумъется взаимная братская сплоченность, общее стремленіе къ улучшенію своего положенія и къ возможному устраненію вопіющихъ нуждъ), это давала бы и церковная община. Даже болье. Такая живая община могла бы дать своимъ членамъ въ десять разъ больше, чвмъ каждый соціалъ-демократическій союзъ. Она оказывала бы помощь и участіе не только во внашнихъ нуждахъ существованія, но и силу и мужество, миръ и спокойствіе, отраду и утѣшеніе въ самыхъ высшихъ и внутреннъйшихъ потребностяхъ человъческаго сердца. А потому учреждайте поскоръе, возлюбленные братіе - сопастыри, эти совъты, приступайте дружно къ работъ, не откладывая въ дальній ящикъ осуществленіе нам'яченныхъ м'яропріятій. Для этого вамъ теперь ничего болъе не нужно, какъ одно желаніе, а въ этомъ желяніи не можеть быть недостатка у того, кто хорошо понимаетъ настоящее время и знаетъ волю нашего Господа. Не ждите болье широкой разработки проекта о преобразовании строя церковной жизни и болъе обстоятельныхъ инструкцій и правилъ, достаточно и выработанныхъ, если только вы возьметесь за осуществленіе ихъ, одушевляемые любовію Христа. Не забывайте той непреложной истины, что вездъ и всюду самое первое, что нужно для успъха дъла, не деньги, не порядки и установленія, но люди, лица, готовые работать.

Сколько силъ дремлетъ въ нашемъ православно-христіанскомъ обществъ! Сколько работоспособныхъ людей стоятъ на рынкъ праздными, какъ бы не находя себъ работы! Выходите же, дорогіе братіе, на эту работу, на дѣло, на служеніе Господу! Выходите только съ вѣрою и терпѣніемъ! Не скоро, можетъ быть, покажутся плоды ея, но въ концѣ концовъ все же покажутся. Тотъ, Который милосердоваль о смятенномъ и разсѣянномъ народѣ во время земной Своей жизни, Онъ сжалится и надъ настоящимъ народомъ, переживающимъ тяжелую годину соціальнополитической и религіозной смуты. Онъ подастъ намъ Свою мощную руку и направитъ дѣло такъ, что Православная Церковь наша станетъ силою, которая проникнетъ во всѣ слои нашего общества, примиритъ враждующія сословія и партіи и положить конецъ нашей страшной, кровопролитной междоусобицѣ.



#### Соціализмъ, какъ нравственная и теоретическая задача \*). orpourence are thy arrestor oscor monorcain to be significant

### Основная точка зрѣнія.

Если бы царствіе Божіе открылось на землѣ во всей своей силь, то надъ человъчествомъ не стояль бы неотступною угровою привракъ соціализма.

И это не потому, что соціальный вопросъ нашель бы тогда свое полное разрѣшеніе, но потому, что тогда онъ совсѣмъ и не возникаль бы. Въ самомъ дълъ, если бы имъющій двъ одежды всегда готовъ былъ отдать одну изъ нихъ неимущему, а этотъ послѣдній, получивъ одну одежду, не обнаруживаль бы стремленія захватить и другую; если бы тот мірь, жизнь замогильная, въ отношеніи къ которой жизнь до могилы должна быть, по ученію христіанскому, лишь переходною ступенью и воспитательною школою, представлялась человъку и человъчеству такою же несомнънною реальностью, какъ и жизнь земная: тогда вопросъ о водвореніи на земль "равенства всеобщей сытости", споры о раздълъ хлъба земного, — а въдь въ этомъ и состоить сущность соціализма, - понизились бы до нуля и совершенно отступили бы предъ безмърно болъе важными заботами о томъ, какъ насытиться Хлѣбомъ Небеснымъ.

Съ другой стороны, если бы организація человъческихъ обществъ совершенно лишена была началъ христіанскихъ, разумью христіанство въ широкомъ смысль, включая въ это понятіе и такъ называемое "христіанство до Христа" апологетовъ, -- тогда соціальный вопрось постоянно волноваль бы челов'ячество, и притомъ во всей своей остротъ и неразръшимости.

Въ самомъ дѣлѣ, когда господствовало бы на землѣ единственное право, право силы, а человъкъ разсматривался бы лишь, какъ вещь среди вещей міра, какъ и всв онв лишенная безусловной цънности, - тогда что, какая сила угашала бы въ человъчествъ стремление сильныхъ захватить для себя однихъ всъ блага міра, подчинить своей власти и эксплуатировать слабыхъ?.. Тогда сильные и слабые, имущіе и обездоленные стояли бы другь противъ друга, какъ два вражескихъ стана, въчно готовые къ борьбъ, всегда насыщенные колоссальною скрытою энергіею взаим-

<sup>\*)</sup> Лекція, сказанная въ зал'в Московскаго Епархіальнаго Дома, 12 марта 1907 г.

ной ненависти: временное перемиріе смѣнялось бы тогда страшными соціальными землетрясеніями и пожарами, которые никогда совсѣмъ не погасали бы, и даже въ краткіе періоды угашенія вражды тишина была бы зловѣща и подозрительна, какъ тишина передъ бурею... Состояніе древнихъ государствъ, въ эпохи возстанія рабовъ, есть лишь слабое подобіе того, что, при такихъ условіяхъ, могло бы быть, что было бы притомъ хроническою болѣзнью народовъ и всего человѣчества.

Итакъ, при идеально нравственной, то-есть христіанской организаціи обществъ, соціальнаго вопроса совсѣмъ не было бы. При идеально-безнравственной, то-есть чисто языческой, онъ быль бы не разрѣшимъ. Но человѣчество, — историческое человѣчество,—не живетъ подъ властью ни одного изъ этихъ полярно-противоположныхъ міросозерцаній, въ ихъ чистой и безпримѣсной формѣ. Оно, въ своей исторіи, есть какъ бы странникъ, медленно передвигающійся отъ одного къ другому: отъ состоянія полуживотной дикости къ состоянію обожествленной человѣчности. И потому соціальный вопросъ есть для него реальный фактъ и вмѣстѣ задача, надъ разрѣшеніемъ которой онъ трудится и не можетъ не трудиться и въ разрѣшимость которой,—и это очень важно,—онъ вѣрить и не можетъ, не отказываясь отъ своей жизни, не вѣрить.

Волна соціальнаго движенія докатилась, наконець, и до насъ и—увы!—вовсе не разбилась о наши берега. Совершенно напротивъ, берега эти оказались очень податливыми, легко размываемыми, въ всякомъ случат совствить не скалами неприступными. Раскрылись изумленные глаза и, смущенные шумомъ высокаго, надвигающагося на насъ, прибоя соціальныхъ волнъ, мы торопливо и неразборчиво хватаемся теперь за разныя, и всего чаще изъ числа самыхъ ненадежныхъ, средства защиты и утвержденія оплотовъ нашей, исторически сложившейся, общественногосударственной жизни. Такъ всегда поступають застигнутые врасплохъ. Но это дурная тактика. Человть, полный втры въ свою внугреннюю правду, поступаеть не такъ. Онъ смъло мъряеть врага глазами, изучаеть его пріемы и боевую тактику и выходить съ нимъ на открытую борьбу.

Такъ и въ отношеніи къ соціализму поступаль и поступаеть Западъ, гді острая соціальная борьба насчитываетъ себі уже около столітія. И воть почему именно,—и это весьма замічательно и достойно всякаго вниманія,—соціальный вопрось тамъ

уже въ значительной мѣрѣ потерялъ свою остроту, а соціальное движеніе уже введено тамъ, о́олѣе или менѣе, въ свое относительно скромное русло. Судорога нервной борьбы, правда, время отъ времени, все еще пробѣгаетъ и тамъ. Слышатся порою какъ бы подземные удары, предвѣщающіе соціальное землетрясеніе. Но все это тамъ скорѣе исключенія, чѣмъ правило. Тамъ можно жить мѣсяцами и годами, узнавая о соціалистахъ, особенно ихъ, крайнихъ фракціяхъ, развѣ лишь изъ газетъ. А у насъ!.. Увы!—слишкомъ печально у насъ, чтобы нужно было еще останавливаться на томъ, что творится повсюду кругомъ...

Но отчего же на Западѣ, благодаря какимъ факторамъ, соціальный вопросъ потерялъ свою остроту и вошелъ въ свое русло?

Оттого, что тамъ противъ него, сознательно и спокойно, съ вѣрнымъ разсчетомъ на побѣду, направлены и дружно, въ предчувствіи побѣднаго синтеза, работаютъ силы, берущія свой источникъ въ вѣчныхъ положительныхъ родникахъ человѣческой исторіи: въ религіи, государственной власти, политико-экономическомъ искусствѣ, въ наукѣ и прежде всего,—въ общественномъ сознаніи или, такъ называемомъ, общественномъ мнѣніи, которое все болѣе и болѣе начинаетъ какъ бы инстинктивно чувствовать въ соціализмѣ, при его относительной правдѣ, и его глубокую неправду.

Итакъ, вотъ путь въ отношеніи къ соціализму,—путь уже пройденный, но къ сожальнію все еще слишкомъ мало цьнимый, въ его безмърной поучительности, нами. Не набирать торопливо и неразборчиво всякія средства для предотвращенія соціальнаго землетрясенія и "обвала культуры", но заставить—сознательно и планомърно—работать противъ разрушительныхъ тенденцій соціализма созидательно-творческія силы, вытекающія изъначаль культурно-общественнаго самосохраненія, воспользовавшись при этомъ богатыми уроками Запада.

Вотъ что намъ прежде всего нужно.

Задача настоящихъ чтеній, насколько я ее понимаю, состоитъ именно въ томъ, чтобы, опираясь на уроки исторіи соціализма и, въ особенности, новъйшаго, установить основныя и существенныя точки зрѣнія, долженствующія опредѣлить нормальное къ нему отношеніе и чрезъ то содѣйствовать сознательному участію въ борьбѣ съ нимъ, и особенно съ его крайними, идущими противъ культурно-общественнаго самосохраненія, формами. Постоян-

ные посътители этихъ чтеній уже слышали, какое возможно и каково должно быть нормальное отношение къ соціализму съ точекъ зрвнія: религіозной, экономической и общественно-государственной. Мнъ предстоить освътить вопросъ съ точки зрънія нравственной и теоретической, -- выяснить, какъ можно и какъ слыдуеть относиться къ соціальному вопросу по началамь нравственной правды и теоретической истины, т.-е. истины разумнаго и цълостнаго міросозерцанія. Въ этомъ именно смыслів я и опредълилъ область своей темы: "Соціализмъ, какъ нравственная и теоретическая задача". И въ этомъ именно смыслъ я и желаль бы быть понятымъ. Я хочу раземотръть, что, съ точки зрънія нравственной правды и истиннаго міросозерцанія, въ соціализмѣ можеть быть принято, какъ совмѣстимое съ этими началами, и что, во имя этихъ же началъ, должно быть отвергнуто, - частію или всепъло.

Предвижу возраженіе, потому что отчасти я его уже слышаль. Мнѣ говорять:

Какъ можете вы допускать, хотя бы даже лишь условно, самую мысль о томъ, будто соціализмъ, съ нравственной точки арънія, подлежить въ чемъ то осужденію, пусть и не всецьлому, когда онъ "очевидно борется за правое дъло?" Развъ, говорять, вы не видите этихъ несчастныхъ, обездоленныхъ, угнетенныхъ непосильнымъ трудомъ, на защиту которыхъ соціализмъ выступаеть? Отвъчаю,

О, конечно, вижу. Вижу и часто содрогаюсь оть этого видънія. И я далекъ отъ мысли отрицать въ "соціальномъ движеніи" то хорошее, что въ немъ есть.

Но, во-первыхъ, развъ соціализмъ первый возвысиль свой голось за бъдняковъ и обездоленныхъ? Въдь голоса за нихъ и, безъ сомнънія, не менъе красноръчивые, раздавались и раньше соціализма, и я затруднился бы указать, когда они не раздавались. Дальше въ своей лекціи я приведу отрывки въ защиту обездоленныхъ и неимущихъ изъ сочиненій величайшихъ моралистовъ новаго времени, съ наклономъ къ соціализму: Рэскина и Карлейля. И все-таки я могь бы указать, если бы это не лежало внѣ области моей темы, наприм., въ твореніяхъ Златоуста страницы безмърно большаго красноръчія и силы. Да и вообще все христіанство, въ сущности, есть, какъ изв'ястно, одно высокое заступничество за обездоленныхъ, почему его справедливо называють иногда Евангеліем бидных. Правда, между христіанскимъ и соціалистическимъ заступничествомъ за обездоленныхъ существуеть глубокое различіе. Христіанство апеллируеть къ личному сознанію каждаго, требуя прежде всего личнаго подвига въ служеніи ближнимъ, а соціализмъ хочеть пробудить общественное сознаніе. Христіанство дійствуєть путемь внутренняго перерожденія отдільных людей, а соціализмъ путемъ внъшняго принужденія или устрашенія обществъ, онъ "будить общественную совъсть" подобно удару грома, который, по извъстной пословиць, невольно заставляеть креститься даже и тъхъ, которые иначе о томъ не подумали бы или подобно подземному гулу, предвъщающему землетрясение и заставляющему принимать мъры предосторожности. Христіанство призываеть человъчество къ нравственной организаціи обществъ, въ цъляхъ улучшенія быта обездоленныхъ, а соціализмъ-къ организаціи юридической. Конечно, и эти различія не лишены значенія. Но они, очевидно, касаются лишь формы. По существу же примать, первенство по времени и преимущество по достоинству, остается за христіанствомъ, за религіею вообще, на всемъ протяженіи исторіи человъчества будившею въ человъкъ добрые задатки природы. Такимъ образомъ, въ сравненіи съ христіанствомъ, соціализмъ свътить свътомъ лишь отраженнымъ. Конечно, это еще не основание унижать его, въ его хорошихъ элементахъ, и отрицать его относительную правду. Напротивъ, именно, это стремленіе провести нравственныя идеи въ жизнь, путемъ воплощенія ихъ въ соціальныхъ организаціяхъ, есть его несомнънная заслуга. И эта заслуга его очевидна. Но, съ другой стороны, еще менье позволительно, конечно, забывать о томъ родникъ живой воды и нравственныхъ вдохновеній, о которомъ соціалисты, хотя и черпають изъ него сами, такъ склонны забывать, - о христіанствъ и религіи вообще.

Это-во-первыхъ.

Во-вторыхъ, извъстно, что соціализмъ соціализму рознь. Нътъ, кажется, слова, болье многомысленнаго, которымъ бы, поэтому, болье злоупотребляли, чъмъ именно слово "соціализмъ" Голова пошла бы кругомъ, если бы мы захотьли разобраться во всъхъ значеніяхъ этого, крайне эластичнаго и—повторяю—въ высокой степени многомысленнаго, термина! Говорятъ о соціализмъ нейтральномъ, то-есть совмъстимомъ со всякимъ теоретическимъ міросозерцаніемъ, умъренномъ, радикальномъ, утопич-

номъ. Есть соціализмъ практическій и теоретическій, такъ сказать кабинетный, -- соціализмъ ученыхъ (такъ называемыхъ "катедеръсоціалистовъ"). Есть соціализмъ, этическій, правовой, но есть и соціализмъ боевой, насильническій. И въ немъ опять много фракцій: есть соціаль-демократы, соціаль-революціонеры, соціалистыанархисты, соціалисты-коммунисты, соціалисты-утописты и т. д. и т. д. Этотъ перечень далеко не исчерпываетъ всъхъ формъ и тъмъ болъе, оттънковъ соціализма. И вотъ теперь спрашивается: ко всякой ли соціалистической форм'в или фракціи можно относиться одинаково? Безъ сомнанія, нать. Въ соціализма есть нъчто хорошее. Но отъ "духа соціализма" или такъ называемаго "соціальнаго духа" (Socialer Geist), о которомъ говорять нѣмцы (наприм. Ziegler), когда хотять фиксировать въ сознаніи слушателей именно лишь указанную выше его гуманитарную тенденцію къ заступничеству за обездоленныхъ и неимущихъ, -- отъ этого неуловимаго "духа соціализма", по наклонной плоскости къ край нимъ его проявленіямъ, анархическимъ и коммунистическимъ, лежить цёлый рядь нисходящихъ ступеней и оттёнковъ. И повторяю-необходимо между ними строго различать. Воть почему, когда мив говорять: "какъ вы можете осуждать соціализмъ",я возвращаю этоть вопрось тому, кто его предлагаеть, и въ свою очередь ставлю встрвчный вопросъ: "о какомъ собственно соціализмѣ вы говорите?"

Къ сожальнію, моралисть-теоретикъ, въ виду этихъ, почти безконечныхъ, оттънковъ соціализма, чувствуеть себя въ особенномъ ватрудненіи, въ смысль установки между видами соціализма точно отграниченныхъ категорій или ступеней. Его положеніе, во всякомъ случав, затруднительные, чымъ, наприм., положеніе экономиста или государственника. Экономисть легко можеть найти какой-нибудь условный принципь классификаціи. Можеть, наприм., -- какъ сдълано было здъсь же, съ этой каеедры, -признать соціализмомъ въ собственномъ смыслѣ лишь тѣ его формы, которыя требують обобществленія орудій производства, но не продуктовъ, не предметовъ потребленія, остальныя же формы, требующія обобществленія и продуктовъ, то есть тяготьющія къ коммунизму, критикъ соціализма съ экономической точки зрвнія можеть оставить внъ поля своего зрънія, какъ крайности, при чемъ можеть даже отклонить и всё возраженія противъ этихъ послёднихъ формъ, со стороны! другихъ, какъ направляемыя де не по адресу соціализма въ его чистой сущности. Можеть и имфеть на

это право: ибо, въдь, каждый, согласно своей основной точкъ зрѣнія, можеть, для оріентировки въ вопросѣ свободно выбирать тоть или другой классификаціонный принципь, который найдеть для себя болъе удобнымъ. Точно также и государственникъ можеть найти, при классификаціи видовь или формъ соціализма, твердую точку опоры, — положимъ, въ различномъ отношеніи соціалистовъ разныхъ фракцій къ парламенту и въ немъ къ вопросамъ о положеніи массъ, имущественномъ и правовомъ. Извъстно, наприм., что соціалъ-демократы въ Германіи родко голосують (едва ли даже когда-нибудь) за улучшение рабочихъ классовъ, такъ какъ исходять изъ положенія, согласно которому "чъмъ хуже, тъмъ лучше", то-есть, чъмъ плачевнъе будеть положеніе рабочихъ классовъ, тімь скоріве осуществится вожделівнная для нихъ "соціальная революція", такъ называемый "великій кляддарадачь", посл' котораго де наступить, сейчась же, какъ бы по манію волшебнаго жезла, — земной рай, равенство всеобщаго довольства и, прежде всего, всеобщей сытости. Пусть и это критерій условный. Но кто станеть отрицать у государственника логическое право на эту условность? Ибо въдь, во всякомъ случав, этотъ признакъ даеть ему опредвленную точку опоры для различенія между видами соціализма. Иное положеніе моралистовъ и теоретиковъ. Гдѣ, въ самомъ дѣлѣ, найдуть они для себя точку опоры въ различеніи видовъ соціализма? Вѣдь во всѣхъ формахъ, повидимому, одна и та же этическая сущность, - забота объ обездоленныхъ: найдется ли, спрашивается, также и для нихъ, при этомъ условіи, критерій для оріентировки въ столь сложномъ вопроев?..

И, однако, критерій у нихъ есть, и критерій тоже достаточно опредѣленный: онъ дается чрезъ установку отношенія тѣхъ или иныхъ практическихъ положеній соціалистовъ различныхъ категорій къ безусловнымъ и всеобщимъ началамъ жизни и мысли (или вѣрованій), то-есть къ такъ-навываемому цѣлостному міросозерцанію. Подобно тому, какъ есть лигатуры, очень близко подходящія по внѣшнему виду и нѣкоторымъ другимъ признакамъ, къ благороднымъ металламъ, но не выдерживающія экспертизы знатока или какъ есть шлифованныя стекла, очень напоминающія брилліанты, но вводящія въ обманъ развѣ лишь людей неопытныхъ: такъ и въ сферѣ нравственно-практической есть положенія, которыя легко принимають видимость правственно-цѣнныхъ, на самомъ же дѣлѣ далеки отъ такой цѣнности или

даже совсѣмъ лишены ея. И это именно потому повторяю, что они стоятъ внѣ связи съ безусловными и вѣчными законами, съ истичною и правдою эсизни, а иногда даже и прямо противорѣчатъ ея разумному смыслу, опредѣляемому цѣлостнымъ міросоверцаніемъ.

Съ этой точки зрѣнія всѣ нравственные кодексы, какіе когда-либо имѣло человѣчество, или какіе оно считало за таковые, включая и соціалистическіе, можно, распредѣлить на двѣ большихь группы,—именно по ихъ отношенію къ тому или другому міросозерцанію: на идеалистически-теономные, богоположенные или богоустановленные, и—позитивно-автономные, самоположенные, установленные самимъ человѣкомъ.

Кодексы перваго типа разсматривають человька въ живой и конкретной связи съ цълымъ мірозданіемъ, во главъ же мірозданія ставять изв'ячно сущій идеаль бытія и жизни, называють ли они его Божествомъ, абсолютомъ, абсолютною идеею, или какъ-либо иначе. Есть, по этому міросозерцанію, Верховный Законодатель или, если угодно, Верховное Законодательство, Которое, положивъ незыблемые законы для міроваго бытія и жизни, по роду подчиненныхъ этимъ законамъ существъ (одними существами, Провидѣніе-Судьба, какъ говорили еще стоики, только руководить, fata ducunt, другія влечеть насильно и принудительно, — ихъ fata trahunt, положило такіе-же законы и для свободно посладующихъ имъ существъ, для людей, въ ихъ душахъ и совъстяхъ. Прогрессъ нравственнаго сознанія или "нравственной свободы" здѣсь, съ этой точки зрѣнія, состоить въ томъ, чтобы все яснъе и яснъе сознавать эти безусловные законы, какъ безнаказанно не переходимыя грани жизни, возводя къ нимъ, по нимъ осмысливая и оцфнивая всф частныя нравственно-практическія положенія, предписанія и требованія, разръшая общія и категорическія вел'внія долга въ рядъ или систему частныхъ нравственныхъ обязанностей. Съ этой точки зрвнія не только жизнь каждаго отдёльнаго человёка, но и каждый моменть этой жизни имъетъ свою безусловную и безотносительную цену, - положительную или отрицательную. Здъсь важно не только то, что я дълаю или сдълалъ и даже не столько то, что я сдълалъ, сколько то, каково было мое намфреніе, какъ я, въ каждомъ данномъ случай, понимаю свою задачу. Воть почему, какъ превосходно сказалъ однажды Гете, только мелкія души озабочены тімь, чімь они кажутся или за что ихъ считають по ихъ дёламъ, часто имёющимъ совсѣмъ сомнительную, внутреннюю основу и цѣнность, для человѣка же сильнаго и истинно великаго самое важное,—что онъ есть предъ лицомъ своей совѣсти или, что то же, предъ лицомъ Того Верховнаго Законодателя, Который положилъ для всего, и для него въ частности, свои святые и непреложные законы.

Это одинъ типъ нравственныхъ оцъновъ и кодексовъ.

Профессоръ А. Введенскій.

(Продолжение слыдуеть).



#### Каррикатурный типъ.

("Богословъ" очеркъ Богдана Степанецъ).

Далеко не со вчерашняго дня и во всякомъ случав еще до наступленія современнаго освободительнаго движенія предпринять открытый походъ противъ всёхъ прежнихъ устоевъ жизни и въ особенности противъ религіи, на которой основывались лучшіе изъ этихъ устоевъ. Съ цѣлью возможно болѣе повредить дѣлу религіи, которую враги ея считають однимь изъ важнъйшихъ препятствій предпринятому ими дълу разрушенія всъхъ прежнихъ устоевъ жизни, давно уже подвергнуты критикъ, осмъянію и оплеванію и всь ея учрежденія. Немалое количество ударовъ пришлось и приходится принять на себя и нашей духовной школъ и ея дъятелямъ. Въ ней были усмотръны исключительно и сплошь лишь однъ отрицательныя стороны, одни недостатки и ее исключительно и всячески лишь чернили и чернять, совершенно забывая о томъ и даже многомъ хорошемъ, что было въ ней и объ ея во всякомъ случав немалыхъ и въ прежнее время неоднократно и громко признававшихся заслугахъ для дѣла русскаго просвѣщенія и вообще жизни (не говоря уже о Церкви). Съ легкой руки Помяловскаго, который все-таки долго колебался, прежде чвмъ рвшился "продать" бурсу, и едва ли быль искренень и безпристрастень въ ея осужденіи, въ печати въ разное время появился цёлый рядъ безобразныхъ каррикатуръ на духовную школу и ея дъятелей, съ цълью окончательно дискредитировать и ту и другихъ въ глазахъ общества, и духовное просв'вщеніе, эту важную сторону д'ятельности Церкви, представить въ его глазахъ не только не достигающимъ своей цъли, но даже вреднымъ, распространяющимъ лишь духовный мракъ.

Нужно ли говорить о томъ, какъ усилились эти нападки и каррикатуры на духовную школу съ наступленіемъ современнаго "освободительнаго" движенія. Явились "писатели", сдѣлавшіе подобнаго рода литературу своею спеціальностью. Изъ этого рода "литературы" мы хотѣли бы обратить вниманіе читателей на разсказъ какого-то Богдана Степанецъ "Богословъ" ("Современный Міръ" мартъ 1907 г.). Авторъ, если только это не псевдонимъ, повидимому, новичекъ въ писательствъ: по крайней мѣрѣ намъ ни разу не приходилось еще встрѣчать этой фамиліи, да и по пріемамъ письма видно, что авторъ еще не научился писать какъ слѣдуетъ.

Въ разсказъ выведенъ и представляетъ собою главное дъйствующее лицо его преподаватель Священнаго Писанія Ветхаго Завъта въ Забалдаевской (названіе, разумьется, вымышленное) духовной семинаріи Елисей Михеевичъ Гермогеновъ. Гермогеновъ уже не молодъ, хотя еще и не старъ; двадцать слишкомъ лътъ преподаетъ онъ Священное Писаніе; холостъ и человъкъ довольно оригинальный.

Сынъ сельскаго священника, человъка въ высшей степени благочестиваго и ревностнаго, не пропустившаго ни одной церковной службы-даже и во время смертельной бользни жены, которая такъ и умерла, когда онъ былъ на требъ, оставшійся послѣ матери пятилѣтнимъ сиротою, Елисей Михеичъ и самъ еще съ ранняго дътства отличался необыкновенной религіозностью. Даже дътскія его забавы носили религіозный характеръ. "Семи лъть онъ уже недурно подпъвалъ тоненькимъ альтомъ дьячку на клиросъ, а десяти-бойко, хотя мъстами и перевирая,читаль часы. Но особенное удовольствіе доставляль ему церковный звонъ. Музыка церковныхъ колоколовъ была для него высшимъ эстетическимъ наслажденіемъ... У него не было временъ года. Ихъ замъняли посты: Петровъ, Успенскій, Филипповъ и Великій. Вспоминая, какъ онъ нѣкогда постился, онъ до сихъ поръ удивлялся силъ своего духа. Сколькихъ усилій стоило ему воздержаніе въ ранней юности... когда изъ кухни, бывало, такъ соблазнительно пахло скоромнымъ передъ Пасхой, Рождествомъ. Но онъ выдерживалъ, цълыми днями ничего не ълъ... Вывало, посинъетъ... дрожить весь... а не ъстъ... Еще тогда онъ былъ особеннымъ..."

Учился Гермогеновъ не блестяще, но ровно и выдавался своимъ благочестіемъ. Поэтому не удивительно, что академиче-

ское начальство, при окончаніи имъ курса, долго уговаривало его постричься. Гермогеновъ однако далъ уклончивый отвътъ. Прівхавъ въ Забалдаевскъ, онъ года два-три быль какъ будто свътскимъ человъкомъ, бывалъ даже въ клубъ и завелъ нъкоторыя знакомства; но потомъ задумалъ писать магистерское сочиненіе: "Діаволь и его роль въ исторіи человъчества", погрузился въ него и въ свой предметь и-остался холостымъ и одинокимъ и съ тъми странностями, которыя такъ картинно изображаетъ нашъ авторъ. Правда, временами Гермогеновъ находилъ, что его жизненный путь какъ-то сухъ и безжизненъ, и мелькала ему въ такія минуты мысль о женитьб'я, т'ямъ бол'яе что и Самъ Богъ освятиль брачный союзь, но, пожалуй, поздно: женитьба внесеть безпорядокъ въ его сложившуюся, методическую жизнь. А главное-на комъ жениться, когда, по слову пророка Амоса, оскудъли дъвы добрыя? И Гермогеновъ остается одинокимъ и все болъе и болъе уходить въ писаніе диссертаціи и въ изученіе и преподавание своего предмета. Послъдний, въ особенности пророческія книги, онъ постигаеть въ такомъ совершенствъ, что ръшительно на каждый случай жизни, на всякое слово можеть привести текстъ изъ пророковъ, и эти тексты приходять ему въ голову совершенно невольно, кстати и некстати, буквально каждую минуту и при всякомъ случав. Къ двлу преподаванія онъ относится съ ръдкимъ усердіемъ и вниманіемъ. Въ семинарію на уроки онъ приходить обыкновенно еще во время утренней молитвы учениковъ.

Воть въ какомъ каррикатурномъ видъ изображаеть нашъ авторъ приходъ Гермогенова въ семинарію на уроки.

"Съ молитвенно согбенными колфнами и съ смиренно наклоненной обнаженной головой" входитъ Гермогеновъ въ семинарію. "Въ карманахъ у него рукописи, записки по Свящ. Писанію. Подъ мышкой толстыя книги. На нихъ надписи по-славянски, по-гречески и по-латыни: "Библія". Костлявая рука протянута вверхъ. Входя въ семинарію, Гермогеновъ творитъ крестное знаменіе.

"Никакой рисунокъ не можетъ передать внутренняго состоянія Гермогенова, когда онъ входить въ семинарію. Остальные преподаватели идуть въ семинарію, а онъ шествуеть. Онъ несеть съ собою особый міръ, недоступный обыкновеннымъ смертнымъ. Это—своего рода мистерія.

"Начинается она еще въ квартирѣ Гермогенова. Положивъ

передъ кіотомъ, въ которомъ день и ночь горить неугасимая лампада, земной поклонъ и замѣтивъ въ лежащихъ туть же святцахъ сегодняшнихъ святыхъ, Гермогеновъ не спѣша выходить изъ квартиры въ восемь часовъ. Идя, затѣмъ, мимо встрѣчныхъ церквей—квартира его въ концѣ города—онъ творитъ "молитвы и благодаренія" святымъ этихъ церквей "за вся человѣки и за царя", раздаетъ копейки встрѣчнымъ нищимъ, которые зная, гдѣ пройдетъ благочестивый учитель, толпою встрѣчаютъ его. Въ семинарію онъ входитъ съ такимъ разсчетомъ, чтобы въ залѣ, расположенномъ въ самомъ центрѣ зданія, пѣлась въ это время учениками утренняя молитва.

"...Пріиди и вселися въ ны...—"реветь" полутысячная толна молодыхъ голосовъ, и раскаты ихъ такъ гулко разносятся по всѣмъ угламъ большого зданія, что извозчики на площади поворачиваютъ головы... а Елисей Михеичъ именно въ эту минуту, тихо и смиренно шествуя, "вселяется" въ семинарію на все количество уроковъ, отъ девяти до двухъ. Глухо топаеть онъ свонми кожаными калошами по пустому коридору... и закрываетъ глаза—для внутренняго самоуглубленія, "для самособранности духа", какъ онъ выражается.

"...И очисти ны отъ всякія скверны...

"Гермогеновъ старается въ этотъ моментъ почувствовать всю глубину своей скверны, гръховности. Когда это чувство само собою не приходитъ, онъ искусственно вызываетъ его, приводя на память всъ "скверны" изъ своей до крайности монотонной и однообразной жизни, даже порою измышляя ихъ. Онъ умъетъ довести себя до экстаза созерцаніемъ своей гръховности...

"Еще десять шаговъ, и новая церковная пѣснь "Достойно". Ему кажется, что его нарочно провожають церковными пѣснями, что все это спеціально для него приспособлено. Кругомъ него какъ бы сонмъ ангеловъ. Его глаза слезятся отъ восторга... Какое ему дѣло до всего прочаго?

"Заключительное "Тя величаемъ" приходится какъ разъ въ тотъ моментъ, когда онъ входитъ въ грязноватую маленькую учительскую. Религіозно-мистическое настроеніе Гермогенова не проходитъ и тогда, когда служитель снимаетъ съ него пальто"...

Сотворивъ краткую молитву предъ висящею въ учительской иконой преподобнаго Сергія, Гермогеновъ садится на диванъ и пріятно дремлетъ. "Ему кажется, что онъ сейчасъ побываль гдйто въ далекой, далекой странѣ, не въ здѣшнемъ мірѣ, въ мірѣ

вышнемъ".. Но воть раздается звонокъ, призывающій на уроки. Какъ "ужаленный", вскакиваеть Гермогеновъ, береть подъмышку три Библіи и кучу пособій съ записками "и немножко присѣдая на бокъ, какъ бы отъ тяжести, шествуеть на урокъ"... По встрѣчѣ съ нимъ провѣряются часы.

Товарищи смѣются надъ нимъ, говоря, что ему нужно было бы заказать особую тачку и на ней возить въ классъ свои Библіи и пособія. Но всѣ шутки, даже самыя обидныя, Михеичъ переносить съ удивительною кротостью и никогда не обижается.

Свой предметь Гермогеновъ преподаетъ горячо, съ воодушевленіемъ, съ неостывающей энергіей и обширной богословской святоотеческой эрудиціей. Тѣмъ не менѣе ученики питають противъ его объясненій какое-то безсознательное предубъжденіе. впрочемъ, болъе вслъдствіе общаго направленія, господствующаго въ семинаріи. Но его не раздражають, какъ другихъ преподавателей, сидять на его урокахъ покойно и относятся къ нему вообще "по-ученически снисходительно". "Въ немъ видъли учителя съ убъжденіемъ, съ огонькомъ, во имя чего бы (!) ни свътился бы этоть огонекъ... Его жалвли... Нельзя было, въ самомъ дълъ, не жалъть учителя, который такъ трудился... который изъ кожи вонъ лъзъ, чтобы доказать, какимъ елеемъ помазана была брада Аарона... и т. под., который изо дня въ день, таща кипу толетыхъ книгъ, въ классъ всегда приходилъ въ замъчательно ровномъ настроеніи духа, всегда вставаль съ своего стула, когда читалъ мессіанскія м'вста въ Библіи... Его въ самомъ д'ял'я было жаль, какъ шарманщика, который тоже не безъ призванія, но съ жалкой физіономіей изо дня въ день шраеть по одному шаблону однъ и тъ же мелодіи \*).

"Учениковъ дивила ученость Елисея Михеича. Онъ блестяще зналъ Священное Писаніе, особенно пророческія книги, которыя были его спеціальностью. Онъ изучаль ихъ въ теченіе двадцати лѣть и былъ знатокомъ своего предмета. Ревизоры въ своихъ отчетахъ не могли нахвалиться его исполнительностью и ставили его въ образецъ... Свѣтская наука и университеты безусловно осуждались имъ во имя Слова Божія, какъ ересь. Отдавать свои силы этой наукѣ, по убѣжденію Гермогенова, значило итти въ раболѣнство діаволу..."

<sup>\*)</sup> Курсивъ—нашъ. Вотъ до какой пошлости можетъ довести желаніе быть остроумнымъ во что бы то ни стало.

И ученики приспособились къ требованіямъ Елисея Михеича. "Онъ не любилъ, напримъръ, чтобы послѣ него входили въ классъ, и ученики, въ особенности старшихъ классовъ, старались быть на мъстахъ. Ему нравилось, чтобы входная молитва читалась выразительно, и, при входѣ Гермогенова въ классъ, одинъ изъ голосистыхъ учениковъ читалъ "Царю Небесный", словно жемчугъ низалъ... Передъ каждымъ ученикомъ на урокъ лежала Библія, а передъ болѣе старательными—даже двѣ: на русскомъ и славянскомъ языкахъ. Это нравилось Гермогенову.

Оть спеціальнаго долгол'втняго изученія библейской археологіи и пророческихъ книгъ, всй окружающіе его предметы, помимо его воли, приняли какой-то особенный антикварно-библейскій, какъ бы пророческій отпечатокъ. Если онъ собирался куда-нибудь вхать (что, впрочемъ, было большой редкостью), а на дворъ въ это время шелъ дождь, Гермогеновъ видълъ въ этомъ пророческое указаніе на то, что поъздка и связанныя съ нею цъли "небогоугодны". Глядя съ высокаго откоса, на которомъ быль расположенъ городской бульваръ, за рѣку, гдѣ разстилалось далекое, безоглядное пространство, онъ вспоминаль, какъ нъкогда пророкъ, тоже съ высоты, осматривалъ землю обътованія... Сладости и варенье вызывали въ его хаотически односторонней памяти ветхозавётное лакомство пророковъ-, варенія съ коринками", вино-"корчагъ вина", петля-"пругло", лысина-"обросненіе..." и т. п. А когда въ учительской намекалось на взяточничество эконома семинаріи, Елисей Михеевичь вспоминаль о чудесномъ "чванцъ" (сосудъ), не оскудъвавшемъ у ветхозавѣтной вдовы...

За необыкновенную библейскую эрудицію ученики прозвали Гермогенова "великимъ масоретомъ" ("талмудистомъ"), а за его крупный рость и фигуру—"древомъ Ефремовымъ..." Все въ немъ было необыкновенно.

Наступила русско-японская война. Гермогоновъ, всегда торжественно читавшій въ классѣ пророковъ, началь объясненіе пророчества о пустынѣ приморской въ 21 главѣ пророка Исаіи съ такимъ павосомъ, что даже неисправимые, "уготованные, по выраженію Гермогенова, гееннѣ огненной" ученики оставили на время шашечницу и, подперевъ щеки кулаками, приготовились слушать.

Указанное пророчество Гермогеновъ всецѣло отнесъ къ русско-японской войнѣ и видѣлъ въ немъ указаніе на истребле-

ніе нечестивыхъ идолопоклонниковъ-японцевъ. Долго и съ увлеченіемь говориль онь на эту тему и даже самъ дивился своему красноръчію, но ни на кого красноръчіе это не произвело такого впечатльнія, какъ на ученика четвертаго класса Луку Харитонова. Харитоновъ былъ сынъ крестьянина и мечталъ быть священникомъ. Это былъ на ръдкость правдивый (что такъ необычно въ Забалдаевской семинаріи-прибавляеть авторъ), религіозный и прилежный мальчикъ, такъ что принять быль даже на полное казенное содержаніе. Почти дословно записаль онъ объясненіе Гермогенова на пророчество о пустын' приморской, а на досугъ просмотрълъ разныя пророческія мъста и, сближая ихъ съ фактами новъйшей исторіи, открыль для себя много новаго. Прівзжавшіе къ нему родные и односельчане охотно и съ удивленіемъ слушали его пророчества о предстоящемъ разгром'в Японіи и "дивились глубинь семинарской промудрости, для которой все извъстно".

За недълю до Рождественскихъ каникулъ случилось событіе, само по себ'в маловажное, но выбившее Елисея Михеевича изъ колеи, затронувшее его самолюбіе и возмутившее и подвергнувшее искушенію даже его незлобивую душу. Кто-то прислаль ему по почтв открытку съ изображениемъ демона, носящагося въ пространствъ и съ надписью, содержавшей въ себъ нъсколько строкъ, изъ второй пъсни "Потеряннаго Рая" Мильтона и говорившей о падшемъ ангелъ. Гермогеновъ былъ непріятно изумлень. Правда, нѣкоторыя слова въ подписи льстили ему, но сравнение съ сатаною, разумфется, не заключало въ себф ничего лестнаго. Сначала онъ не хотълъ было обращать вниманія на выходку и приписать ее кознямъ сатаны, желавшаго отвлечь его оть работы въ самое удобное время-въ праздники;-но это оказалось выше его силъ. Работа надъ диссертаціей не спорилась, и Гермогеновъ ръшилъ найти автора открытки. Взявъ сочиненія своихъ учениковъ и у товарищей сочиненія учениковъ другихъ классовъ, онъ началъ усердно сличать почерки ихъ съ открыткой-и обомлъть оть удивленія. Почеркъ открытки оказался очень похожимъ на почеркъ Луки Харитонова.

Харитоновъ вообще измѣнился въ послѣднее время. Систематическое пораженіе русскихъ японцами "открыло ему глаза"; мальчикъ усердно сталъ читать газеты и брошюры, чего отнюдь не позволялось въ семинаріи, пересталъ совсѣмъ читать книги "духовнаго вѣдомства", и окончательно развратился. Гермогенова

же, напротивъ, эти неудачи ничуть не смущали. Онъ видълъ здъсь лишь попустительный перстъ Божій.

Свое открытіе Гермогеновь, однако, не предаль гласности. Онь только спросиль Харитонова, какія книги онь читаеть и, узнавь, что онь читаеть исключительно лишь свѣтскія книги, началь, хотя и съ болью въ душѣ, творить Харитонову "душеспасительныя пакости", т.-е. давать ему на урокахъ трудные вопросы, съ цѣлью этимь исправить его; потомъ рѣшиль, что достаточно и сталъ относиться къ Харитонову по прежнему, но, къ его удивленію, мальчикъ отказался отвѣчать ему уроки, а на участливые вопросы Гермогенова: что съ нимъ? ничего не отвѣчаль. Перемѣну въ Харитоновѣ мало-по-малу замѣтили и другіе учителя и инспекція: мальчикъ отказывался отвѣчать уроки, задаваль учителямъ дерзкіе вопросы, въ церкви стоялъ безъ всякаго усердія, даже старался, подъ разными предлогами, уклониться оть церкви... Все это, однако, почему-то сходить для него совершенно благополучно.

Наступаетъ масляница. Душевное равновъсіе Гермогенова начинаетъ колебаться. Зайдя въ лавку купить разныхъ масляничныхъ снъдей, онъ колеблется между желаніемъ купить побольше и сознаніемъ, что объяденіе и чревоугодіе грѣшно и что самую масляницу, какъ грѣховное бѣснованіе, слѣдовало бы совершенно вывести изъ употребленія. А тутъ еще смущаетъ его вошедшая въ лавку пикантная жизнерадостная дѣвушка. Гермогенову не по себѣ, а дома онъ и вовсе не знаетъ, куда дѣвать себя. Масляничное оживленіе на улицѣ только раздражаетъ его; онъ чувствуетъ себя чуждымъ всему этому; работа не спорится, и онъ начинаетъ безъ причины злиться.

"Об'єдъ вышелъ отвратительнымъ. Блины напоминали Гермогенову "гомолу", которую пророкъ Даніилъ бросилъ дракону въ пасть. Онъ хот'єлъ швырнуть об'єдъ въ лицо своей кухарк'є, и только христіанское смиреніе, въ совершенств'є усвоенное Гермогеновымъ, не позволило ему это сд'єлать...

— Это только порча провизіи...—не говорить, а какъ-то шипить Гермогеновъ.

Поругавшись съ кухаркой, Гермогеновъ чувствуеть себя еще хуже. Ночью онъ почти не спитъ и испиваеть "фіалъ ярости", по слову пророка Исаіи, и просыпается съ сильнъйшей головной болью. Онъ чувствуеть, что ему чего-то недостаеть, и,

оглядывая свою неуютно обставленную квартиру, хочеть обмануть себя мыслью, что скучаеть по урокамъ...

На другой день кухарка постаралась, и объдъ вышель хорошъ. Но Гермогеновъ не ръшается ъсть много, потому что это гръхъ, чревоугодіе, и встаеть изъ-за стола раздраженный.

..., Что же дѣлать дальше?—думаеть онъ.—Пройтись, погулять?... Но на улицахъ такая толкотня... Не отдохнуть ли?.. Поспать?.. Нѣтъ... это—безпорядокъ. Или въ гости сходить?.. Нъ къ кому?..

Изнывая, терзаясь въ борьбъ съ самимъ собою и проклиная масляницу, Гермогеновъ, наконецъ, выходить на улицу, "творя псаломъ"... Но на улицъ видитъ красивую и изящную дъвицу, и псаломъ моментально исчезаеть изъ головы. Не отдавая себъ отчета, онъ плетется за дъвушкой, которая, наконецъ, входить въ дешевый, грязный трактиръ въ концъ города, гдъ, къ крайнему своему изумленію, Гермогеновъ чрезъ окно видить и Харитонова. Минуту спустя, онъ видить, какъ дъвица пьеть пиво, разговариваеть и хохочеть съ Харитоновымъ. На минуту Гермогеновымъ овладъваеть страстное желаніе и самому войти туда и попросту поговорить, посм'вяться, словомъ, развлечься, но онъ, разумъется, преодолъваетъ такое неумъстное желаніе и возвращается домой. Остатокъ масляницы онъ проводить такъ же отвратительно; даже диссертація становится ему противной. Въ прощеное воскресенье онъ приглашаеть къ себъ Харитонова пить чай и въ разговоръ съ нимъ поражается и приходить въ ужасъ отъ его либерализма. Благовъстъ къ вечернъ приноситъ Гермогенову истинное облегченіе; душевное равнов'ясіе снова возвращается къ нему. Сотворивъ молитву и торжествующе посмотрѣвъ на улицу, онъ земно кланяется своей кухаркъ, прося у нея прощенія въ грѣхахъ вольныхъ и невольныхъ и принимаеть такое же поклонение и оть нея.

Но Харитоновъ совсѣмъ истомилъ Елисея Михеевича. Онъ никакъ не могъ примириться съ пониженіемъ успѣховъ Харитонова и приписывалъ это обстоятельство дѣйствію отца лжи діавола. Все настоятельнѣе и настоятельнѣе стучалась ему въ голову мысль о необходимости "исторгнуть этотъ плевелъ" изъ нивы Господней, дабы не испортить пшеницы... Дошло до того, что Гермогеновъ не выносить фигуры Харитонова даже на уроқахъ.

"Чъмъ ближе были экзамены, тъмъ мучительнъе станови-

лись думы Гермогенова относительно нелюбимаго ученика. Наканунѣ экзамена по Священному Писанію, истерзанный этими думами, онъ упалъ ницъ предъ кіотомъ и горячо попросилъ у Бога совѣта. Отъ себя онъ ничего не хотѣлъ предпринять. Долго молился Гермогеновъ и, наконецъ, почудилось ему: "иди, сыне человѣчъ, и прорцы на Харитонова..."

Гермогеновъ "возгорълся ревностью пророковъ", сръзалъ Харитонова на экзаменъ, чтобы "нежелательный членъ не могъ пройти въ число кандидатовъ священства", сръзалъ и на переэкзаменовкъ, несмотря на хорошій отвътъ Харитонова, разными трудными вопросами. Огорошенный Харитоновъ приходить къ Гермогенову спросить, за что онъ его погубилъ. Гермогеновъ даеть уклончивый отвъть, говорить о необходимости жертвъ, о покорности Промыслу, о надменности духа Харитонова и т. под. Между прочимъ, показавъ открытку Харитонову, Гермогеновъ узнаеть оть него, что авторомь открытки быль не онъ. Уклончивый отвъть даеть Елисей Михеичь и на вопросъ Харитонова, выдержить ли онъ экзаменъ по Священному Писанію на будущій годъ, если останется на повторительный курсъ. На слова Харитонова, что онъ лишится теперь казеннаго содержанія и должень будеть уволиться изъ семинаріи по недостатку средствь, Гермогеновъ отвѣчаетъ:

— "Что жъ и увольтесь... прекрасно сдѣлаете... пути Божіи неисповѣдимы... Приложи пластырь на язву и здравъ будеши, какъ говоритъ пророкъ Исаія".

Все-таки Гермогенову неловко. Чтобы загладить свою вину предъ Харитоновымъ, онъ, съ лицомъ, "на которомъ сіяла благодать Божія", предлагаеть Харитонову имперіалъ, съ пожеланіемъ помощи Божіей "въ сей юдоли". Но Харитоновъ наотрѣзъ отказывается отъ денегъ, заявивъ, что пришелъ просить справедливости, а не милости и, не подавъ руки Гермогенову, уходитъ.

"Бездна гордыни—промолвиль Елисей Михеевичъ—вздохнуль, положиль въ кіоть деньги и опустился на колѣни..."

Черезъ годъ Гермогеновъ получилъ отъ Харитонова письмо. Харитоновъ писалъ, что дъйствительно все устроилось къ лучшему, что онъ выдержалъ экзаменъ на аттестатъ зрълости и теперь — студентъ университета. Вначалъ оченъ оъдствовалъ, но теперь имъетъ стипендію (какъ скоро!) и хорошіе частные уроки. Науки (на юридическомъ факультетъ) интересныя и даются легко (едва ли!), а, главное, "онъ не калъчатъ людей, какъ въ семинаріи". Далъе слъдовала насмъшка надъ Гермогеновымъ и надъ преподаваемымъ имъ предметомъ, чъмъ и оканчивалось письмо.

"Гермогеновъ нервно сжалъ въ кулакѣ письмо, разорвалъ его и бросилъ въ корзину. Потомъ забралъ свои Библіи и пошелъ въ классъ преподавать пророка Варуха. Онъ очень постарѣлъ за послѣднее время. Онъ дописывалъ уже тридцать пятую главу своей диссертаціи".

м. Разсказъ очень растянуть, и подробное его изложение заияло бы очень много мъста. Затъмъ, мы опустили наиболъе плоскія и неумъстныя остроты и замънили нъкоторыя неудачныя и нелитературныя выраженія.

Что человъкъ одинокій, пожилой и склонный къ мистицизму нечуждъ нъкоторыхъ странностей, въ этомъ нъть ничего удивительнаго. Затемъ, человеку, преданному своему делу, свойственно придавать этому дълу исключительное значение. Нътъ ничего страннаго и въ томъ, что человъку, долго занимающемуся однимъ и тъмъ же предметомъ, естественно и невольно, при всякомъ почти случай, приходять въ голову подходящіе къ этому случаю образы и выраженія изъ области своей науки или предмета. Такъ что и типъ такого преподавателя, какъ Гермогеновъ, если лишить его очевидной утрировки и преувеличеній, типъ вообще возможный. Но дъло въ томъ, что авторъ разсказа такъ неискусно, такими бълыми нитками сшилъ свой главный типъ, что его сочиненность, выдуманность и искусственная каррикатурность бросается въ глаза съ перваго взгляда. Прежде всего, самое имя Гермогенова, преподавателя между прочимъ пророческихъ книгъ Священнаго Писанія—Елисей Михеевичъ состоить изъ двухъ пророческихъ же именъ, что ясно указываеть на сочиненность и каррикатуру. Гермогеновъ преподаеть не однъ пророческія книги, но авторъ почему-то только о преподаваніи ихъ и говорить, отчего разсказъ является одностороннимъ и искусственнымъ. Совершенно невъроятная исторія съ присланною Гермогенову открыткой придумана для того, чтобы объяснить причину охлажденія Гермогенова къ Харитонову. Еще болъе нелъпая сцена, какъ изящная барышня идеть черезъ весь городъ въ грязный и дешевый трактиръ "выпить пива", сочинена для того, чтобы показать, какимъ искушеніямъ подвергается иногда старый холостякъ Гермогеновъ.

Ученикъ духовной семинаріи отказывается отв'ячать уроки, пьеть въ трактиръ пиво съ дъвицами, въ глаза учителямъ высказываеть весьма либеральныя сужденія о религіи и Священномъ Писаніи—и остается совершенно безнаказаннымъ. Несмотря на то, что Харитоновъ еще совсъмъ недавно всъми учителями и инспекціей считался однимъ изъ лучшихъ во всёхъ отношеніяхъ ученикомъ, -- никто не вступается за него, когда Гермогеновъ явно несправедливо и пристрастно "ръжетъ" его не только на экзаменъ, но и на переэкзаменовкъ, несмотря на его хорошій отвъть.—Гермогеновъ ходить въ классь съ тремя Б бліями: славянской, греческой и латинской; если ужъ дійствительно онъ ходилъ въ классъ съ тремя Библіями, то, кромъ греческой и славянской, носиль съ собою скорже еврейскую, которая д'яйствительно можеть оказать немалую помощь при разнаго рода разъясненіяхъ и справкахъ, а ужъ никакъ не латинскую. Въ разсказъ говорится, что Гермогеновъ объясняеть въ классъ урокъ всегда исключительно по славянской "Библін; между тымь въ единственной въ разсказъ картинъ такого объясненія—пророчества о пустын' приморской объясненіе ведется по русской Библіи.-По разсказу автора выходить, что на ученической молитвъ молитва "Царю Небесный" поется не въ началь, а въ конць молитвы, вмъсть съ заключительнымъ "Достойно есть". Да и самая молитва обыкновенно бываеть раньше. Есть въ разсказъ ложныя цитаты изъ пророковъ, напр. изъ пророка Іоны, Захаріи и другихъ; иныя приведены неудачно и не къ мъсту, единственно изъ-за неумъреннаго желанія краснаго словца. Ради того же краснаго словца, дано совершенно неправильное объяснение слова "гомола" (а не "гомолы") въ 27 стихъ 14-й главы пророка Даніила.—Гермогеновъ изображается то толстымъ, то тонкимъ.

При всемъ томъ, при всемъ желаніи нашего автора вывести въ лицѣ Гермогенова какого-то юродиваго и маньяка \*), онъ все-таки выходить лучше того, чѣмъ хотѣлъ его представить авторъ. Помимо искренней религіозности Гермогенова, онъ и вообще человѣкъ недурной. Онъ всею душою преданъ своему

<sup>\*)</sup> Въ прямую противоположность изломанному Гермогенову выводится "на рѣдкость" правдивый и прямой Харитоновъ, котораго авторъ старается представить настолько же во всъхъ отношеніяхъ симпатичнымъ, насколько антипатичнымъ старается онъ выставить Гермогенова.

дѣлу и относится къ нему до послѣдней степени добросовѣстно; сдерживаетъ свои страсти, простъ, добръ и въ высшей степени незлобивъ, умѣренъ и въ высшей степени воздержанъ; не доносить на Харитонова. Съ учениками онъ всегда ровенъ, вѣжливъ и даже ласковъ, а это немало значитъ. Темнымъ пятномъ, правда, ложится на Гермогенова его поступокъ съ Харитоновымъ, но Гермогеновъ дѣйствуетъ здѣсь во имя хотя, бытъ можетъ, и ложно понятой идеи и невыносимо мучается при этомъ самъ. Въ католическихъ семинаріяхъ подобные поступки возведены въ законъ и принципъ, и самъ Гермогеновъ, правда былъ бы болѣе на своемъ мѣстѣ именно въ католической семинаріи \*).

Въ цъляхъ вящаго осмъянія и оплеванія духовной школы, нашъ авторь не пожальлъ усилій и красокъ, чтобы показать, какіе юродивые и маньяки занимаются тамъ образованіемъ и воспитаніемъ юношества, но, по недостатку опытности и таланта, пересолилъ и сочинилъ лишь весьма неостроумную и неудачную каррикатуру. Мы познакомили съ нею лишь для того, чтобы показать, чъмъ и какъ стараются обмануть читателей даже наиболье распространенные и солидные журналы.

Свящ. Н. Колосовъ.

# О возраженіяхъ противъ раціональности помъщенія въ крестьянскія семьи безпріютныхъ и правственно-покинутыхъ дѣтей \*\*).

Ваши Преосвященства, Достоуважаемые Отцы, Милостивъйшія Государыни и Милостивые Государи!

Для каждаго новаго дъла, для каждаго вновь возникающаго учрежденія необходимо встрѣтить въ обществѣ сочувствіе, помощь и поддержку. Очень часто бываеть, что самое существованіе такого учрежденія зависить оттого, встрѣтить ли оно въ обществѣ сочувствіе или недовѣріе. Между тѣмъ, большею частію

<sup>\*)</sup> Что же касается увъренности Гермогенова въ побъдъ русскихъ и пораженіи японцевъ, то подобная увъренность въ началъ русско-японской войны была всеобщей. А потомъ, онъ, конечно, могъ и увлекаться.

<sup>\*\*)</sup> Рѣчь, произнесенная священникомъ Архангельской, села Архангельскаго-Никольскаго, Московскаго уѣзда, церкви Адріаномъ Ключаревымъ на собраніи Братства Святителя Алексія, 8-го апрѣля 1907 года.

бываеть послёднее. Между прочимь выражение подобнаго недовърія мив приходилось слышать и относительно нашего дъла призрѣнія и воспитанія безпріютныхъ дѣтей, вырванныхъ изъ трущобъ Хитрова рынка, — въ частности, относительно пом'вщенія ихъ въ крестьянскія семьи. Говорять, что діти, рожденныя и выросшія въ порокахъ и удушливой, пропитанной лічостью атмосферъ трущобъ и подваловъ, особенно болъе взрослыя дъти, уже такъ привыкли къ лънивому и разгульному образу жизни, что помъщение ихъ въ трудовыя крестьянскія семьи равносильно для нихъ заключенію въ тюрьму, изъ которой они всегда готовы бъжать; при этомъ припоминается пословица: "какъ волка ни корми, онъ все въ лъсъ глядить". Говорять нъкоторые и то, что эти дъти даже не желательны въ крестьянскихъ семьяхъ, что они не только не исправятся, а скорфе заразять своей порочной беззаботностью крестьянскихъ дътей, такъ какъ въ такой независимой и лѣнивой беззаботности, нѣкоторой отважности и пренебреженій къ установленнымъ порядкамъ склонны усмотрѣть привлекательныя стороны не только дати, но даже и болье взрослые. Случалось встръчать и недовъріе относительно готовности самихъ крестьянъ брать подобныхъ дътей къ себъ въ семьи: крестьяне, моль, если и беруть ихь, то только изъ-за того вознагражденія, которое дается за нихъ Алексіевскимъ Братствамъ, а вовсе не изъ любви или состраданія къ самимъ погибающимъ дѣтямъ. Многое и еще случалось мнъ слышать, какъ напр., относительно возможности со стороны крестьянъ грубаго обращенія и побоевъ принятыхъ дътей, со стороны крестьянскихъ дътей-постоянныхъ попрековъ, обидныхъ прозвищъ и т. под. По моему мнѣнію, на это нужно обратить серьезное вниманіе, такъ какъ подобныя сомнѣнія могуть значительно препятствовать успѣху столь великаго и симпатичнаго дъла, какъ помъщение безприотныхъ дътей на воспитаніе въ крестьянскія семьи, — тімь боліве нельзя тавить подобныя возраженія безъ отвъта, что они, повидимому, подтверждаются некоторыми фактами побета детей, возвращения ихъ крестьянами въ пріють и т. далье, что, несомньню, служить причиною того, что многіе изъ крестьянъ и изъ сельскаго духовенства относятся къ дълу помъщенія безпріютныхъ дътей въ крестьянскія семьи если и не несочувственно, то, по крайней мъръ, индифферентно, а это, въ свою очередь, служить новымь поводомъ къ недовърію, и такъ далье. Необходимо разорвать этоть кругь, который, имъя въ самомъ себъ начало и конепъ,

можеть начать расшираться, смущая слабыхь вѣрой въ торжество добра. Не желая утомлять вниманіе достопочтеннаго Собранія, я сдѣлаю это лишь вкратцѣ, не касаясь болѣе подробнаго опроверженія всѣхъ приведенныхъ и иныхъ, имъ подобныхъ возраженій.

Самое главное возражение-это первое, основанное на пословиць: "какъ волка ни корми, онъ все въ лъсъ глядить". Это возраженіе направлено уже не только противъ пом'вщенія дітей въ крестьянскія семьи, но и вообще противъ призрѣнія безпріютныхъ и нравственно - покинутыхъ дътей, противъ возможности вообще ихъ правственнаго перевоспитанія. Но говорящіе это забывають или не върять, что человъкъ есть образъ и подобіе Божіе, что въ каждомъ, даже самомъ порочномъ, погрязшемъ въ развратъ и, повидимому, совершенно погибшемъ человъкъ есть "искра Божія", которая при благопріятныхъ условіяхъ можеть раздуться въ громадное, всепожирающее пламя. Можно не только сь въроятностью, но съ полною убъжденностію сказать, что не было еще, нъть, не будеть и не можеть быть такого погибшаго человъка, для котораго быль бы уже абсолютно невозможень возврать къ добродътельной жизни. Достаточно заглянуть въ исторію человъчества, въ сказанія о житіи святыхъ, чтобы убъдиться въ этомъ. Развъ св. Марія Египетская, память которой празднуется 1-го апръля, не была самой порочной женщиной, для которой, повидимому, было невозможно выбраться изъ тинистаго болота пороковъ! И, однако, она съ помощью Божіей не только выбралась изъ этого болота, но и превзошла другихъ въ святости и добродѣтельной жизни. Развѣ мало подобныхъ примъровъ! А современная, окружающая насъ жизнь! Вглядитесь въ нее! Развъ она не даетъ намъ на каждомъ шагу подобные же примъры! Развъ кто скажеть, что нъть, напримъръ, падшихъ женщинъ, которыя съ помощью Божіей и добрыхъ людей вырвались изъ когтей нищеты и пороковъ и живуть теперь честной, разумной и добродътельной жизнью! Тоть же писатель Максимъ Горькій, которымъ такъ восхищается современное общество, развъ онъ вышелъ не изъ тьмы трущобъ и подваловъ! Можеть быть, скажуть, что подобные примъры — исключительные, случаются ръдко. Но они потому-то и являются исключительными, потому-то и случаются ръдко, что само общество еще мало заботится о тёхъ людяхъ, которыхъ Гюго назваль отверженными и о которыхъ онъ же сказалъ, что они могуть быть приспособлены

нами къ достижению идеала. Поэтому-то, въ силу трудности раворвать и сбросить съ себя тяжелыя цени налагаемаго нищетой рабства, и достигають этой свободы лишь люди, одаренные волею и характеромъ, а болъе слабые гибнутъ въ неравной борьбъ. Но это именно обстоятельство и должно возбуждать въ насъ не сомнъніе въ возможности для всіьхъ побъды надъ нищетой и пороками, а желаніе придти на помощь къ несчастнымъ, подать руку слабъйшимъ изъ нихъ и вытащить ихъ изъ глубины подваловъ на свътъ Божій. Наконецъ, подобные случаи побъды надъ нищетой и пороками въ настоящее время нельзя даже назвать исключительными. Если кто ихъ считаетъ такими, то остается только пожальть, что онъ не знакомъ достаточно съ дъятельностью Алексіевскаго Братства и не видъль и не знаеть спасенныхъ жертвъ Хитрова рынка. Скорве факты побъга дътей изъ пріютившихъ ихъ крестьянскихъ семей нужно признать исключеніемъ; да я и не слыхалъ, чтобы были такіе факты въ послъднее время, когда д'вятельность Алексіевскаго Братства достигла значительныхъ успъховъ. Конечно, въ началъ дъятельности каждаго лица могуть быть подобные случаи, но потомъ они большею частью не повторяются.

Что касается того, желательно-ли пом'вщение безприотныхъ дътей въ крестьянскія семьи, то объ этомъ мною быль уже прочитанъ досточтимому Собранію 29-го октября 1906 года докладъ, который затымь быль напечатань въ № 45 Московскихъ Церковныхъ Въдомостей за 1906 годъ. Въ этомъ докладъ мною былъ подробно описать прівздъ безпріютныхъ двтей въ село, приходскимъ священникомъ котораго я быль въ то время, радушная встрвча этихъ двтей крестьянами, жизнь ихъ въ крестьянскихъ семьяхъ, отношение къ нимъ крестьянскихъ дътей и т. далъе, а также были подведены и итоги 4-хлѣтняго пребыванія дѣтей въ крестьянскихъ семьяхъ. Теперь я только позволю себъ повторить, что за время моей практики въ этомъ смыслѣ я на дѣлѣ видъль, что пребывание безприотныхъ дътей въ крестьянскихъ семьяхъ не оказывало никакого вреднаго вліянія на крестьянскихъ дътей, а скоръе вызывало къ жизни нъкоторыя дремавшія въ нихъ добрыя чувства. Принятыя же въ семьи діти нисколько не обнаруживали склонности къ прежней разгульной порочной жизни, а, наобороть, такъ сказать, съ жадностью набрасывались на трудъ, какъ на нъчто новое, для нихъ непривычное, но вмъстъ съ тъмъ болье пріятное, чъмъ то, что они внали раньше. Вообще здѣсь нужно только заботливое око священника, который бы зналь, въ какую семью помѣстить какихъ дѣтей, — который бы, какъ опытный садовникъ, сажалъ деревца на наиболѣе удобную для ихъ роста почву: тогда деревцо уже и само собой можеть вырасти и приносить хороше плоды.

Не останавливаясь болъе на этомъ возражении, принципіальное разсмотржніе котораго оказывается лишнимъ, въ виду множества фактическихъ данныхъ для опроверженія, я скажу нъсколько словъ относительно сомнанія накоторыхъ въ искренности и безкорыстности крестьянь, берущихъ безпріютныхъ дітей въ свои семьи на воспитаніе. Говорять нікоторые, будто крестьяне дълають это только изъ-за вознагражденія, даваемаго за дътей Алексіевскимъ Братствомъ. Но тотъ, кто говоритъ это, очевидно, не жилъ долго среди крестьянъ и не знакомъ достаточно съ дъломъ помъщенія безпріютныхъ дътей въ крестьянскія семьи. Онъ забываеть, что оть приходскаго священника, посвятившаго себя этому полезному дълу, требуется не только размъстить ввъренныхъ ему дътей, куда придется, такъ сказать сбыть ихъ съ рукъ, — отъ него требуется помъстить ихъ въ надежныя крестьянскія семьи. Такой священникъ долженъ хорошо знать своихъ прихожанъ и, отдавши дътей въ какую-либо семью, долженъ продолжать свое наблюденіе надъ ними, зорко слѣдя, не ошибся ли онъ въ выбранной для ребенка семьъ. При такой постановкъ дъла о вознагражденіи, собственно говоря, не можеть быть и рвчи, потому что, замътивъ корыстныя побужденія въ семью, пріютившей ребенка, священникъ возьметь его и отдасть въ другую семью. Что касается меня, то я съ увъренностью могу сказать, что крестьяне моего прежняго прихода, гдѣ я прожиль цълыхъ 19 лътъ и гдъ помъстилъ 8 дътей въ 7-ми семьяхъ, всегда относились къ дълу призрънія покинутыхъ малютокъ сочувственно, безъ корыстолюбивыхъ мыслей. Двое изъ дътей взяты на воспитаніе безплатно, и ихъ, а также и еще одного ребенка, желають даже усыновить. Конечно, крестьяне — народъ небогатый и очень часто, даже при всемъ своемъ желаніи, не могуть достаточно прокормить, хорошо одъть и обуть не только чужого ребенка, но и самихъ себя. Поэтому-то, если они-люди порядочные и желають взять ребенка, имъ и дается помощь, а отнюдь не вознагражденіе и не какая-либо плата, какъ это думають люди, мало знакомые съ дѣломъ. И эта помощь, нужно сказать, часто бываеть не вполнъ достаточна для самого взятаго

ребенка, и отъ такъ называемаго "вознагражденія" крестьянину большей частью не только ничего не останется, а приходится еще приплачивать своихъ денегъ на содержаніе взятаго малютки. Многіе б'адные крестьяне, которые не въ состояніи увеличить свой расходъ, не беруть къ себъ безпріютныхъ дътей единственно потому, что выдаваемаго "вознагражденія" не хватаеть на содержаніе ребенка. Вёдь ребенокъ отдается въ крестьянскую семью не для того, чтобы быть голоднымъ и оборваннымъ, — за этимъ смотрить приходскій священникъ. А очень часто бываеть, что чами крестьянскія діти ходять голодныя. И мні часто приходилось видъть, что принятыя на воспитание безприотныя дъти одъты и обуты лучше крестьянскихъ дътей, но никогда не хуже. Гдѣ же туть какая-нибудь корысть? Можеть быть, и могуть укавать мнъ такіе случаи, хотя я ихъ еще не встръчаль, что при нъкоторомъ замедленіи почему-либо денежной помощи крестьяне просять ускорить ея посылку. Но это и понятно, и въ этомъ нельзя усматривать что-либо корыстное. Надо только помнить, что выдаваемыя за содержание безприотныхъ дътей деньги являются не цълью, а лишь условіемъ принятія дітей въ семьи. Бідный крестьянинъ сочувствуеть благому дёлу, страстно желаеть взять себъ ребенка на воспитаніе, но можеть сдълать лишь подъ условіємь, если ему будеть оказана нікоторая помощь; и, если запаздываеть эта помощь, ему приходится разставаться съ принятымъ ребенкомъ, а онъ любить его, не желаеть отдать другимъ,-воть ему и приходится просить, чтобы условленная помощь была ускорена, и чтобы онъ не былъ вынужденъ хотя нъсколько дней заставить голодать свою семью и принятаго ребенка. Гдв же нъть такой нужды, тамъ едва ли будуть и какія-либо напоминанія объ объщанной помощи. Такимъ образомъ, если правильно смотръть на дъло, то подозрънія въ корыстныхъ цъляхъ крестьянъ, взявшихъ на воспитаніе покинутаго ребенка, падають сами собой. Если же кто вообще на всъхъ крестьянъ смотрить съ недовъріемъ, вевхъ ихъ подозрввая лишь въ корыстныхъ стремленіяхъ и отрицая въ нихъ добрыя чувства и намфренія, то это есть уже крайность, которую едва-ли кто изъ нормальныхъ и здоровыхъ людей будеть подтверждать; эта крайность можеть основываться лишь исключительно на внутреннемъ предубѣжденіи, на отсутствіи въры въ истину и добро, а отнюдь не на фактическихъ данныхъ.

Таковы главныя возраженія противъ раціональности помѣ-

щенія безпріютныхъ и нравственно-покинутыхъ дѣтей въ крестьянскія семьи. Что же касается возможности со стороны крестьянъ и крестьянскихъ дѣтей дурного обращенія съ принятыми дѣтьми, то объ этомъ говорить я считаю лишнимъ, такъ какъ подобные случаи должны, разумѣется, предупреждаться приходскимъ священникомъ и вообще лицомъ, взявшимъ на себя заботу о безпріютныхъ дѣтяхъ и наблюденіе надъ ними.

Такимъ образомъ, какъ видимъ, серьезныхъ возраженій противъ полезности и симпатичности помъщенія безпріютныхъ дътей въ крестьянскія семьи нъть и не можеть быть. Положительныхъ же сторонъ въ этомъ дълъ такъ много, что ихъ и перечислить нельзя, и передъ ними бледневоть все самыя сильныя возраженія. Для истиннаго христіанина достаточно помнить слова Спасителя и Господа нашего Іисуса Христа, что одинъ возвратившійся на путь доброд'втели гр'вшникъ Богу дороже, чьмъ девяносто девять праведниковъ (Лук. XV, 7), тымъ болье такой гръшникъ, какъ дитя, существо по природъ невинное и безгръшное, которое Спаситель нашъ поставилъ примъромъ всъмъ желающимъ войти въ Царствіе Божіе (Мато. XVIII, 2-4). Того, кто помнить это, не смутить никакая ложная мудрость, и онь, твердо въря въ торжество истины и добра, перешагнетъ черезъ всѣ преграды и разрушить всѣ препятствія на своемь великомъ пути спасенія человъчества.

Свящ. А. Ключаревъ.



### Къ разрѣшенію нѣкоторыхъ недоумѣній, при составленіи главной и дополнительной описей церковнаго и ризничнаго имущества.

По предписанію Высокопреосвященнёй шаго Митрополита Московскаго Владиміра, въ тёхъ церквахъ епархіи, гдё имёются описи, составленныя не по формё, утвержденной въ 1853 г. марта 18 д. Митрополитомъ Московскимъ Филаретомъ, таковыя должны быть настоятелями церквей составлены вновь по означенной формё и переписаны въ новыя на печатныхъ бланкахъ книги, изъ Духовной Консисторіи выдаваемыя.

Дъло же составленія описей, какъ то замѣчено Владыкою Митрополитомъ, ведется очень медленно. Медлительность въ этомъ

двлв происходить ввроятные всего оттого, что составители описей, кромв извыстной формы 1853 г. и краткаго указанія въ практическомъ руководствы для священно-служителей п. Нечаева, не имыють подъ руками болые полнаго руководства, въ которомъ бы опредыленно были даны указанія и объясненія по всымъ вопросамъ, которые неизбыжно являются у составителей описей, и безъ разрышенія коихъ дыло ихъ составленія не можеть итди успышно.

Въ прилагаемой къ книгамъ описей формъ и правилахъ при ней ничего не сказано напр.: по слъдующимъ вопросамъ.

- 1) Если въ приходъ не одинъ, а два или болъе храмовъ, то въ каждомъ ли изъ нихъ должны быть отдъльныя книги описей?
- 2) Записывая въ опись часовни при храмахъ, нужно ли описывать тъ часовни, которыя выстроены въ приходскихъ селеніяхъ въ память того или иного историческаго событія?
- 3) Нужно ли въ какую опись записывать всё зданія, принадлежащія церкви, какъ напр.: церковная сторожка, дома для причта, отдаваемые въ аренду и др. зданія?
- 4) Если плановъ на землю нътъ, и церковь издавна владъетъ землею, то нужно ли и гдъ писать о землъ?
- 5) Слёдуеть ли отдёльною главою записать въ опись колокола или упомянуть о нихъ при описаніи колокольни?
- 6) Что разумъть подъ словомъ "Матеріалы" и что слъдуетъ записывать въ эту 21 главу второй части описи?
- 7) Какъ понимать 10-ю главу третьей части: "билеты сохранной казны?" Заносить ли въ эту главу всё церковные капиталы и тё, процентами съ коихъ пользуется причтъ, или только непрерывно доходные билеты, такъ какъ всё другіе могутъ подлежать тиражу и конверсіи?
- О написаніи дополнительной описи въ формѣ и правилахъ при ней также нѣтъ никакихъ указаній.
- 8) Правильно ли будеть, если въ нее занесены будуть только тъ главы, въ кои есть что записать, а остальныя будуть опущены? Этотъ вопросъ касается также и главной описи.

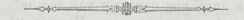
Въ дополнительную опись кромѣ главъ, означенныхъ въ формѣ описи, казалось бы необходимымъ занести особыя главы для записи предметовъ, не входящихъ въ главную опись, какъ напр.: столъ для плащаницы, столы для панихидъ и благословенія хлѣбовъ; футляры для дарохранительницъ, сосудовъ, плащаницъ, крестовъ и евангелій; кіоты для ношенія иконъ въ крестныхъ ходахъ; шкафы и ящики для ризъ, книгъ, свѣчъ и храненія церковныхъ

суммъ; табуреты, кресла, стулья; погребальныя принадлежности; — половые ковры, сукна, полотенца, чахлы съ подсвъчниковъ и т. п. Таково мое мнъ о написани дополнительной описи, но чтобы планъ описей былъ правиленъ и единообразенъ, какъ то требуется пятымъ пунктомъ правилъ при формъ описи, намъ священникамъ необходимо, путемъ напечатания въ "Церковныхъ Въдомостяхъ" высказаться по этому дълу опредъленнъе и общими силами ръшить тъ или иные недоумънные вопросы по составлению описей.

Отъ настоятелей церквей съ успъхомъ окончившихъ дъло описей своихъ храмовъ и тъхъ лицъ, у коихъ имъются описи, составленныя съ полною обстоятельностію и знаніемъ дъла, теперь было бы благовременно и весьма желательно слышать указанія и отвъты на вопросы, въ разръшеніи коихъ нуждаются составители описей.

Отвётный голось опытных и свёдущих людей въ этомъ дёлё разрёшить всё недоумёнія составителей описей и дасть возможность привести означенное дёло къ скорому и желательному концу.

Священникъ І. Смирновъ.



# Лътопись епархіальной жизни.

Празднованіе дня Рожденія Государя Императора. Въ Большомъ Успенскомъ соборѣ всенощную служиль преосвященный Анастасій епископъ Серпуховскій, съ архимадритомъ Аванасіемъ, о. протопресвитеромъ собора В. С. Марковымъ и соборными пресвитерами, при пѣніи Сунодальнаго хора и большомъ стеченіи молящихся.

Въ Тихвинской церкви Симонова монастыря богослуженіе совершаль преосвященный епископъ Іоаннъ съ братіей обители.

Въ лагерномъ храмѣ св. Сергія, что на Ходынкѣ, всенощную служиль о. настоятель въ присутствіи частей войскъ московскаго гарнизона.

6 мая Первопрестольная столица торжественно праздновала день рожденія Его Императорскаго Величества Госудоря Императора Николая Александровича. Во вевхъ храмахъ столицы были совершены благодарственныя Господу Богу молебствія о здравіи Его Величества.

Особою торжественностью отличалось богослуженіе въ Успенскомъ соборъ, гдъ литургію и молебствіе совершаль Высокопреосвященный Владиміръ, Митрополить Московскій и Коломенскій,

въ сослуженіи преосвященныхъ Серафима, епископа Можайскаго, и Анастасія, епископа Серпуховскаго, и высшаго столичнаго духовенства, при пъніи Сунодальнаго хора.

Въ храмъ Христа Спасителя литургію и молебствіе совер-

шаль преосвященный Трифонъ, епископъ Дмитровскій.

Въ Сергіевскомь военномъ храмѣ на Ходынскомъ полѣ послѣ богослуженія состоялся церковный парадъ. Здѣсь за богослуженіемъ присутствовали военноначальствующія лица, офицеры и нижніе чины.

Закладка храма-памятника. Въ воскресенье, 29 апрѣля, на Ходынскомъ полѣ, у Николаевскихъ казармъ, при торжественной обстановкѣ была совершена закладка храма въ честь иконы Ватопедской Богоматери, сооружаемаго благотворителемъ И. А. Колесниковымъ для Донского 1-го казачьяго полка и 1-й гренадерской артиллерійской бригады, какъ памятникъ Великому Князю Сергѣю Александровичу.

Въ 11 часовъ утра изъ Алексвевской церкви каоедральнаго Чудова монастыря къ мъсту закладки выступилъ крестный ходъ въ слъдующемъ порядкъ. Впереди всъхъ были несены 82 хоругви изъ всъхъ московскихъ соборовъ и кремлевскихъ монастырей, далье былъ несенъ однимъ изъ священниковъ запрестольный крестъ изъ Андреевскаго храма Чудова монастыря, а за ними слъдовало 18 священниковъ и діаконовъ, о. архимандритъ Өеоеилактъ, о. протоіерей І. І. Восторговъ и въ предшествіи иподіаконовъ съ рипидами, о. протоіерей съ св. Евангеліемъ, а за ними преосвященный Серафимъ, епископъ Можайскій. За духовенствомъ и съ хоругвеносцами слъдовали тысячныя толпы народа.

Въ 1 часъ дня изъ лагернаго храма св. Сергія къ мѣсту закладки направился второй крестный ходъ. Въ процессіи были несены 6 хоругвей, запрестольныя иконы и древній покровъ съ

мощей преподобнаго Сергія, находящійся въ этомъ храмъ.

Въ третьемъ часу въ присутствін властей и высокопоставленныхъ лицъ въ особомъ шатрѣ предъ привезенными изъ Москвы святынями началось молебствіе по особому чину. Богослуженіе совершалъ владыка митрополитъ Владиміръ, въ сослуженіи преосвященныхъ Трифона, Серафима и Анастасія.

При окончаніи закладки митрополитомъ была прочтена положенная молитва съ колѣнопреклоненіемъ, а протодіакономъ Питаевымъ провозглашены многолѣтія Государю Императору и Его Семьѣ, митрополиту, православному христолюбивому воинству, храмоздателю и всѣмъ православнымъ и "вѣчная память" Великому Князю Сергѣю Александровичу и слугамъ Царя, павшимъ отъ руки злодѣевъ при исполненіи долга на службѣ Царю и Отечеству. При пѣніи "вѣчная память" всѣ опустились на колѣни.

"Житіе св. Евфросиніи". Къ исполняющемуся 7 іюля 500-льтію блаженной кончины основательницы Вознесенскаго монастыря св. княгини Евфросиніи, иконописцемъ В. П. Гурьяновымъ издается точный фототипическій снимокъ съ драгоцѣнной рукописи: "Житіе св. Евфросиніи", сохранившейся въ "степенной книгѣ" конца XVI вѣка, находящейся въ библіотекѣ Академіи наукъ. Поля рукописи украшены множествомъ миніатюръ XVI вѣка, представляющихъ громадный интересъ для художниковъ и археологовъ. Къ изданію будетъ приложенъ фототипическій снимокъ съ древняго покрова на гробницу преподобной, хранящійся въ ризницѣ Вознесенскаго монастыря.



### Священникъ Павелъ Өеодоровичъ Пермскій.

(Некрологъ).

Въ воскресеніе, 11-го марта текущаго года, въ 5 ч. и 7 м. пополудни, послъ болъзни, продолжавшейся ровно три мъсяца, тихо предаль духъ свой Богу настоятель Всехсвятскаго Единоверческаго девичьяго монастыря г. Москвы, что за Рогожской заставой — священникъ о. Павелъ Оеодоровичь Пермскій. Святая Всъхсвятская обитель въ лицъ о. Павла лишилась, поистинъ, усерднаго, благоговъйнаго и ревностнаго служителя престола Божія, заботника о благолъпіи и украшеніи ея; сослуживцы его,искренняго и доброжелательнаго отца, прослужившаго во благо обители почти 45 лътъ. Покойному шелъ уже 79-й годъ, когда Господу Богу угодно было призвать къ Себъ Своего върнаго раба, прослужившаго на одномъ мъсть 52 года и не разу не помышлявшаго о переходъ на другое лучшее мъсто. Покойный о. Павелъ родился въ г. Москвѣ, сынъ священника, обучался въ Московской Духовной Семинаріи, по окончаніи полнаго курса богословскихъ наукъ, былъ уволенъ въ 1852 году въ епархіальное въдомоство. Въ 1855 г. былъ опредъленъ въ то время къ кладбищенской Всъхсвятской Единовърческой приходской церкви въ діакона. Когда же, съ соизволенія Его Императорскаго Величества въ Бозъ почившаго Императора Александра ІІ-го и съ благословенія Св. Сунода, въ 1862 г. іюня 17 дня было совершено торжественно открытіе при сей церкви Всехсвятскаго Единоверческаго женскаго общежительнаго монастыря и когда потребовалось ежедневное служеніе, то на ваканцію втораго священника быль избрань покойный и въ 1865 г. быль рукоположень во священника. За честное служение во священствъ, по прошению игуменіи съ сестрами и прихожанами, въ 1871 г. награжденъ набедренникомъ. По представленію Епархіальнаго Начальства въ 1878 г. ему преподано благословение Св. Сунода. За усердные труды по благоукрашенію церкви вслѣдствіе представленія Епар-хіальнаго Начальства награждень въ 1879 г. фіолетовой скуфьею. Съ 1889 г. по 1894 г. проходиль должность о. благочиннаго Едино-

върческихъ церквей Московской епархіи. По прошенію игуменіи съ сестрами и единовърческимъ духовенствомъ въ 1892 г. награжденъ камилавкою. По представленію Епархіальнаго Начальства за усердное и ревностное служение въ священствъ въ 1900 г. награждень золотымъ наперснымъ крестомъ отъ Св. Сунода. Согласно опредѣленію Св. Сунода за 50-е лѣтнее служеніе во свяшенствъ въ 1905 г. всемилостивъйше сопричисленъ къ ордену св. Владимира 4-й степени. Покойный П. О. быль въ высшей степени сердечный человъкъ, доброй души: всякій имълъ доступъ къ нему и каждый обращающійся къ нему за добрымъ-ли совътомъ или же за матеріальною помощію не отходиль отъ него тощь; двери его дома всегда были для всёхъ и каждаго открыты, всёхъ и каждаго онъ съ сердечнымъ радушіемъ принималь и предлагаль свои хлабь и соль, къ слову нужно сказать, что почившій о. Павель быль большой руки хлібосоль. Кто не зналъ о. Павла или въ лицо или по слуху? Всякій, встрѣчающійся съ нимъ, выносиль особое чувство уваженія къ нему и могъ сказать, что о. Павель душа—человъкъ. Сколькимъ сиротамъ и бъднымъ людямъ онъ отеръ слезы и нъкоторыхъ пристроилъ и темь самымь даль возможность добывать себе кусокъ хлеба, это въдомо одному Богу. Заботясь о нуждахъ своей семьи и присныхъ ему, почившій о. Павель не мало понесъ трудовъ, силь и здоровья во благо святыя Всъхсвятскія обители, которая и начала свое существование при почившемъ и настоящее ея благолъпное состояние, безъ преувеличения можно сказать, всецъло обязанно его неусыпнымъ трудамъ и заботамъ. Такъ, благодаря его усиленнымъ заботамъ и попеченію совмѣстно съ игуменіею блаженной намяти Маргаритою, и тщаніемъ прихожанъ воздвигается въ 1876 г. при трапезѣ двухъ-этажный храмъ; въ верхнемъ этажъ престолъ во имя Покрова Пресвятыя Богородицы и въ нижнемъ-престолъ во имя святителя Николая Мирликійскаго чудотворца. Ко слову также сказать, почившій особенно любиль служить въ послѣднемъ, предназначенномъ для службъ въ буд-ничные дни. На это святое дѣло въ свое время было затрачено до 70,000 руб. и эта немалая сумма, положа руку на сердце, можно сказать, всецьло была собрана почившимъ. При немъ и опять - таки благодаря его сердечнымь заботамь о благь и спокойствіи Всъхевятской обители—на изысканныя почившимъ средства была сооружена вокругъ всего монастыря каменная ограда, въ ствнахъ которой находять духовное утвшение и твлесное спокойствіе болье 150 сестеръ обители. Если перенести намъ свой скромный взоръ внъ сей обители, родной ему, то мы можемъ видъть, что почившій не на одной Всъхсвятской обители останавливаль свое заботливое вниманіе, онъ и далье простираль заботы о благъ другихъ обителей: такъ Никольская Единовърческая обитель, во главъ съ игуменомъ Сергіемъ и братією, всъ цъло обязана пріобрътеніемъ безвозмездно лъсной дачи, дающейобезпечение для обители, и это плодъ особаго старанія и ходатайства усопшаго. Все это—въчные памятники, гласящіе о любви почившаго къ благольпію и заботамъ о благь мьста селенія Божія и обиталищъ сестеръ и братіи, посвятившихь себя трудамъ, подвигамъ и молитвамъ не только за себя, но и за создателей и благотворителей Всъхсвятской и Никольской обителей. Будемънадъяться, что въ своихъ молитвахъ не забудуть и почившаго, какъ понесшаго иго для обителей, сестры (Всъхсвятской) и братія (Никольской).

Болъвнь приковала его къ одру и ему не пришлось отъ нея оправиться. Покойный готовился къ смертному часу и сдълалъ въ свое время надлежащее завъщаніе, прося при этомъ объ одномъ только, чтобы какъ можно скромне совершили погребеніе. Приготовиль себ'в и облаченіе и, если можно такъ выразиться, въ своемъ родъ оригинальное, полученное имъ въ даръ отъ Свято-Троицкія Сергіевы Лавры, сшитое ко дню 500-льтія блаженной кончины великаго угодника Божія святаго Сергія, освященное на мощахъ сего угодника-облаченіе парусинное; таковой же почившій заготовиль и покровъ: вполнъ. можно сказать, уподобился святому Сергію, которой и при жизни своей совершаль богослуженія въ крашенинныхь облаченіяхь. Не разъ покойный во время бользни быль напутствовань св. Христовыми Тайнами и пособорованъ. Дни его жизни, повидомому клонились къ концу. Въ день его смерти всѣ дѣти его и внучата стояли у смертнаго его одра, и въ воскресный день, когда день клонился къ вечеру и когда окончился церковный праздничный звонъ къ вечернему богослуженію, въ 5 ч. и 7 м. пополудни, почившій испустиль посл'ядній усиленный вздохь и тихо, тихо предалъ духъ свой Богу. 13-го марта, при большомъ стечении народа, дубовой гробъ съ прахомъ усопшаго добраго пастыря, съ крестнымъ ходомъ при печальномъ колокольномъ звонъ съ многочисленномъ духовенствомъ, во главъ съ о. игуменомъ Сергіемъ-Никольскаго Единовърческаго монастыря, былъ принесенъ вохрамъ Покрова Пресвятыя Богородицы. 14-го марта въ среду, послѣ литургіи преждеосвященныхъ Даровъ, которую совершалъ о. экономъ Московскаго митрополичья подворья Архимандритъ Макарій въ сослуженію о. игумена Сергія, единовърческаго духовенства, при участію въ служеніи сыновей почившаго: священника с. Нахабина С. Пермскаго и діакона Никольскаго Единовърческаго монастыря Н. Пермскаго. Предъ отпъваніемъ сыномъумершаго С. П. было сказано надгробное слово, въ которомъвылились сердечныя слова правды объ усопшемъ іерев Павлъ. Послъ отпъваніе, которое совершенъ было о. Архимандритомъ-Макаріемъ, игуменомъ Сергіемъ и многочисленномъ духовенствомъ какъ единовърческимъ, такъ и великороссійскимъ, гробъ съ прахомъ почившаго въ сопровожденію о. Архимандрита Макарія, духовенства, родственниковъ и большаго стеченія народа съ крестнымъ ходомъ и при колокольномъ звонъ, обнесенъ былъ вокругъ собора-церкви Всъхъ святыхъ, въ которомъ началъ свое служеніе почившій, принесенъ на кладбище при монастырѣ и опущенъ въ могилу.

Миръ праху твоему, пастырь и добрый труженикъ, какъ на нивѣ Христовой, такъ и по совиданію и благоукрашенію святыя обители Всѣхсвятскія! Вѣримъ, твердо вѣримъ, что ты не будешь забыть, какъ сестрами сія обители, такъ равно твоими по духу чадами, всѣми сослуживцами, почитателями твоими и знавшими тебя, наконецъ, за тебя помолятся и съ тобою лежащіе и повсюду православные христіане, которыхъ ты при жизни особенно любилъ поминать, а ихъ, сихъ послѣднихъ, большой сонмъ: царей, святителей, всякаго пола и возраста, всѣ богатіи и убозіи.

Да помянеть Господь Богь священство твое, священно іерей Павель, во царствіи Своемъ всегда, нынѣ и присно и во въки въкомъ, аминь!!! С. П.

### ОБЪЯВЛЕНІЯ.

ЕЖЕМЪСЯЧНОЕ ИЗЛАНІЕ

# "ABUH RIMOZ,

Троицкій собесѣдникъ для православной семьи и школы.

Въ 1907 году (шестой годъ изданія) съ Божіей помощью будеть продолжаться по той же программ'в и на т'яхъ же основаніяхъ, какъ и прежде.

"БОЖІЯ НИВА" имъетъ цълію оказывать нравственную поддержку всъмъ, кто трудится въ великомъ дълъ воспитанія дътей въ духъ христіанскаго благочестія; дать этимъ труженикамъ возможность обмъннваться мыслями по тъмъ вопросамъ, которые особенно тревожатъ ихъ христіанскую совъсть; показывать на фактахъ, какъ велико и свято то дъло, коему они служатъ, какъ и чъмъ проявляетъ себя это дъло въ школьной и семейной жизни; въ чемъ состоитъ тотъ идеалъ, къ коему должна быть направлена вея ихъ воспитательная работа. "БОЖІЯ НИВА" стремится указывать тъ пути и средства, коими воздълывается добрая по природъ своей нива дътскаго сердца. Теплое сочувствіе, съ какимъ повсюду встръчено было наше скромное изданіе, даетъ намъ увъренность, что руководители подростающаго поколѣнія находять въ немъ то, что такъ благопотребно для нихъ особенно въ наше время, время всякихъ тлетворныхъ въяній не только въ области воспитанія, но и вообще въ религіозной жизни современнаго общества.

Училищнымъ Совътомъ при Св. Синодъ изданіе одобрено для выниски въ библіотеки народныхъ школъ.— Епархіальные Училищные Совъты могутъ вносить "Божію Ниву" въ списокъ изданій, требуемыхъ ими изъ Училищнаго при Св. Синодъ Совъта за счетъ суммъ, ассигнуемыхъ на школьныя библіотеки.

Въ составъ программы сего изданія входять слыдующіе отдылы.

I. Церковь и школа. П. Семья и школа. ПІ. Школа и народная жизнь. IV. Школа, какъ воспитательница эстетическаго чувства. V. Посѣвы и всходы: лѣтопись церковныхъ школъ. VI. Переписка нашихъ читателей. VII. Нашъ дневникъ. Приложенія: "Зернышки Божіей Нивы". Троицкое чтеніе для дѣтей. (12 №№ въ годъ).

Сроки выхода—12 разъ въ годъ.

Годовая подписка съ приложениемъ ОДИНЪ РУБЛЬ съ перес.

Подписка на текущій годъ продолжаєтся. Новые подписчики получать всѣ вышедшіе №№ съ приложеніями. Подписка принимаєтся только въ Редакціи. Желающіе подписываться чрезъ книжные магазины должны предупреждать о доставкѣ полной подписной стоимости журнала (1 руб). Комиссіонная скидка не допускаєтся.

Подписка на полгода и на отдъльные мъсяцы не принимается. Первые пять томовъ Божіей Нивы можно получать въ переплеть по 1 р. 25 к. каждый томъ, а въ коленкоровомъ переплеть по 1 р. 75 к. съ пересылкой. АДРЕСЪ: Сергіевъ посадъ, Моск. губ., въ Редакцію "Божіей Нивы". 3—0

### трудовая артель

ИСПОЛНЯЕТЪ

# ЦЕРКОВНЫЯ ЖИВОПИСИ

всъхъ стилей.

4-я Мѣщанская, Проэктированный пер., домъ Филипповыхъ, кв. № 3-й

въ москвъ.

3-2

### мастерская церковныхъ вещей Ивана Васильевича Тарасова.

Москва, Бахметьевская ул., свой домъ.

Спеціально исполняєть золотить серебрить и ремонтируєть главы, кресты, иконостасы, подсв'ячники, паникадила, хоругви, ризы и пр. церковныя вещи.

Содержаніе: Наша пастырская задача въ борьб'є съ соціаль-демократическою пропагандою.—Соціализмъ, какъ нравственная и теоретическая задача.— Каррикатурный типъ.—О возраженіяхъ противъ раціональности пом'єщенія въ крестьянскія семьи безпріютныхъ и правственно-покинутыхъ дітей.—Къ разр'єшенію н'єкоторыхъ педоум'єній.—Л'єтопись епархіальной жизни.—Священникъ П. Ө. Пермскій (некрологъ).—Объявленія.

При семъ № прилагается, Московскій Благовѣстъ"№ 17. Цѣна листковъ безъ пересылки 70 коп. за 100, съ пересылкой 90 коп. При выпискѣ на 5 руб., пересылка безплатно

Цензоръ

Исп. об. редактора

Протојерей Н. Извъновъ.

Протојерей Іоаннъ Восторговъ.

# ОФФИЦІАЛЬНЫЙ ОТДЪЛЪ

## Московскихъ Церковныхъ Въдомостей.

13 мая.

Nº. 19.

1907 года.



### ОПРЕДЪЛЕНІЕ СВЯТЪЙШАГО СИНОДА.

Указомъ Святѣйшаго Синода на имя Его Высокопреосвященства, отъ 12 апр. с. г. за № 4524, священникъ Московской Іоанно-Предтеченской, подъ Боромъ, церкви Петръ Сахаровъ, за усердную и полезную дѣятельность его по Обществу вспомоществованія нуждающимся воспитанницамъ Александро-Маріинскаго, Кавалерственной Дамы Чертовой, Института, награжденъ камилавкою.

#### РАСПОРЯЖЕНІЯ ЕПАРХІАЛЬНАГО НАЧАЛЬСТВА.

Его Высокопреосвященствомь 18 апр. разрѣшено іеродіаконовъ Берлюковой пустыни *Нифонта* и *Серафима* рукоположить въ санъ іеромонашескій, а монаховъ той же пустыни *Вита* и *Өеофана*—во іеродіаконскій.

Его Высокопреосвященствомъ 18 апр. разрѣшено іеродіакона Данилова монастыря *Кассіана* рукоположить въ санъ іеромонаха, а монаха того же монастыря *Геннадія*—въ санъ іеродіакона.

#### Опредълены:

- 1) Временно исправляющимъ должность псаломщика церкви с. Филатова, Звенигор. у., послушникъ Новојерусалимскаго монастыря изъ крестьянъ Новгородской губерніи Александръ Михайловъ, 3 мая.
  - 2) На вакансію діакона при Московской Елисаветинской, на Дорогомиловскомъ кладбищѣ, церкви псаломщикъ Московской Евпловской, на Мясницкой, церкви Сергѣй *Романовскій*, 3 мая.
- 3) На священническую вакансію къ Маріе-Магдалининской церкви Московскаго Императорскаго Техническаго училища законоучитель 3 мужской Московской гимназіи, приписанной къ

Московской Варваринской, Китайскаго сорока, церкви священникъ Александръ Виноградовъ, 3 мая.

4) На вакансію псаломщика къ церкви при Московской Окружной лѣчебницѣ для душевно-больныхъ, Подольскаго уѣзда, учитель Мѣткинской церковно-приходской школы, того же уѣзда Василій Андреевъ, 4 мая.

#### Перемѣщены:

- 1) Священникъ Московской Николаевской, на Новомъ Ваганьковъ, церкви Сергъй *Соловьевъ*, согласно прошенію, на прежнее мъсто своего служенія къ Московской Тихвинской, въ Сущевъ, церкви, 1 мая.
- 2) Іеромонахъ Московскаго Покровскаго монастыря *Мисаилъ* въ число братства Коломенскаго Ново-Голутвина монастыря, 3 мая.
- 3) На вакансію священника при Вознесенской, погоста Николо-Тѣшиловскаго, церкви, Клинскаго уѣзда, священникъ церкви с. Васильевскаго-Скурыгина, Подольскаго у,, Василій Богдановъ, 3 мая.
- 4) На вакансію зав'єдующаго Гуслицкою второклассною церковно-приходскою школою священникъ церкви с. Юркина, Богородскаго у., Николай *Павловъ*, 2 мая.

#### Исключенъ изъ списковъ умершій:

Псаломщикъ церкви с. Мытищъ, Моск. у., Симеонъ *Але*ксњевскій, 1 мая.

По ходатайству Московскаго Епархіальнаго Училищнаго Совѣта передъ Высокопреосвященнѣйшимъ Владиміромъ, Митрополитомъ Московскимъ, о преподаніи святительскаго благословенія въ поощреніе полезной дѣятельности на пользу церковно-приходскихъ школъ Московской епархіи Его Высокопреосвященство резолюціей отъ 5 сего мая призываетъ благословеніе Божіе на слѣдующихъ лицъ:

1) Діакона Московской Евпловской, на Мясницкой, церкви Іоанна Троицкаго.

2) Діакона Георгіевской, въ Старыхъ Лучникахъ, церкви Димитрія Звёрева.

3) Діакона Воскресенской, въ Кадашахъ, церкви Николая Смирнова.

4) Псаломщика Григоріе-Неокесарійской, на Полянкъ, церкви

Ивана Зубатова.

5) Псаломщика Троицкой, въ Покровскомъ, церкви Виктора Скворцова.

6) Псаломщика Евпловской, на Мясницкой, церкви Сергія Романовскаго.

7) Псаломщика Гавріило-Архангельской, при Почтамтв, церкви Петра Любимова.

8) Псаломщика Сергіевской, въ Пушкаряхъ, церкви Дмитрія

Appe.

9) Псаломщика Флоро-Лаврской, у Мясницкихъ воротъ, церкви Василія Остроумова.

По представленію Совъта Братства Св. Петра Митрополита резолюціей отъ того же числа Его Высокопреосвященство призываетъ благословеніе Божіе на слѣдующихъ лицъ:

- 1) Первый помощникъ миссіонера Гуслицкаго округа кр. Аванасія Кузнецова.
- 2) Второй помощникъ миссіонера Гуслицкаго округа крестьянина Пимена Сфнобдова.
- 3) Помощникъ миссіонера Бронницкаго округа крестьянина Андрея Журавлева.

4) Окружнаго миссіонера Николо-Котловскаго благочинія крестьянина Алексвя Звърева.

- 5) Миссіонера Серпуховского округа цеховаго Өеодора Силина. Резолюціей отъ того же числа Его Высокопреосвященство призываетъ благословеніе Божіе за полезную школьную дѣятельность на слѣдующихъ лицъ:
- 1) Діакона Срътенской, города Дмитрова, церкви Петра Цвъткова за безвозмездное обучение пънию въ мъстной церковно-приходской школъ.
- 2) Исаломщика Московской Крестовоздвиженской, въ Бывомъ монастыръ, церкви Сергъя Соболева за успъшную и усердную учительскую двятельность въ Московской Благовъщенской, на Тверской, церковно-приходской школъ.
- 3) Учителя Крюковской церковно-приходской школы Верейскаго увзда Владиміра Любимова за ревностное исполненіе учительскихъ обязанностей.

4) Чиновника Московской Синодальной Типографіи Ивана-Флоринскаго за составленіе отчетныхъ свъдъній и ревизію книжнаго склада Московскаго Епархіальнаго Училищнаго Совъта, произведенныя имъ въ 1906 году безвозмездно.

a) Herroadita Thoungoi er Hamoresous, neutra Burrons

### Отъ Комитета для принятія пожертвованій на храмы, устрояемые въ Сибирскомъ краѣ.

Комитеть, учрежденный въ Москвъ при Каеедральномъ монастырь, для принятія пожертвованій на храмы. устрояемые въ Сибирскомъ крав, симъ объявляеть, что въ оный въ теченіе 1906 года поступили сл'вдующія денежныя пожертвованія: оть благочиннаго Ивановскаго сорока, Ильинскаго, на Воронцовомъ полъ, протојерея Димитрія Языкова сборовъ отъ церквей его въдомства-339 рублей и отъ Каоедральнаго Чудова монастыря, собранныхъ въ кружку за богослуженіями, -97 руб. 20 коп., всего четыреста тридцать шесть (436) р. 20 коп.



Содержаніе: Опреділеніе Свят. Синода. — Роспоряженіе Епархіальнаго Начальства. - Списокъ лицъ, удостоенныхъ архипастырскаго благословенія. - Отъ Комитета по сбору пожертвованій на храмы въ Сибири.

Цензоръ

Редакторъ Секретарь Консисторіи

Протоїерей Н. Извъновъ. П. Беллавинъ.