# извъстія

# ПО С.-ПЕТЕРБУРГСКОЙ ЕПАРХІИ,

издаваемыя при журналъ "Отдыхъ Христіанина".

Цѣна «Извѣстій» вмѣстѣ съ «Отдыхомъ Христіанина» 5 руб. Отдѣльно на «Извѣстія» подписка не принимается.

No 18

1-го Октября.

1911г.

# Отдѣлъ оффиціальный.

HE SEAR

#### Архипастырское благословеніе.

Преподано Архипастырское благословеніе Его Преосвященства м'вщанамъ: Родіону Андронову и Александру Попову за пожертвованія въ Шлиссельбургскій соборъ и приписную късобору Преображенскую церковь.

## Распоряженія Епархіальнаго Начальства.

Опредълены: 2 сентября—окончившій курсъ С.-Петербургской духовной Семинаріи Илья Зосимовскій — священникомъ въ с. Боротно, Лужскаго у.; 4 сентября—настоятель СПБ. Троицкой Гаванской церкви протојерей Вячеславъ Магнитскій — настоятелемъ церкви Александровскаго кадетскаго корпуса и законоучителемъ сего корпуса; 2 сентябрясвященникъ Холмской епархіи Владиміръ Сейбукъ-настоятелемъ церкви при Гатчинскомъ, сиротскомъ институтъ Императора Николая I; 8 сентября—-діаконъ церкви при Миссіи въ Авинахъ Іоаннъ Щелкуновъ-настоя телемъ при Миссіи въ Копенгагенъ; 9 сентября--окончившій Московскіе літніе регентскіе курсы сынъ крестьянина Сергви Оедотовъ-псаломщикомъ въ с. Павлово, Гдовскаго у.

Перемъщены: 2 сентября—священникъ с. Боротна, Лужскаго у., Василій Семеновъ—въ

село Рождествено, Царскосельскаго у., согласно прошенію.

Утверждены: 5 сентября—и. д. псаломщика Тюнево-Посадской церкви, Новоладожска-го у., Николай Родіоновъ—въ должности псаломщика.

Назначены: 2 сентября—священникъ Пенинской ц., Гдовскаго у., Сергій Ивановъ—слѣдователемъ 4-го Гдовскаго благочинническаго округа.

Утверждены въ должности законоучителей: 2 сентября—священникъ Мотоховской церкви, Новоладожскаго у., Григорій Якимовъ—мъстнаго земскаго училища.

Утверждены въ должности старостъ: 2 сентября коллежскій совѣтникъ Челюсткинъ—церкви Министерства Внутреннихъ Дѣлъ; полковникъ Викторъ Сокольскій—церкви Николаевской инженерной академіи и училища; поч. гр. Степанъ Ларинъ—Вьерицкой, Царскосельскаго у.; коллежскій секретарь князь Петръ Оболенскій—церкви Императорскаго училища Правовѣдѣнія.

Награждены: 6 сентября—мѣщане Родіонъ Андроновъ и Александръ Поповъ.

Уволены: 4 сентября—псаломщикъ СПБ. Скорбященской, на Стеклянномъ, церкви Николай Ромаскевичъ—за штатъ, согласно прошенію, по болъзни; 8 сентября—просфорня

Низовской церкви Гдовскаго у., Людмила Солнцева—отъ должности просфорни при означенной церкви; 8-го сентября—псаломщикъ С. Павлова, Гдовскаго у., Александръ Боротинскій—отъ должности псаломщика церкви помянутаго села.

Уволены въ отпускъ: іеромонахъ Череменец-каго монастыря Аркадій—на одинъ мъсяцъ.

Умершіє: протоіерей с. Рождествена, Царскосельскаго у., Евгеній Дубравицкій—30 августа.

# Отдѣлъ неоффиціальный.

CHEST STATES

#### Некрологъ.

Въ послѣднее время замѣтно начинаетъ рѣдѣть рать ветерановъ столичнаго пастырства. Одинъ за другимъ въ короткое время сошли со сцены епархіальной и столично-пастырской дѣятельности такіе выдающіеся ветераны столичнаго пастырства, заявившіе себя широкою, многоплодною и энергичною дѣятельностію, какъ протоіереи: П. А. Смирновъ, Д. І. Мегорскій, М. І. Никифоровскій, Муретовъ и др.

24-го іюня сего 1911 года промыслу Божію угодно было изъять изъ этой рати еще одного изъ столиовъ столичнаго пастырства, Настоятеля Волковско-кладбищенской церкви протоіерея Николая Петровича Вишнякова.

Усопшій о. Протоіерей родился З декабря 1841 г. въ селъ Николо-Черетоцъ Новоторжскаго увзда, Тверской губ. Образование получиль въ Новоторжскомъ Духовн. училищъ, въ Тверской Духовн. Семинаріи и въ С.-Петербургской Духовной Академіи. Съ малыхъ льтъ все время проявдяль выдающіяся способности, шель въ первыхъ ученикахъ, и Духовную Академію окончиль въ 1867 году въ первомъ разрядъ. Прямо по окончаніи Дух. Академіи поступиль наставникомъ въ С.-Петербургскую Духовн. Семинарію, гдв вскорв же 15 сентября 1867 г. быль избрань членомь Педагогического собранія, въ каковомъ званіи оставался до 1868 г., а 27 августа 1868 г. былъ избранъ Педагогическимъ Собраніемъ преподавателемъ Еврейскаго языка, въ каковой должности оставался до 1 сентября 1893 г. Въ 1886 г. 26 іюля быль рукоположень во священника къ Волковско-кладбищенской церкви. Казалось ежедневная, утомительная кладбищенская служба должна была отвлечь его отъ постороннихъ занятій. Но съ этого-то времени онъ и начинаетъ во всю ширь и мощь раскрывать свои недюжинныя дарованія и энергію. 4 апраля 1869 г. принимаетъ на себя обязанности законоучителя въ Волковско-деревенской земской школѣ и несетъ ихъ безвозмездно до 1894 года. Остается еще менте часовъ досуга, и ихъ онъ посвящаеть на излюбленныя свои научныя занятія. Въ результать этихъ занятій скоро появляется колоссальный его научный трудъ: «Историко-экзегетическое изследование Псалтири», по публичной защитъ котораго въ С.П.Б. Духовн. Академіи, согласно представленію Совьта Академіи, 15 іюня 1874 г. онъ быль утверждень Св. Синодомъ въ степени магистра богословія. Помимо этого, состоя съ 13 ноября 1878 г. членомъ утвержденнаго Св. Синодомъ при С.-Петерб. Дух. Академіи Общества истолкованія св. Писанія ветх. завъта, напечаталъ въ Христіанскомъ Чтеніи три выпуска толкованія псалмовъ 1-9, 10-23, 24-40. Въ 1885 г., по поручению Статистическаго Комитега и Епархіальнаго начальства, составилъ и напечаталъ: «Историко-статистическое описаніе Волковскаго Православнаго кладбища». Въ 1892 г., по поручению Учебнаго Комитета при Св. Синодъ, разсматривалъ краткій курсь грамматики древне-еврейскаго языка д.ра Кноллера въ обработкъ Геккеля и вторично въ 1897 г., по напечатаніи его.

С.-Петербургская епархія не могла не обратить вниманія на появившагося въ средѣ столичнаго духовенства молодого ученаго и энергичнаго священника. Въ 1870 г. мъстнымъ благочиніемъ онъ избирается депутатомъ на Епархіальный Съёздъ, и съ этого времени избраніе его въ депутаты събздовъ становится почти регулярнымъ, именно: въ 1870, 1872—1875, 1880, 1881, 1901 и 1902 гг. На епархіальныхъ съёздахъ съ 1873 по 1875 гг. онъ исполняеть обязанности делопроизводителя, а на събздъ 1902 г. — предсъдателя събзда. Его дѣловитыя и талантливыя рѣчи и работы на събздахъ скоро выдвигають его изъ среды другихъ депутатовъ, и Събздъ 1875 г. избираетъ его на трехлътіе до 1878 г. членомъ Правленія Александро-Невскаго Духовн. училища, а

Събздъ 1902 г. уже Председателемъ събзда. Местное благочиние въ 1876 г. избираетъ его помощникомъ благочиннаго, и эти обязанности онъ несетъ до 1893 г.

Епархіальная власть также скоро обращаеть на него вниманіе и постепенно даеть ему все болье и болье отвътственныя порученія и назначенія: въ 1882 г. назначаеть его сотрудникомъ следователя по доносу на священииковъ Знаменской церкви, дважды самостоятельнымъ следователемъ-въ 1890 г. по делу объ утратъ церковно-причтовыхъ суммъ Пантелеимоновской церкви и въ 1901-2 г.-по жалобъ бывшаго старосты Владимірской церкви Растопина на настоятеля этой церкви протојерея Д. А. Приселкова, въ 1884 г.членомъ С.-Петербургскаго Уфзднаго Училищнаго Совъта, въ 1894 г. — Настоятелемъ Волковско-кладбищенской церкви, въ 1901 г.-Председателемъ Комитета Александро-Маріинскаго Дома призрѣнія заштатнаго и сиротствующаго духовенства СПБ, епархіи, въ каковой должности онъ оставался до смерти, и въ 1902 г. — членомъ Комитета по благоустройству столичныхъ кладбищъ, въ каковомъ званіи состояль до закрытія Комитета въ 1904 г. и выработаль полробную таксу на кладбищенскіе сборы, взимаемые при погребеніи усопшихъ и при производствъ работъ на кладбищъ посторонними лицами.

Трудоспособность и энергія усопшаго обратили на него вниманіе не только епархіи и епархіальной власти, но и С.-Петербургскаго земства. По его избранію, съ утвержденія Губернскаго Училищнаго Совѣта, онъ состояль съ 1898 г. до своей кончины Попечителемъ Купеческой земской школы и членомъ Училищнаго Совѣта.

На всѣхъ поприщахъ своей разносторонней дѣятельности усопшій заявилъ себя выдающимися усердіемъ, энергіею, дѣловитостью и благоплодіемъ. Особенно же яркіе слѣды своей дѣятельности онъ оставилъ на мѣстѣ своего священно-служенія. Еще будучи младшимъ священникомъ на кладбищѣ, онъ началъ ярко проявлять свое стремленіе къ упорядоченію кладбища въ разныхъ отношеніяхъ. Такъ, получивъ въ 1883 назначеніе ризничаго и библіотекаря, онъ въ короткое время не только привелъ въ порядокъ архивъ и церковно-кладбищенскую библіотеку, но послѣднюю обогатилъ такимъ комилектомъ богословско-философской, особенно, святоотеческой и свѣтской

литературы, что ею могло бы гордиться любое среднее духовно-учебное заведеніе. Съ вступленіемъ же въ должность Настоятеля и получивъ чрезъ это свободу дъйствій, онъ привель въ благольпный видъ всъ кладбищенскіе храмы, вывель изъ практики смѣшанныя заказныя литургіи, поставиль на должную высоту отправление кладбищенскихъ службъ и требъ и. благодаря умѣлому обращенію съ посътителями кладбища и экономіи въ расходованіи церковныхъ суммъ, удвоилъ кладоищенскіе капиталы, не смотря на ежегодные громадные расходы по разнымъ отраслямъ кладбищенскаго хозяйства и щедрыя выдачи (до 12.000 руб. въ годъ) церковныхъ пособій вдовамъ и сиротамъ духовнаго званія.

Такая разнообразная и выдающаяся дъятельность усопшаго, естественно, не осталась безъ вниманія и благодарности какъ со стороны епархіальной власти, такъ и со стороны прихожанъ, посътителей кладбища и учрежденій. По представленію епархіальной власти и разныхъ учрежденій въ разное время онъ получиль всв положенные для духовныхъ лицъ знаки отличія до ордена св. Анны 1-й ст. включительно: въ 1870 г.-набедренникъ, въ 1872 г. - фіолетовую скуфью, въ 1877 г. камилавку, въ 1880 г. — наперстный кресть, выдаваемый Св. Синодомъ, 1886 г. — орденъ св. Анны 3-й степ., въ 1890 г. — санъ протоіерея, въ 1893 г., по случаю исполнившагося 25-льтія службы, Архипастырское благословеніе и отъ сослуживцевъ, прихожанъ и почитателей — наперстный золотой кресть съ драгоценными украшеніями, въ 1894 г., по ходатайству С.-Петербургскаго Убзднаго земства и Председателя Училищнаго Совета, -- орденъ св. Анны 2-й степ. и, кромѣ того, отъ представителей СПБ. Убзднаго земства золотой наперстный кресть съ драгоц внными украшеніями, въ 1899 г. - орденъ св. Владиміра 4-й степ. и въ 1900 г. сопричисленъ къ потомственному дворянству, въ 1903 г. - св. Владиміра 3-й степ., въ 1905 г. — палицу и въ 1910 г. - орденъ св. Анны 1-й степени.

Такая кипучая, напряженная и непрерывная д'ятельность усопшаго, особенно, съ назначеніемъ его настоятелемъ кладбища, можно сказать, испепелила его силы. Въ посл'єдніе годы онъ сталъ страдать тяжелыми припадками сердечной бол'єзни и, по словамъ пользовавшаго его доктора А., за шесть л'єть до кончины въ его сердц'є уже не слышно было

тоновъ, а выслушивался лишь одинъ шумъ. Въ виду этого, доктора настойчиво совътовали ему не утомлять себя службою и отказаться, по крайней мъръ, отъ настоятельства, такъ какъ сопряженныя съ этими обязанностями ежедневныя сильныя волненія и часто непріятности имъли для него смертельную опасность. Но онъ не въ силахъ былъ погасить пылавшій въ немъ очагъ энергіи и примириться съ жизнію безъ постоянной, захватывающей дъятельности, и потому до конца противился этимъ совътамъ и предупрежденіямъ. И, при его натурь, пожалуй, прекращение дъятельности только ускорило бы его кончину. И только уже заручившись твердыми удостовъреніями, что, въ его отсутствіе, церковно-кладбищенское хозяйство не потерпить ущерба и не выйдеть изъ намъченныхъ имъ предначертаній, онъ склонился на просьбы семьи и совъты докторовъ-отдохнуть въ потздкт по Волгт и на Кавказъ, куда и выбхалъ 15 іюня.

Но Господу изволилось дать этому неустанному и самоотверженному труженику не временный отдыхъ, но въчный блаженный покой, идъже нъсть ни печаль, ни воздыханіе. 24 іюня, остановившись въ г. Царицынъ для отдыха предъ поъздкой по жел. дорогъ на Кавказъ, онъ вдругъ почувствовалъ себя дурно, и чрезъ 10 минутъ на рукахъ жены и сына тихо скончался.

Неожиданная въсть о его скоропостижной кончинъ сильно поразила и огорчила всъхъ его сослуживцевъ и прихожанъ. 30 іюня его тело прибыло въ С.-Петербургъ и встратить и проводить его до кладбища собрались съ крестнымъ ходомъ всѣ сослуживцы во главѣ съ мъстнымъ о. Благочиннымъ Протојереемъ П. П. Виноградовымъ, родственники, почитатели и прихожане, при чемъ по пути служились литіи встр'вчавшими съ крестомъ и хоругвями священно-церковно-служителями у церкви Іоанна Предтечи, у Александро-Маріинскаго Дома, у Благотворительнаго О-ва въ память 19 февраля, у Купеческой богадельни, у его квартиры и по пути въ кладбище противъ кладбищенскихъ храмовъ. До прибытія же тыла въ С.-Петербургь, на кладбищь ежедневно совершались (днемъ и вечеромъ) панихиды для прихожанъ. 1-го іюля состоялось торжественное его отпъваніе въ главной кладбищенской деркви во Имя Нерукотвореннаго Спаса. Заупокойную литургію совершалъ Преосвященный Веніаминъ, Епископъ Гдовскій,

соборнъ съ архимандритомъ, митрофорнымъ протојереемъ, мъстнымъ благочиннымъ и еще шестью протојереями изъ мъстнаго причта и почитателей, а на отпъвание вышло еще до 20 священно-церковно-служителей. Не смотря на будній день, обширный храмъ былъ переполненъ молящимися, пожелавшими помолиться за упокой души дорогого пастыря и отдать ему послѣднее цѣлованіе. Во время запричастнаго стиха, протојерей мъстной церкви Евгеній М. Кондратьевъ сказалъ сильное слово: «о тщеть земной суеты предъ лицемъ смерти и задачами въчности», а предъ началомъ отпъванія протојерей той же церкви Іоаннъ І. Крыловъ сказалъ слово: «о назидательныхъ чертахъ личности и дъятельности усопшаго».

Миръ и въчный, блаженный покой тебъ, честный, энергичный, неутомимый и самоотверженный труженикъ на нивъ Господней!

- --

Вѣнокъ на могилу о. Настоятеля Волковско-кладбищенской церкви, Протојерея Николая Петровича Вишнякова. (Надгробное слово, произнесенное, предъ началомъ его отпѣванія, Протојереемъ Іоанномъ Крыловымъ 1-го іюля 1911 года).

Бр., предъ гробомъ усопшаго собрата нашего, досточтимаго о. Настоятеля сего св. храма, Протојерея Николая Петровича, невольно приходитъ на память во всей своей грозной дѣйствительности печальный отвѣтъ Премудраго на вѣковой, доселѣ не разрѣшимый для непросвѣщеннаго Божественнымъ откровеніемъ естественнаго разума вопросъ: 1) что есть человѣкъ; 2) бытіе его, яко трава, и дни его, яко цвѣтъ сельный.

Хотя въ последнее время, на нашихъ глазахъ, и зам'тно стали увядать телесныя силы усопшаго, тяжелый сердечный недугъ все чаще и чаще сталь набрасывать на его внъшній видъ яркіе знаки своей разрушительной, подтачивающей силы, но все же скоропостижная кончина его вдали отъ родного храма, своей братіи и паствы явилась для насъ неожиданнымъ ударомъ. Мы, да и всъ знавшіе его такъ свыклись съ его всепобъждающею живостію, что казалось и върилось, что могучая сила его духа все побъдить и вмъстъ съ цълительною силою физического отдыха на лонъ благодатной южной природы въ мягкомъ и нтжномъ климать вольеть въ его немощное тъло свъжую и мощную струю физическихъ силь, и снова онъ станеть бодрымь и крипкимь, и снова мы будемь совийстне работать на ниви Господней.

Но Господь не судилъ намъ братски раздълить съ нимъ послъднія минуты его жизни и молитвенно напутствовать исхожденіе его души изъ тъла. Тяжело это, но нътъ иного выхода, какъ со смиреніемъ и благоговъніемъ преклониться предъ неисповъдимою волею Божіею, всегда назидательною и спасительною. И мы утъшимся лишь тъмъ, что священная для насъ храмина его духа не осталась въ землъ чуждей, а прибыла къ намъ для постояннаго, нагляднаго напоминанія о немъ и молитвеннаго воздыханія надъ его могилою.

Да будеть же благословенно, возлюбленный собрать, и это печальное, посл'яднее вхожденіе твое подъ сёнь сего св. храма, какъ мы благословляли каждое вхожденіе твое въ нашу братскую семью!

Многое хотблось бы теперь сказать самому усопшему и такого, что въ обычной житейской суеть, въ мелкой зыби нашихъ страстей и духовныхъ недуговъ стыдливо прячется въ глубинъ души, подобно юношески-чистой. застънчивой любви, но что есть самое искреннее въ любящемъ, преданномъ сердив и что, върится, дало бы истинную взаимную радость, взаимное духовное назидание и братски-любовное единеніе. Но, къ сожальнію, слухь усопшаго закрыть для всякаго нашего слова, хотя бы проникновеннаго до мозга и костей и могущаго потрясти своды храма. Теперь безплодно, и это будеть лишь напраснымъ колебаніемъ блаженной памяти усопшаго. Поэтому благоплоднее, братья, намъ ограничиться въ своемъ словѣ воспоминаніемъ о личности усопшаго, въ цёляхъ личнаго назиданія отъ него.

Почившій собрать нашь, о. Протоіерей Николай Петровичь быль не обычный человікь и не только долголітшій служитель престола Божія, но выдающійся, недюжинный православный пастырь, настоятель столичной церкви, церковный администраторь и хозяинь, ученый богословь, епархіальный діятель и сослуживець многочленной причтовой семьи, недюжинный во всіхь отношеніяхь личной и общественной жизни, яркій и типичный представитель отживающей церковной эпохи, воспитывавшей мужей кріткихь вірою, сильныхь духомь, энергичныхь и твердыхь волею.

Въ настоящія минуты, когда потрясающія впечатлівнія неожиданной, скоропостижной кон-

чины, обстановки печальной встрѣчи и послѣднихъ минутъ лицезрѣнія останковъ усопшаго колеблють сосредоточенность духа и распыляють мысли, нѣтъ возможности въ краткомъ словѣ даже слегка, бѣгло охватить сложную личность и многолѣтнюю, разностороннюю, широкую дѣятельность усопшаго. Это возможно сдѣлать лишь въ спокойномъ состояніи духа и въ иной обстановкѣ и формѣ. Поэтому я ограничусь только краткой передачей и лишь яркихъ впечатлѣній отъ личности усопшаго и отъ общенія съ нимъ.

Усопшаго собрата нашего вкратцѣ можно охарактеризовать какъ человъка, отъ природы одареннаго разнообразными, высокими и мощными духовными дарованіями и неистощимою энергіею. Это быль світильникь, до краевь наполненный елеемъ внутренней энергіи, и не просто свътящій спокойнымъ мягкимъ свътомъ, но всегда пламеньющій, вспыхивающій и зажигающій соприкасающихся съ нимъ, пламенникъ не меркнущій ни при какомъ дуновеніи со стороны, это только еще болье усиливало пламень его энергіи. Въ этомъ отношеніи усопшій быль яркимъ выразителемъ того идеала христіанскаго напряженія духа, котораго такъ желаетъ въ пастыряхъ церкви Самъ Господь, говоря: «о если бы ты былъ горячь» (Откр. Іоан. III, 15). Этоть пламенникъ непрестанно неудержимо двигалъ его впередъ, не давалъ ему остановиться не только на полпути, но и для отдыха, и заставлялъ его раскрывать и развивать во всю мощь данныя ему отъ Бога дарованія и создаваль разнообразіе проявленной имъ діятельности. И такъ во всемъ, касательно всъхъ его дарованій и на всякомъ поприщѣ его дъятельности.

Закончивъ высшее духовное образованіе, онъ не удовольствовался только этимъ, не успокоился, подобно большинству, но устремиль свои силы на обогащение богословской науки личными трудами, и въ этомъ стремленіи не остановило его даже такое препятствіе, какъ ежедневная кладбищенская служба, и немногіе часы отдыха онъ жертвоваль на этоть трудъ, и въ результат в обогатилъ богословскую науку колоссальнымъ и пока единственнымъ въ нашей литуратурт научнымъ изследованиемъ Псалтири, этой въчной книги христіанскаго назиданія, ут'єшенія и умиленія. Посл'є этого онъ принимаетъ участіе въ научной разработкъ и толкованія текста св. Писанія Ветх. Зав., редактируеть и исправляеть учебники по еврей6

скому языку, составляетъ историко-статистическое описаніе нашего кладбища. Не выпади на его долю сложная и требующая громадной затраты времени дѣятельность кладбищенскаго настоятеля, навѣрное, онъ не остановился бы на этихъ только научныхъ трудахъ, но непрерывно, до конца дней своихъ продолжалъ бы обогащать богословскую литературу новыми плодами своихъ научныхъ трудовъ. И очень возможно, что здѣсь, въ этой области научной дѣятельности и было его главное, истинное призваніе. Не даромъ ученое Общество изслѣдователей Св. Писанія неоднократно высказывало ему свое сожалѣніе и сѣтованія по поводу прекращенія имъ научныхъ занятій.

Не сжигавшій его пламенникъ, неистощимаго, бившаго ключемъ запаса энергіи, влекъ его на болъе широкую и живую дъятельность не въ тиши кабинета ученаго, а на просторъ житейскаго моря. И, воть онь, съ этою целію, принимаетъ священный санъ, пока не порывая съ научною и педагогическою дъятельностію. И здъсь онъ не довольствуется ругиною, прямыми односторонними своими обязанностями по долгу кладбищенского священника, а устремляетъ свои дарованія и энергію на духовнохристіанское просв'ященіе и развитіе кладбищенскихъ прихожанъ, заводить духовныя бесъды и 25 лътъ безвозмездно преподаетъ законъ Божій въ Волковской школь. И это не исчерпываеть запаса его энергіи. Онъ идеть съ своими силами и дарованіями въ захватывающія волны епархіальной діятельности. И скоро не остается области епархіальной жизни, гдѣ бы онъ не принималъ дѣятельнаго участія и не вкладывалъ своихъ дарованій: онъ видный труженикъ и плодовитый діятель и на епархіальныхъ съвздахъ, и въ духовно-учебныхъ и благотворительныхъ учрежденіяхъ. Наконецъ, онъ принимаеть на себя громадный трудъ кладбищенскаго настоятеля. Многосоставный причть, громадное хозяйство... Управление надъ всёмъ этимъ требуетъ и такта, и твердости характера съ благоразумною снисходительностію, и умълой распорядительности, личнаго надъ всёмъ наблюденія и массы письменной работы; и все это при ежедневной, утомительной, скорбной кладбищенской службъ. Сама по себъ кладбищенская служба требуеть крыпкихъ физическихъ силъ, а еще болбе кръпкихъ нервовъ и духовнаго самообладанія. Ежедневно рыданія и слезы и убитыя горемъ больныя, раздраженныя души. И вся эта масса больныхъ душею, нерѣдко озлобленныхъ людей осаждаетъ главнымъ образомъ настоятеля. И надо много имъть самообладанія, а еще болье любви къ людямъ и сочувствія къ чужому горю, чтобы не отвътить гивомъ на напрасную обиду, а успокоить всепрощеніемъ и ласкою. И здись, на этомъ поприщѣ служенія со свойственной ему энергіею онъ во всю мощь раскрываеть свои силы. Постепенно упорядочиваеть службу, очищаеть кладбище отъ сорныхъ элементовъ и благоустрояеть его, не только наблюдаеть за кладбищенскимъ хозяйствомъ, но проникаеть лично во всѣ разнообразные и многочисленные ручейки его, всю сложную хозяйственную работу береть на себя и трудится надъ этимъ ежедневно до глубокой ночи, до изнеможенія, не щадя своихъ силъ и не слушая предупрежденія докторовъ, что это можегъ кончиться печально. Зная по опыту епархіальной діятельности, что все благополучіе и судьбы сиротствующаго духовенства держатся главнымъ образомъ на благосостояніи кладбищенскихъ средствъ, на поддержкъ отъ нихъ, онъ въ благоустроеніи кладбища и его домовъ ограничивается лишь самымъ необходимымъ, избъгаетъ не только роскоши, но и малъйшаго излишества, обращается съ каждой церковной копфикой какъ будто съ слезою народной, и все это лишь бы увеличить кладбищенские капиталы, чтобы, въ случат закрытія кладбища, обезпечить безбъдное существование его храмовъ, служащихъ и питающихся отъ кладбища сиротъ

Все это, естественно требовало, колоссальной работы и затраты силъ. И, не смотря на это, онъ продолжаеть еще принимать деятельное участіе въ епархіальной жизни, несеть трудныя, сложныя и отвътственныя обязанности Председателя Комитета Александро-Маріинскаго Дома призрѣнія заштатнаго и сиротствующаго духовенства СПБ. епархіи. И здѣсь онъ не просто знаеть призрѣваемыхъ поименно, но подробно изучаеть семейный быть и личную жизнь каждаго и, благодаря этому, устрояеть ихъ, какъ отецъ. А какъ легко управлять взрослыми, иногда старцами, да еще недавно бывшими самостоятельными? — это можно знать только по опыту. А сколько и туть и горя, и нужды, и слезъ. и жалобъ? Опять требуются всѣмъ сочувствующее, любящее сердце и умъ, и тактъ.

Но какъ бы ни почтенна и ни широка была дъятельность духовнаго пастыря, но самое главное въ его служеніи это его священнослуженіе, молитвенное горѣніе предъ Лицемъ Божіимъ, во спасеніе міра. И здѣсь пламенникъ усопшаго горѣлъяркимъ, согрѣвающимъ и зажигающимъ сердца людскія свѣтомъ. Служба во св. храмѣ была его любимою стихіею. Не смотря на свой тяжелый недугъ, онъ рѣдко когда освобождалъ себя отъ этой службы. А когда служилъ, то всѣмъ своимъ существомъ, всѣми своими нервами. Кто можетъ забыть его чтеніе съ дрожью въ голосѣ, со слезами св. страстей, молитвословій въ Рождество Христово, на Новый годъ и въ день Св. Троицы? Бывало, невольно и у молящихся съ нимъ заволакиваются глаза слезами. И народъ любилъ его богослуженіе.

Вся эта разнообразная, широкая и кипучая д'ятельность не осталась безъ благодарнаго отклика не только чтившей его духовной власти, но и народа. Духовная власть украсила его орденами включительно до св. Анны І-й степени, а прихожане, сослуживцы и земствонаперстными крестами съ драгоцънными украшеніями. Настоящее же молитвенное собраніе около его гроба является такимъ выраженіемъ ему благодарной памяти, которое, полагаю, дало бы ему высшее удовлетворение и радость. Теперь онъ могъ бы не только надъяться, но дерзновенно сказать предъ судомъ Божіимъ: «се, азъ, Господи, и дъти мои, яже далъ еси мнв. Ты даль мнв пять талантовь и, воть, я возвращаю Тебѣ десять талантовъ».

Тяжело, братья, лишаться такого талантливаго, пламеннаго, энергичнаго и самоотверженнаго д'ятеля на нив'в Господней. Но въ то же время раскрывшаяся личность усопшаго должна быть для насъ и его осиротъвшей семьи и утъшеніемъ, какъ украшеніе нашей церкви и какъ явное свидътельство его легкаго пути къ блаженнымъ обителямъ Праведнаго Мздовоздателя, Отца Небеснаго. Онъ воистину могъ бы сказать теперь: «подвигомъ добрымъ подвизался, теченіе совершилъ, въру сохранилъ, а теперь готовится мнъ в'янецъ правды, который дастъ мнъ Господъ, Праведный Судія въ день оный» (2-е Тим. IV, 7—8).

Гряди же, до конца истощившій свои силы труженикъ на нивѣ Господней, къ Своему Небесному Пастыреначальнику, и тамъ, въ свѣтлыхъ и покойныхъ небесныхъ чертогахъ, у подножія Его престола, гори тѣмъ же пылающимъ пламенникомъ и молись, чтобы не оскудѣвала наша св. Православная церковь и наша епар-

хія горящими, немеркнущими свѣтильниками пастырями Христова стада, — и чтобы среди насъ, твоихъ сослуживцевъ, царили столь любимые тобою миръ, единомысліе и согласіе на благо нашей церкви и посѣтителей нашего кладбища.

Протојерей Іоаннъ Крыловъ.



# Епархіальная хроника.

Посъщеніе Государемь Императоромь отдъла царскосельских церковных школь на Царскосельской юбилейной выставкт. 24 августа въ 11-мъ часу дня Его Императорское Величество Государь Императоръ, обходя Царскосельскую юбилейную выставку, изволилъ зайти въ павильонъ, гдт размъстились экспонаты церковныхъ и министерскихъ школъ Царскосельскаго утала. При входт въ павильонъ Государя Императора имъли счастіе встртить СПБ. Епархіальный Наблюдатель о. А. Западаловъ и Предстратель Царскос. отдъленія Епарх. Совта Прот. А. Бъляевъ. По входт въ павильонъ Государь направился въ отдтв церковныхъ школъ.

Здѣсь Прот. Бѣляевъ преподнесъ Государю Императору для Его Императорскаго Высочества, Наслъдника Цесаревича, молитвословъ, писанный полууставомъ усердіемъ школьниковъ церковной школы при Царскосельскомъ Соборъ, завъдуемой прот. Бъляевымъ. Государь изволилъ Всемилостивъйте принять подарокъ и хвалилъ отличное выполнение работы. Послъ сего Государь обощель отдёль, осматривая экспонаты. Прот. Бъляевъ давалъ объясненія и докладываль о числѣ церковныхъ школь и числѣ школьниковъ въ нихъ по Царскосельскому увзду. Осведомившись, что церковныхъ школь въ убздѣ 37, а школьниковъ въ нихъ 2597 чел., Государь изволиль сказать: «много». Когда Государь продолжаль осмотрь дальше, Епархіальный Наблюдатель обратиль Высочайшее вниманіе на то, что во всей епархіи церковно-приходскихъ школъ имфется около 500 (498 церк.-прих., а со школами грамоты и воскресными 540), а число школьниковъ около 27.000 (24.473 въ церковно-прих. школахъ, 1434 чел. въ школахъ воскресныхъ и 1002 въ школахъ грамоты). Милостиво выслушавъ показанія о церковныхъ школахъ, Его Императорское Величество изволили проследовать въ отдель министерскихъ школъ и затымь въ слыдующій павильонь.

50-льтній юбилей. 29-го іюня исполнилось 50 лътъ службы въ священномъ санъ Настоятеля Воскресенской, графа Апраксина, цер кви, что у Чернышева моста въ С.-Петербургъ, Протојерея о. Николая Іаковлевича Морошкина. Ръдкая семья даритъ ниву Божію столь одаренными работниками, какъ семья скромнаг "священника-землепашца" (см. "Русск. Старину" семидесятые годы) Тверской губ., Бъ жецкаго увзда, села Андреевскаго, о. Іакова. Старшій его сынъ, изъ профессоровъ Казанской Духовной Академіи—священникъ С.-Петербургскаго Казанскаго Собора Михаилъ Яковлевичъ Морошкинъ-авторъ дорогихъ теперь, къ сожалънію, библіографическихъ ръдкостей: "Іезуиты въ Россіи съ царствованія Екатерины до нашихъ дней" (2 т, изд. 1869 и 1870 гг. repet. 1888 г.). При онаглъломъ ихъ нападеніи теперь на Россію, -- эта книга должна быть настольною у каждаго ревнителя Православія и народности. Второй трудъ о. Михаила Яковлевича, надълавшій очень много шума и непріятностей авторуэто "Выборное начало въ Духовенствъ" (1870 г. СПБургъ). Нововременскіе витіи касаются этихъ вопросовъ какъ "зерцаломъ въ гаданіи", но какъ хорошо освъщены они у о. Михаила!... На подобіе нашихъ о. о. обновленцевъ, о. Михаилъ состоялъ въ тріумвирать Петербург скихъ батюшекъ, въ духовной сферъ тогда называвшемся "Никольской-морошки" или понятиве, "священниковъ-шестидесятниковъ" Кто они были и что изъ себя представляли, въ поучение молодежи, рекомендуемъ прочесть біографіи свящ. А. Т. Никольскаго ("О жизни и дъятельности", изд. СПБ. 1878 г.), о. А. В. Гумилевскаго, умершаго подвижникомъ въ 1869 г. ("Пески и Обуховская больница"). О. Михаилъ Морошкинъ-ждетъ своего біографа. Второй сынъ о. Іакова-Иванъ Морошкинъ-другъ проф. П. Ө. Николаевскаго, подарилъ насъ капитальными трудами: "Арсеній Мац'вевичъ"--Епископъ Печальникъ, "Англиканская церковь" и цълымъ рядомъ историческихъ изысканій, подписанныхъ въ "Русской Ста ринъ", въ "Древней и Новой Россіи" и др. историческихъ журналахъ псевдонимами: "Андреевскій", "И. М." и "Иванинъ". Онъ же черновымъ работникомъ былъ, какъ многіе скромники изъ духовныхъ, -у академиковъ: Пекарскаго, Н. Ө. Дубровина и помогалъ въ трудъ "Патріархъ Никонъ" Н. А. Гюббенету. Юбиляръ, последній въ живыхъ изъ братьевъ

(Со смертью его, за неимѣніемъ дѣтей у братьевъ, вымираетъ эта дорогая для С.-Петербургской Епархіи фамилія). По окончаніи въ 1860 г. полнаго курса въ Тверской Духовной Семинаріи, обладая прекраснымъ видомъ, ростомъ и выдающимся голосомъ, Н. Я. въ 1861 году, 29-го іюня, посвященъ во діакона къ церкви Ея Имп. Высоч. Велик. Княгини Елены Павловны и Велик. Князя Михаила Николаевича. Широкая, чисто русская, способнъйшая натура, не смотря на получение на другой же годъ службы Протодіакона, и на р'вдкую "Великокняжескую русскую" любовь къ нему и до сихъ поръ семьи Великаго Князя Михаила Николаевича, онъ переходитъ законоучителемъ (мл. кл.) въ І-ю СПБ. клас. гимназію и въ церковь Іоанна Предтечи Протодіакономъ. До сихъ пръ почтеннъйшіе о. о. Протоїереи о. Владиміръ (Гуляевъ), о. Андрей (Кононовъ) и мн. изъ старожиловъ вспоминаютъ "службу", "выходку" и "верхи" о. Протодіакона. Многіе ученики его по гимназіи, достигшіе высокихъ положеній, ведутъ знакомство со своимъ первымъ законоучителемъ. Особенною же любовію юбиляръ пользуется у Ямского, Щукинскаго и Апраксинскаго купечества. Онъ у нихъ настолько "свой" батюшка, что, глядя на ихъ отношенія, умиляешься сердечностью и нѣжностью русской души, часто заключенной въ грубую, съвиду, оболочку. Съ 1895-го года о. Николай настоятельствуеть въ церкви графа Апраксина. На лѣто онъ скромно увхалъ на могилки своихъ родителей, не менъе дътей добрыми подвигами подвизавшихся. Августъйшія Дѣти Его Имп. Высоч. Велик. Князя Михаила Николаевича прислали "Старику" прекрасной работы бронзовый бюсть Государя Императора на малахитовомъ постаментъ.

# Церковно-общественная жизнь.

Открытіе Царскосельской Юбилейной Выставки. 10-го августа въ 4 часа дня гъ присутствіи Ея Императорскаго Высочества Великой Княгини Маріи Павловны состоялось торжественное открытіе Царскосельской Юбилейной Выставки. На Выставкъ, между прочими учрежденіями и лицами, участвуетъ своими экспонатами Александро-Невское Общество трез вости, выставившее картограммы, діаграммы,

фотографіи, иллюстрирующіе жизнь и д'вятельность О-ва, свои изданія, журналы и проч.

Къ Бългородскимъ торжествамъ открытія мощей Святителя Іоасафа. До 8 августа записалось паломниковъ въ гор. Курскъ, изъявившихъ согласіе идти съ крестнымъ ходомъ въ Бългородъ на торжество прославленія Святителя Іоасафа, тысяча четыреста человъкъ, а изъ всей епархіи Курской губерніисорокъ восемь тысячъ сорокъ четыре человѣка. Высокопреосвященнымъ Питиримомъ, архіепископомъ Курскимъ и Обоянскимъ, разосланъ о. о. благочиннымъ циркуляръ слъдующаго содержанія: "Въ дни торжествъ открытія честныхъ мощей святителя Іоасафа въ извъстныхъ церквахъ гор. Бългорода, въ опредъленные часы, необходимо вести съ паломниками бесвды, характера катехизическаго, патріотическаго, противосектантскаго и противораскольническаго. Для этого дъла, въ помощь Бългородскому духовенству, необходимо назначить нѣсколько человѣкъ изъ священнослужителей, имфющихъ прибыть въ гор. Бългородъ съ крестными ходами".

Отпаденія отъ православія. "Церковныя В'єдодомости" приводять цифру отпавшихь отъ православія послѣ акта 17 апрѣля 1905 года. Оказывается, всего отпало около 800.000. При этомъ очень интереснымъ представляется отмътить тъ обстоятельства добровольнаго перехода въ иное исповъдание, которыя часто вскрываются совершенно случайно. Напримъръ, къ Виленскому губернатору поступило прошеніе крестьянки Анны Петровской о разръшении перейти въ католичество. Посланная на увъщание къ священнику, Петровская заявила, что она никакого прошенія губернатору не подавала, а прошеніе подаль ея женихъ Петръ Жолдакъ, за котораго родители выдають ее противъ воли. Другой фактъ: священникъ одного прихода Минской епархіи получилъ предписаніе отъ консисторіи преподать пастырское ув'ящаніе одной дъвушкъ, изъявившей желаніе перейти въ католичество. Онъ былъ удивленъ, зная ее за ревнительницу православія, только что вступившую въ приходскій отділь православнаго братства. Съ чувствомъ скорби, осторожно обратился онъ къ ней, когда она пришла въ Троицынъ день въ храмъ возложить цвъты на образъ мѣстночтимой "Слободской" иконы Б. М. И вотъ она публично и открыто заявила, что ни она лично и никто изъ семейства ни-

когда не подавали прошенія о разрѣшеніи перейти въ католичество. Третій фактъ: въ канцелярію Кіевскаго губернатора поступило подобное же прощеніе крестьянки Маріи Пономаренко. При производствъ же положеннаго дознанія выяснилось, что Марія Пономаренко прошенія сама не подавала и никого не просила за себя писать его. Установлено, что оно написано письмоводителемъ канцеляріи Кіевскаго костела Питкевичемъ и подписано за нее, какъ за неграмотную, мъщаниномъ Линкевичемъ. Установленные факты достаточно ясно говорять сами о принужденіяхъ и обманахъ католиковъ и вскрываютъ, насколько добровольно сплошь и рядомъ совершается отпаденіе отъ православія.

#### Изъ иноепархіальной жизни и печати.

Упреки духовенству въ корыстолюбіи.—Пристрастный судъ.—О ненормальномъ способѣ обезпеченія духовенства. — Тяжкая доля.—Полевое хозяйство. — Священникъ—не агрономъ. — Развитіе хозяйства: укрѣпленіе права пользованія раздѣланной земли за членами причта.—Земледѣліе—матеріальное подспорье.—Тѣсная связь пастыря съ приходомъ на всю жизнь. — Значеніе единаго метода: вредъ перемѣщеній по службѣ.

Однимъ изъ больныхъ вопросовъ для духовенства является старый упрекъ сословію въ его корыстолюбіи и стремленіи взять съ прихожанъ за все, что духовенство для народа дълаетъ. Поэтому неудивительно, что духовенство нерѣдко обращается къ разрѣшенію обиднаго для него упрека. Въ Минскихъ епарх. въд. именно въ такомъ направлении напечатана статья «О происхожденіи и природ'в пастырскаго корыстолюбія». — Въ народномъ сознаніи сложилось и окрѣпло ложное представленіе объ отечественномъ духовенствъ, какъ о сословіи корыстномъ. И странно было бы, если бы на наше духовенство установился другой взглядъ. Пастырство роковымъ образомъ поставлено въ такія рамки, что подобный взглядъ является неизбѣжнымъ. По мнѣнію вѣдомостей, причины такого взгляда ясны. — Народъ привыкъ смотреть такъ, что все делаютъ для него даромъ, казна обезпечиваетъ его учрежденіями, чиновниками и т. д. — Сложилось такое положеніе, что приходу дають и священника. Приходская жизнь въ общемъ ходъ развивается такъ. что въ устройствъ ся самъ прихожанинъ мало принимаеть участія. Связь между духовенствомъ и приходомъ болъе касается формы,

чёмъ духа. Народъ не видитъ, съ кёмъ его пастырь связанъ, онъ видитъ только, какъ его къ нему посылаютъ, перемёщаютъ, не знаетъ условій, при которыхъ кандидатъ священства готовится къ дёятельности, и какимъ трудомъ онъ добивается своихъ правъ. Проявлять активное участіе въ изысканіи средствъ для пастырей приходъ оказывается не въ состояніи. Юридически приходъ оказался свободнымъ отъ обязательства содержать своихъ пастырей, на приходъ возложена только нравственная отвётственность въ этомъ отношеніи.

Но проведение въ жизнь нравственныхъ обязательствъ вообще очень трудно, а если еще они ясно не сознаны, то почти и невозможно. И во взаимныхъ отношеніяхъ духовенства къ приходу въ смыслѣ обезпеченія клира создается растяжимая, неясная обязательность. Самое лучшее, если устанавливается обоюдно принятая такса за вев труды духовенства, такса, не обременительная для громаднаго большинства прихожанъ. Но и въ этомъ случав всетаки духовенство будеть казаться корыстнымъ: оно беретъ за то, что дълаетъ ежедневно по своей должности, необходимо нужное, а чиновникъ, напр., даетъ, справки, отвъчаетъ на вопросы, даже ведеть дала, когда къ нему обращаются, безплатно. Увы, здёсь совершенно забывается, что священникъ не получаетъ такого жалованья, какое получають всв, кромв

На самомъ же дъль духовенство никогда не отличалось корыстной приверженностью къ царству «міра сего». Оно живеть замкнуто въ своемъ кружкѣ, жизнью, далекой отъ прелестей и соблазновъ міра. Плохо или хорошо, но оно трудится и ведеть трудовой образь жизни. Трудно найти среди духовенства лицъ, которые стараются жить по-барски. Жизнь духовенства, наобороть, отличается простотой — и даже патріархальностью. По привиллегированной жизни городского духовенства нельзя судить объ образъ жизни духовенства сельскаго. Если простой крестьянинь и завидуеть богатому житью «батюшекъ», то надо имъть въ виду ту огромную относительность въ оценкъ, которую проявляеть бъдный крестьянинъ. Съ точки зрѣнія мужицкой, конечно, священникъ сытый человъкъ.

Нельзя забывать слѣдующаго обстоятельства. — Вмѣстѣ съ вздорожаніемъ жизни чиновники получають увеличенные оклады, купцы набавляють на товаръ, а священники за свои

требы не только не получають въ послѣднее время больше, а даже соглашаются на меньшую оплату въ виду тяжелыхъ особенностей времени. Жалованье, которое теперь вводится, и пока еще не вездѣ, равняется 300 р. для священника (съ вычетами). Такъ что говорить о корыстности, какъ о какомъ-то чисто сословномъ порскѣ, можетъ одно только пристрастіе. Духовенство страдаеть нуждой, терпить недостатки. а не болѣеть порокомъ корыстолюбія.

По мнѣнію Архангельскихъ еп. вѣдомостей, давно пора заговорить не о корыстолюбіи духовенства, а о нормальныхъ способахъ его обезпеченія. Вопросъ этотъ назр'яль уже десятки льть. Въ послъднее время замъчають, что дъти священниковъ по окончаніи семинаріи уклоняются отъ священнаго сана. Главная причина этого — малообезпеченность духовенства Дъти хорошо чувствують положение своихъ отцовъ и не хотять идти по ихъ дорогъ. «Лаже идейная склонность идти въ духовное званіе постепенно гаснеть, при видъ жизни родителей, преисполненной заботь о сведении концовъ съ концами, а главное-среди разнаго рода непріятностей и укоровъ за поборы «съ живого и съ мертваго». Неудивительно, что въ послъднее время священническія мъста приходится заполнять недоччками, а окончившіе семинарію б'єгуть на другія м'єста. Напрасно говорять нынъ священникамъ, что они должны все дёлать даромъ, какъ получили благодать Духа Св. Это можно было бы говорить, и священники охотно бы это приняли. если бы духовенство было обезпечено какимънибудь другимъ способомъ, напр., если бы крестьяне даромъ вели все хозяйство священника и т. под. - А бываеть какъ разъ наобороть въ действительности. Составилось мненіе, что «попъ богатъ». Между тѣмъ это скудное «богатство» добывается главнымъ образомъ изъ платы за требы, платы не урегулированной, доставляющей священнику много страданій и мукъ. Чего только священнику ни придется выслушать отъ прихожанъ въ этомъ случав. И только потому еще можеть священникъ все это сносить, что самъ знаетъ хорошо и положеніе крестьянина. Тяжело священнику брать, не легко и крестьянину давать.

Крестьянину священникъ кажется богатымъ, потому что у послѣдняго есть надѣлъ церковной земли. Крестьянинъ живетъ отъ земли и землей привыкъ измѣрять состоятельность человѣка. Для него, поэтому, священникъ богатъ. Не

могутъ разобрать при этомъ, что священникъ не можетъ такъ вести хозяйство, какъ крестьянинъ. Необходимъ наемный трудъ, который становится очень дорогимъ. Да и вообще отъ земли для священника въ его положеніи выгоды счень мало, а служить связующимъ звеномъ номъ съ приходомъ земля не будетъ. Какъ ни расписывай этотъ вопросъ, крестьяне судять о достоинствахъ священника не по его полевому труду, а по другимъ качествамъ.

А приниженность, покладливость, молчаніе и потворство въ значительной мѣрѣ зависять отъ необезпеченности духовенства и подчиненности его приходскимъ сборамъ! И не думаютъ тѣ, которые не смущаясь клеймятъ молчаливость, бездѣйствіе и разные пороки духовенства, что они бьють духовенство за его необезпеченность, зависимость отъ сборовъ и подляній. Будь матеріально обезпеченъ лучше и прочнѣе, священникъ и жизнь свою устроилъ бы иначе, и въ работѣ его было бы болѣе спокойной энергіи и увѣренности.

Въ твяъ же самыхъ въдомостяхъ находимъ большую статью на ту же тему объ обезпеченіи духовенства. - Луховенство часто упрекають въ нерадивой обработкъ земли, въ барствъ, нелюбви къ труду, и указываютъ при этомъ на старинныхъ батюшекъ, которые любили землю, и отъ земли добывали себъ средства къ жизни. Странно при этомъ забывають, что и крестьяне нынъ относятся къ землъ иначе: прежде хлъбъ и съно питали семью, а теперь въ громадномъ большинствъ случаевъ отъ земли одной не разсчитывають получить жизненнаго обезпеченія. Отхожіе промыслы и заработки денегь распространяются съ поразительной быстротой. Наемная плата работникамъ по хозяйству крупно возрасла, вести интенсивное хозяйство съ помощью машинънътъ и средствъ, да и умънья у рабочихъ. Чего же удивительнаго, если по соображеніямъ выгоды духовенство къ землѣ стало относиться иначе. Вмёсте съ этимъ культурныя требованія оть духовенства въ последнее время значительно возросли, и приходится заботиться не о земль, а слъдуеть позаботиться объ образованіи и собственномъ развитіи. Агрономія въ деревиъ-большое дъло, но священникъ не всеобъемлющъ и за всёхъ дёлать не можетъ. Хорошо, если и съ своимъ-то дѣломъ прямымъ какъ-нибудь управится. - Нельзя возражать противъ дъйствительно громаднаго значенія сельскаго хозяйства, но это болье діло

спеціалистовь, чёмь побочное занятіе священника, на котораго время возлагаеть все бол'ве и бол'ве сложныя и несельскохозяйственныя задачи.

Иначе смотрять на этоть вопросъ Псковскія епарх. в домости. — Хозяйство причтовъ падаеть, но здъсь есть свои житейскія причины. Прежде всего духовенство не хочеть и не думаеть серьезно заниматься хозяйствомъ въ своемъ приходъ, такъ какъ предъ нимъ всегда рисчется — по доброй или недоброй вол'ь — возможность перехода на другое мъсто. Не хочется временному хозяину дёлать значительныя затраты на улучшение несобственнаго хозяйства. —Вторая причина малой производительности причтовыхъ земель — отсутствіе травосѣянія. Трехпольная система веденія хозяйства истощаеть землю и мало даеть своему хозяину. Для многополья нужны изгороди и вообще значительныя средства, которыхъ духовенство затрачивать не можетъ. Авторъ-священникъ высчитываетъ, что на каждое причтовое поле въ среднемъ нужно израсходовать оть 800-1500 р., чтобы превратить его въ нормальное многопольное. — Но все это не можеть, однако, удерживать духовенство отъ полевыхъ работъ. Поля нужно доводить до положенія сельско-хозяйственныхъ станцій. Для этой цёли необходимо пересмотрёть прежнія законоположенія относительно землепользованія и издать новыя, которыя бы, прим'внительно къ мъстнымъ условіямъ имъли цълью поднятіе производительности церковныхъ земель. Одинъ снященникъ предлагаетъ «епархіализацію» земли и учрежденіе землеустроительныхъ комиссій. Но подробнаго развитія своего предложенія этоть авторъ не даеть. Цель этого нововведенія — благоустройство причтовыхъ полей. Псковскія епархіальныя в'єдомости полагають возможнымь достигнуть цёли проще. У насъ есть законъ, по которому члены причта не могуть сдавать земли въ аренду болбе, чёмъ на одинъ годъ. Нужно сузить рамки этого закона, а именно исключить изъ закона всѣ неудобныя земли, --кустарники, болота, каменистыя мъста. Желательно было бы издать слъдующее: А) всякій членъ причта, раздълавшій подъ пахоть неудобный участокъ земли (о чемъ составляется протоколъ причтомъ за подписью благочиннаго) при всякихъ измъненіяхь въ его служебномь положеніи пользуется правомь пользованія этимь участкомь теченіе 10 літь. Въ случав смерти это право переходить къ его наслѣдникамъ; въ случаѣ перехода на другое мѣсто, онъ пользуется участкомъ безраздѣльно 6 лѣтъ, а слѣдующіе 4 года доходами въ три четверти, а четвертая часть идетъ уже его замѣстителю.

- Б) Всякій членъ причта, участвовавшій въ въ проведеніи въ полѣ вала, имѣетъ право пользованія, на вышеуказанныхъ условіяхъ, въ теченіе 10 лѣтъ съ года устройства вала, участкомъ удобной земли, равной половинѣ длины проведеннаго на его средства вала, помноженной на пять; или получаетъ отъ замѣстителя премію въ размѣрѣ истраченныхъ на валъ денегъ, раздѣленныхъ на десять лѣтъ со дня устройства вала.
- В) Членъ причта, заведшаго правильное травосѣяніе, участвовавшій въ постановкѣ для сего деревянной изгороди, а также въ проведеніи канавъ, получаетъ отъ своего замѣстителя стоимость огороди до 7 лѣтъ, въ количествѣ истраченной суммы, раздѣленной на 7 и помноженной на число остаточныхъ до 7—лѣтъ.
- Г) Членъ причта, которому не осилить на свои средства раздѣлать отведенный въ его пользованіе участокъ неудобной земли, имѣетъ право отдать сей участокъ съ цѣлію распашки въ безплатную аренду напащику, смотря по трудности раздѣлки, даже до 6 лѣтъ. При семъ составляется между нимъ и арендаторомъ условіе, засвидѣтельствованное волостнымъ правленіемъ и благочиннымъ. Въ случаѣ перехода или смерти замѣститель по окончаніи безплатной аренды уплачиваетъ половину чистой доходности съ сего участка въ продолженіе столькихъ лѣтъ, сколько отдавшій въ аренду не полізовался этимъ участкомъ.
- Д) Во избѣжаніе могущихъ возникнуть между замѣстителемъ и замѣщаемымъ недоразумѣній, каждый причтъ дѣлаетъ приблизительный хозяйственный планъ церковно-причтовыхъ полей съ подробной описью пахотной, сѣнокосной земли и всѣхъ неудобныхъ—каменистыхъ, болотистыхъ и поросшихъ кустарникомъ участковъ съ указаніемъ длины и ширины и мѣстонахожденія ихъ. Этотъ планъ и опись свидѣтельствуется благочиннымъ.

Авторъ этого проэкта выражаетъ глубокую увѣренность, что такимъ измѣненіемъ законоположеній радикально измѣнится характеръ веденія причтоваго полевого хозяйства. Имѣющій хозяйственныя наклонности членъ прич

та не будеть бояться затрать на хозяйство, такъ какъ у него получается увѣренность, что затраты ему будуть оплачены при разныхъ измѣненіяхъ даже въ его служебномъ положеніи. Не будеть страдать и замѣститель, получая чрезъ извѣстный срокъ вмѣсто неудобной земли хорошую и раздѣланную.

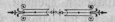
Статья предлагается вниманію епархіальнаго събзда, авторъ просить высказаться и другихь, интересующихся этимъ вопросомъ.

Просто совсемъ на этотъ вопросъ смотрятъ Новгородскія епарх. є вдом. — Тамъ говорится ръшительно и безъ колебаній: занимайся хозяйствомъ. «Можно не заниматься хозяйствомъ только тогда, когда духовенство вполнъ обезпечатъ жалованьемъ, чтобы не протягивать руку за приходскими копейками». Чисто пастырское дело священника ни чуть не служить тормазомь къ веденію хозяйства, а также и хозяйство не можеть служить тормазомъ для пастырскихъ занятій до школы включительно. Главныя хозяйственныя дёла на полё, по садоводству бывають въ латнее время, свободное отъ занятій въ школ'в и мало дающее при общей занятости въ это время священнику пастырской работы вообще. И въ настоящее время есть такіе батюшки, даже въ очень большихъ приходахъ, которые говорять, что въ лътнее время совершенно нечего дълать, если не заниматься хозяйствомъ. Сельская жизнь всемъ обиходомъ и распорядкомъ времени располагаетъ каждаго лътомъ заняться именно хозяйствомъ. При этомъ указывается и старый мотивь, что крестьяне съ уваженіемъ относятся къ священнику, когда видять его на занятіяхь, которыми услечены сами. Авторъ этой статьи идеть и далбе: онъ съ увъренностью говорить, что идеальный сельскій священникъ должень быть и идеальнымъ сельскимъ хозяиномъ.

Выдвигается еще мотивъ, побуждающій дуковенство къ усиленному закятію хозяйствомъ. У насъ въ послѣднее время замѣчается при постепенномъ обѣднѣніи приходовъ со среднимъ достаткомъ усиленное перекочевываніе членовъ причта съ одного прихода на другой. Въ нѣкоторыхъ епархіяхъ по этому вопросу уже изданы распоряженія запретительнаго характера. Но разъ переселяться заставляетъ элементарный вопросъ о законномъ и необходимомъ достаткѣ, эти переѣзды не прекратятся. А переѣзды крайне разрушительно отзываются на общемъ ходѣ приходской жизни. На послѣднюю тему пишуть въ «Оренбургскихъ епарх. вѣд».— Вождь приходской семьи—пастырь по идеѣ не отдѣлимъ отъ нея, онъ долженъ жить со своимъ стадомъ и руководить имъ до смерти.

Долгольтнее служение одного и того же пастыря на одномъ приходъ передаеть его духовный укладь и всей приходской жизни. Наоборотъ, переходы отъ одного храма къ другому всегда будуть служить причиною слабаго роста религіозно-нравственной жизни приходовъ. Хозяйство при переход в изъ опытныхъ въ новыя руки всегда проигрываетъ. Что сказать — о духовномъ деланіи? — Одинъ пастырь много поработалъ въ приходъ, — школа, читальня, общество трезвости, самый храмь - все отражаеть его усилія и энергію. Туго шло дёло просвещенія прихода, но и оно дало изв'єстные результаты. Священникъ уходить, является новый. Последній, если даже онъ и такой-же хорошій работникъ, сколько потратить времени на изученіе новыхъ условій жизни? А если онъ по молодости или другимъ причинамъ - работникъ малоопытный? А ушедшій въ новомъ м'єсть сразу ли начнетъ работать по-прежнему? А каково видеть переживанія прихожань, потерявшихъ одного пастыря и исповедника душъ и вынужденныхъ привыкать къ другому, съ другими привычками, другимъ характеромъ?

Въ духовной жизни нътъ мертвыхъ точекъ, есть постоянное движение впередъ или назадъ. Все начатое въ извъстномъ направлении необходимо поддерживать и направлять въ извъстномъ духъ. Важна методика. Извъстное дъло идетъ хорошо у одного, пользущагося извъстными пріемами, и падаеть у другого съ другими практическими взглядами. Что же получается въ пастырскомъ, великомъ и трудномъ дѣлѣ, когда одинъ уходитъ, другой приходить, одинь светь, другой является на жатву, а еще хуже-одинъ посъялъ, а другой будеть топтать. Опасность подобнаго рода возможностей всегда и раскрывается при переходахъ причтовъ съ одного прихода на другой. Даже при выгодномъ (въ смыслъ подготовки къ работ в пастырей) перемъщении общая работа будеть путаться въ размѣрѣ того различія, какое существуеть между людьми вообще. — Поэтому — желательно было бы видъть перемъщенія только въ случаяхъ крайней необходимости, желательно, наобороть, пребывание одного священника на приходь, пока не достигнеть своего предъла. А такъ какъ это зависить часто оть обезпеченности приходовъ, то необходимо сравнительно достаточное обезпечение всъхъ приходовъ, хотя бы съ помощью сельскаго хозяйства.



#### Изъ отчета С.-Петербургскаго Епархіальнаго Миссіонерскаго Совъта за 1910 годъ.

(Продолженіе).

Въ день Рождества Пресвятыя Богородицы было вечеромъ въ залѣ Общества Р.-Н. Просвѣщенія въ духѣ Православной Церкви на Стремянной ул. вечернее миссіонерское собраніе, отличавшееся особеннымъ многолюдствомъ. Залъ былъ положительно набитъ народомъ; полно слушателей было и на хорахъ. Собраніе открылось благословеніемъ Преосвященнаго Предсѣдателя Миссіонерскаго Совѣта Епископа Никандра. Миссіонеръ Боголюбовъ предложиль бесѣду о сектѣ баптистовъ. Бесѣда прошла по пунктамъ выразительно и наглядно для слушателей.

Миссіонеръ разсмотрѣлъ баптизмъ прежде всего со стороны его исторіи. Сектанты баптисты хвастаются своею върностью Евангелію даже по буквъ, даже по внъшности. Миссіонеръ пров'трилъ это хвастливое заявленіе сектантовъ на самомъ названіи. Они любятъ называть себя «баптистами». Обращаясь къ Новому Завъту, видимъ, что первые ученики Господа никогда не называли себя такимъ именемъ. По книгъ Дъяній извъстно, что върующіе въ Господа стали звать себя «христіанами» — въ отличіе отъ людей в фроиспов вданія не христіанскаго. (Дн. 11, 26). Баптистами же върные Христу ученики никогда не назывались въ апостольское время. И не могли называться. Что такое слово «баптисть»?

Съ греческаго языка оно означаетъ «крещеный». Но для опредъленія качества людей крестившихся этого названія мало. Господь отъ учениковъ требовалъ не одного крещенія въ Него. Онъ требовалъ и причащенія. «Если не будете ъсть Плоти Сына Человъческаго и пить Крови Его, то не будете имъть въ себъ жизни» (Ін. 6, 53). Значитъ, если христіане должны быть крещеными, то обязательно они должны и причащаться. Почему же на этомъ основаніи баптисты не прозвали себя «хлъбопричаст-

никами»?.. Такъ — дутость, сочинительство, выдумка отобразились на самомъ названіи секты баптистовъ. Для христіанъ это названіе — не апостольское и не библейское.

Обращаясь далъе къ исторіи, видимъ, что и въ послѣ-апостольскія древнія времена никакихъ баптистовъ ни въ одномъ мъсть не было. Изъ исторіи изв'єстно, что противъ крещенія младенцевъ возражалъ въ 3 въкъ Тертулліанъ, но изъ-за того отъ Церкви Православной онъ не отдълялся. Позже противъ крещенія младенцевъ ратовали новаціане, но по складу своихъ вфрованій они были совстив не теперешніе сектанты, — баптисты. Наши баптисты не могуть ставить себя въ связь ни съ одной древней помъстной Церковью, даже ни съ однимъ раскольничьимъ толкомъ. Баптисты имечно «нововъры», какъ называють ихъ пашковцы. И нововъріе ихъ въ зародышахъ своихъ образовалось не раньше 16 въка, -- уже послѣ Лютера, изъ проповѣди котораго произошель баптизмъ, какъ и другіе сектантскіе

Воть о чемъ говорить намъ исторія. Баптизмъ -- не Церковь, отрасль древняго христіанства, - не развитіе ученія, даннаго намъ Христомъ, а именно «секта», на первыхъ порахъ ярко революціонная и невѣжественная, отрицавшая для людей нужду во всякомъ образованіи. Какъ такой, баптизмъ даже Лютеру показался порожденіемъ діавола. А свътская власть того времени (напр. Цюрихскій сенать) приказывала прямо топить попадавшихся баптистовъ въ Женевскомъ озеръ. какъ опаснъйшихъ революціонеровъ и челов' коненавистниковъ. Изъ такого-то корня баптизмъ ведеть свою родословную. Пряча свое родство съ этими преступниками, русскіе баптисты связывають свою родословную съ именемъ Іоанна Гергарда Онкена, нъмца, жившаго въ Гамбургъ уже въ 19 стольтіи. Пусть будеть такъ. Но, значить, баптизмъ по своему происхожденію не имъетъ никакой преемственной связи съ апостольскими Церквами. И отсюда убъждаемся, что баптизмъ секта съ самымъ темнымъ пятномъ на своей исторіи.

номъ» исповъданіи Христа (І Кор. І, 10). Хвалясь своимъ крещеніемъ по въръ, они не знають, какъ совершалось крещеніе въ апостольскія времена. Не знають баптисты и того, какъ древніе христіане совершали путь своего спасенія во Христъ; а потому о спасеніи они толкують мечтательно, превратно... Это миссіонеръ подтвердиль отъ слова Божія кратко, но сильно.

Въ заключение бесъды миссіонеръ говорилъ о баптистахъ со стороны нравственно-бытовой. Онъ отметиль здесь склонность ихъ къ показной святости. По наружности баптисты порою кажутся праведными. Но тамъ, гдъ удавалось проследить закулисную сторону ихъ жизни, тамъ (какъ: въ Герюсахъ, въ Тифлисъ и др. мъстахъ, и въ Петербургъ) люди были свидътелями взаимной вражды между баптистами, жадности ихъ къ деньгамъ, всякаго рода пролазничества, блудодъянія и др. пороковъ. Значить, и по этой сторонь своей жизни баптисты не представляють изъ себя подражателей апостольскимъ христіанамъ. Они — самообольщенные сектанты, объ обращении которыхъ на путь правый мы должны усердно молиться Господу...

Въ перерывахъ между отдъльными частями рвчи миссіонера любители-пвиче изъ народнаго хора Предтеченской, что на Выборгской сторонъ, церкви, пъли стихи изъ народнаго сборника, изданнаго Миссіонерскимъ Совътомъ. Изданіе это оказывается очень подходящимъ для всякаго рода миссіонерскихъ народныхъ собраній въ залахъ. Чёмъ больше народъ знакомится съ этимъ сборникомъ, тъмъ больше и больше покупаеть его. Наша духовная печать, вообще-то не чуткая къ явленіямъ жизни, просмотръла или замолчала этотъ добрый починъ С.-Петербургскаго Миссіонерскаго Совъта противодъйствовать распространенію сектантскихъ стиховъ изданіемъ своихъ доступныхъ простому народу сборниковъ церковныхъ пъснопьній и религіозныхъ стиховъ. Нашелся одинъ критикъ, который на страницахъ «Миссіонерскаго Обозрѣнія» поставиль издательству этого сборника въ вину «дешевизну» его (Сборникъ продается за 7 коп., а въ немъ 64 стр. съ нотами).

Во всѣхъ смыслахъ «благословенное» собраніе на Стремянной ул., 8 сентября, закончилось рѣчью Преосвященнаго Никандра, который отмѣтилъ духовную пустоту въ сектантствѣ и призывалъ православныхъ стойко держаться своей св. вѣры.

Заключительная миссіонерская бесфла была проведена въ Сампсоновскомъ залѣ вечеромъ 10 числа. Вмъстительный заль оказался маль и въ этотъ разъ. Къ началу беседы прибылъ Преосвященный Никандръ. Миссіонеръ Боголюбовъ началъ свою рѣчь съ подведенія итоговъ къ своимъ бесъдамъ за время сектантскаго събзда. «Бесбды — говориль онъ — велись каждодневно въ храмахъ и залахъ церковныхъ по всему Петербургу. Но баптисты нигдъ ни разу не выступали съ возраженіями миссіонеру, хотя были приглашаемы къ тому въ печати. Отсюда выводъ следуетъ одинъ: значить, баптисты не признають выступленія на бесъдахъ съ миссіонеромъ для себя полезнымъ, и миссіонеръ потому безсиленъ лично воздійствовать на массу ихъ. Воть туть-то на служеніе Церкви и должны выступить православные христіане. Они обязаны понять, что успъшная борьба съ сектантствомъ будетъ не та, которую поведуть одни должностныя лицамиссіонеры, священники и т. д. Сектанты будуть разбиты въ самыхъ сокровенныхъ углахъ своихъ лишь тогда, когда на борьбу съ ними выступить «самъ народъ» - вотъ тотъ самый, который теперь въ такомъ многолюдствъ наполняеть честной заль у Сампсонія. Соединившись организованно съ своими пастырями, пользуясь услугами и руководствомъ миссіонеровъ, - народъ, когда онъ, воодушевившись, сомкнется въ братства, составить изъ себя могучій оплоть противь распространенія по Руси сектантства. Такъ пробуждайтесь же отъ духовной дремоты, православные русскіе люди! Во имя Бога, во имя любви къ намъ Христа Распятаго соединяйтесь въ братства на защиту въры своей святой! И тогда намъ нестрашными покажутся всё ухищренія противъ насъ сектантовъ. Тому учитъ насъ южно-русская исторія. Она говорить намъ, что когда поляки взяли было засилье надъ православными русскими людьми, они раззоряли храмы православные, превращали ихъ въ шинки, паны гнали, и теснили всемерно православныхъ... Но вотъ гонимые и тъснимые православные стали соединяться въ южно-русскія братства, и въ нихъ нашли такую твердыню, которую уже не могли сокрушить католики - поляки. Помните же родные завъты старины нашей, христіане православные, и организованно идите по следамъ предковъ. Теперь настало лихое

для насъ время. Смотрите, сколько противниковъ поднимается на родную Церковь. Смотрите, какъ они организуются и въ боевые ряды становятся противъ насъ. Смотрите на то, какъ печать наша при этомъ попустительствуеть. Воть были дни събзда баптистовъ. Гоняясь за новинкой, репортеры столичныхъ газетъ подробно описывали, какъ и о чемъ препирались между собою баптисты, какъ при этомъ входилъ въ залъ Фетлеръ и т. п. Я спрашиваю васъ, съ такимъ же ли вниманіемъ петербургская печать слідила за православнымъ ополченіемъ въ столицѣ нашей? Нътъ, даже и отдаленно нътъ. О насъ, о нашихъ беседахъ. кромъ «Русскаго Знамени», не было почти нигдъ отчета... И потому-то «живымъ» и неподкупнымъ христіанамъ православнымъ, не смотря на всяческія козни противъ насъ, тъмъ усиленнъе надо объединиться въ дъятельныя братства борьбы за родную Церковь. Къ тому побуждаетъ насъ исторія, на то наталкиваеть насъ наша гнусная современность. Это есть и религіозный нашъ долгъ, вмъняемый намъ Господомъ въ евангеліи».

По окончаніи річи миссіонера, быль совершенъ Преосвященнымъ молебенъ объ обращеніи заблудшихъ. Півніе было общее, и півль народъ съ замітнымъ подъемомъ духа. Предъ самымъ началомъ молебна Преосвященный обратился къ присутствующимъ съ краткимъ словомъ о необходимости возвращать въ Церковь и тівхъ сектантовъ, которые по жизни кажутся «хорошими». Содійствовать же обращенію можетъ и долженъ каждый православный примітромъ своей доброй жизни.

Въ концъ молебна на канедру миссіонеру была подана записка о томъ, что одинъ изъ «израненныхь» баптистами хочеть возражать. Не смотря на позднее время (было около 10 часовь вечера). Преосвященный благословиль выслушать сектанта. Выступиль съ возраженіями прівзжій изъ Москвы. Онъ сталь говорить о томъ, что Христосъ нигде не велелъ «въровать въ Церковь», и для спасенія отъ насъ будто бы этой въры евангеліе не требуеть. Свои эти мысли сектанть развиваль въ три пріема, но говорилъ все время несвязно, голословно и не по вопросу. Миссіонеръ кратко по пунктамъ разъяснилъ, что «въровать въ Церковь», по православному, значить — въровать не въ людей, а въ Бога и спасеніе наше во Христъ такъ, какъ учитъ Церковь, которую Господь поставиль рашительницей всякихъ недоумѣній между христіанами, и которую апостоль назваль «столпомь и утвержденіемь истины». Безь руководительства Церкви возражатель не можеть утверждать, что въ рукахь у него подлинно Свящ. Писаніе. Сектанть старательно отклоняль такую рѣчь миссіонера и тѣмь лишь наглядно подтвердиль предъ слушателями безпочвенность сектантства въ обоснованіи своего ученія только на Свящ. Писаніи.

Кончились дни сектантскаго събзда. Но не прекратились вечернія внібогослужебныя бестды въ православнымъ храмахъ и церковныхъ залахъ. По особому росписанію, составленному Миссіонерскимъ Совътомъ на весь зимній сезонъ (значитъ, и на первые мъсяцы 1911 г.), онъ прододжаются и теперь. Столичный житель всегда можеть провести вечерь гдф-нибудь въ храмѣ на бесѣдѣ: ежедневно съ 7 час. вечера до десяти и поздне обязательно ведутся бесёды въ нёсколькихъ храмахъ, какъ это можно видеть изъ приложеннаго расписанія. И всегда на беседахъ бывають слушатели, - много ли, мало ли, -- но всегда. И не стало уже возможности сектантамъ съ гордымъ укоромъ говорить, что у нихъ есть проповедь, а у православныхъ нъть ея. Теперь, напротивъ, они, слышно, говорять, что православное духовенство «пробудилось», благодаря имъ. Было въ теченіе года два ихъ всероссійскихъ събзда. Собирались въ столицу лучшіе ихъ пропов'єдники. Но даже и во дни събздовъ самыя людныя ихъ призывныя собранія не превышали 600 человъкъ, по имъющимся въ дълахъ Миссіонерскаго Совъта свъдъніямъ. Наиболье популярный Фетлеръ, — и тоть «вынужденъ» былъ обосноваться съ своими бесъдами въ Тенишевскомъ училищѣ на Моховой ул., вмѣсто дома Нобеля на Выборгской сторонъ, гдъ вель бесъды до 1910 г. — перекочеваль, между прочимъ, за оскудинемъ охотниковъ изъ православныхъ «просв'ящаться» у него. А въ дом'я Нобеля стали вестись православныя бестацы, предназначенныя для слушателей болъе или менъе интеллигентныхъ. Миссіонерскій Совъть открыль ихъ въ видѣ опыта, намѣреваясь съ 1911 г. организовать въ разныхъ пунктахъ столицы богословскія чтенія. Беседы велись кружкомъ священниковъ, подъ непосредственнымъ наблюденіемъ члена Сов'єта священника М. П. Чельцова: П. В. Раевскимъ, К. М. Аггеевымъ и. І. О. Альбовымъ. Beero было 21 бесѣда на разныя темы. Эти бестды показали, что слушаинтересъ къ нимъ

телей возрасталь по мфрф того, какъ лекторы позволяли по окончаніи бесіды высказывать слушателямъ собственныя мнѣнія и недоумвнія по предмету бесвды, которыя затвив и разъясняли, и что хорошо, когда бесёду ведуть два и болье лектора, освъщающие предметь бесёды каждый съ новой стороны. Организація подобныхъ бесёдъ — ясно — требуетъ большой осторожности, а отъ лекторовъ-немало труда въ подготовкъ къ бесъдъ. Организація тімь еще замедляется, что для прочности дъла надо придать ему характеръ пастырско-приходской миссіи, - надо, чтобы во главъ дъла непосредственно стояло духовенство того приходскаго района (и только-района), въ чертт котораго будуть вестись бестды. Все же Миссіонерскій Сов'ять нам'ярень приступить въ 1911 году къ организаціи такихъ бесідъ, чтобы давать православное знаніе истинъ въры и нравственности не для простого только народа, какъ преимуществовало доселъ, а и для интеллигенціи. Желательные кружки духовенства приходскаго района уже кое гдъ за отчетный годъ образовались (напр., при Андреевскомъ соб., при Христорождественской церкви на Пескахъ и друг.).

(Продолжение слъдуеть).

## Діаконъ СПБ. Казанскаго собора

# И. Е Аркадьевъ,

бывшій около 10 л. солистомъ и помощникомъ регента въ С.-Петербургскомъ Его Высокопреосвященства Митрополита Антонія хорѣ, предлагаетъ услуги духовнымъ лицамъ, желающимъ изучить нотное церковное пѣніе, элементарную теорію музыки, а равно развитіе и усовершенствованіе голоса. Невскій, 25, кв. 19. Переговоры письменно по адресу. Лично: вторникъ, среда, четвергь, отъ 8 до 9 час. вечера.

Нельзя не привътствовать доброе начинание почтен-

наго о. діакона И. Е. Аркадьева.

Если человъческое слово нуждается въ выразительномъ, четкомъ, художественномъ произношеніи, — то тъмъ болъе Слово Божіе. Въ этомъ отношеніи наше богослуженіе много страдаетъ отъ неумълаго примъннія голосовыхъ средствъ нъкоторыми служителями церкви.

Особенно тяжело слушать неразборчивое, иногда

очень крикливое чтеніе Евангелія.

Голосъ—служебное орудіе для того, чтобы не затемнять мысль евангельскаго текста, а доносить ее до слуха богомольцевь во всей полнотъ,—что, при плохо поставленномъ голосъ, иногда и бываетъ невозможно.

Дай Богъ, чтобы предпріятіе о. дьякона ув'внчалось усп'єхомъ на пользу церкви святой.

па- Редакторъ-издатель прот. П. МИРТОВЪ. Типографія Алекс.-Невск. Общ. Трезв., СПБ., Обводный, 116.