# TAMБОВСКІЯ Enapxiaлькыя Въдомости.



ИЗДАНІЕ ЕЖЕНЕДЪЛЬНОЕ.



3-го Іюля 1910 года.



тамвовъ.

Электро-Типографія Губернскаго Правленія.



### ЕЖЕНЕДЉЛЬНОЕ ИЗДАНІЕ.

### Высочайшія награды.

Государь Императоръ, мо всеподданнѣйшему докладу Оберъ-Прокурора Св. Синода, 18 іюня 1910 г. Всемилостивѣйше соизволиль на сопричисленіе за 50-лѣтнюю усердную службу Церкви Божіей къ ордену Св. Владиміра 4 ст. священниковъ церквей сель: Озерокъ, Козловскаго уѣзда, Василія Серебракова и Коргашина, Елатомскаго уѣзда, Симеона Соколова.

### Опредъление Св. Синода.

Указомъ Св. Синода, отъ 22 іюня сего года, за № 8600, штатный членъ Тамбовской Духовной Консисторіи, священникъ Петръ Рождественскій, согласно прошенію, по бользни, уволенъ отъ службы въ Консисторіи; сверхштатный членъ той же Консисторіи, протоіерей Петръ Успенскій назначенъ штатнымъ членомъ, а священникъ Тамбовскаго Вознесенскаго монастыря Алексий Цептаевъсверхштатнымъ членомъ той же Консисторіи.

#### ЕПАРХІАЛЬНЫЯ РАСПОРЯЖЕНІЯ И ИЗВЪСТІЯ.

Опредълены: на псаломщическія мѣста—къ церкви с. Серпового, Моршанскаго у., бывшій воспитанникъ 2 кл. Тамбовской духовной семинаріи Сергій Студенецкій, 10 іюня; къ церки с. Глазка, Козловскаго у., заштатный псаломщикъ того же села Іона Успенскій, 18 іюня;

Рукоположент въ санъ діакона, на вакансіи псаломщика, псаломщикъ с. Новобогоявленскихъ Выселокъ, Козловскаго у., Петръ Зиминъ, 13 іюня.

Перемичены: согласно прошеніямъ—священникъ с. Малаго Гагарина, Моршанскаго у., Алексъй Никаноровъ къ церкви с. Пущина, Кирсановскаго у., 21 іюня; діаконъ с. Новотроицкаго, Борисоглъбскаго у., Василій Романовскій къ церкви с. Шапкина, того же у., 29 мая; діаконъ с. Островки Моршанскаго у., Іоаннъ Өеодоровскій къ церкви с. Берестенокъ, Елатомскаго у., 16 іюня; діаконы—с. Пятъ, Елатомскаго у., Николай Чтецовъ и с. Теплаго, Лебедянскаго у., Михаилъ Задоринъ-одинъ на мъсто другого,

Уволены за штато: согласно прошеніямъ—священникъ с. Пущина, Кирсановскаго у., Павелъ Никаноровъ,

21 іюня; псаломщикъ с. Канди, Кирсановскаго у., Павель Молчановъ, 19 іюня.

Исключаются изъ списковъ за смертію: заштатные священники—с. Подгорнаго, Козловскаго у., Іоаннъ Веніаминовъ, умеръ 29 апрѣля; с. Златоустова, Козловскаго у., Арсеній Моревъ, умеръ 3 мая; с. Кочетовки, Тамбовскаго у., Афанасій Разсказовскій, умеръ 6 мая; заштатный псаломщикъ с. Анаева, Спасскаго у., Андрей Гагаринскій, умеръ 20 апрѣля.

### списокъ

свободнымъ священно-церковно-служительскимъ мѣстамъ по Тамбовской епархіи.

Священническія мѣста.

- 1) При церкви с. Заръчнаго-Свищева, Елатомскаго уъзда, свободно съ 10-го іюня; причта по штату положено: священникъ и исаломщикъ, земли 36 дес., причтъ получаетъ 400 руб. ежегоднаго пособія отъ казны, д. м. п. 700.
- 2) При церкви с. Чечеръ, Лебедянскаго у., свободно съ 16 іюня; причта по штату положено: священникъ и псаломщикъ, земли 33 дес., д. м. п. 678.
- 3) При церкви с. Лядовки- Моршань, Кирсановскаго у., свободно съ 16 іюня; причта по штату положено: священникъ, діаконъ и псаломщикъ, земли 32 десятины, д. м. п. 1111.
- 4) ПриАрхангельской церкви с. Пересыпкина, Кирсановскаго у.,съ 10 іюня; причта по штату положено: два священника, діаконъ и два псаломщика, земли 67 дес., д. м. п. 2381.
- 5) При церкви с. Малаго Гагарина, Моршанскаго у., съ 21 іюня; причта по штату положено: свящ., и

псаломц., земли 33 дес., при**ч**тъ получаетъ 400 р. ежегоднаго пособія отъ казны; д. м. п. 297.

### Діаконскія мъста.

- 1) При церкви с. Панской Слободы, Козловскаго увзда, свободно съ 6-го іюня; причта по штату положено священникъ, діаконъ и псаломщикъ, земли 36 дес., д. м. п. 1014.
- 2) При церкви с. Чуевской Алабушки, Борисоглъбскаго уъзда, свободно съ 9-го іюня; причта по штату положено: священникъ, діаконъ и псаломщикъ, земли 55 дес., д. м. п. 1356.
- 3) При церкви с. Братковъ, Борисоглъбскаго уъзда, свободно съ 11-го іюня; причта по штату положено: два священника, діаконъ и два псаломщика, земли 66 дес., д. м. п. 2630.
- 4) При церкви с. Демшинска, Усманскаго уъзда, свободно съ 16 іюня; причта по штату положено: свящ., діаконъ и два псаломщ., земли 47 дес., д. м. п. 1562.

#### Псаломщическія мъста.

- 1) При церкви с. Верхней Матренки, Усманскаго у.
- 2) При Іоанно-Богословской церкви г. Темникова, свободно съ 31 мая; причта по штату положено: два священника, діаконъ и два псаломщика, д. м. п. 1234; причтъ получаетъ 950 р. ежегоднаго пособія отъ казны.
- 3) При церкви с. Русанова, Борисоглъбскаго уъзда, свободно съ 9-го іюня; причта по штату положено: три священника, діаконъ и три псаломщика, земли 99 дес., д. м. п. 3898.
- 4) При церкви Кирсановскаго Оржевскаго Боголюбскаго монастыря, свободно съ 9 іюня; причта по штату

положено: священникъ и два псаломщика—въ санѣ діакона, земли 33 дес., дома для причта монастырскіе, причтъ пользуется  $^{0}/_{0}$  съ капитала въ 6050 рублей и получаетъ отъ монастыря 180 руб. въ годъ.

- 5) При церкви с. Трескина, Кирсановскаго увзда, свободно съ 10 іюня; причта по штату положено: три свящ., діаконъ и три псаломщ., земли 99 дес., д. м. п. 4325.
- 6) При церкви с. Токмакова, Темников. у., съ 18 іюня; причта по штату положено: свящ., діаконъ и псаломщикъ, земли 33 дес., д. м. п. 1284.
- 7) При церкви с. Канди, Кирсановского уъзда, съ 19 іюня; причта по штату положено: свящ., діаконъ и псаломщ., земли 33 дес., д. м. п. 712.
- 8) При церкви с. Грачевки, Усманскаго у., съ 19 іюня; причта по штату положено: свящ., діак. и псаломщ., земли 33 дес., д. м. п. 1601.

### Разрядный спискъ

учениковъ 1-го Тамбовскаго духовнаго училища, составленный послъ годичныхъ испытаній за 1909—1910 учеб. годъ.

#### IV штатный классъ.

Переводятся въ І классъ духовной семинаріи:

### Разрядь первый.

1. Лукинъ Димитрій, Георгіевскій Михаилъ — награждаются книгами, — Кедровъ Владиміръ, Новопокровскій Николай, 5. Муравьевъ Николай.

## Разрядъ сторой.

Ранинскій Николай, Ястребовъ Павель, Преображенскій Александрь, Лакедемонскій Александрь, 10. Карновъ Николай, Богоявленскій Николай, Розановъ Николай, Адамовъ Евгеній, Соколовъ Михаилъ, 15. Ястребцевъ Николай, Виндряевскій Николай, Смирновъ Николай, Делиціевъ Николай, Вознесенскій Евгеній.

### Допускаются къ переэкзаменовкамъ:

20. Ивановъ Борисъ—по латинскому языку, Тріумфовъ Аполлонъ—по греческому языку.

### Разрядъ третій.

Мизеровъ Александръ—по русскому и латинскому яз., Николаевскій Николай—по латинскому яз. и географіи, Соколовъ Николай 2-й—по греческому и латинскому яз.

### Оставляются на повторительный курсъ:

25. Столбовсскій Василій, Ильинскій Сергъ́й и Соколовъ Николай 1-й.

Уволняется изъ Училища по малоуспѣшности—Вои новъ Константинъ.

### IV параллельный классъ.

Переводятся въ 1-й классъ духовной семинаріи:

### Разрядъ первый.

1. Тигровъ Сергъй и Дружининъ Петръ — награждаюсся книгами, Крыловъ Александръ, Антоновскій Сергъй.

### Разрядъ второй.

5. Казанскій Николай, Преображенскій Павель, Алабовскій Николай, Благов'єщенскій Ивань, Колчевь Николай, 10. Дубровскій Ивань, Шагуновь Петрь, Крыловь Викторь, Предтеченскій Александрь, Виноградовь Савва, 15. Базилевъ Николай, Зефировъ Александръ, Богдановъ Сергъ́й, Крыловъ Евгеній, Лебедевъ Николай.

### Допускаются къ переэкзаменовкамъ:

20. Кедровъ Михаилъ и Соколовъ Димитрій—по греческому языку, Ждановъ Александръ—по латинскому яз.

### Разрядъ третій.

Соколинскій Викторь—по церк. уставу и ариеметикѣ. Оставляются на повторительный курсь:

Алабовскій Александръ, 25. Вознесенскій Михаилъ, Черможскій Алексей и Сухинъ Михаилъ.

Уволняется изъ училища по малоуспъшности—Сабуровъ Леонидъ.

#### III штатный классъ.

### Переводятся въ IV-й классъ:

### Разрядъ первый.

1. Алмазовъ Алексъй и Золотницкій Николай—награждаются книгами, Павперовъ Борисъ, Предтеченскій Борисъ, 5. Писаревъ Алексъй, Неуныловъ Сергъй, Владиславскій Владиміръ, Троепольскій Константинъ.

### Разрядъ второй.

Пономаревъ Константинъ, 10. Кобяковъ Михаилъ, Радугинъ Николай, Лаговъ Александръ, Милютинъ Тихонъ, Славолюбовъ Иванъ, 15. Сергъевъ Владиміръ, Новосельскій Павелъ, Чинновъ Владиміръ, Покровскій Петръ, Синайскій Феодосій, 20. Талинскій Петръ, Гавриловскій Владиміръ, Солнцевъ Феодоръ, Крыловъ Василій, Вознесенскій Павелъ, 25. Вънковъ Николай.

### Допускаются къ переэкзаменовкамъ:

Романовскій Алексъй—по латинскому яз., Каверинъ Александръ—по греческому яз.

### Разряде третій.

Веселовскій Борись—по латинскому яз. и ариометикъ.

Оставляются на повторительный курсъ:

Несм'єловъ Викторъ, 30. Добровъ Владиміръ и Добросердовъ Димитрій,

### Ш параллельный нлассъ.

### Переводятся въ IV-й классъ:

### Разрядо первый.

1. Политовъ Сергъй, Розановъ Константинъ.

### Разрядъ второй.

Серебряковъ Валерій, Бѣляковъ Алексѣй, 5. Викторовъ Владиміръ, Цвѣтковъ Николай, Киселевъ Александръ, Поповъ Иванъ, Буданцевъ Прокопій, 10. Боголюбовъ Иванъ, Зефировъ Петръ, Добровольскій Сергѣй.

### Допускаюся къ переэкзаменовкъ:

Елисъевъ Николай—по сочиненію, Богоявленскій Димитрій и 15. Коптевскій Алексъй—по ариеметикъ, Бого явленскій Николай и Миловидовъ Николай—по латинскому яз., Крастелевскій Владиміръ—по русскому языку, Райскій Степанъ—по греческому яз.

### Разрядг третій.

20. Введенскій Александръ—по русскому яз. и географіи, Бодровъ Николай—по сочиненію, латинскому и греческому яз.

Допускаются къ экзаменамъ послъ каникулъ:

Соколовъ Алексѣй—по катихизису, русскому яз., отеч. исторіи, географіи, ариеметикѣ и природовѣдѣнію, Павперовъ Николай и Померанцевъ Викторъ—цо всѣмъ предметамъ.

Оставляются на повторительный курсъ:

25. Орловъ Петръ, Голубевъ Викторъ, Лавровъ Константинъ.

### II штатный классъ.

### Переводятся въ Ш-й классъ:

### Разрядъ первый.

1. Чернецовъ Александръ и Тигровъ Өеодоръ—награждаются книгами, Лукинъ Алексъй, Неуныловъ Сергъй, 5. Николаевъ Григорій, Корякинъ Иванъ.

### Разрядъ второй.

Кедринъ Леонидъ, Глаголевъ Алексъй, Островитяновъ Леонидъ, 10. Сабуровъ Василій, Москалевъ Борисъ, Ждановъ Михаилъ, Казанскій Петръ, Колчевъ Александръ, 15. Скворцовъ Владиміръ, Архангельскій Павелъ, Виноградовъ Михаилъ, Архангельскій Константинъ, Адамовъ Владиміръ, 20. Пономаревъ Сергъй, Архангельскій Петръ, Конищевъ Андрей (увольняется по прошенію отца).

### Допускаются къ переэкзаменовкъ:

Пъвницкій Александръ и Политовъ Вячеславъ—по ариеметикъ, 25. Денисовъ Алексъй—по латинскому яз.

### Разрядг третій.

Сергъевъ Василій—по русскому и латинскому яз.

Оставляются на повторительный курсъ:

Богоявленскій Николай, Политовъ Леонидъ и Туголуковскій Александръ.

### II параллельный классъ.

### Переводятся въ III-й классъ:

### Разрядъ первый.

1. Дворецкій Александръ — награждается книгою, Богоявленскій Борисъ, Преображенскій Леонидъ, Киселевъ Владиміръ.

# Разрядъ второй.

5. Преображенскій Павель, Смирновь Александрь, Мизеровь Егорь, Романовскій Пантелеймонь, Богоявленскій Николай, 10. Преображенскій Ивань, Лысогорскій Сергъй, Лавровь Александрь, Ивановь Владимірь, Быстровь Антоній, 15. Покровскій Михаиль, Звонаровь Ивань, Тюринь Александрь, Виндряевскій Тихонь.

Допускаются къ переэкзаменовкъ:

Богоявленскій Өеодоръ, 20. Уметскій Николай и Грибановскій Николай—по ариеметикѣ, Тріумфовъ Николай и Поспѣловъ Егоръ—по сочиненію, Никифоровъ Павелъ и 25. Камневъ Вячеславъ—по русскому языку.

### Разрядо третій.

Синцеровъ Тихонъ-по русскому яз. и сочиненію.

Оставляются на повторительный курсь:

Ростошинскій Сергъй, Дубровскій Николай и Сергіевскій Константинъ.

#### І штатный классъ,

### Переводятся во И-й классъ:

### Разрядь первый.

1. Новопокровскій Леонидь, Муравьевъ Петръ и Золотницкій Ивань—награждаются книгами, Богоявленскій Валентинь, 5. Кобяковъ Викторъ, Талинскій Василій, Ястребовъ Михаиль, Зерновъ Александръ, Кедринъ Василій, 10. Преображенскій Димитрій, Благодаровъ Алексъй.

### Разряда второй.

Липовскій Петръ, Розановъ Алексъй, Островскій Иванъ, 15. Новочадовъ Иванъ, Преображенскій Александръ, Звонаревъ Михаилъ, Гавриловскій Стефанъ, Никоновъ Сергъй, 20. Покровскій Борисъ, Агеровъ Михаилъ, Павперовъ Павелъ, Умновъ Николай, Горскій Иванъ, 25. Богородицкій Николай, Казанскій Викторъ, Воиновъ Владиміръ.

#### Допускаются къ переэкзаменовкѣ:

Критскій Николай—по п'єнію, Новоспасскій Алексьій—по ариометик'ь, 30. Добровольскій Евгеній—по русскому языку.

### Разрядъ третий.

Виндряевскій Николай—по св. исторіи и ариометикѣ. Допускается къ экзамену по всѣмъ предметамъ послѣ каникулъ:

Веселовскій Веньяминъ.

Оставляются на повторительный курсъ:
Вътринскій Сергъй и Добросердовъ Александръ.
Увольняются изъ училища по малоуспътности:
35. Миловановъ Иванъ и Пономаревъ Александръ.

### І параллельный классъ.

### Переводятся во 2-й классъ:

### Разрядъ первый.

1. Муравьевъ Алексъй, Просинъ Өеодоръ, Карельскій Леонидъ, Кедровъ Евгеній, 5. Твердовъ Георгій, Корот-ковъ Иванъ, Архангельскій Александръ.

### Разрядг второй.

Григорьевъ (Никоновъ) Иванъ, Нумеровъ Димитрій, 10. Волгинъ Александръ, Желѣзниковъ Сергѣй, Розановъ Николай, Островитяновъ Владиміръ, Поповъ Тихонъ, 15. Вознесенскій Викторъ, Дробышевъ Аркадій, Шепелевъ Өеодоръ, Яхонтовъ Александръ, Быстровъ Михаилъ, 20. Болховитяновъ Владиміръ.

Допускаются къ переэкзаменовкъ:

Тріумфовъ Владиміръ и Виндряевскій Өеодоръ—по ариеметикъ, Цвътаевъ Иванъ—по св. исторіи, Райскій Николай и 25. Соколовъ Леонидъ—по русскому яз., Алабовскій Евгеній—по географіи.

### Разрядъ третій.

Исаевъ Евгеній—по русскому и славянскому яз., Богоявленскій Петръ и Николаевъ Өеодоръ—по св. исторіи и ариеметикъ.

Оставляются на повторительный курсъ:

30. Свътловъ Андрей, Сергіевскій Леонидъ, Цвътовъ Петръ и, по болъзни, Вънковъ Александръ.

Увольняется изъ училища по болѣзни.

Вознесенскій Михаилъ.

#### Приготовительный классъ.

### Переводятся въ І-й классъ:

### Разрядъ 1-й.

1. Лукинъ Александръ, Поляковъ Захарій, Неуныловъ Николай, Баяновъ Петръ, 5. Лебединскій Борисъ, Радугинъ Константинъ, Грибановскій Петръ, Озеровъ Петръ, Покровскій Аркадій, 10. Уметскій Владиміръ, Виноградовъ Владиміръ, Крыловъ Иванъ, Богоявленскій Константинъ, Быстрозоровъ Алексъй.

### Разрядь 2-й.

15. Троепольскій Иванъ, Поповъ Валентинъ, Шагуновъ Георгій, Калугинъ Иванъ, Ждановъ Георгій, 20. Островскій Борисъ, Сахаровъ Сергъй, Нечаевъ Вячеславъ, Вихровъ Модестъ, Алабовскій Михаилъ, 25. Антоновскій Леонтій, Богоявленскій Василій, Трескинъ Аркадій, Весновскій Василій, Надеждинъ Павелъ, 30. Орловъ Иванъ, Цвътаевъ Алексъй, Гавриловъ Алексъй, Магнитскій Григорій, Сухинъ Алексъй, 35. Боголюбскій Евгеній, Чикаревскій Павелъ, Орловъ Гавріилъ, Яковлевъ Михаилъ, Поспъловъ Константинъ, 40. Быстровъ Владиміръ.

Допускаются къ переэкзаменовкъ:

Серебрицкій Димитрій и Преображенскій Димитрій по русскому яз.

### Разрядь З.й.

Зефировъ Николай и Смоленскій Владиміръ—по русскому и славянскому яз., 45. Лозгачевъ Михаилъ—по русскому яз. и ариометикъ. Оставляются на повторительный курсъ:

Розовъ Петръ, Туголуковскій Павель и Смирновъ Владиміръ.

#### Advert American Sample Herita-

Пріемные экзамены для поступленія въ Училище въ наступающемъ 1910—1911 учебн. году и переэкзаменовки учениковъ всёхъ классовъ имёютъ быть произведены по слёдующему расписанію:

18 августа.—Переэкзаменовка для учениковъ IV класа по всъмъ предметамъ.

19 августа.—а) Пріемныя испытанія въ приготовительный классь по всёмъ предметамъ и б) пріемныя испытанія въ І, ІІ, ІІІ, и ІV классы по Закону Божію и исторіи.

20 августа.—а) Пріємныя испытанія въ приготовительный классъ по всѣмъ предметамъ и б) пріємныя испытанія въ І, П, Ш, и ІV классы по ариеметикъ, географіи и природовъдѣнію.

21 августа.—а) Пріємныя испытанія въ приготовительный классъ по всёмъ предметамъ и б) пріємныя испытанія въ І, П, Ш, и ІV классы по русскому языку.

23 августа. — Письменныя работы по русскому языку для вновь поступающихъ въ I, II, III и IV классы и письменныя переэкзаменовки по русскому языку во всёхъ классахъ — до III включительно.

24 августа. — Пріемныя истытанія въ І, П, Ш и ІV классы по греческому и латинскому языкамъ и пѣнію и переэкзаменовка по латинскому и греческому языкамъ во П и Ш классахъ.

25 августа.—а) Переэкзаменовка по русскому и славянскому языкамъ во всъхъ классахъ до—Ш включительно;

б) переэкзаменовка по географіи во всъхъ классахъ, — до Ш включительно и в) переэкзаменовка по Закону Божію и пѣнію во всѣхъ классахъ-до Ш включительно.

26 августа. — Переэкзаменовки по ариометикъ во всъхъ классахъ-до III включительно.

27 и 28 августа. — Совътъ по разсмотрънію результатовъ испытаній. 30 августа.—Молебенъ.

1 сентября.—Начало занятій.

#### II.

- 1. Въ приготовительный классъ поступають дъти въ возростъ отъ 9 до 11 лътъ, съ знаніемъ первоначальныхъ молитвъ и съ умъніемъ бъгло читать по русски.
- 2. Въ 1-й классъ поступають дъти въ возрастъ отъ 10 до 12 лътъ, обученныя читать и писать по русски, хорошо ознакомленыя съ понятіемъ о предложеніи и составными частями (подлежащимъ и сказуемымъ), главными частями ръчи и ихъ простъйшими измъненіями (въ склоненіяхъ и спряженіяхъ), ум'єющія читать по славянски, знающія общеупотребительныя молитвы, запов'єди, главныя событія по св. исторіи ветхаго и новаго завъта, по ариеметикъ — 4 дъйствія съ таблицею умноженія въ предълахъ сотни.
- 3. Въ послъдующіе классы принимаются мальчики, имъющіе соотвътственныя классу познанія и возрость.
- 4. Правленіе Училища по уважительнымъ причинамъ можетъ принимать въ Училище дѣтей, которыя окажутся не болбе 6 мбсяцевъ старше или моложе того возраста, который указанъ въ п. п. 1 и 2 настоящаго объявленія, если только по экзамену они будуть удовлетворять требованіямъ училищнаго устава.

- 5. Изъ исключенныхъ учениковъ вновь могутъ быть принимаемы въ Училище по экзамену только исключенные по малоуспъшности.
- 6. Иносословные, по выдержаніи экзамена, принимаются въ Училище, согласно опред. св. Синода отъ 3 марта 1909 г. за № 1575, безъ ограниченія процентною нормою.
- 7. Дѣти иноокружнаго духовенства, а также иносословныхъ родителей платятъ за право обученія въ Училищѣ 40 р. въ годъ. Плата эта вносится впередъ за полугодіе-въ августѣ и январѣ мѣсяцахъ. Не внесшіе платы въ теченіе одного мѣсяца считаются выбывшими изъ Училища. Въ случаѣ выбытія ученика изъ Училища до истеченія полугодія, полученныя за него деньги не возвращаются.
  - 8. Прошенія о пріємѣ въ Училище подаются на имя смотрителя; при прошеніяхъ представляется метрическое свидѣтельство или, по неимѣнію его, выписка изъ метрическихь книгъ.
  - 9. Дѣти иносословныхъ родителей, обучавшіяся въ ц.-приходскихъ или иныхъ школахъ, кромѣ поименованнаго въ п. 8, должны представлятъ еще одобрительные отзывы объ успѣхахъ и поведеніи отъ завѣдующихъ школою священника и учителя.
  - 10. Родители, намъревающіеся просить о пріємъ ихъ дътей на казенное содержаніе, должны представлять удостовъренія отъ мъстныхъ благочинныхъ относительно ихъ семейнаго положенія и степени доходности тъхъ церквей, гдъ они служатъ. Причемъ ученики приготовительнаго класса, будутъ-ли они сироты или дъти живыхъ родителей, должны быть снабжены теплою одеждою на все время пребыванія ихъ въ проготовительномъ классъ.

11. Родители обязываются пріобретать для своихъ дътей всъ учебныя книги и другія учебныя принадлежности, а также снабжать ихъ достаточнымь количествомъ одежды, обуви и бълья (послъдняго должно быть не менъе трехъ перемънъ), а живущимъ въ пансіонъ за плату, того, и подушкою. Платье по формъ и цвъту должно быть одинаково съ одеждою казеннокоштныхъ воспитанниковъ, именно: блузная пара изъ темностраго сукна, или-же суконнаго и бумажнаго мильтона того-же цвъта; лакированный поясъ съ мъдною пряжкою съ буквами 1 Т. Д. У; верхняя одежда-двухбортное пальто изъ чернаго сукна, бобрика или драпа.

Смотритель Училища М. Монастыревъ.

### Отъ приходскаго Братства Тамбовско-Богородичной церкви.

1909-й годъ былъ 23-мъ годомъ существованія приходскаго Братства Тамбовско-Богородичной церкви.

Членовъ Братства состояло въ 1909 году 147; въ томъ числѣ почетныхъ 9, пожизненныхъ 1, дѣйствительныхъ 43 и членовъ-соревнователей 94.

Денежныхъ суммъ на приходѣ состояло: Остаткомъ отъ прошл. года налич. 728 р. 65 к. и бил. 300 р. Собрано въ Братскую кружку . 152 « 16 » — Членскихъ взносовъ всякаго рода. 269 р. 5 к. — Процентовъ по билетамъ . 9 р. 80 к. — Собрано въ кружку на устр. нов. На устройство школы собр. по

| Процентовъ по книжкъ Сберегат.                                        |
|-----------------------------------------------------------------------|
| -он Касслици и повет когуду и или 17 р. 157 г. два жегат              |
| Всего на прих. наличн                                                 |
| -ом он алио опилот Израсходовано: Но и паубо ладжеро                  |
| Ha содержаніе школы. 385 р. 64 к. — — — — — — — — — — — — — — — — — — |
| На устр. новаго зданія школы. 745 р. 25 к.                            |
| На пособіе бъднымъ.                                                   |
| На брошюры для раздачи народу. 14 р. 86 к.                            |
| По Совъту Братства 5 р. 10 к. —                                       |
| Всего израсходовано: 1307 р. 65 к. —                                  |
| Въ остаткъ къ 1 января 1910 г: вихдон Ж. Д. Л. 1 имая                 |
| а) наличными                                                          |
| б) билетами                                                           |
| Предсъдатель Совъта Братства,<br>Протоіерей <i>Петръ Успенскій</i> .  |
| OTE apaxogeraro Beareros Tandobers-Boropo-                            |

### овъявленія.

# Отъ Комитета Миссіонерско-псаломщической школы.

Комитеть Миссіонерско-псаломщической школы симъ объявляеть, что пріемныя испытанія лицамь, желающимь поступить въ Миссіонерско-псаломщическую школу, будуть производиться 2, 3 и 4-го сентября 1910 года. Испытанія имѣють быть по слѣдующимь предметамь: по Закону Божію: катихизись, объясненіе Богослуженія и священная исторія ветхаго и новаго завѣтовъ-по программѣ двухклассныхъ церковно-приходскихъ школь; по церковному пѣнію—знакомство съ распѣвомь на 8 гласовъ и элементарное знаніе квадратной ноты; по славянскому явыку—толковое, отчетливое чтеніе съ переводомъ

на русскій языкъ; по другимъ-же предметамъ: русскому языку, ариометикъ и письму-въ объемъ программъ одноклассныхъ церковно-приходскихъ школъ. Прошенія о пріем'в въ школу должны подаваться на имя Предс'вдателя Комитета, священника Константина Іоанновича Богоявленскаго, срокомъ отъ 1-го августа по 28 августа. Къ прошеніямъ должны быть прилагаемы слідующіе документы: 1) метрическая выпись, 2) свидътельство объ образованіи, 3) свид'єтельство о принискі къ призывному участку или о явкъ къ отбываннію воинской повинности, 4) свидътельство отъ духовенства или отъ полиціи о томъ, гдв и когда проживалъ и обучался съ 10-ти лътняго возраста до подачи прошенія въ Миссіонерско-псаломщическую школу и какого поведенія. Желающіе держать экзаменъ должны имъть не менъе 17 лътъ. Принимаются изъ всёхъ сословій. Казеннокоштныхъ вакансій не имъется. Поступившіе въ школу обязаны жить въ общежитіи при школ'є съ платою 110 рублей въ годъ за обученіе и содержаніе въ школъ. Плата за содержаніе должна производиться въ следующее сроки: 50 рублей при поступленіи, 30 рублей посл'в Рождественскихъ каникулъ и 30 рублей послѣ Пасхи. Желающіе обучаться игрѣ на фисъ-гармоніи вносять впередъ за годъ 7 рублей.

### Отъ Совъта Сырской второклассной учительской школы, Липецкаго убзда.

Совътъ Сырской второклассной учительской школы симъ извъщаетъ, что пріемныя испытанія для поступленія въ IV отдъленіе поименованной школы назначены на 28 августа сего года.

Въ школу принимаются мальчики въ возрастѣ отъ 13 до 17 лѣтъ включительно. Прошенія о допущеніи къ

эквамену подаются на имя Совъта школы. Къ нимъ должны быть приложены слъдующіе документы: 1) свидътельство объ окончаніи курса начальной школы или удостовъреніе объ окончаніи курса отъ завъдующаго школой, 2) метрическая выпись о рожденіи и крещеніи. Отъ желающихъ поступить въ школу требуются основательныя, въ объемъ программы начальныхъ училищъ, знанія Закона Божія, бъглое и выразительное чтеніе по русскому и славянскому языкамъ, бъглый умственный счетъ и ръшеніе ариеметическихъ задачъ.

На пріемномъ экзаменѣ будетъ предложенъ или диктанть или перезсказъ небольшой статьи повѣствовательнаго характера. Принятые въ число воспитанниковъ безплатно пользуются помѣщеніемъ, койкой, одѣяломъ, двумя простынями и учебниками. Необходимо, чтобы каждый ученикъ имѣлъ матрацъ (холщевый мѣшокъ, набитый сѣномъ), не менѣе трехъ смѣнъ нижняго бѣлья и двухъ верхнихъ рубашекъ темно-синяго цвѣта; для постельнаго бѣлья иеобходимо имѣть не менѣе двухъ наволочекъ бѣлаго пвѣта.

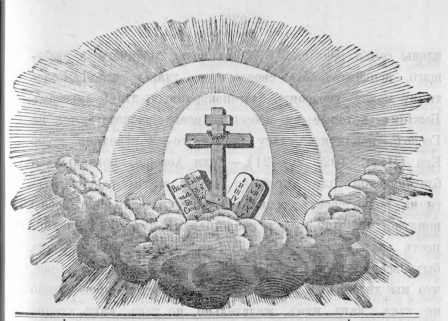
На содержаніе свое въ общежитіи каждый ученикъ вносить за учебный годъ 45 рублей; взносы производятся по срокамъ: при поступленіи въ школу 25 руб., 1-го ноября 5 руб; послѣ Рождественскихъ каникулъ 10 рублей, послѣ масляницы 5 рублей.

Во 2-ое и 3-ее отдъленіе школы пріема не будеть за неимъніемъ вакансій.

Сборъ всѣхъ учениковъ и начало ученія 1-го сентября Завѣдующій школой свящ. Павелъ Димитревскій.

СОДЕРЖАНІЕ. Часть оффиціальная. І. Высочайшія награды. ІІ. Опредъленіе Св. Синода. ІІІ. Епархіальныя распоряженія и извъстія. ІV. Списокъ свободнымъ священно-церковпо-служительскимъ мъстамъ по Тамбовской епархіи. V. Разрядный спискъ учениковъ 1-го Тамбовскаго Духовнаго училища. VI. Объявленія.

Редакторъ, Секретарь Консисторіи А. Андріевскій.



## № 27 ЧАСТЬ НЕОФФИЦІАЛЬНАЯ 1910 г.

### О надеждъ христіанской.

(Продолженіе).

"Отче наши.... да б\баети воль Твом, мко на небеси и на земли».

Въ доброе старое время, на Руси святой, не на словахъ, а на самомъ дѣлѣ считалось обязанностію подчиненіе дѣтей своимъ родителямъ во всемъ. Напримѣръ: Отецъ въ случаѣ необходимости, желая подѣлить своихъ дѣтокъ, спрашивалъ каждаго: «тебѣ что назначить»? И получалъ отвѣтъ отъ каждаго: «твоя воля». \*) И жилось корошо дѣтямъ, послушнымъ своимъ родителямъ—по слову Божію: чти отца твоего и матеръ твою и «благо» ти будетъ (5 зап.). Благо и нынѣ той семъѣ, гдѣ всѣ

<sup>\*)</sup> Хорошо это помню я самъ... и бывало это не какъ ръдкость... А нынъ, о! какъ часто слышатся жалобы родителей на непослушныхъ дътей... Грустно.

члены семьи предають себя въ волю любимаго и любящаго, попечительнаго своего отца—главы семьи! Воистинну можно уподобить благопокорливыхъ дѣтей ангеламъ Божіимъ, которые на небеси во всемъ располагаются на Господа, повинуясь гласу слова Его—и исполняя волю Его (Псал. 102, 20—21).—Если хорошо, похвально и благонадежно для дѣтей во всемъ житіи располагаться на волю своихъ родителей плотскихъ; то сомо собою понятно, что для всѣхъ насъ неизмѣримо цѣнна покорность волѣ Господа—Отца Небеснаго. И усердна должна быть всегда наша просьба къ Нему о томъ, чтобы все, что мы дѣлаемъ и что съ нами случается, происходило не такъ, какъ намъ желательно, но такъ, какъ угодно Ему—Отцу нашему Небесному...

Самъ Господь Інсусъ Христосъ, научившій насъ молиться Отцу Небесному, нашъ Спаситель и Руководитель пути къ въчному счастію, подаетъ намъ и примъръ покорности волъ Отчей. «Я сошелъ съ небесъ не для того, чтобы творить волю Мою, но волю пославшаго Меня Отца» (Іоан. 6, 38), сказалъ Онъ намъ въ назиданіе... И не сказалъ только, но и дъломъ самымъ подтвердилъ Свое слово. Когда приблизился часъ Его страданій за насъ непослушниковъ, Онъ молился: «Отче Мой, если возможно, да минуетъ Меня чаша сія, впрочемъ не какъ Я хочу, а какъ Ты»... И въ другой разъ молился, говоря: «Отче Мой! если не можеть чаша сія миновать Меня, чтобъ Мнѣ не пить ея, да будетъ воля Твоя» (Мате. 26,-39-42). Понятно отсюда, что и общение наше со Христрмъ Спасителемъ и послѣдованіе за Нимъ требуютъ отъ насъ-во всемъ всегда отдавать себя въ водю Отца Небеснаго. Ибо «кто будеть исполнять волю Отца Моего

Небеснаго», говорить Христосъ Спаситель, «тотъ Мнъ брать и сестра» (Мате. 12, 50).

Но воть намъ священникамъ-отцамъ духовнымъ, научающимъ своихъ духовныхъ дътей подчинять свою волю волѣ Божіей, приходится выслушивать такія возраженія: «я отъ Бога одаренъ свободою... я им'єю свою волю... все, что захочу, могу сделать... на что же дана мнъ воля»? «На то и дана воля мнъ и тебъ, и всякому человъку, сказалъ я моему совопроснику, чтобы каждый изъ насъ свою волю согласовалъ, съ волею Божіею, во всемъ поступалъ бы такъ, какъ указуетъ и требуетъ Господь—Творецъ и Промыслитель нашъ». Сказанное мною тогда подтверждаю и теперь съ воззваніемъ ко Господу: «укажи мнѣ, Господи, пути Твои и научи меня стезямъ Твоимъ» (Псал. 24, 4)!..-То правда, что Господь высоко поставилъ человъка среди всъхъ видимыхъ твореній Своихъ: «по образу и по подобію Соему сотворилъ человъка— «одарилъ его разумомъ, добрымъ сердцемъ и свободною волею», чтобъ человъкъ познавалъ своего Творца, любилъ и прославляль Его, и чрезъ то самъ блаженствовалъ. Для сего-то, т. е. для полнаго совершенствованія челов'вка, для его счастія, Господь тогда же, тотчась по сотвореніи человъка, волю его направлялъ къ свободному послушанію, къ преданности волъ Его Творца: «отъ древа познанія добра и зла не вшь (плодовь) отъ него, говориль Господь Адаму; ибо въ день, въ который ты вкусишь отъ него, смертію умрешь» (Быт. 2, 17). Не послушался первый человъкъ Бога, по своему сдълалъ, свою волю исполнилъ: «и увидѣла жена (Ева), что дерево хорошо для пищи и что оно пріятно для глазъ и вожделенно, потому что (по словамъ искусителя) даетъ знаніе, и взяла плодовъ его и ъла и дала также мужу своему, и онъ

ълъ... И выгналъ Господь, за непослушаніе, Адама и Еву изъ рая» (Быт. 3, -6, 23). Вотъ и разсуждайте: если тогда, будучи невиннымъ и совершеннымъ, человъкъ за своеволіе поплатился жестоко, его воля привела его къ страшному несчастію: то что же хорошаго ожидать теперь отъ нашей вольной воли, воли слабой, гръшной, искривленной? Что, кром'в погибели, такъ какъ «въ насъ грвшныхъ преизобилуетъ похоть плоти, -- которая желаетъ противнаго духу» (Галат. 5, 17). А какая польза человъку, если онъ пріобрътетъ весь міръ, а душъ своей повредитъ (Мате. 16, 26)?!—Но подчиненіемъ своей воли воль Отца Небеснаго не теряеть ли человъкъ своего человъческаго достоинства, какъ бы лишенный свободы?. Нътъ не теряетъ; напротивъ, только тотъ человъкъ и стоитъ на высотѣ своего «царскаго» \*) достоинства, кто живетъ во Христъ и достигъ той степени совершенства, что имъетъ силу препобъждать важделенія плоти. Тъ, которые Христовы, распяли плоть свою со страстьми и похотями (Гал. 5, 24). И тотъ только, въ собственномъ смыслъ, можетъ считаться свободнымъ, кто свободно подчиняется водительству Господня Духа: «гдѣ Духъ Господень, тамъ свобода» (2 Кор. 3, 17), а своевольникъ-рабъ грѣха, потому что свобода его только служить поводомъ къ угожденію плоти Гал. 5, 13).—Не принужденно, а свободно, по своему желанію, каждый изъ насъ приглашается итти путемъ спасенія. «Если кто хочеть итти за Мною, отвергнись себя, возьми кресть свой и слъдуй за Мною. (Мате. 16, 24). И хорошо, благо тому, кто свободно идетъ путемъ своего Спасителя, сказавшаго: «кто Мнъ служить, Мнъ

<sup>\*)</sup> Т. е. числится избраннымъ, состоитъ въ числѣ народа святаго, народа Божія (Петр. 2, 9—10).

да послѣдуеть, и гдѣ Я, тамъ и слуга Мой будеть. И кто мнъ служить, того почтить Отецъ Мой» (Іоан. 12, 26). Да будетъ же воля Твоя, Отче Нашъ, яко на небеси и на земли во всемъ!.. Но ангелы Божіи и святые Божіи на небеси таинственно пріемлють отъ Господа приказанія Его и исполняють волю Его... А мы туть—на земли откуда узнаемъ волю Божію, гдв и отъ кого услышимъ приказанія Отца Небеснаго, чтобъ исполнять ихъ?! «И у насъ есть Моисей и пророки (св. писаніе) возв'ящающіе волю Божію, — будемъ вслушиваться въ голосъ ихъ (Лук. 16-29). Не оставиль и насъ Господь Богъ своею милостію въ руководствъ на пути ко спасенію. По милосердію Божію, мы состоимъ членами святой Православной Церкви, которая есть Домъ Божій, какъ-бы небо на земль, -- которая есть «столпь и утвержденіе истины». (Тим. 3, 15). Въ Церкви Христовой есть свои школыэто храмы Божіи, въ которыхъ громогласно каждодневно возвъщается или объявляется воля Божія, начертанная въ священныхъ книгахъ, во св. Евангеліи, въ которомъ кратко и ясно выражена воля Божія въ двухъ главныхъ заповъдяхъ о любви: Іисусъ сказалъ ему (законнику): «возлюби Господа Бога твоего встмъ сердцемъ твоимъ, всею душею твоею и всемъ разумъніемъ твоимъ». Сія есть первая и наибольшая заповѣдь. Вторая же подобна ей: «возлюби ближняго твоего, какъ самого себя». На сихъ двухъ заповъдяхъ утверждается весь законъ и пророки» (Мате. 22, 37-40). Почаще и съ радостію, какъ Давидъ, будемъ посъщать Домъ Господень на землъ, т. е. храмъ Божій (Псал. 121, 1). И здъсь таинственно собою изображая херувимовъ, исполняющихъ слово Божіе на небеси и «отложивъ всякое житейское попеченіе», будемъ вслушиваться въ слово Божіе и глубоко-глубоко впечатлъвать его въ себя самихъ, и

«будетъ оно—слово Божіе свѣтильникъ ногамъ нашимъ и свѣтъ стезямъ нашимъ» (Псал. 118, 105).

Такъ по слову Божію будемъ направлять волю свою къ тому, чтобъ на всёхъ путяхъ нашей жизни—и въ счастіи и въ горѣ, и на высотѣ и въ униженіи, и денно и нощно, и утро и вечеръ, и полудни— «очи наши устремлены были ко Господу Богу, живущему на небесахъ, какъ очи рабовъ обращены на руки господъ ихъ, какъ очи рабы—на руку госпожи ея» (Псал. 122, 1, 2). Какъ слуги безъ совѣта и указанія своихъ господъ ничего не дѣлаютъ сами по своей волѣ, такъ и мы будемъ почаще взывать: «укажи мнѣ, Господи, путь уставовъ Твоихъ и я буду держаться его до конца» (Псал. 118, 33).

Нигдъ, какъ именно тутъ-въ преданности нашей благо, все наше счастіе.... волѣ Божіей все наше Истинный счастливець на земль и есть именно тоть, кто не словами только, а дёломъ и жизнію своею къ Отцу вопість Небесному: «да будеть воля Твоя, Отче!»— Какъ доказательство сего — вотъ прекрасная повъсть изъ сочиненій Св. Димитрія Ростовскаго, Одинъ учитель, знаменитый своими занятіями, долго и усердно молиль Бога показать ему такого человека, отъ котораго бы онъ могъ узнать прямой путь, удобно ведущій къ небу. Господь показалъ ему такого человъка въ притворъ церковномъ... Увидалъ учитель у дверей церковныхъ нищащаго старца, всего покрытаго язвами и ранами, въ жалкомъ рубищъ. Проходя мимо, учитель сказалъ ему привътствіе: «добрый день тебъ, старецъ». А старецъ отвъчалъ: «не помню, чтобы для меня быль какой нибудь день не добрымъ». Учитель остановился, и, какъ бы исправляя свое первое привътствіе, примолвилъ: «я желаю, чтобы Богъ далъ тебѣ счастіе». А старецъ отвѣчалъ: «я несчастливъ никогда не бывалъ». Удивился учитель и, подумавъ, что не вслушался, или не понялъ его отвъта, присовокупилъ: «что ты говоришь? Я желаю, чтобы ты былъ благополученъ». А я отвъчаю тебъ, что злополучнымъ не бывалъ. Тогда учитель, полагая, что старецъ многоръчивъ, и желая испытать его умъ, сказалъ: «желаю тебѣ того, что ты самъ себѣ желаешь».—«Я ни въ чемъ не нуждаюсь и имбю все, что желаю, хотя и не ищу временнаго благополучія». — «Да спасетъ же тебя Богъ, если ты презираешь мірскими благами... Однако скажи мнв, неужели ты одинъ счастливецъ между людьми? Стало быть несправедливы слова Іова: «человъкъ рожденъ отъ жены малолътенъ (Іов. 14, 1) и жизнь его исполнена бъдами; не понимаю, какъ одинъ ты умълъ избѣжать несчастій»...-Точно такъ, какъ я сказаль тебѣ, возразилъ старецъ: когда ты пожелалъ мит добраго и счастливаго дня. я отвътилъ, что никогда несчастливымъ и злополучнымъ не бывалъ, потому что то, что имѣю, мнѣ Богъ далъ, за то благодарю; а счастье мое въ томъ и состоитъ, что я не желаю счастья. Боязнь счастья и несчастья опасна только тому, кто ихъ боится; но я не забочусь о счастьи и никогда не молюсь о немъ къ Небесному Отцу, всъмъ управляющему, и такимъ образомъ я никогда не былъ несчастливъ, подобно тому, желанія котораго всегда исполняются. Голоденъ ли я? Благодарю за то Бога, какъ Отца, «въдущаго вся, ихже требуемъ». (Мате. 6. 8). Холодне ли миъ Страдаю ли отъ непогоды? Также хвалю Бога. Смъются ли надо мною всъ? Равно хвалю Его, потому что знаю, что все это дълаетъ Богъ, и невозможно, чтобы то, что делаетъ Онъ, было худо. Такимъ образомъ все, пріятное и противное, сладкое и горькое. принимаю радостно, какъ отъ руки доб-

раго Отца, и желаю только того, чего желаетъ Богъ, и потому-все случается по моему желанію. Злополученъ тотъ, кто ищеть счастья въ мірѣ, потому что нѣтъ здѣсь друго счастія, какъ только пологаться во всемъ на волю Божію. Воля Господня и совершенно добра, и совершенно правосудна: она ни лучшею сдёлаться, ни худою быть не можетъ. Она судить всъхъ, ее-никто. Я стараюсь совершенно ея держаться и забочусь только о томъ, что бы хотъть только того, чего хочеть Богь, и не желать того, чего Онъ не желаетъ; а потому и не считаю себя нисколько несчастливымъ, когда мою волю совершенно соединяю и согласую съ волею Божіей, такъ что у меня одно хотвніе или нехотвніе: чего хочеть или не хочеть Богъ. — «По убъжденію ли своему ты это говоришь? — возразилъ учитель. Скажи же мив: такъ же ли ты думалъ бы, если бы Богу угодно было послать тебя въ адъ?»-«Богу послать меня въ адъ!» — воскликнулъ старецъ. — Знай, что у меня два рамена дивной силы, которыми я ухватился бы за Него объятіемъ неразлучнымъ: одно рамо мое глубочайшее смиреніе, а другое—нелицем врная любовь къ Богу. Этими раменами я такъ бы кръпко обнялъ Бога, что куда бы ни быль Имъ посланъ, туда бы и Его повлекъ за собою, и конечно для меня пріятнъе было бы быть внѣ небесъ съ Господомъ, нежели въ небѣ безъ Него».

Удивился учитель отвётамъ старца и поняль, что кратчайшій путь къ Богу—быть во всемъ согласну съ Его волей. Желая однако еще болёе испытать старцеву премудрость, столь сокровенную въ худой храминѣ его тѣла, онъ спросиль его: «откуда ты сюда пришель»?. Отъ Бога,—отвѣчалъ старецъ.—«Гдѣ же ты нашелъ Бога»?—Тамъ, гдѣ оставилъ все мірское.—«А гдѣ оставилъ ты Бога?—Въ чистотѣ мыслей и доброй совѣсти.—«Кто

ты самъ»? спросиль учитель.—Кто бы я ни былъ,—отвѣчаль старець,—но я такъ доволенъ моимъ положеніемъ, которое ты видишь, что по истинѣ не промѣнялся бы имъ на богатства всѣхъ царей земныхъ. Каждый человѣкъ, умѣющій владѣть собою и повелѣвающій своими мыслями, есть царь.—«Слѣдовательно и ты царь: гдѣ же твое царство»?—Тамъ, отвѣчалъ старецъ, указывая на небо: тотъ царь, кому это царство возвѣщенно несомнѣнными чертами.—«Кто тебя научилъ этому? И кто далъ тебѣ эту премудрость»? спросилъ наконецъ учитель.—Скажу тебъ, отвѣчалъ старецъ,—что я цѣлые дни провожу въ молчаніи, и молюсь ли, упражняюсь ли въ благочестивыхъ мысляхъ, всегда забочусь объ одномъ, чтобы крѣпко быть соединену съ Богомъ; а соединеніе съ Богомъ и согласіе съ Его волею сему научаетъ.—(Троиц. Лист. вып. 1, стр. 1).

Урокъ назидательный всёмъ намъ, гоняющимся за счастіемъ: «ищи счастія въ собственномъ твоемъ сердцё: въ упованіи на Бога и преданности своей воли Его воль». Внѣ Бога нѣтъ счастія для человѣка,—и нѣтъ счастія выше того, какое въ Духѣ Святѣ даруетъ Отецъ Небесный просящимъ у Него (Лук. 11, 13).

(Продолжение будеть).

# Возраженія сектантовъ противъ Св. Преданія.

Не смотря на очевидную важность и необходимость Св. Преданія—какъ для утвержденія авторитета Св. Писанія, такъ и для его истолкованія, сектанты въ самомъ Св. Писаніи стараются отыскивать мѣста, отрицающія, будто-бы, важность и необходимость Св. Преданія, какъ

источника христіанскаго въро и нраво-ученія. Всъ мъста такого рода могутъ быть раздѣлены на четыре группы. Въ однихъ рѣчь идетъ о важности и необходимости Св. Писанія въ дѣлѣ истиннаго Богопознанія; въ другихъ говорится о преданіяхъ старцевъ или—вообще—о преданіяхъ человѣческихъ, разрушающихъ или повреждающихъ заповѣди и ученіе Божественное; въ третьихъ осуждается всякое иное ученіе, несогласное съ благовѣстіемъ апостольстимъ; наконецъ, въ четвертыхъ говорится о достаточности для вѣры во Христа записаннаго въ Евангеліяхъ и запрещается «мудрствовать сверхъ написаннаго».

Къ первой группъ относятся: Лук. 16, 29—31; Іоан. 5, 39; Дѣян. 17, 11; 2 Петр. 1, 19; Рим. 3, 21; 2 Тим. 3, 15—16. Относительно текстовъ этой группы должны вообще замѣтить, что важность и необходимость чего-либо одного вовсе не исключаеть еще важности и необходимости другого. Изъ того, напр., что естественный хлѣбъ необходимъ для тѣлесной жизни человѣка, вовсе не слѣдуетъ, что безъ воды человѣкъ можетъ и обойтись. Подобнымъ образомъ—и изъ того, что Св. Писаніе важно и необходимо для истиннаго Богопознанія, вовсе еще не слѣдуетъ, что Св. Преданіе излишне въ дѣлѣ правой вѣры и доброй нравственности.

Въ частности, отвътъ Авраама богачу: «у нихъ есть Моисей и пророки, — пусть слущають ихъ» (Лук. 16, 29)—вовсе не означаетъ, что только Моисея и пророковъ и должны слушать, иначе такимъ отвътомъ отрицалось-бы все новозавътное Св. Писаніе, даже-весь Новый Завътъ, и предписывалось-бы исполненіе обрядоваго закона Моисеева, отмъненнаго І. Христомъ и апостолами (Дъян. 15; Евр. 9, 10; 10, 9). Отвътъ Авраама означаетъ только, что и ветхозавътные люди не оставлены были въ невъдъніи

относительно участи, ожидающей нечестивцевъ за гробомъ. Моисей и пророки, т. е.—ветхозавѣтныя Св. Писанія въ достаточной степени ясности и убѣдительности говорятъ объ этой участи, равно какъ и о средствахъ избѣжать ея. Если-же люди, подобные приточному богачу и его братьямъ, не слушаютъ этихъ указаній, то они дошли до такой степени нравственнаго паденія и огрубѣнія, что и голосъ воскресшаго изъ мертвыхъ окажется для нихъ неубѣдительнымъ.

Еще менъе въ пользу сектантовъ говорятъ слова Спасителя, обращенныя къ іудеямъ: «Изслъдуйте Писанія, ибо вы думаете чрезъ нихъ имъть жизнь вычную. А они свидательствиють о Мни» (Іоан, 5, 39). Подъ «Писаніями» здісь какт и въ предыдущемъ случай разумѣются ветхозавѣтныя Св. Писанія, — новозавѣтныхъ «Писаній» во дни земной жизни Спасителя еще и не было. Весь Ветхій Зав'ять и его Писанія были «д'ятоводителемъ ко Христу», какъ говоритъ ап. Павелъ (Гал. 3, 24; Рим. 10, 4), -т. е. онъ приводилъ ко Христу, свидътельствовалъ о Немъ, о Его Божественномъ посланничествъ и достоинствъ. На этого-то свидътеля и ссылается въ данномъ случат Спаситель, ссылается потому, что онъ имълъ особенный авторитеть и значение въ глазахъ іудеевъ, они «надъялись чрезъ Писанія имъть жизнь въчную», но не потому, что бы этотъ свидътель былъ единственный; напротивъ, въ той-же главъ Спаситель указываетъ и на другихъ свидътелей Своего Божественнаго достоинства и посланничества: на Іоанна Крестителя (ст. 32-33), на Свои дъла (ст. 36); послъ вознесенія Господа о томъ-же имъли свидътельствовать Духъ Святый и апостолы, какъ непосредственные очевидцы Божественныхъ дёлъ своего учителя (Іоан. 15, 26-27; Дѣян. 1, 8). Согласно повелѣнію Господа, апостолы, дѣйствительно, пронесли свидѣтельство о Немъ, какъ объ обѣтованномъ Мессіи, «отъ Іерусалима до края земли» пронесли, какъ мы видѣли, главнымъ образомъ путемъ устной проповѣди. Эта проповѣдь настолько живо рисовала предъ слушателями дѣло и образъ Спасителя, что Онъ, по слову ап. Павла, являлся предъ ихъ умственнымъ окомъ, какъ-бы, «среди нихъ распятый» (Гал. 3, 1). Понятно отсюда, почему тотъ-же Апостолъ именно вѣрующихъ, ихъ умы и сердца, называетъ «письмомъ Христовымъ», начертаннымъ Духомъ Божіимъ, т. е. лучшимъ—живымъ свидѣтельствовомъ о Христъ.

Въ 17, 11 Дъяній апостольскихъ св. Лука говорить объ отношеній къ пропов'єди ап. Павла и Силы Верійскихъ іудеевъ. Последніе, въ противоположность іудеямъ Өессалоникскимъ, возмутившимъ противъ проповъдниковъ Евангелія «ніжоторых негодных людей», приняли слово благовівстія со всъмъ усердіемъ, ежедневно разбирая Писанія, точно-ли это такъ». Т. обр. «благомысленные» Верійцы, чтобы лучше увъриться въ истинности проповъди Павла и Силы, сами обратились къ тому, особенно авторитетному въ глазахъ іудеевъ, свидътелю, къ которому отсылалъ своихъ современниковъ Христссъ Спаситель (Іоан. 5, 39). Они благовъстіе Павла и Силы свъряли съ ветхозавътными пророчествами о Мессіи и, находя полное соотвътствіе между тъмъ, что въщали пророки и что пропов'єдывали апостолы, увировали во Христа Спасителя, какъ объщаннаго Мессію (ст. 12). Таковъ подлинный смыслъ даннаго мъста. Трудно и понять, какимъ образомъ оно можетъ говорить противъ Св. Преданія. В'єдь, если ветхозав'єтныя Писанія «д'єтоводительствують» ко Христу, располагають къ въръ въ Него, то самая впра то бываеть оть слышанія слова Божія Нов.

Завъта (Рим. 10, 17). И Верійскіе іудеи увъровали во Христа не отъ ветхозавътныхъ Писаній, а отъ устной проповъди Павла и Силы, удостовърившись въ ея истинности путемъ снесенія съ ветхозавътными пророчествами.

2 Петр. 1, 19, по своему внутреннему смыслу, совершенно сходно съ Дъян. 17, 11. Ап. Петръ похваляетъ малоазійскихъ христіанъ (изъ іудеевъ—Гал. 2, 7) за то, что они, до полнаго разсвъта въ ихъ сердцахъ въры во Христа и Его второе, славное пришествіе, обращаются къ ветхозавътнымъ пророчествамъ, которыя освящаютъ путь кь этой въръ-подобно тому, какъ свътильникъ въ темноть освыщаеть путь естественный. И здысь, т. обр., какъ и въ предыдущемъ случат, ветхозавътное Св. Писаніе похваляется, какъ путеводитель ко Христу. Но это, конечно, не значить, что иныхъ путеводителей къ свъту истины Христовой и быть не можетъ. Самъ Апостолъ, прежде чёмъ сослаться на ветхозавётныя пророчества, указываеть, какъ на сильнъйщее и убъдительнъйшее доказательство дъйствительности и несомнънности второго, славнаго пришествія Христова, на то предызображеніе этой славы, свидътелемъ и очевидцемъ котораго онъ былъ на горъ Өаворѣ (ст. 16—18).

Подъ «правдою Божіею» въ Рим. 3, 21, которая явилась независимо отъ закона (ст. 20 ср. Гал. 3, 10—11), разумъется дъло искупленія и спасенія людей, совершенное Христомъ Спасителемъ. «Законъ и пророки», дъйствительно, свидътельствуютъ объ этомъ искупленіи (Быт. 22, 18; 28, 14; Ис. 5 3; Іер. 23, 5—6 и мн. др), но свидътельствуютъ прикровенно, такъ какъ, по слову ап. Петра, пророки сами только «испытывали и изслъдывали, на которое и на какое время указывалъ сущій въ нихъ Духъ Христовъ, когда Онъ предвозвъщалъ Христовы стра-

данія и послідующую за ними славу» (1 Петр. 1, 11). Но то, что для пророковъ было предметомъ «изысканія и излідованія», — то самое для апостоловъ было предметомъ непосредственнаго созерцанія (1 Іоан. 1, 1—3; Лук. 1, 1—3). А потому, если важно свидітельство пророковъ, то тімь важніте и необходиміте свидітельство очевидцевъ діла Христова—апостоловъ. Они отъ самого Господа получили повеліте—свидітельствовать о совершенномъ Имъ діліт спасенія людей (Діян. 1, 8 ср. 10, 42) и, какъ говорить ап. Павель, «по всей земліт прошель голост ихъ и до преділовъ вселенной слова ихъ» (Рим. 10, 18) Т. обр. устная проповіть апостоловъ была (и остается) главнымъ свидітельствомъ о «правдітельством», явленной міру безконечною любовію Отца Небеснаго (Іоан. 3, 16).

2~Iим.~3,~16-17 даеть весьма важное свидътельство о Богодухновенности и пользъ Св. Писанія (Ветх. Зав.) въ различныхъ обстоятельствахъ жизни человъкахристіанина и въдълъ шествованія его по пути религіознонравственнаго совершенствованія; но оно ничего не говорить въ пользу отверженія Св. Преданія. На самомъ дълъ. У Апостола рѣчь идеть, несомнѣнно, о Св. Писаніи Ветх. Завъта, такъ какъ Св. Писаній Новаго Завъта Тимофей (род. въ 30 г. по рожд. Xp.) не могъ знать «изъ-дѣтства» (ст. 15) (Обращенъ Тимофей ко Христу послѣ собора апостольскаго 52 г. Дѣян. 16, 1-3). Сл довательно, если-бы чрезъ изучение Св. Писанія В. Зав. можно было достигать рел.-нравственнаго совершенства и спасенія, то тогда излишень быль-бы и Новый Завѣть и новозавътныя Св. Писанія. Но ап. Павелъ не могъ этого сказать, такъ какъ онъ самъ училъ, что «законъ ничего не довелъ до совершенства» (Евр. 7, 19 ср. 10, 1). Да и въ данномъ мъстъ Апостолъ прямо говорить, что Св. Писанія «могуть умудрить» Тимофея «во спасеніе только впрою во Христа Іисуса», но Св. Писанія В. Зав'ята такой в'яры не дають,—они только руководять, осв'ящають путь къ этой в'яр'я (2 Петр. 1, 19), самая-же в'яра бываеть оть «слышанія» Евангельской пропов'яди (Рим. 10, 17). Правда, такое «слышаніе» оть Св. Писанія Нов. Зав'ята, но оно-же можеть быть и отъ устнаго преданія, идущаго оть апостоловъ чрезъ «в'ярныхь людей». Зам'ячательно, что именно въ этомъ—второмъ посланіи къ Тимофею ап. Павелъ съ особенною настойчивостію внушаеть, чтобы не только самъ Тимофей «держался образца здраваго ученія, которое слышаль» отъ Апостола (11, 13), но и «передаль—бы его в'ярнымъ людямъ, которые были-бы способны и другихъ научить» (2, 2).

Кол. 2, 8; Тит. 1, 13—14; 1 Тим. 1, 3—4 ср. 6, 20.

Относительно текстовъ этой группы должно сдёлать слёдующее общее замъчание. Когда Прав. Церковь учить о Св Преданіи, какъ источник христіанскаго в роученія, то подъ этимъ Преданіемъ она разумбетъ неписанное слово Божіе (1 Сол. 2, 13), проповъданное Христомъ и апостолами и усвоенное умомъ и сердцемъ Ихъ непосредственныхъ слушателей, а отъ последнихъ, путемъ устной передачи одними «върными людьми» (2 Тим. 2, 2) другимъ, непрерывно, при содъйствін Св. Духа (Іоан. 14, 16; 16, 13), сохраняющееся въ Церкви. Какъ имъющее съ писаннымъ Словомъ Божіимъ одинъ и тоть-же Божественный точникъ, Св. Преданіе не можетъ противоръчить или разногласить съ Св. Писаніемъ (2 Кор. 1, 19-20), -- оно только пополняеть и поясняеть последнее. Между темъ въ приведенныхъ текстахъ второй группы рѣчь идетъ о «преданіяхъ старцевъ» или «преданіяхъ человъческихъ»

т. е. такихъ преданіяхъ, которыя имѣютъ не Божественный источникъ, а человѣческій, — измышлены самими людьми. Такія преданія ничего общаго съ Св. Преданіемъ, очевидно, не имѣютъ: они, какъ оказывается, могутъ быть не только въ несогласіи, а и въ прямомъ противорѣчіи съ заповѣдами и Словомъ Божіимъ.

Въ частности. — Подъ «преданіями старцевъ» въ Мо. 15, 6, (ср. ст. 2) и Мрк. 7, 13 (ср. ст. 3) разумъются накопившіеся мало-по-малу среди іудеевъ предписанія и обычаи, касавшіеся въ большинствъ случаевъ обыденной жизни, напр., омовенія рукъ предъ бдой, омовенія чашъ, кружекъ, котловъ, скамей и т. п. Іудеи, не смотря на мелочность такихъ преданій, придавали имъ большое значеніе. Часто безвинныя сами по себъ, предписанія подобнаго рода были опасны въ томъ отношеніи, что, сосредоточивая на себъ внимание іудея, они своею многочисленностію и разнообразіемъ заслоняли отъ его умственнаго взора важнъйшія заповъди закона Божія и дълали людей, по слову Спасителя, «окрашенными гробами, которые снаружи кажутся красивыми, а внутри полны костей мертвыхъ и всякой нечистоты» (Мв. 23, 24—28). Наглядный образецъ такой наружной праведности представляли изъ себя іудейскіе книжники и фарисеи. Но, какъ видно изъ сбличеній Спасителя, между «преданіями старцевъ» были и такія, которыя касались нравственно-религіозной стороны жизни іудеевъ и уже сами по себъ не были безвинными, потому что представляли изъ себя, какъ-бы, обходъ закона Божія, его нарушеніе (Ме. 15, 4-5; 23, 16-22). Подабнаго рода преданій Правосл. Церковь не принимала и не принимаетъ,-она, напротивъ, отвергаеть, какъ ложныя, всё тё преданія, которыя несогласны съ писаннымъ Словомъ Божіимъ.

Мѣста: Колосс. 2, 8 (ср. ст. 18), 1 Тим. 1, 3-4 ср. 6, 20), Тит. 1, 13—14 (ср. 3, 9)—совершенно од-(нородны. Въ нихъ Апостолъ предостерегаетъ отъ увлеченія или обольщенія философіей и іудейскими баснями о безконечныхъ родословіяхъ и служеніяхъ ангеловъ. Басни эти, по слову Апостола, не только производять безполезные споры и состязанія, но и отвращають отъ истины, возвъщая «иное» ученіе сравнительно съ благовъстіемъ апостольскимъ, - «по преданію человъческому, по стихіямъ міра, а не по Христу.» Ясно, что во всѣхъ указанныхъ мъстахъ ръчь идетъ совсъмъ не о Св. Преданіи, идущемъ отъ Христа и апостоловъ и не отвращающемъ отъ истины Евангельской, но, напротивъ, утверждающемъ и разъясняющемъ ее. Поэтому-то Апастолъ, увъщавая Тимоеея «отвращаться негоднаго пустословія и прекословій лжеименнаго знанія», съ особенной настойчивостію внушаеть ему «хранить преданное ему» (1 Тим. 6, 20), «держаться образца здраваго ученія, которое онъ слышаль отъ Апостола» (2 Тим. 1, 13 ср. 2, 2). Въ виду того, что св. Павелъ называетъ появившееся среди Колоссянъ, Ефесянъ и Критянъ вредное ученіе философіей, іудейскими баснями, лжеименнымъ знаніемъ, безъ всякаго колебанія можно заключать, что онъ разумбеть въ данномъ случаб іудейско—гностическія ереси, зачинавшіяся еще въ въкъ апостольскій, но вполнѣ опредѣлившіяся уже во 2-мъ вѣкъ христіанской эры. Представляя изъ себя смъщеніе началь александрійской философіи и іудейства съ нъкоторыми заимствованіями (точнье-искаженіями) изъ христіанства, ереси эти были равно далеки-какъ отъ чистаго (богооткровеннаго) іудейства, такъ тімь боліве-христіанства. Выходя изъ мысли о величіи, непостижимости и недоступности Божества, еретики названнаго рода от-

рицали всякое непосредственное вмѣшательство Бога въ дъла міра и человъка. Для творенія міра и для управленія имъ Богъ, по ученію еретиковъ, произвелъ изъ Себя (чрезъ истеченіе) безконечный рядъ посредствующихъ существъ-еоновъ, къ числу которыхъ относили и Христа Спасителя. Этихъ еоновъ еретики привязали къ библейскому ученію объ ангелахь; причемъ--краткія упоминанія въ Св. Писаніи объ ангелахъ служили для еретиковъ точками опоры для составленія обширныхъ родословій, въ которыхъ все недостающее (по ихъ взгляду) въ Св. Писаніи они усердно дополняли своими баснями, выдавая последнія за древнія преданія. Теоретическая часть ученія еретиковъ состояла именно въ познаніи именъ, чиновъ, занятій и различныхъ вліяній этихъ посредствующихъ духовъ; практическая-же часть исчерпывалась наученіемъ богопочтенію, приличному каждой степени духовъ; самое богопочтение сопровождалось множествомъ выхъ правилъ, заимствованныхъ главнымъ образомъ изъ религіи іудейской. Объ этихъ-то «безконечныхъ родословіяхь, служеній ангеловь, постановленіяхь людей, отвращающихся отъ истины» и говоритъ ап. Павелъ въ приведенныхъ выше мъстахъ изъ посланій къ Колосс., Тимоеею г. Титу.

Къ третьей группъ текстовъ относятся: Рим. 1, 16 и Гал. 1, 8-9. Здѣсь ап. Павелъ, съ одной стороны, свидътельствуетъ о «благовѣствованіи Христовомъ», что оно «есть сила Божія ко спасенію всякому вѣрующему», а съ другой-предаетъ анавемѣ тѣхъ, которые желали—бы «превращать благовѣствованіе Христово» (ст. 7), или стали-бы благовѣствовать не то, что благовѣствовали апостолы (ст. 8-9).

«Благовъствованіе Христово» (о Христь) какъ Самимъ Спасителемъ, такъ и Его апостолами велось главнымъ образомъ путемъ устной проповъди и, какъ мы видъли, далеко не все, а только сравнительно очень не многое изъ этой проповъди предано письменамъ. Значитъ, тъ, которые думаютъ утверждаться на одномъ Св. Писаніи, не могуть быть увърены, что они обладають «силою Божіею ко спасенію всякому върующему»; мало того, руководясь въ дълъ пониманія и истолкованія Св. Писанія однимъ своимъ разумомъ да предполагаемымо озареніемъ отъ Духа Святаго, легко могутъ впасть во «иное благовъствование», какого не благовъствовали ни Христосъ, ни Его св. апостолы. У св. Павла подъ «инымъ благовъствованіемъ», какъ то видно изъ содержанія всего вообще посланія къ Галатамъ, разумбется лжеученіе еретиковъ іудействующихъ, утверждавшихъ безусловную обязательность для всёхъ христіанъ обрядоваго закона Моисеева. Такимъ «благовъстникамъ» Апостолъ отвъчаетъ: «если закономъ оправданіе, то Христосъ напрасно умеръ» (Гал. 2, 21), или: «если вы обръзываетесь, не будеть вамъ никакой пользы отъ Христа» (5, 2).

Къ четвертой группъ текстовъ относятся: Іоан. 20, 31; 1 Кор. 4, 6 и Апокал. 22, 18-19.

Въ Іоан. 20, 31, говорять сектанты, сказано, что написаннаго въ Евангеліяхъ достаточно для вѣры во Іисуса Христа, какъ Сына Божія, и для тжизни вѣчной, слѣдовательно, заключають они, все остальное, незаписанное, излишне. Но если-бы можно было заключать такъ, какъ заключають сектанты, то пришлось бы признать лишними не только всѣ посланія апостольскія, но и большую часть Евангельскихъ сказаній. Вѣдь у Ев. Іоанна рѣчь идеть о написанномъ въ «книгѣ сей», т. е. въ его Еван-

геліи и даже-не о всемъ Евангеліи, а только о знаменіяхъ или чудесахъ, какія Спаситель совершилъ предъ учениками Своими (ст. 30). Эти чудеса, говорить св. Іоаннъ, не всъ записаны въ Евангеліи, но и записанныхъ достаточно для возбужденія или укрѣпленія вѣры во Христа, какъ Сына Божія, открывшаго Своими страданіями входъ на небо (Евр. 9, 24; 10, 19-20) къ Отцу Небесному (Іоан. 14, 6). Такая въра налагаеть на върующаго обязанность слидовать за Христомъ (Ме. 16, 24. Ср. 10, 38; Іоан. 15, 22) по указанному Имъ пути, чтобы достигнуть небеснаго отечества (Евр. 6, 18-20 ср. 10, 19-27). Чудеса, совершенныя Господомъ, уже не могутъ указать этого пути следованія за Христомъ, — онъ раскрытъ подробно въ благовъстіи, какъ Самого Спасителя такъ и Его апостоловъ, благовъстіи, которое далеко не все занесено въ письмена, какъ ръшетельно заявляеть объ этомъ и Еванг. Іоаннъ (21, 25).

Подъ «написаннымъ» въ 1 Кор. 4, 6, сверхъ чего Апостолъ запрещаетъ «мудрствовать», сектанты разумъютъ все Св. Пасаніе Нов. Зав'єта и видять зд'єсь прямое отрицаніе Св. Преданія. Но въ то время, когда Апостолъ писалъ свое первое посланіе къ Кориноянамъ (3-ье благовъстническое путешествіе-изъ Ефеса), Св. Писанія Нов. Завъта въ цъломъ его составъ, несомнънно, еще не было. Не говоря уже о 2-мъ посланіи къ Кориноянамъ, написанномъ, внъ всякаго сомнънія, послъ перваго (Ср. 1 Кор. 5, 1-5 и 2 Кор. 2, 4-8), о 2 Посл. къ Тим. и 2 Посл. Петр., написанныхъ не за долго до смерти священныхъ писателей (2 Тим. 4, 6; 2 Петр. 1, 14), съ полнымъ основаніемъ можно полагать, что тогда не были еще написаны ни Евангеліе Іоанна, ни его посланія, равно какъ посланія самого ап. Павла: къ Колосс., Тим., Титу, такъ какъ ереси, упоминаемыя въ этихъ посланіяхъ, появились уже

къ концу апостольскаго въка. Слъдуя логикъ сектантовъ, всь эти посланія нужно было-бы отвергнуть, такъ какъ они говорять о многомъ такомъ, чего нъть въ посланіяхъ, написанныхъ ранъе 1-го посл. къ Корине. Но такой выводъ едвали желателенъ и самимъ сектантамъ, а потому должно признать, что ихъ толкование 6 ст. 4-ой гл. соотвѣтствуетъ дѣйствительному посл. къ Корине. не смыслу даннаго мъста. Наставление Апостола- «не мудрствовать сверхъ того, что написано»-имъетъ не общій смыслъ, а частный, относится не ко всему Св. Писанію, а къ тому, что сказано выше въ томъ-же посланіи о значеніи апостоловъ и вообще проповъдниковъ Евангелія въ Божественномъ домостроительствъ о спасеніи людей. Среди кориноскихъ христіанъ происходили споры и разділенія: одни назывались Павловыми, другіе-Аполлосовыми, третьи — Кифиными (1, 11-12). Такое раздъленіе, само по себъ уже не нормальное среди христіанъ, долженствующихъ быть «соединенными въ одномъ духѣ и въ однихъ мысляхъ» (ст. 10 ср. Іоан. 17, 20-21; Еф. 4, 3-6), тѣмъ было особенно незаконно и опасно, что дъло спасенія людей, какъ-бы, поставляло въ зависимость отъ личныхъ качествъ или достоинствъ проповъдниковъ Евангелія. Въ отвътъ на такое заблуждение кориноянъ Апостолъ разъясняеть, что виновникъ спасенія людей только одинь — Христосъ: Онъ распялся за родъ человъческій, во имя Его крестятся христіане, Онъ возращаеть пос'янное апостолами, Онъ и въра въ Него должны лежать въ основании «содъванія» спасенія каждымъ изъ върующихъ (1, 13; 2, 7; 3, 11), апостолы-же только «соработники на нивѣ Божіей» (3, 9), только «служители Христовы» (4, 1; 3, 5) и притомъ-«поскольку каждаму далъ Господь». Вотъ сверхъ этого-то «написаннаго» о значеній апостоловъ въ домостроительствъ Божіемъ о спасеніи людей ап. Павелъ и запрещаетъ мудрствовать. Такъ научаетъ понимать свое наставленіе и самъ Апостолъ, когда предваряетъ его словами: «это, братія, приложилъ я къ себѣ и Аполлосу ради васъ».....

Въ 18-19 ст. 22 гл. Апокалипсиса *Впиный* угрожаеть язвами и лишеніемъ участія «въ книгъ жизни и во святомъ градѣ» тѣмъ изъ слышащихъ «слова пророчества книги сей», которые дерзнутъ что-либо прибавлять къ нимъ или отнимать отъ нихъ.

Подъ «словами пророчества книги сей», очевидно, разумъются таинственныя предызображенія судебъ Церкви, какія содержатся въ книгъ Апокалипсисъ. Нельзя разумъть подъ «книгою сей» все Св. Писаніе Нов. Завъта, такъ какъ въ то время, когда св. Іоаннъ писалъ Апокалипсисъ (около времени разрушенія Герусалима), новозавътныя священныя книги еще не были соединены въ одинъ свитокъ (канонъ), даже не всв онв были и написаны. Не было написано, напр., собственное Евангеліе Іоанна, какъ свидътельствують о томъ древніе свящ, историки и учители Церкви (Толковое Ев. Михаила ч. 3, стр. 4), Притомъ же-опредъление «книги сей», какъ содержащей «слова пророчества», можеть быть отнесено въ полной силъ только именно къ Апокалипсису, единственной пророческой книгъ Новаго Завъта. Предостережение Вичнаго на всъхъ истинно-върующихъ налагаетъ священную обязанность относиться къ Апокалипсису съ особенною осторожностію, въ виду его глубоко таинственнаго содержанія. Православная Церковь такъ и поступаеть въ данномъ случав, но сектанты не редко нарушаютъ предостереженіе Впунаго, когда ніжоторыя міста (напр.-17 гл) Апокалипсиса дерзновенно пытаются изъяснять въ приложеніи къ Правосл. Церкви, ея священству и тайнодъйствіямъ. Такимъ дерзкимъ толкователямъ, дъйствительно, нелишне чаще напоминать слова Впинаго: «кто приложитъ что къ нимъ (словамъ пророчества книги сей), на того наложитъ Богъ язвы, о которыхъ написано въ книгъ сей» (22, 18).

. Н. Ч—въ

# Значеніе Саровской пустыни въ исторіи русскаго монашества.

-co-N (because of simple in the sum of the s

(Продолжепіе).

Вліяніе Саровской пустыни на состояніе русскаго монашества въ XVIII в. росло вмѣстѣ съ преуспѣяніемъ саровскаго братства въ подвигахъ иноческаго добродъланія. При настоятель о Пахоміи (1777—1794) Саровъ достигъ особенно высокой степени процвътанія. Среди саровцевъ теперь стали являться подвижники, которые уже не удовлетворялись обычными требованіями общежительнаго устава, но жаждали высшихъ подвиговъ труднаго пустыннаго житія. Они уединялись въ дремучіе саровскіе лъса, и здёсь каждый самъ себё строиль пустыньку и въ одиночествъ упражнялся въ подвигахъ, часто въ своей земной жизни достигая крайнихъ вершинъ человъческой святости. Таковы іеродіаконъ Александръ, схимонахъ Маркъ, монахъ Трифонъ, игуменъ Назарій. А съ 1778 г. саровское братство въ числъ своихъ членовъ имъетъ выдающагося инока, который по трудности принятаго имъ на себя подвига и степени достигнутаго имъ нравственнаго совершенства, напоминаетъ славныхъ подвижниковъ,

какихъ монашество выставило на заръ своей историче-Это-преподобный старецъ Серафимъ. екой жизни. иноки способствовали еще большему прославленію Саровской пустыни, которая теперь сдулалась извустной не только широко по Россіи, но и заграницей, въ другихъ православныхъ странахъ. «Таковыя обители, — въ 1791 г. пишеть въ Саровъ Рязанскій епископъ Симонъ, — подлинно, яко свътило отечеству суть и градъ, вверху горы стояй, въ научение и утверждение въры. Блюдите убо, - продолжаетъ онъ, - о подвижницы добліи, еже пріясте отъ благодати Божіей, оплодотворите оное, да возмогуть всегда пользоваться слышащій и приходящіе къ вамъ». 1) И саровское братство вполнъ оправдало отеческое наставленіе архипастыря. Съ восьмидесятыхъ годовъ XVIII в. участіе его въ дълъ благоустроенія русскаго монашества увеличивается, а вмъстъ съ этимъ растутъ и заслуги Саровской обители въ исторіи Русской церкви. При чемъ дѣятельность саровскихъ иноковъ въ этомъ направленіи теперь въ значительной степени переплетается съ таковой же дъятельностью одного изъ замъчательныхъ ревнителей монашеской жизни въ Россіи, Петербургскаго митрополита Гавріила.

Заботясь о благоустроеніи монашества, Высопреосвященный сталь вызывать въ подчиненные ему монастыри опытныхъ старцевъ изъ тѣхъ пустынь, которыя славились строгою подвижнической жизнью. Великое огорченіе Архипастырю причиняль Валаамскій монастырь, который измѣнивъ добрымъ преданіямъ старины, въ XVIII в. пришелъ въ полное разстройство. Эту обитель митрополить Гавріилъ рѣшилъ возобновить прежде всего. Для сего онъ въ 1781 г. вызываеть изъ Сарова извѣстнаго старца Назарія съ тѣмъ,

<sup>1)</sup> Неизданное письмо преос ященнаго Симона въ Саровъ,

чтобы онъ ввелъ на Валаамъ общежительный саровскій уставъ. О. Назарію не хоттось оставлять родной ему Саровъ, а настоятелю пустыни Пахомію вмѣстѣ съ епархіальнымъ преосвященнымъ Іеронимомъ желательно было удержать у себя знаменитаго подвижника. Въ этихъ видахъ Митрополиту было сообщено о Назаріи, какъ о человъкъ малоумномъ и неопытномъ въ духовной жизни. Но строгая подвижническая жизнь Саровскаго старца уже была хорошо извъстна въ Петербургъ, и Гавріилъ, проникнувъ тайну смиренія Назарія, писаль: «у меня много своихъ умниковъ, пришлите мнъ вашего глупца». Пришлось отпустить смиреннаго подвижника. Съ 1782 г. о. Назарій сталъ управлять Валаамскимъ монастыремъ. Со времени вступленія его въ настоятели этой обители начинается какъ внутреннее, такъ и внъшнее ея благоустройство. О. Назарій вмъсть съ другимъ саровцемъ, инокомъ Серапіономъ завели злѣсь саровскіе порядки. Число братіи быстро увеличилось. И слава древняго Валаама возвратилась къ обновленному трудами саровцевъ Валаамскому монастырю. Слухъ о духовной жизни Валаамскихъ иноковъ сталъ привлекать сюда подвижниковъ и изъ другихъ обителей. Даже съ Авона приходили посмотръть на Валаамскій монастырь, который нъкоторые ставили даже выше обителей Авонской горы. ')

Съ неослабнымъ вниманіемъ наблюдая за дѣятельностью Назарія по устроенію Валаамскаго монастыря, митрополитъ Гавріилъ, подъ впечатлѣніемъ ея блестящихъ результатовъ, возымѣлъ мысль ввести саровское общежитіе и въ другихъ обителяхъ своей епархіи. Тогда, по просьбѣ его, саровцы прислали ему копію своего монастырскаго устава. Руководясь послѣднимъ, Митрополитъ

<sup>1)</sup> Душепол. чтеніе 1889 г., т. 1, стр. 169—170.

составилъ правила монастырскаго общежитія въ 20 пунктахъ и въ 1795 г. разослалъ ихъ по своимъ монастырямъ для руководства братіи. Такимъ образомъ саровскіе порядки, кром' Валаама, были введены въ следующихъ монастыряхъ Новгородской епархіи: Коневскомъ, Зеленецкомъ, Тихвинскомъ, Кирилло-Новоезерскомъ, Моденскомъ, Вяжицкомъ, Савво-Вишерскомъ, Отенскомъ, Клопскомъ идругихъ. 1) А чтобы облегчить проведение саровскихъ правилъ въ жизнь новгородскихъ обителей, высокопреосвященный митрополить старадся обновить составъ ихъ братіи, съ этою цёлью переселяя сюда иноковъ изъ Саровской пустыни и поручая имъ здѣсь начальственныя должности. Такъ еще раньше, въ 1791 г. Гавріилъ просилъ Тамбовскаго епископа Өеофила «поискать для него въ Саровъ для заступленія намъстническихъ мъстъ въ Новгородскихъ первокласснысъ монастыряхъ, способныхъ іеромонаховъ или іеродіаконовъ». По этому поводу Өеофиль тогда писалъ въ Саровъ: «усердно прошу васъ для Его Высокопреосвященства, какъ онъ мнв и вамъ общій благодътель, поискать двухъ хорошенькихъ человъковъ, а уже въ крайней мъръ хотя одного, чтобы могли намъстничьи мъста заступить и управлять братіей. Для такого человъка, который всегда вамъ и намъ нуженъ и всегда можетъ намъ благод втельствовать, пожалуйста, постарайтесь услужить». 2) И саровцы волей—неволей шли въ сѣверныя обители, занимая тамъ настоятельскія мъста. Такъ, въ Иверскомъ монастыръ подвизался саровецъ Авраамій, который потомъ строительствовалъ въ Череменецкой обители,

<sup>1)</sup> Арх. Макарія, Сказаніе о жизни и трудахъ митрополита Гавріила. СПБ. 1857, стр. 62.

Въ Кроснослобод комъ Спасопреображенскомъ монастырѣ сохранилось преданіе, что монахъ этой обители о. Осодосій, знатокъ саровскихъ церковныхъ напѣвовъ и самъ бывшій постриженникъ Сарова, былъ приглашаемъ въ Новгородскій Юрьевъ монастырь для заведенія въ немъ саровскихъ напѣвовъ.

<sup>2)</sup> Неиздание писъмо епископа Өеофила. отъ 15 октября, 1791 г.

близъ Порохова, гдѣ завелъ строгіе общежительные порядки. Съ 1796 г. по 1800 г. въ Клопскомъ монастыръ настоятельствоваль саровскій постриженникь, іеромонахь Маркеллинъ, вызванный сюда самимъ митрополитомъ Гавріиломъ. Тихвинскимъ монастыремъ управлялъ архимандрить Игнатій, когда то воспитывавшійся въ Санаксарской пустыни и знавшій саровскіе пустынные порядки, для лучшаго ознакомленія съ которыми онъ въ 1788 г. посътилъ Саровъ, прожилъ здъсь нъкоторое время и просилъ уволить въ его монастырь девять человъкъ изъ саровской братіи. По поводу посъщенія Сарова о. Игнатіємъ, Өеофиль писалъ Саровскому строителю Пахомію: «удивляюсь, что отъ столь далекихъ странъ подвигнулся обозрѣвать вашъ монастырь. Какъ то будеть благополучно для вашей обители его обозрѣніе? Дай Богъ, чтобы десятью братами отплатились!» ') Но на этотъ разъ дъло ограничилось однимъ инокомъ Израилемъ, который перешелъ въ Тихвинъ монастырь, по дичному вызову митрополита Гавріила. При двятельномъ участій саровцевъ и подъ вліяніемъ ихъ общежительнаго устава, Новгородскіе монастыри достигли высокой степени благосостоянія.

Обладая большимъ знакомствомъ съ лучшими представителями монашеской жизни, съ которыми находился въ постоянномъ духовномъ общеніи, митрополитъ Гавріилъ имѣлъ возможность содъйствовать благоустройству монастырей не только своей, но и другихъ епархій. Посему многіе епархіальные архіереи обращались къ нему съ просьбой рекомендовать надежныхъ иноковъ для подчиненныхъ имъ обителей.

Петербургскій архипастырь много старался о возстановленіи уже изв'єстной намъ Флорищевой пустыни. За-

<sup>1)</sup> Пи ьмо епископа Өеофила, отъ 28 февраля 1789 г.

пустъніе и разстройство порядковъ въ этомъ монастыръ такъ глубоко пустили корни, что для уврачеванія всёхъ язвъ его внутренрей жизни требовалась не одна только большая опытность настоятелей, но и продолжительное время. Строители Флорищевой пустыни, съ 70-хъ годовъ выбиравшіеся изъ саровской братіи, несмотря на неустанныя ихъ заботы о ввъренной имъ обители, еще не успъли привести ее въ то совершенное состояніе, въ какомъ она находилась въ началъ XVIII в. Очевидно, нужно было и впредь поддерживать духовную связь между этой пустынью и Саровомъ. Между тъмъ, съ переходомъ Саровской пустыни въ въдъние Тамбовзкаго епископа, Владимірскіе архипастыри уже не могли непосредственно сами перем'т в саровских иноков во Флорищеву пустынь, а добровольно изъ саровцевъ никто не хотълъ идти туда. Тогда Владимірскій преосвященный Викторъ въ потребныхъ случаяхъ сталъ обращаться къ митрополиту Гавріилу, прося у него содъйствія въ сношеніяхъ съ Саровомъ. Послъдній приняль участіе въ судьб'в Флорищевой пустыни. По его предложенію, Св. Синодъ въ 1793 г. предписалъ Тамбовскому епископу Өеофилу выбрать изъ саровскаго братства «способнаго къ настоятельской должности іеромонаха, поведенія честнаго и къ соблюденію обшежительнаго устава довольно пріобыкшаго, который бы оный во Флорищевой пустыни соблюсти могъ въ совершенномъ порядкѣ»; при чемъ Синодъ добавлялъ, что выборъ на Саровской пустыни остановился «изъ особаго уваженія къ ней предъ всъми россійскими монастырями». Өеофилъ, глубоко чтившій Гавріила, поспѣшилъ исполнить синодальное распоряжение. Онъ шлетъ въ Саровъ одинъ указъ за другимъ, предписываетъ избрать въ строители Флорищевой пустыни достойнаго іеромонаха и посп'яшить от-

править его, а вмъстъ съ нимъ кого-нибуть изъ јеродіаконовъ или послушниковъ. Саровцы тогда изъ своей среды избрали въ строители јеромонаха Никандра и вмъстъ съ манатейнымъ манахомъ Виталіемъ, даннымъ ему «для вспоможенія», отправили въ Флорищеву пустынь. 1) Іеромонахъ Никандръ настоятельствовалъ во Флорищевой пустыни до 1795 г., когда, вслъдствіе появившейся у него слѣпоты, былъ уволенъ на покой въ Саровскую пустынь. При избраніи ему преемнника опять обратились къ содъйствію саровской братіи. Тамбовскому епископу Өеофилу тогда опять Синодомъ предписано было отправить для занятія строительской должности во Флорищевой пустыни кого-нибуть изъ саровцевъ. «Опасно,-по этому поводу пишеть Өеофиль въ Саровъ, — чтобы пукъ, разсыпавшись по прутикамъ, не ослабъть до безконечности». 2) Посему онъ совътуетъ Саровскому строителю просить преосвященнаго Виктора, чтобы онъ не требовалъ изъ Сарова іеромонаховъ, а искалъ достойнаго строителя въ своей епархіи, «а иначе, — добавляеть Тамбовскій архипастырь,по его требованію, едва ли не уйдеть туда отъ вась или Кипріанъ, или Самуилъ». 3) Дъйствительно, выборъ Владимірскаго преосвященнаго остановился на Самуилъ, который и долженъ былъ идти во Флорищеву пустынь. Этотъ старецъ пользовался большимъ уваженіемъ въ Саровъ, гдъ онъ велъ монастырское дълопроизводство и былъ «повъреннымъ» отъ обители при ръшеніи монастырскихъ дёль въ присутственныхъ мёстахъ. Саровцы никакъ не хотъли отпускать отъ себя столь полезнаго для обители инока, да и самъ Самуилъ, уже болъзненный

<sup>1)</sup> Архив. Флор пуст Указ. Суздальск. дух. конс., отъ 18 іюля 1793 г., № 1211

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Пензданное письмо Өз фила, отъ 24 іюня 1796 г.

<sup>3)</sup> Неиздан. письмо, отъ 17 іюля 1796 г.

старецъ, не желалъ покидать Саровъ. Объ этомъ они сообщили Өеофилу, который съ своей стороны сочувствоваль и готовъ быль помочь имъ въ этомъ деле. Тогда Тамбовскій архипастырь самъ просить Виктора вм'єсто Самуила опредѣлить въ строители другого саровца, іеромонаха Өеофила, но безуспъшно; Владимірскій преосвященный ни подъ какимъ видомъ не соглашался на подобную замъну. Не увънчалось успъхомъ такое же ходатайство саровцевъ и предъ самимъ митрополитомъ Гавріиломъ. Посл'єднему также неоднократно писаль объ этомъ и Өеофилъ. 1) Переписка относительно Самуила между Саровомъ и преосвященнымъ Өеофиломъ, съ одной стороны, епископомъ Викторомъ и митрополитомъ Гавріиломъ, съ другой, - тянуласъ очень долго; но въ концъ концовъ о. Самуилу всетаки пришлось идти во Флорищеву пустынь. Въ 1796 г. онъ вступилъ въ отправление строительской должности во Флорищевой пустыни и настоятельствоваль здёсь около полутора года; въ 1798 г., по бользни, онъ быль уволень на покой обратно въ Саровъ.

Для устроенія монашеской жизни саровскіе иноки вызывались во многія епархіи. Въ 1792 г. курскіе граждане просили своего архипастыря Өеоктиста ввести въ Курскомъ Коренномъ Раждественскомъ манастырѣ общежительные порядки. Преосвященный сочувственно отнесся къ просьбѣ своихъ пасомыхъ, которую рѣшилъ удовлетворить. Не имѣя же въ своей епархіи лицъ, способныхъ къ введенію въ монастырѣ общежитнаго устава, онъ обращается въ Синодъ съ просьбой избрать въ какомъ—нибуть общежитномъ монастырѣ способнаго и надежнаго іеромонаха, который бы занялъ настоятельскую должность въ Коренной пустыни. Синодъ, по совѣту митро-

<sup>1)</sup> Неизданное письмо, отъ 11 лекабря 1706 г.

полита Гавріила, предложилъ Тамбовскому епископу Өеофилу послать въ Бългородскую епархію іеромонаха Саровской пустыни. Өеофиль со свойственной ему осторожностью предписываетъ саровцамъ избрать изъ іеромонаховъ двухъ кандидатовъ, способныхъ къ прохожденію настоятельской должности, и прислать ихъ обоихъ къ нему, самъ намъреваясь, по личномъ испытаніи, одного нихъ рекомендовать въ строители Коренной пустыни. Дълая такое распоряженіе, Преосвященный зам'вчаеть: «сіе требованіе Синода съ уваженіемъ и честью пустыни Саровской сопряжено.» 2) Саровцы изъ своей среды тогда избрали іеромонаха Иларія съ іеродіакономъ Исаакіемъ и отослали ихъ къ Өеофилу. Изъ нихъ первый избранъ быль въ настоятели, а второй-въ помощники ему. Напутствуемые наставленіями архипастыря, они оба отправились въ Бълогородскую епархію. Здъсь саровцы прожили около трехъ лътъ, трудясь надъ упорядоченіемъ монастыря, не порывая въ тоже время духовной связи съ родной имъ Тамбовской епархіей. Монастырь былъ найденъ ими въ крайне запущенномъ видъ. «О. Иларій, вскоръ по прівздь его въ Коренную пустынь пишеть преосвященный Өеофиль, — не безъ скуки, ибо скудно дъло въ монастыръ; развъ что послъ Богъ дастъ». 1) Но за время своего пребыванія въ Курскомъ монастырь о. Иларій успълъ привести его въ такой порядокъ, что возбуждалъ удивленіе въ окружающихъ. Въ 1796 г. онъ возвратился обратно въ Саровъ. По этому поводу Өеофилъ писалъ къ Саровскому строителю: «Бългородскій преосвященный премного обрадованъ заведеніемъ о. Иларія и, какъ онъ изъясняется, никогда бы съ нимъ не разстался, если бы не

<sup>1)</sup> Арх. Сар. пуст. Указъ Тамб. дух. конс., отъ 25 сентября 1796 г.

<sup>2)</sup> Неизданное письмо, отъ 23 февраля 1793 г.

былъ убъжденъ его старостію и слабостью здоровья, а наче де, что онъ въ короткое время завель въ манастыръ такой хорошій порядокъ, который другому завести едва и въ десять лътъ удастся. Сіе дълаетъ честь Вашей обители. Да поможетъ вамъ Богъ во славу Его святую умножать у себя таковыхъ подвижниковъ». ')

Въ 1786 году митрополиту Гавріилу поступила просьба отъ населенія, окружающаго Южскую Дорофееву пустынь, Ростовской епархіи, о введеніи въ этомъ монастыр'є саровскаго устава, въ чемъ просители видъли могучее средство борьбы съ появившимся въ этой мёстности расколомъ. Если-бы, писали ростовцы, въ обители было строгое чиноположеніе, то многіе, видя это, удержались бы отъ перехода въ расколъ. Митрополитъ Гавріилъ, предлагая Ростовскому епископу снестись по сему дълу съ Саровомъ, самъ пишетъ Саровскому строителю Пахомію: «когда Преосвященный Ростовскій будеть просить изъ вашей пустыни въ Южскую пустынь, для заведенія въ ней вашего устава, строителя, прошу доставить человъка надежнаго и съ нимъ одного или двухч монаховъ». 2) О. Пахомій, незадолго до этого хлопотавшій о томъ, чтобы саровскихъ иноковъ не брали въ другіе монастыри, отвътилъ несогласіемъ. Митрополить Гавріиль вторично написаль въ Саровъ, и только тогда саровцы послали въ строители Дороееевой пустыни іеромонаха, а съ нимъ іеродіакона и двухъ клиросныхъ послушниковъ. Предъ отправленіемъ ихъ изъ Сарова о. Пахомій сділаль имъ наставленіе, чтобы они во ввіренной имъ обители установили строгіе порядки, которые бы ни въ чемъ не отступали отъ саровскаго общежительнаго устава. Саровскій настоятель им'єль наблюденіе за д'єя-

<sup>1)</sup> Неиздан. письмо, отъ 3 февраля 1796 г.

<sup>2)</sup> Сказаніе о жизни митрополита Гевріпла Архим. Макарія стр. 62-63.

тельностью своихъ иноковъ по упорядоченію Дороееевой пустыни. 2-го января 1788 г. онъ посылаетъ туда јеромонаха Мелетія за тъмъ, чтобы, какъ писалъ въ данной ему инструкціи о. Пахомій, «узнать, согласно-ли чиноположение Южской пустыни съ нашимъ саровскимъ, и всякое-ли, по предписанному отъ насъ о. строителю съ братіей наставленію, въ церкви Божіей отправляется свяшеннослуженіе; въ управленіи монастырскомъ и въ содержаніи братіи все ли происходить, согласно положенному въ нашей Саровской пустыни общежительномт уставу, и нътъ ли какого упущенія, а братіи утъсненія. Если все благочинно и согласно нашему уставу, то за все оное объявить о. строителю и о. казначею, и всей братіи наше смиренное благословеніе, а за храненіе устава-общебратственную похвалу и благодарность. Если же усмотръно будеть какое-нибудь упущение и общежительному нашему уставу несогласное поведеніе, то объ ономъ, во 1-ыхъ съ увъщаніемъ поговорить келейно о. строителю и о. казначею, чтобы потщались какъ церковную службу, такъ и управленіе въ обители исправлять, согласно нашему общежительному уставу. Но если о строитель съ братіей свои упущенія противу устава и свои неисправности неправильно будутъ защищать и ко исправленію не объявять своего произволенія, то въ такомъ сдучав объявить имъ, что таковые ихъ поступки нарушаютъ данное ими предъ Вогомъ и предъ братіей къ сохраненію устава объщаніе, а чрезъ то и нашъ духъ крайне оскорбляють и принуждають объявить, что они отъ насъ своимъ непослушаниемъ отдёляются и изъ числа сыновъ обители и намъ любезной братіи исключаются, а сверхъ сего мы должны обо всемъ ономъ съ оскорбленіемъ донесть ЕгопВысокопрео-

) Неладанное висько спискова Соофила, отк 3 сентибря 1795 г.

священству Гавріилу, митрополиту Новгородскому». <sup>4</sup>) Въ Дороееву пустынь не разъ брали изъ Сарова монаховъ и потомъ. Такъ, напр., извъстно, что въ 1795 г. Ростовскій епископъ вызывалъ къ себъ саровца, іеромонаха Исаакія, который, впрочемъ, тогда не согласился перейти туда; <sup>5</sup>) въ 1797 г. изъ Сарова въ Ростовскую епархію приглашали іеромонаха Дамаскина.

Московскій Симоновъ монастырь, вслідствіе внутренняго разстройства и крайней скудости своихъ средствъ, въ концѣ XVIII в. былъ предназначенъ къ закрытію. Когда же Московскій купець Долговъ изъявиль желаніе на свои средства возобновить обветшалыя зданія Симонова монастыря, митрополить Гавріиль въ 1794 г. сталъ хлопотать о возобновленіи древней обители, Указавъ въ своемъ письмъ синодальному оберъ-прокурору на великое историческое значение Симонова монастыря, Митрополитъ представиль и особыя побужденія, которыя должны были расположить правительство къ сохраненію славной своимъ прошлымъ обители, «Московскіе жители,—писалъ Гавріиль, — им'тя монастырь всегда предъ глазами, усердствують оную обитель возобновить, не требуя отъ казны денегъ, равно и содержанію его пособствовать. Они многократно ко мнв пишуть, чтобы исходатайствовать о семъ Всемилостивъйшей Монархини благоволеніе, дабы въ сей обители быль строитель и учреждено общежите по прасиламъ Саровской пустыни. Я, таковое установление въ вемъ монастыръ почитая надлежащимъ способомъ къ уменьшенію усиливающагося въ Москвъ раскола, прошу Всемилостив в йшей Государын в о семъ доложить». Просыба митрополита Гавріила была уважена. Въ 1795 г. по-

<sup>-</sup>об) Арх. Сар пуст и тоенов и и понесть до домоно вием

<sup>5)</sup> Неизданное письмо епископа Өеофила, отъ 3 сентября 1795 г.

слѣдовалъ высочайшій указъ о возобновленіи Симонова монастыря. <sup>1</sup>) Послѣдній, съ введеніемъ въ немъ общежитія, впослѣдствіи достигъ значительной степени внутренняго и внѣшняго благоустройства.

Митрополить Гавріиль обращался въ Саровъ за монахами всякій разъ, какъ ему приходилось назначать или рекомендовать настоятеля въ тотъ или другой монастырь. Преосвященный Өеофиль съ саровской братіей при всемъ своемъ желаніи угодить митрополиту, всегда благосклонно относившемуся къ нимъ, часто, за неимѣніемъ подходящихъ иноковъ, не въ состояніи были исполнять его просьбъ, чѣмъ вызывали жалобы Митрополита на саровцевъ. Въ 1793 г. Өеофилъ пишетъ въ Саровъ, что, по словамъ только что вернувшагося изъ Петербурга совѣтника Тамбовскаго намѣстническаго правленія, г. Савостьянова, Гавріилъ «жалуется на Тамбовскіе монастырь, и въ другія мѣста». 2).

опнавления вервым (Продолжение будеть).

#### Объявление о новой брошюръ.

Рекомендуется вниманію духовенства брошюра Преосвященнаго Никодима, Епископа Рязанскаго и Зарайскаго, «Исторія нашею спасенія во Іисуст Христт», какъ доступное всёмъ руководство въ дёлё наученія паствы истинамъ св. Христовой вёры въ послёдовательномъ историческомъ порядкё ихъ изложенія.

Складъ изданія въ канцеляріи Епископа Рязанскаго. Цъ́на 5 коп. безъ пересылки.

<sup>1)</sup> Душенол. чтеніе 1889 г. т. 1, стр. 177—178.

<sup>2)</sup> Письмо епископа Өеофила, отъ 15 ноября 1793.

## **ПАРОВЫЕ ЛЪСОПИЛЬНЫЕ ЗАВОДЫ**

## лъсные склады Торгово-Промышленнаго Товарищества

### преосвященный сот К. Н. Поповъ и К-оо является при всемь

Въ Г. Алатыръ, Симбирской губ.

(Станція Московско-Казанскої Жел. дор.)

Всѣхъ размѣровъ балки, брусья, лафеты, доски, тесъ шелевка, рейки, пластины, стояки и валы для мельницъ, бревна, слеги и разные другіе лѣсные матеріалы.

#### цъны умъренныя.

На провозъ матеріаловъ для постройки церквей имѣется отъ станціи Алатырь спеціальный льготный тарифъ съ значительнымъ пониженіемъ провозной платы.

Прейсъ-курантъ и справки высылаются немедленно по востребованію.

Объявленіе о новой брошюрк.

Рекоменауется вниманию духовенства брошора Прео-

СОДЕРЖАНІЕ. Часть неоффиціальная. І. О надежді христіанской. (Продол.) ІІ. Возраженія сектантовь противь Св. Преданія. ІІІ. Значеніе Саровской пустыни вы исторіи русскаго монашества (Продол.). ІV. Объявленія.

И. об. Редактора, Преподав. Семин. А. Веселовскій.

Цензоръ, Протојерей Петръ Успенскій.

Печ. дозв. 3 Іюля, 1910 г. Типогр. Губерн. Правленія.