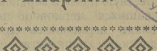
2. 40 K.

(ВЫХОДИТЪ ЧЕТЫРЕ РАЗА ВЪ МЪСЯЦЪ).

Органъ духовенства и мірянъ Томской Епархіи



ВЪ КОНТОРЪ РЕДАКЦІИ

Принимаются объявленія для напечатанія въ журналъ съ платою по 20 к. со строки петита.

со строки петита. Годовыя объявленія по соглашенію.

условія подписки.

Четвергъ, 16 (3-го) мия 1918 годи.

Подписная плата на годъ 18 руб., на полгода—10 руб., на Г мѣс.—2 рубля. Въ отдѣльной продажѣ №—40 коп.

къ свъдънно авторовъ.

Присылаемым рукописи должны быть написаны на одной сторонъ листа и съ пометкой платныя или безплатныя. Редакція оставляєть за себой право исправленія рукописей.

and possessed beautiful beautiful for

\*\*\*\*\*\* Редакція помѣщается въ зданіи Духовной Семинаріи. Телеф. 42. \*\*\*\*\*

# 1918-137. Xpucmoco Bockpece!

Въ настоящіе мрачные дни нашей жизни это пасхальное привътствіе особенно ярко являеть свой глубокій смысль.

Мы переживаемъ такое время, когда низменныя стороны жизни людской торжествуютъ, находятъ своихъ идеалоговъ и стремятся принять форму основъ, управляющихъ жизнью и выражающихъ якобы самое существо ея, ея "обновленіе". Мы переживаемъ время, когда во имя свободы, братства и равенства попирается и то, и другое и третье, когда насиліе и произволъ проявляются, повидимому, въ небывалыхъ еще на Руси размѣрахъ.

"Тактика", "условія момента", "партійная дисциплина" и прочее въ томъ-же родѣ теперь у насъ вытѣсняють прежнія понятія о правдѣ, долгѣ, чести и самоцѣнности человѣческой личности. И это уже создало такую духовную атмосферу, въ которой дышать стало трудно, порой нестерпимо, ибо сущностью этой атмосферы стала злоба, взаимное недовѣріе и разъединенность.

И вотъ на этомъ-то фонъ нашей жизни вновь раздается подъ звонъ колоколовъ въчно новый привътъ: Христосъ Воскресе!

Въ церковномъ сознаніи эготъ привътъ не есть какая нибудь метафора, или поэтическій образъ: это есть выраженіе въры въ историческій фактъ воскресенія Распятаго. И потому въ этихъ двухъ словахъ: "Христосъ Воскресе" заключается цълое міросозерцаніе, цълое жизнепониманіе. Если воскресъ Христосъ, то, стало быть, живо, несокрушимо, дъйственно и абсолютно все то, чему Онъ училъ и что воплотилъ въ своей личности. И только съ точки зрънія церковной въры въ воскресеніе Хри-

стово становится понятнымъ, почему Христосъ сталъ "свътомъ міру" (Іоан. VIII, 12), центромъ, или осью которой и до сихъ поръ вращается духовная культура человъчества въ ея глубочайшихъ и самыхъ возвышенныхъ сторонахъ. Во Христъ исторія имъетъ идеалъ жизненной правды, изумительный для философствующаго ума и въ тоже время доступный непосредственному воспріятію (интуиціи) простеца. Этотъ идеалъ безконечно высокъ и вмъстъ исторически реаленъ, такъ какъ онъ воплощенъ въ живой, конкретной личности.

Поэтому никакой мракъ злобы и ненависти людской не затемнить въ нашей жизни свътозарныхъ лучей Воскресенія Христова и никогда для вѣруюшихъ пасхальный привътъ "Христосъ Воскресе" не утратить своего радостнаго смысла. И въ немъ радость особенная, отличная отъ другихъ видовъ радости. Есть радость отъ удовлетворенія различныхъ потребностей тъла, но она кратка, или омрачается пресыщеніемъ, бользнями, разочарованіемъ, ревностью, стыдомъ. Есть радость въ созерцаніи прекраснаго, радость въ познаніи и творчествъ мысли, но он'в сопряжены съ расширеніемъ умственной и художественнной перспективы, ведущей къ неутолимой жаждъ познанія и созерцанія. И только радость въры, увлекая душу въ безконечную высь, въ тоже время даетъ и полное удовлетвореніе встмъ идеальнымъ стремленіямъ человтка. И кто хотя эдну секунду испыталъ эту радость, тотъ не забудетъ ея во всю жизнь и во всю жизнь будетъ имъть эту секунду предъ своимъ духовнымъ взоромъ, какъ маякъ, къ которому нужно направлять свою ладью по бушующимъ волнамъ житейскаго моря.

В. Миролюбовъ.



P-1227

#### No 17

## Опредълехіе Священкаго Собора Православкой Россійской Церкви

о мѣропріятіяхъ къ прекращенію нестроеній въ церковной жизни.

#### 6 (19) Априля 1918 г.

Разсудивъ о нъкоторыхъ епископахъ, клирикахъ, монашествующихъ и мірянахъ, не покоряющихся и противящихся церковной власти и обращающихся въ дълахъ церковныхъ къ враждебному Церкви гражданскому начальству и навлекающихъ чрезъ то на Церковь, ея служителей, ея чадъ и достояніе многоразличныя бъды, —Священный Соборъ симъ оповъщаетъ върныхъ чадъ Церкви, во огражденіе ихъ въры и благочестія, а отпавшихъ отъ истины церковной или колеблющихся въ ней во увъщаніе къ покаянію, что таковыхъ непокорниковъ и противниковъ церковныхъ Священный Соборъ, послъдуя велъніямъ Утъшителя Духа истины, предложеннымъ въ Словъ Божіемъ и правилахъ апостольскихъ, соборныхъ и святыхъ отецъ, осуждаетъ, какъ богопротивниковъ, и постановляетъ:

- 1. Епископъ, противящійся высшей церковной власти и обращающійся при семъ за содъйствіемъ къ власти гражданской, запрещается въ священнослуженіи, съ преданіемъ церковному суду, и если, засимъ, по троекратномъ приглашеніи, не явится лично на сей судъ, то извергается изъ сана (Ап. 74, Двукр. 14).
- 2. Священнослужители, противящіеся своему Епархіальному Епископу, находящемуся въ каноническомъ единеніи съ высшей церковной властью, и обращающіеся при семъ къ суду гражданской власти, или въ своихъ пререканіяхъ съ начальствующими въ церковной іерархіи лицами по дѣламъ церковнымъ обращающіеся за помощью къ гражданской власти, запрещаются въ священнослуженіи, съ преданіемъ церковному суду, и засимъ, въ случав нераскаянія въ вышеозначенныхъ дѣяніяхъ, извергаются изъ сана (Ап. 55; IV Вс. 8, 9; VI Вс. 34; Каро. 12, 29).
- 3. Священнослужители, состоящіе на службѣ въ противоцерковныхъ учрежденіяхъ, а равно содѣйствующіе проведенію въ жизнь враждебныхъ Церкви положеній декрета о свободѣ совѣсти и подобныхъ сему актовъ, подлежатъ запрещенію въ священнослуженіи и въ случаѣ нераскаянія извергаются изъ сана (Ап. 62; VII Вс. 12, 13; Петр. Ал. 10).
- 4. Низшіе клирики, виновные въ преступленіяхъ, упомянутыхъ во 2 и 3 статьяхъ, лишаются духовнаго званія.
- 5. Монашествующіе, виновные въ преступленіяхъ, упомянутыхъ во 2 и 3 статьяхъ, а равно въ насиліяхъ надъ начальствующими въ обители лицами и самочинной смѣнѣ или таковомъ же избраніи новыхъ начальствующихъ лицъ,—а) состоящіе въ священномъ санѣ запрещаются въ священнослуженіи, съ преданіемъ церковному суду, и засимъ, если не принесутъ покаянія, извергаются изъ сана, б) мантійные лишаются мантіи и в) послушники и послушницы удаляются изъ обители и отлучаются отъ общенія церковнаго впредь до раскаянія (IV Вс. 4, 8, 24; VI Вс. 34, 49).
- 6. Если братія или сестры какой либо обители проявятъ противленіе распоряженіямъ церковной власти, замънивъ послъднюю властью гражданской,

то храмы таковой обители закрываются для Богослуженія и противники церковной власти—монашествующіе священнаго сана запрещаются въ священнослуженіи, другіе же лишаются монашескаго званія и впредь до раскаянія отлучаются отъ общенія церковнаго съ удаленіемъ изъ монастыря. Упорствующіе въ противленіи церковной власти священно-иночествующіе извергаются изъ сана.

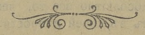
- 7. Состоящіе на службѣ въ церковныхъ учрежденіяхъ, виновные въ преступленіяхъ, упомянутыхъ во 2 и 3 статьяхъ, немедленно увольняются отъ службы, безъ права поступленія ихъ вновь въ какія бы то ни было церковныя учрежденія, имѣющіе священный санъ—запрещаются въ священнослуженіи съ преданіемъ церковному суду, и въ случаѣ нераскаянія извергаются изъ сана; міряне подлежатъ отлученію отъ Церкви.
- 8. Міряне, виновные въ упомянутыхъ во 2 и 3 статьяхъ преступленіяхъ, подлежатъ отлученію отъ Церкви и лишаются права избранія на должности, въ какія бы то ни было церковныя учрежденія (IV Вс. 8; Премудр. 3).
- 9. Оскверненіе святых храмовъ прихожанами оныхъ, проявленіе кощунственныхъ со стороны ихъ дъйствій и поруганіе останковъ почившихъ христіанъ, допущеніе прихожанами грубаго насилія надъ членами приходскаго клира, отобраніе ими церковныхъ земель и разграбленіе всякаго рода церковнаго имущества, а равно всякое насильственное отобраніе окрестными селеніями имущества монастырей во всъхъ его видахъ, влечетъ за собой закрытіе приходскихъ храмовъ сихъ селеній и отозваніе изъ послъднихъ членовъ клира впредь до раскаянія въ упомянутыхъ преступленіяхъ всъхъ виновныхъ и до возвращенія ими полностью похищеннаго достоянія церковнаго или монастырскаго (VII Вс. 12; Каро. 42).

Примъчаніе. Мъра, означенная въ этой статьъ, должна быть примънена въ томъ случать, если дознаніемъ на мъстъ будетъ съ несомнънностью установлено, что перечисленныя въ этой статьъ дъйствія явились результатомъ ръшенія приходскаго Собранія, приходскаго Совъта или вообще значительной группы прихожанъ, которой при томъ со стороны остальной части прихода не оказано никакого противодъйствія не только фактическаго, но и нравственнаго.

10. Въ случаъ учиненія какого либо насилія надъ епархіальнымъ Епископомъ и, въ особенности, въ случаъ насильственной смерти Епископа, епархія, по надлежащемъ разслъдованіи сего церковною властью, лишается права избранія Епископа.

Примпианіе. Епископъ остается на каеедръ, если каноническій судъ не усмотритъ въ его дъяніяхъ вины (Ап. 36).

- 11. Вышеизложенныя мфры осуществляются въ отношеніи Епископовъ и лишаемыхъ сана священнослужителей постановленіями Священнаго Сунода, а во всѣхъ прочихъ случаяхъ рѣшеніями Епархіальнаго Епископа. Въ случаѣ же особаго затрудненія для Епархіальнаго Епископа провести въ жизнь вышеизложенныя мфры Священный Сунодъ, по просьбѣ Епископа, командируетъ для означенной цѣли въ помощь ему Епископа же.
- 12. О незамедлительномъ проведеніи въ жизнь Церкви вышеизложенныхъ мѣропріятій поручить озаботиться Священному Суноду.



#### 3

## Христіанское предчувствіе конца.

(Окончаніе, см. № 16 "Т. Ц.-О. В." 1918 г.).

Ожиданіе близкаго явленія антихриста и кончины міра отразилось въ умахъ и сердцахъ наиболъе чуткихъ представителей мірской философской мысли, не порвавшей связи съ Церковью. Такимъ чуткимъ представителемъ философскаго умозрѣнія, сохранившимъ связь съ христіанствомъ, безспорно, можно считагь покойнаго философа Владимира Сергъевича Соловьева, имя котораго, какъ философа, извъстно не въ одной только Россіи, но и во всемъ образованномъ міръ. Въ высокой степени знаменательно, что завершительный моментъ его творческой дъятельности вознесъ его до высотъ эсхатологическаго прозрънія, чрезвычайно ярко выразившагося въ его предсмертномъ твореніи "Три разговора". Главный предметъ, о которомъ трактуетъ это твореніе, —всемірно объединяющая власть антихриста, выросшая на столкновеніи и смѣшеніи историческихъ добра и зла, царящихъ надъ массой человъчества. Какое значеніе придаваль почившій мыслитель этому своему творенію, видно изъ заключительныхъ словъ предисловія къ нему: "Разнообразные недостатки",такъ пишетъ онъ въ заключении своего труда-"и въ этомъ исправленномъ изложении достаточно мив чувствительны, но ощутителень и не такъ уже далекій образъ смерти, тихо сов'тующій не откладывать печатанія этой книжки на неопредъленные и необезпеченные сроки. Если мнъ будетъ дано время для новыхъ трудовъ, то и для усовершенствованія прежнихъ. А если ніть, то указаніе на предстоящій историческій исходъ нравственной борьбы сдълано мною въ достаточно ясныхъ, хотя и краткихъ чертахъ, и я выпускаю теперь этотъ малый трудъ съ благодарнымъ чувствомъ исполненнаго нравственнаго долга"

До какой степени почившій философъ, при всей его громадной учености и дивной ясности изъ ряда выходящаго ума, былъ объятъ идеей и предчувствіемъ близости конца и царства антихриста, это съ рѣдкой силой и живостью изображено другомъ его, Василіемъ Львовичемъ Величко въ его монографіи "Владимиръ Соловьевъ. Жизнь и творенія".

Вотъ что пишетъ онъ:

"Приблизительно за мъсяцъ до смерти, во второй половинъ іюня 1900 года, сидя вечеромъ у меня, Соловьевъ вдругъ отвелъ меня въ сторону и сказалъ, что въ послъднее время онъ охваченъ особенно напряженнымъ религіознымъ настроеніемъ, что ему хотълось бы при этомъ помолиться не въ одиночествъ, а присутствовать съ другими людьми на богослуженіи. Я ему отвътилъ, конечно, что надо радоваться этому приливу высокаго чувства и пойти въ Церковь. Отвътъ его мнъ показался страннымъ въ ту минуту:

— "Боюсь, что я вынесъ бы изъ здѣшней церкви нѣкоторую нежелательную неудовлетворенность. Мнѣ было бы даже сгранно видѣть безпрепятственный торжественный чинъ богослуженія. Я чую близость временъ, когда христіане будутъ опять собираться на молитву въ катакомбахъ, потому что вѣра будетъ гонима,—быть можетъ, менѣе рѣзкимъ способомъ, чѣмъ въ нероновскіе дни, но болѣе тонкимъ и жестокимъ: ложью, насмѣшкой, поддѣлками,—да и мало-ли еще чѣмъ... Развѣты не видишь, кто надвигается. Я вижу, давно вижу"...

Голосъ у него дрожалъ, въ глазахъ была видна глубокая скорбъ, исхудалое лицо и руки въ черныхъ перчаткахъ (онъ тогда еще не совсъмъ вы-

лечился отъ нервной экземы) —все это производило тяжелое впечатлъніе. Я тогда приписалъ бользни его послъднія слова. Потомъ я вспомнилъ, что слышалъ ихъ далеко не въ первый разъ и слышалъ въ такія минуты, когда не могло быть и ръчи ни о малъйшемъ нездоровьъ, ни о какомъ бы то ни

было нервномь подъемъ.

"Еще лътъ восемь тому назадъ, въ 1893-4-мъ годахъ, онъ говорилъ о предстоящемъ пришествіи антихриста, -- сперва коллективнаго, а затъмъ воплощеннаго въ отдъльномъ лицъ, съ тъмъ же научнымъ спокойствіемъ, съ какимъ геологъ говориль бы о смънъ формацій, или метеорологь о неизбъжныхъ климатическихъ перемънахъ. Онъ объ этомъ не только говорилъ, но и писалъ, при чемъ сперва у него проскальзывали указанія на факты, которыхъ онъ открыто еще не называлъ антихристовыми; затъмъ онъ употреблялъ это слово, какъ нарицательное, для группы характерныхъ явленій и, наконецъ, написалъ въ извъстныхъ "Трехъ разговорахъ" прямо уже "Повъсть объ антихристъ". Любопытно, что онъ однажды, прочитавъ пріятелю въ рукописи эту повъсть, спросилъ его внезапно: "А какъ вы думаете, что будетъ мнъ за это".—"Отъ кого".—"Да отъ заинтересованнаго лица. О гъ са мо го."—"Ну, это еще не такъ скоро". - "Скоръе, чъмъ вы думаете".

Пріятель Соловьева, разсказавшій мнѣ это, и самъ тоже немножко мистикъ, подобно всѣмъ вѣрующимъ людямъ, добавилъ потомъ не безъ волненія: А замѣтьте, однако, черезъ нѣсколько мѣсяцевъ послѣ этого вопроса нашего Владимира Сергѣевича не стало: точно кто вышибъ этого

крестоносца изъ съдла".

"Для характеристики почившаго писателя", продолжаетъ В. Л. Величко: "вопросъ о концѣ міра представляетъ особый интересъ. Уже нѣсколько лѣтъ тому назадъ онъ высказалъ мнѣ глубокое убъжденіе въ томъ, что послѣднія времена близки. Главнымъ признакомъ этого онъ считалъ современный кризисъ философской мысли, которой мудрено сказать что-либо дѣйствительно—новое. Въ остальномъ,—въ головокружительномъ техническомъ прогрессѣ, наряду съ успѣхами анархіи и буржуазнымъ очерственіемъ человѣчества,—онъ усматривалъ признаки, предсказанные апокалипсисомъ.

Ему возражали, что Евангеліе еще не принято всъми народами, а потому человъчество, очевидно, не созрѣло до конца временъ. Онъ отвъчалъ, что условіемъ этого послъдняго, согласно Писанію будеть не принятіе, а лишь проповъданіе Евангелія всъмъ народамъ, - а это, уже почти завершено, такъ какъ нътъ неизвъданныхъ уголковъ земного шара, гдъ бы не побывали миссіонеры... Отъ одного извъстнаго геолога и почвовъда, я слышалъ однажды и передалъ Владимиру Соловьеву возраженіе, что съ точки зрѣнія геологической земля, молъ, не готова для предсказанной Писаніемъ катастрофы. Почившій мыслитель расхохотался: - "Мы - не рабы, а господа земли. Что годится для эволюціониста, то мнъ кажется пустяками. Представь себъ, что четверо почтенныхъ людей играютъ въ винтъ, а въ это время начинается пожаръ въ квартиръ; неужели они скажутъ: не время, рано еще, мы не кончили послъдней партіи... Для ръшенія вопроса о кончинъ міра степень "зрълости" земной коры имъеть не большее значеніе, чъмъ партія винта".

"Владимиръ Сергѣевичъ признавалъ мечты о всеобщемъ прогрессѣ о соціальномъ государствѣ не безполезными съ точки зрѣнія подъема человѣ ческой энергіи, но самъ-то считалъ это вздоромъ, противорѣчащимъ кристіанскому ученію, которъе находитъ, что міръ "лежитъ во злѣ"...

№ 17

Мысль о близости всеобщаго конца съ каждымъ годомъ все болъе охватывала почившаго мыслителя; высказывалъ онъ ее все болъе ръзко и нервно.

"Наступающій конецъ міра вѣетъ мнѣ въ лицо какимъ-то явственнымъ, котя неуловимымъ дуновеніемъ,—какъ путникъ приближающійся къ морю, чувствуетъ морской воздухъ прежде, чѣмъ увидитъ море",—такъ писалъ Соловьевъ въ одномъ изъ писемъ своихъ къ Величко еще за нѣсколько лѣтъ до появленія въ печати его "Трехъ разговоровъ", вызвавшихъ столбнякъ недоумѣнія у большинства читающей публики, не знавшаго да и теперь—не знающаго, какой огромный проломъ въ стѣнѣ, скрывавшей великую беззаконія тайну, сдѣлала небольшая по объему эта статья Соловьева.

О див второго страшнаго пришествія Господа Іисуса Христа и кончины міра апостолъ Павелъ пишетъ:

"Молимъ Васъ, братія, о пришествіи Господа нашего Іисуса Христа и нашемъ собраніи къ Нему, не спѣшить колебаться и смущаться ни отъ духа, ни отъ слова, ни отъ посланія, какъ будто нами посланнаго, будто уже наступаетъ день Христовъ. Да не обольститъ васъ никто никакъ: ибо день тотъ не придетъ, доколѣ не придетъ прежде отступленіе и не откроется человѣкъ грѣха, сынъ погибели... (2 Фес. II, 1, 2, 3).

Эти слова второго посланія апостола Павла къ Солунянамъ надо имѣть въ виду каждому православному христіанину, вѣрному сыну Церкви, при разсмотрѣніи вопроса о явленій антихриста, днѣ второго страшнаго пришествія во славѣ и кончины

міра.

"Настоящее время",—пишетъ Л. А. Тихомировъ въ одной своей интересной брошюръ: "Апокалипс. ученіе о судъбахъ и концъ міра" имъетъ множество признаковъ конца, и правы нравственно тъ, которые предупреждаютъ васъ: "дѣти, послъдняя година есть"... Эти времена, дъйствительно послъднія, но собственно по характеру, по напряженію силы зла и по ослабленію стремленія людей къ Богу. А "послъднія" ли эти времена хронологически этого, мнъ кажется, нельзя знать. Думается, что если бы свободная воля людей воспрянула снова, хотя бы пораженная гнуснымъ видомъ мерзости запустънія, и устремилась бы снова къ Богу, то антихристъ, уже съвсъмъ готовый войти въ наши двери, былъ бы снова отброшенъ въ свою бездну.... до болъе благопріятныхъ условій".

"Я думаю", говоритъ Л. Тихомировъ далъе, "что сроковъ не положено. Они зависятъ отъ насъ, людей, отъ свободной наклонности къ добру или злу, къ Богу или сатанъ... Въ опредълении всего срока міровой жизни участвують три элемента.. Изъ нихъ два постоянныхъ и одинъ перемънный. Сатана въ каждую минуту готовъ завладъть міромъ и выпустить для этого всегда готоваго антихриста. Другой элементъ—спасительная благодать Божія, точно также всегда, независимо отъ сроковъ, готовая защитить насъ: Объ эти силы, противоположныя по цълямъ и стремленіямъ, одинаковы по опредъленности и постоянству напряженія въ своихъ цъляхъ и стремленіяхъ. Но есть третій элементъ-самъ человъкъ. Напряжение его свободной воли искать Бога или сатану есть величина перемѣнная. Ея-то дъйствіе и ръшаетъ вопросъ о продолжительности сроковъ. "Это обстоятельство-зависимость сроковъ отъ насъ самихъ и есть, - по мнънію Тихомирова, причина того, что сроки намъ не открыты".

Изложенное мивніе не противорвчить слову Божію и общецерковному сознанію. И мы готовы признать, что если бы современное богоборческое движеніе прекратилось и христіанскіе народы, про-

снувшись отъ анархіи, снова обратилясь къ Богу, къ религіи и Церкви,—какъ единственному якорю спасенія, начало конца было бы отсрочено, котя объективныхъ признаковъ такого благопріятнаго поворота пока еще недостаточно.

Изъ представленнаго краткаго очерка мнѣній, въ которыхъ выражается христіанское предчувствіе конца, можно было бы сдѣлать нѣсколько выводовъ и положеній для тѣхъ, кто имѣетъ уши,

чтобы слышать.

Первое. Христіанское предчувствіе конца неизмінно и постоянно связывается съ катастрофическими переворотами въ человъческой исторіи, а въ послъднее время съ яркими вспышками политиче-

ской и соціальной революціи.

Второе. Во всъхъ этихъ явленіяхъ христіанское сознаніе останавливается не на самомъ фактъ, совершившихся переворотовъ, а на тъсной связи послъднихъ съ тою духовною революціей, которая имъ предшествуетъ и выражается въ безвъріи, страшномъ упадкъ нравовъ и презръніи ко всякой святынъ.

Третье. Если въ прежнее время личность антихриста связывалась съ опредъленными фактами гоненій на Церковь, то въ позднъйшее время воплощеніе антихриста върующее сознаніе видитъ въ неудержимомъ потокъ религіознаго невърія и отрицанія сначала на Западъ, а потомъ и у насъ въ Россіи. Однако это не мъщаетъ ожиданіямъ антихриста, какъ опредъленной личности, имъющей сосредоточить въ себъ всю силу зла.

Четвертый, наконець выводъ напрашивается самъ собою изъ сопоставленія предчувствій и предсказаній Соловьева съ фактами настоящаго. Установивъ незыблемое положеніе, что всемірная исторія есть всемірный Божій судъ, Соловьевъ усматриваетъ въ фактахъ современности доказательство и подтвержденіе этого положенія. Наука, успѣхи внъшней культуры идутъ ускореннымъ ходомъ, а предметы внутренняго сознанія, вопросы жизни и смерти, о судьбъ міра и человъка, осложненные и запутанные множествомъ новыхъ физіологическихъ и психологическихъ изслъдованій и открытій, остаются по прежнему безъ разръшенія. Философія ръшительно ничего не можетъ сказать новаго; на ея долю остается безнадежное и безплодное повтореніе прежних в системъ. Религіозная в вра въ массахъ подорвана, и христіанство, благодаря Толстому и всъмъ, кого онъ повторяетъ н кто его повторяетъ, осталось безъ Христа (Бога). Отъ такого христіанства въеть безнадежностью и пустотой нирваны. Къ чему идетъ человъчество при такихъ условіяхъ, какой можетъ быть конецъ такого историческаго развитія? "Что современное человъчество несеть больной старикъ и что всемірная исторія внутренне кончилась, это была любимая мысль моего отца, пишетъ Соловьевъ, и когда я по молодости лътъ ее оспаривалъ, говоря о новыхъ историческихъ силахъ, которыя могутъ еще выступить на всемірную сцену, то отецъ обыкновенно съ жаромъ подхватывалъ: "Да въ томъ то и дъло, говорять тебъ, когда умиралъ древній міръ, было кому его смінить, было кому продолжать дёло исторіи-германцы, славяне. А теперь гдъ ты новые народы отыщешь? А когда я, съ удивленіемъ читавшій тогда Лассаля, сталъ говорить, что человъчество можетъ обновиться лучшимъ экономическимъ строемъ, что вмъсто новыхъ народовъ могутъ выступить новые общественные классы и т. д., то мой отецъ возражалъ особымъ движеніемъ носа, какъ бы ощутивъ какое то крайнее зловоніе. Словъ его не помню, но, очевидно, они соотвътствовали этому, жесту, который вижу, какъ сейчасъ. Историческа драма сыграна, заключаетъ Соловьевъ, и остался еще одинъ эпилогъ,

который, впрочемъ, самъ можетъ растянуться на пять актовъ. Но содержаніе ихъ въ сущности дъла

заранње извъстно."

В. С. Соловьевъ умеръ въ 1900 году, 18 лътъ тому навадъ. Если бы онъ дожилъ до нашихъ дней и своими глазами увидълъ все совершающееся, онъ могъ бы смъло сказать, что его предположенія сбываются, что наступиль эпилогь исторической драмы въ борьбъ добра и зла, Царства Божія и царства сатаны. И въ этомъ прозръніи Соловьевъ не остался бы одинъ, какъ 18 лътъ тому назадъ. Теперь его мысли раздълили бы многіе, если не всъ върующіе люди. Ибо не стало удерживающаго и всюду разглашено, что Бога нътъ; ибо совершалось и совершается кощунство и оскверненіе святынь; ибо возсталъ христіанскій народъ на христіанскій же народъ и царство на царство, чала на родителей и братъ на брата; ибо наступилъ голодъ и пагуба повсемъстная и всеобщая. И когда невърующіе во всеуслышаніе кричатъ върующимъ, что Бога нътъ, или что Его упразднили, развъ не вправъ върующіе также громко закричать: "Замолчите, отступники! Уже одно ваше появление есть признакъ Его скораго пришествія!"

Проф. Прот. І. Галаховъ.

Michigan and Company of the Company

## Изъ міра религіозныхъ идей.

Религіозныхъ мысль, какъ и мысль философсконаучная, въ настоящее время черезвычайно объднъла средствами для своего выраженія и распространенія. За 1918 годъ до сихъ поръ не вышло ни озной книги богословскихъ академическихъ журналовъ. Сократилось число свътскихъ научныхъ журналовъ, удълявшихъ вниманіе вопросамъ религіи. И только ръдкія изданія отдъльныхъ брошюръ по вопросамъ религіозно—философскаго характера и случайныя статьи религіознаго содержанія въ нъкоторыхъ періодическихъ изданіяхъ убъждаютъ насъ, что въ обществъ не угасло еще пламя торънія къ Богу, не отложено исканіе путей къ нему, жива въра въ религіозное возрожденіе, въ которомъ религіозно—настроенный умъ видитъ единственное спасеніе для нашей родины.

Интересны въ этомъ отношеніи мысли, высказанныя въ статьъ Болдырева "Золотой въкъ Августа" (Русская Свобода, №№ 12—13, 1917 г.).

Авторъ статьи ставитъ утрату патріотизма въ русскомъ народъ въ связь съ утратой въры. Онъ вспоминаетъ мъсто древней былины:

Ай-же вы, богатыри русскіе, А я-то есть Микола Можайскій, А я вамъ пособлю за въру-отечество.

Въра всегда составляла содержаніе русскаго патріотизма; отечество у насъ никогда не мыслилось и не любилось безъ въры ("въра — отечество"). И только за такое отечество стоитъ Николай Угодникъ, согласно былинной мудрости. Когда стала умирать въра, русскій народъ потерялъ и отечество. Но авторъ убъжденъ, что въра въ русскомъ народъ воскреснетъ, а вмъстъ съ ней воскрестетъ для русскаго человъка и отечество.

Въ статъъ кн. Евгенія Трубецкого—"Россія въ ея иконъ" – (Русская мысль, Январь — Февраль, 1918 г.) находимъ тъже самыя мысли, пріурочен-

ныя къ разсужденіямъ о церкви.

Было время, нишетъ Трубецкой, когда благодатная сила, жившая въ церкви, созидала Русь; тогда и мірской порядокъ былъ силенъ этой силой. Потомъ времена измѣнились. Церковь испытала на себѣ тлетворное вліяніе мірского величія, попала въ плѣнъ и мало-по малу стала превращаться въ подчиненное орудіе мірской власти. И царственное великолѣпіе, къ которому она пріобщалась, затмило благодать ея откровеній. Церковь господствующая заслонила церковь соборную. "Одновременно пошатнулся и тѣсно связанцый съ соборною церковью строй русской народной жизни. И, вотъ, только теперь, когда ставится вопросъ, быть или не быть Россіи, мы, по убѣжденію Трубецкого, вступили въ полосу возрожденія церковной соборности. И Трубецкой твердо вѣритъ, что въ возрожденіи этой святой соборности—спасеніе Россіи.

Иной характеръ имъютъ разсужденія о современности и церкви А. В. Карташева. \*) По убъжденію Карташева, спасеніе всего человъчества въ церкви. Въ церкви онъ видитъ "самое огненное изъ чудесъ", которому противо полагаетъ государство, "самое холодное изъ нудовищъ". Но церковъ "обезкрылъла псдъ абсолютной властью священства; въ церкви "изсякло пророчество". Никакія реформы церковныя, по убъжденію Карташева, не воскресятъ церкви: нуженъ "преемникъ пророчества", что-бы она могла исполнить свою великую миссію.

Богословскіе круги знають Карташева, какъ глубоко религіознаго человька, но его "пророческія чаянія" представляють чрезвычайную опасность для него самого и для многихъ неустойчивыхъ душъ.

Эту опасность во всей ея глубинъ вскрываетъ въ разборъ книги Карташева Д. Мережковскій. Онъ боится за возможность ухода Карташева изъ исторической церкви въ "грядущую церковь — вселенскую". Самого Мережковскаго страшитъ этотъ уходъ Мережковскому слишкомъ дорогъ историческій обликъ церкви, и онъ, возражая Карташеву, отстаиваетъ значимость незыблемости церковныхъ основъ. — "Нътъ, каменъ Петровъ никакой бурей не сдвинется, восклицаетъ онъ, и чъмъ неподвижнъе, иезыблемъе, тъмъ святъе, върнъе своему назначенію, ибо назначеніе церкви Петровой не творить, а хранить и передаватъ сотворенное. Въ преданіи, въ преданіи вотъ въ чемъ святость этой церкви, а не въ пророчествъ. Пронести чрезъ всъ въки и народы ликъ Христа неизмъняемый, развъ этого мало? Безъ церкви исторической мы бы даже и не знали, что такое Христосъ."

T-in

## Крестхый ходъ въ г. Томскъ.

Господь привель Томичамъ пережить торже- ство въры. Во вторникъ св. Пасхи въ городъ совершенъ крестный ходъ и моленіе объ умиреніи страстей. Переживаемыя церковью обстоятельства угнетенія давно уже ставили на очередь вопросъ о Крестномъ ходъ, какъ средствъ сплотить върующія массы народа и выразить протестъ противъ посягательствъ на церковь. Но, какъ извъстно, благочиническое собраніе г. Томска приняло мирную тактику въ сношеніяхъ съ правительствомъ и стремилосъ улаживать всъ недоразумънія путемъ переговоровъ или письменныхъ заявленій. Нужно сказать, что этотъ путь далъ нъкоторые добрые результаты. Однако при разръшеніи конфликтовъ этимъ способомъ массы народа не могли ощутительно наблюдать за результатами дъйствій отдъльныхъ депутацій, отсюда тревож-

<sup>\*) &</sup>quot;Реформа, реформація и исполненіе церкви". Изд. І. Корабль— Огни.

ное настроение ихъ, часто питаемое еще и неразумными угрозами со стороны отдъльныхъ, рисующихся своимъ положеніемъ красногвардейцевъ нуждалось въ извъстномъ разръшении. Въ особенности тревоги послъдней недъли предъ Пасхою, когда разные волнующіе общество слухи были подогръты арестомъ за богослужениемъ И. И. Гадалова и первомайскимъ праздникомъ пролетаріата, создали потребность такъ или иначе успокоить тревогу и дать исходъ народному чувству. Ръ силу того, что крестный ходъ этотъ вызывался развивающимися событіями, онъ былъ почти неподготовленъ. Большая часть прихожанъ г. Томска не была своевременно освъдомлена о ходъ. И все же торжерство оказалось грандіоз-

Послъ литургіи во вторникъ Св. Пасхи къ 11 ч. дня, изъ всъхъ Церквей города молящіеся направились съ хоругвями и иконами на площадь при Каеедральномъ Соборъ, Раньше собрались ходы изъ ближайшихъ церквей верхней Елани: Преображенской, Женскаго монастыря, Университетской; къ нимъ приссединился приходъ Богоявленской церкви. Составивъ очень внушительную массу народа, этотъ объединенный ходъ направился навстрѣчу выходившаго изъ архіерей. ской церкви Крестнаго хода съ Чудотворной иконой Иверской Б. М. По соединении двухъ этихъ шествій съ тысячами, народа ходъ направился на площадь, гдъ ожидали ихъ молившіеся въ Кабедральномъ Соборъ. Ходы изъ за ръки Ушайки нъсколько запоздали. Въ ожиданіи ихъ прибытія Преосвященнъйшій Анатолій обратился къ народу съ воодушевленнымъ словомъ; изъ пророка Ереміи онъ прочиталъ главу о казняхъ Божіихъ за нарушеніе закона Господня и за тъмъ нарисовалъ яркую картину распада Русскаго государства, какъ послъдствія нашего отступленія отъ постановленій въры.

Къ концу ръчи Его Преосвященства, по Почтамтской улицъ показался могучій крестный ходъ, объединившій собою наибол'є людную часть города, расположенную за Ушайкой. Во главъ хода слъдовалъ Преосвященный Гавріилъ. Когда этотъ ходъ вступилъ на площадь, то послъдняя заполнилась народомъ, не смотря на ея обширность. Если принять во вниманіе нѣкоторую тревожность обстоятельствъ, при какихъ составился этотъ крестный ходъ, если учесть то, что каждый участникъ хода являлся въ извъстной мъръ исповъдникомъ, ръшившимся пойти на всякія случайности; что болъе осторожные въ ходъ не участвовали, то можно дивиться, какъ много собралось народу на это торжество.

Недавно по этой же площади демонстрировали люди совсъмъ другихъ настроеній. Но ихъ массы составились изъ всякаго сорта представителей и въ огромномъ числъ изъ военноплънныхъ въ солдатской русской одеждъ. Въ крестномъ ходу было коренное, православное, русское населеніе.

Въ томъ праздникъ распъвались интернаціоналка, родившаяся далеко отъ нѣдръ русскаго народа, на томъ торжествъ безмолвенъ стоялъ Канедральный соборъ.

Да безмолвенъ онъ былъ, потому что чуждо ему было настроеніе окружавшаго его народа. На это безмолвіе не значило, что замолкъ голосъ въры, что не огласится этотъ храмъ, эта площадь иными, подымающими духъ, пъснями. И они огласились, огласились побъдной пъснью христіанской. Въ ней заговорило родное, народное чувство, въ ней растаяла хладность сердецъ, въ въ ней потонуло чувство горькой обиды, за себя и за церковь. Христосъ Воскресе!

По сосредоточеніи крестныхъ ходовъ на площади совершенъ молебенъ съ пъніемъ пасхаль. наго канона и припъвовъ ко Пресвятой Богородицъ. По шестой пъсни канона прочитанъ апостолъ и евангеліе изъ послъдованія объ умиреніи страстей. Въ концъ конона съ гражданской трибуны св. Л. Ливановъ произнесъ ръчь о необходимости братской любви для умиренія разъъдающихъ русскій народъ страстей. Окончился молебенъ чтеніемъ особой молитвы, затъмъ всъ крестные ходы направились къ Иверской часовнъ по главной улицъ города. Фонари, запрестольные кресты, иконы и свыше полусотни хоругвей длиннымъ рядомъ растянулись по улицъ; духовенство въ бълыхъ облаченіяхъ, два Епископа во главъ его, и тысячи православнаго народа покрыли улицу на огромномъ разстояніи. Одушевленное пъніе пасхальныхъ пъснопъній, колокольный звонъ неумолчно возвъщали христіанскую радость, пиръ въры, порядокъ хода былъ образцовой. За нимъ слъдили исключительно члены приходскихъ совътовъ и съ своимъ дъломъ справились идеально: никакихъ выступленій со стороны противъ крестнаго хода не было. Дойдя до Иверской часовни, послъ краткаго

молебствія съ молитвой ко Пресвятой Богороди. цъ, крестные ходы отдъльныхъ приходовъ направились по разнымъ улицамъ города въ свои

храмы.

Слава Богу за все. Крестный ходъ этотъ разсъялъ опасенія народа, успокоилъ волненія умовъ и далъ возможность всенародно помолиться о благополучіи гибнущей родины.



Редакторъ С. Карловъ.

#### Объявленіе.

VII г. изданія ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1918-Й Г. VII г. изданія на церковно-педагогическій и общественный журналь

## ЗАКОНОУЧИПЕЛ

——— Выходить два раза въ мъсяцъ. —— ПОДПИСНАЯ ЦЪНА: на годъ 15 рублей.

Адресь редакціи: г. Житомірь, Иларіоновская, 2, кв. 3.

#### ПРОГРАММА:

І Отдълъ. Передовыя статьи по вопросамъ церковно-педагогическимъ и общественнымъ. Сюда входятъ статьи по средней школъ и статьи мет. характера по низшей школъ. II Отдълъ. Правительственныя распоряженія и мнънія по школьнымъ дъламъ.

III Отдълъ. Сообщенія о законоучительствъ въ предълахъ русскаго государства (извъстія внутри Имперіи).

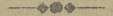
IV Отдълъ. Положеніе Закона Божія за границей (загра-

ничныя изв'ястія). V Отд'яль. Корреспонденціи по Россіи.

VI Отдѣлъ. Печать.
VII Отдѣлъ. Изъ области юридическо-законоучительской.
Отвѣты редакціи по недоумѣннымъ вопросамъ законоучительства
VIII Отдѣлъ. Библіографія. Объявленія.

Въ журналъ принимаютъ участіе профессора Академій, Университетовъ, многіе архипастыри, видные церковно-общественные дъятели и опытные о.о. законоучители Россійскихъ гимназій. Имъются собственные корреспонденты по Россіи, а также за границей.

Редакторъ-Издатель, Протојерей А. А Голосовъ.





#### списокъ

Священно-церковно-служителей Томской епархіи, удостоенныхъ Святъйшимъ Патріархомъ и Священнымъ Синодомъ духовными наградами ко дню Св. Пасхи 1918 года.

Палицею: настоятель Богородице-Казанской церкви при Томскомъ Университетъ проф.-прот. Јаковъ Галаховъ, с. Ти сульскаго, Маріинскаго у., протоіерей Владимиръ Поливановъ, заштатный протоіерей Томской еп. Серафимъ Путодъевъ.

Саномъ протойерея: Священники: законоучитель Томской Маріинской женской гимназіи Капитонъ Кандаковъ. с. Иглаковскаго, Томскаго у., Владимиръ Вышегородскій, г. Камня, Воскресенской церкви Герасимъ Репьевъ. с. Кыштовскаго, Каинскаго у., Георгій Быстровъ, с. Колыванскаго, Змъиногорскаго у., Всеволодъ Титовъ, с. Тогульскаго Кузнецкагоу., Михаилъ Красносельскій. членъ Томской Духовной Консисторіи Александръ Никольскій. Градо-Кузнецкой Богородице-Одигитріевской ц. Николай Рудичевъ, с. Средне-Краюшкинскаго, Барнаульскаго у., Иннокентій Низяевъ, с, Усть-Каменнаго Истока, Бійскаго увзда, Михаилъ Пенскій, с. Бълоглазовскаго, Змъиногорскаго у., Николай Петропавловскій. с. Поповой Заимки, Каинскаго увзда, Николай Гусевъ. с. Верхне-Каменскаго, Бійскаго уъзда, Андрей Рыбкинъ, Мыютинскаго стана Алтайской духовной миссіи миссіонеръ Тимофей Петровъ. Кандомскаго стана, Алтайской духовной миссіи миссіонеръ Терентій Каншинъ, Бійскаго Тихвинскаго женскаго монастыря Николай Прибытковъ.

Наперснымъ крестомъ: Градо-Томской Знаменской церкви священникъ Василій Ильинскій, Священники: г. Бійска Александро-Невской ц. Феодоръ Романовскій, с. Старо-Бълокурихинскаго. Бійскаго уъзда, Иннокентій Кулаковъ, с. Озерно-Кузнецовскаго, Змъиногорскаго уъзда, Михаилъ Вяткинъ, с. Успенскаго, Змъиногорскаго уъзда, Николай Герасимовъ, с.

Digital Library (repository of Tomsk State University http://vital.lib.tsu.r

Озерскаго, Барнаульскаго у., Василій Головинъ, с. Смоленскаго, Бійскаго у., Іоаннъ Прибытковъ. с. Подстепнаго, Барнаульскаго увзда, Николай Смирновъ, с. Старо-Тырышкинскаго, Бійскаго у., Гавріилъ Пономаревъ, законоучитель второй Томской мужской гимназіи Петръ Ивановъ. с. Смоленскаго, Бійскаго у., Димитрій Смирновъ, с. Катунскаго, того же увзда, Григорій Латкинъ. с. Веселоярскаго, Змвиногорскаго у., Николай Моревъ, с. Локтевскаго, Барнаульскаго у., Павелъ Сапфировъ, с. Выползовскаго, Барнаульскаго у., Никаноръ Маркевичъ, с. Поповичей, Кузнецкаго у., Михаилъ Соколовъ, с. Дмитріе-Титовскаго, Барнаульскаго у., Василій Закурдаевъ, Улалинскаго стана Алтайской Духовной Миссіи миссіонеръ Павелъ Сорокинъ, Онгудайскаго стана, Алтайской духовной миссіи, Бійскаго увзда, миссіонеръ Константинъ Соколовъ, Макарьевскаго стана Алтайской духовной миссіи, Бійскаго увзда миссіонеръ Сергій Постниковъ. Усть Бакшаусскаго стана, Бійскаго увзда, Алтайской духовной миссіи, миссіонеръ іеромонахъ Дмитрій, законоучитель Бійской мужской гимназіи священникъ Алексій Соколовъ, Томскаго Архіерейскаго Дома іеромонахъ Геннадій, в. д. полковиго священника 18 Сибирскаго стрълковаго зап. полка јермонахъ

Иконою Всемилостивнищаго Спаса: староста ц. 18 Сибирскаго стрълковаго запаснаго полка полковникъ Өеодоръ Калина, почетный блюститель по хозяйственной части Томской Духовной Семинаріи потомственный почетный гражданинъ Димитрій Малышевъ.

Благословеніемъ Святвішаго Патріарха: с. Итатскаго, Маріинскаго у., Алексій Соколовъ. с. Тоуракскаго, Бійскаго у., Митрофанъ Дагаевъ. Градо-Колыванскаго Свято-Троицкаго Собора, священникъ Нилъ Глушинскій. с. Маслянинскаго, Барнаульскаго у.. священникъ Евгеній Смирновъ, с. Ординскаго, того же уъзда, священникъ Григорій Дагаевъ. наблюдатель церковно приходскихъ школъ 2 района, Бійскаго у., священникъ Сергій Стахіевъ.

Благословеніемъ Св. Синода съ выдачею грамоть: с. Калманскаго, Барнаульскаго у., Протоіерей Феодоръ Софоновъ. Градо Бійскаго Троицкаго Собора протоіерей Василій Лебедевъ. староста домовой церкви Томской Духовной Семинаріи Бійскій купецъ Василій Ивановъ, староста ц. с. Кали-

стратовскаго, Барнаульскаго у., гражданинъ Яковъ Кротовъ Староста ц. с. Усть Алейскаго, Барнаульскаго увзда, гражданинъ Іоаннъ Кирносовъ, старста ц. с. Елбанскаго, Бійскаго у., гражданинъ Гавріилъ Поздоровкинъ.

*Благословеніемъ Св. Синода*: помощникъ начальника Алтайской Духовной миссіи протоіерей Петръ Бенедиктовъ, с. Карасукскаго, Барнаульскаго у., протоіерей Петръ Басильевскій.

### повы повы списокъ

Священно церковно-служителей Томской Епархіи, удостоєнныхъ Его Преосвященствомъ, Преосвященнъйшимъ Анатоліемъ награжденія епархіальными наградами но дню Св. Пасхи 1918 года.

Награждены камилавками.

1) Александро-Невскаго Собора г. Ново-Николаевска. священникъ Іоаннъ Викторовичъ Россовъ. 2) с. Парабельскаго, священникъ Малахія Пинтусовъ. 3) с. Барышевскаго, священникъ Михаилъ Шабановъ. 4) с. Вагинскаго, священникъ Михаилъ Счастневъ. 5) с. Тяжино-Вершинскаго, священникъ Василій Соловьевъ. 6) с. Мало-Пичугинскаго, священникъ Иннокентій Васильченко. 7) с. Березовскаго, священникъ Іоаннъ Оттыгашевъ. 8) Градо Барнаульской Одигитріевской церкви, священникъ Иннокентій Долининъ. 9) с. Риддерскаго, священникъ Николай Книжниковъ. 10) с. Петровскаго, священникъ Михаилъ Дьяконовъ. 11) с. Нижне-Каменскаго, священникъ Исидоръ Куропаткинъ 12) с. Усть-Чарышской Пристани заштатный священникъ Василій Поповъ. 13) с. Камышевскаго, священникъ Димитрій Ксенофонтовъ. 14) с. Тюменцевскаго, священникъ Гаврічлъ Дашковскій. 15) с. Калмыцко-Мысовскаго, священникъ Павелъ Смирновъ. 16) с. Баевскаго, священникъ Владимиръ Пъщехоновъ. 17) ст. Чарышской, священникъ Павелъ Вандакуровъ. 18) с. Спиринскаго, священникъ Павелъ Дмитріевъ. 19) с. Таскаевскаго, священникъ Викентій Соколовъ. 20) с. Битковскаго, священникъ Алексъй Баженовъ. 21) с. Сузунскаго, священникъ Василій Дуплевъ. 22) с. Таловскаго, священникъ Стефанъ Добронравовъ. 23) с. Кузнецовскаго, священиикъ Сергій Бенедиктовъ. 23) с. Семилужнаго священникъ Іоаннъ Москвинъ. 24) с. Хайрюзовскаго, свящ. Георгій Серебрянскій. 25) с. Покровскаго, при ст. Чаны, Ом. ж. д. священникъ Трифонъ Савицкій. 26) с. Брюхановскаго, священникъ Павелъ Кобылецкій. 27) с. Морозовскаго, священникъ Павелъ Кобылецкій. 27) с. Морозовскаго, свящ Александръ Воробьевъ. 28) Абайскаго Отдъленія, миссіонеръ священникъ Захарія Хабаровъ. 29) Кебезенскаго Отдъленія мисс.-свящ. Сергій Никифоровъ. 30) Черно-Ануйскаго Отдъленія, мисс.-свящ. Макарій Абышкинъ 31) Паспаульскаго отдъленія мисс.-свящ. Николай Шарковъ. 32) Чемальскаго отдъленія, мисс.-свящ. Іоаннъ Бабраковъ. 33) Улалинскаго Николаевскаго женскаго монастыря священникъ Павелъ Муцновъ. 34) г. Камня гимназической церкви свящ. Иннокентій Бархатный. 35) Каинскій уъздный наблюдатель церклирих. школъ свящ. Николай Синявскій.

Награждены скуфьями.

1) Градо-Томской Срътенской церкви священникъ Іоаннъ Акуловъ. 2) Градо Томской Іоанн-Лъствен, цер. свящ. П. Блиновъ, и Вознесенской церкви гор. Ново-Николаевска. свящ. Василій Курковъ. 3) с. Александровскаго при ст. Кожурла, свящ. Петръ Удинцевъ. 4) Бійскаго Троицкаго Каөедральнаго собора сверхшт. свящ. Павелъ Коробейниковъ-5) с. Сергіевскаго, свящ. Димитрій Третьяковъ. 6) с. Вороновскаго, свящ, Тимофей Георгіевскій. 7) с. Монастырскаго, свящ. Филиппъ Асъевъ. 8) с. Смолинскаго, свящ. Александръ Орфеевъ. 9) с. Кауракскаго, свящ. Виталій Вяткинъ. 10) с. Каменскаго. свящ. Николай Горбуновъ. 11) с. Чердатскаго свящ. Петръ Любимовъ. 12) с. Святославскаго, свящ. Кон. стантинъ Ильинскій. 13) с. Колыонъ, свящ. Іоаннъ Богородицкій. 14) с. Алчедатскаго, свящ. Николай Хромцевъ. 15) с. Хабаринскаго, свящ. Алексъй Большанинъ. 16) с. Айскаго, свящ. Владимиръ Пальминъ. 17) с. Грязнухинскаго, свящ-Іоаннъ Орловъ. 18) с. Усть-Чарышской Пристани, свящ. Петръ Пановъ. 19) с. Ярковскаго, свящ. Филиппъ Яковлевъ. 20) с. Ельцовскаго, свящ. Сергій Черемновъ.

(Окончание слъдуетъ).

