# TAMBOBCKIA ENAPXIAJEHEIA BEAOMOCTH.

Выходять еженедъльно съ Іюля 1861 года.

Цѣна за годовое изданіе 4 р. сер. съ пересылкою. Подписка принимается въ Редакціи Въдомостей при Тамбов. Дух. Семинаріи и у всъхъ Благочинныхъ Тамбовской Епархіи.

LORTSEPH

M 14.

1861 r.

I.

Распоряжения Правительственныя.

О РАЗСЫЛКЕ ВНОВЬ НАПЕЧАТАННОЙ ТАБЕ-ЛИ ВЫСОКОТОРЖЕСТВЕННЫМЬ И ВИКТОРІ-АЛЬНЫМЬ ДИЯМЬ.

Въ циркулярномъ указъ Святьйшаго Правительствующаго Сунода отъ 31 Іюля сего года изображено: Святьйшій Правительствующій Сунодъ СЛУШАЛИ предложение Господина Оберъ-Прокурора Святъйшаго Сунода, Графа Александра Петровича Толстаго, отъ 8 минувшаго Іюня, слъдующаго содержанія: На основаніи опредъленія Святьйшаго Сунода <sup>20 Марта</sup> сего 1861 года, напечатано въ С. Петербургской Сунодальной Типографіи тридцать пять тысячь экземпляровъ Табели Высокоторжественнымъ и Викторіальнымъ днямъ, для разсылки, куда слъдуеть, согласно съ пребывшими примърами, для православныхъ церквей, съ требованіемъ десяти коп. каждый. Господинъ Оберъ-Прокуроръ предлагаеть о семъ Святъйшему Суноду, съ приложеніемъ экземпляра вновь отпечатанной табели. И по справкъ, - ПРИКАЗАЛИ: 1.) Изъ напечатанной табели Высокоторжественнымъ и Викторіальнымъ днямъ, соображаясь съ прежними въ подобныхъ случаяхъ распоряженіями, разослать къ Сунодаль нымъ Членамъ и прочимъ Преосвященнымъ Епархіальнымъ Архіереямъ, также главнымъ священникамъ Гвардейскаго и Гренадерскаго Корпусовъ и Армін и флотовъ и въ Ставропигіальныя Лавры и Монастыри по такому количеству экземиляровъ, какое означено въ составленномъ на сей предметь разчисленіи, съ тъмъ, чтобы упомянутыя мъста и лица, снабдивъ ими всъ церкви ихъ въдомства, доставили за нихъ въ доходъ Типографіи деньги по 10 коп. серебромъ съ каждаго экземпляра въ хозяйственное управление при Святвишемъ Сунодъ, съ донесеніемъ о томъ и Святыйшему Суноду для свъдънія. 2.) Независимо отъ сего отослать къ нимъ, Преосвященнымъ, н главнымъ священникамъ, также въ Сунодальныя Конторы и въ Духовно-Учебное Управленіе при Св. Сунодъ, для Канцелярій: Конторъ, Консисторій, Главныхъ Священниковъ и Академическихъ и Семинарскихъ Правленій, а также для перквей при Посольскихъ миссіяхъ состоящихъ и церквей другихъ исповъданій въ Россін назначенное въ разчисленіи количество экземпляровъ безденежно.

Тамбовская Д. Консисторія, объявляя о семъ по Епархіи, вмысты съ симъ вмыняеть въ обязанность всымъ выдомственнымъ Благочиннымъ, а также настоятелямъ и настоятельницамъ Монастырей и Пустыней, чтобы они, по полученіи потребнаго для подвыдомых им церквей количества экземляров вышеозначенной табели, представили въ Консисторію за каждый экземплярь оной по десяти коп. серебр. для отсылки оных въ Хозяйственное Управленіе при Св. Стодь.

#### II.

Распоряженія впархіальнаго Звагальства.

### 1.) о переменахъ но служеть

Священникъ села Церлева Елатомскаго уъзда Сергій Красотинъ, согласно прошенію, какъ вдовый, уволенъ отъ должности для поступленія въ монашество. На мъсто его рукоположенъ во священники окончившій курсъ Семинарін воспитанникъ Аванасій Митропольскій.

- 2.) о производствъ въ слъдующіе чины канцелярскихь чиновниковь и служителей тамбовскаго епархіальнаго въдомств.
- а) Изъ Губернскихъ въ Коллежскіе Секретари: Письмоводитель Епархіальнаго Преосвященнаго Георгій Корсуновскій, съ 19 Іюля 1860 года.
- б) Въ Губернские Секретари—Коллежские Регистраторы: Консистории Столоначальникъ Николай Преображенский, съ 15 Августа, Протоколисть Абрамъ Жасминовъ, съ 19 Іюля и Канцелярские чиновники Консистории: Пванъ Грибановский, съ 16 Марта, и Липецкаго Духовнаго Правления Петръ Смирновъ, съ 5 Іюня 1860 года.
- в) Въ Коллежские Регистраторы, Конистории Исправляющий должность Столоначальника Алек-

сви Альбицкій, съ 30 Іюля, Канцелярскіе служители: Василій Дубровскій, съ 21 Февраля 1859 г., Николай Глуховскій, съ 8 Мая 1852 г., Александръ Челнавскій, съ 11 Іюля, и Исправляющій должность Столоначальника Темниковскаго Духовнаго Правленія Өеодоръ Малютинъ, съ 22 Ноября 1860 года.

#### 3.) объ открытіи вновь священно-служительскихъ мъсть.

По указу Святьйшаго Сунода отъ 9 Ноября 1860 года послъдовавшему, вслъдствіе представленія Епархіальнаго Начальства, церкви сель Васильевщины и Салтыкова Моршанскаго уъзда, по количеству приходскихъ душъ, возведены изъ 4 класса въ 3-й; вслъдствіе сего на вторыя священническія вакансіи къ означеннымъ церквамъ проняведены: въ село Васильевщииу Діаконъ села Нащекина Кирсановскаго уъзда, изъ окончившихъ курсь Семинаріи, Константинъ Богоявленскій, а въ село Салтыково помъщенъ безмъстный Священникъ Өеодоръ Крыловъ.

При церквахъ селъ—Остроуховки Тамбовскаго утвяда и Александровки Борисоглъбскаго утвяда, по елучаю причисленія къ нимъ сосъдственныхъ деревень, чрезъ что приходы ихъ увеличались до 1000 душъ, по опредъленіямъ Епархіальнаго Начальства, открыты Діаконскія вакансіи, на которыя помъщены находившіеся бсзъ
мъстъ Діаконы: въ село Остроуховку, Петръ Некрасовъ, а въ село Александровку—Степанъ Кудрявцевъ.

По указу Святьйшаго Сунода отъ 9 Ноября 1860 года, послъдовавшему вслъдствіе представленія Епархіальнаго Начальства, церкви сель Вановья и Стараго Томникова, по количеству приходскихъ душъ возведены изъ 4 класса въ 2-й. Вслъдствіе сего, при означенныхъ церквахъ, открыты вторыя священническія вакансіи, на которыя произведены въ Вановье—Наставникъ мъстнаго приходскаго училища, изъ окончившихъ курсъ Семинаріи, Михаилъ Куликовскій, а въ Томниково—Наставникъ Лысогорского сельскаго училища Тамбовскаго уъзда, окончившій курсъ Семинаріи, Иванъ Богоявленскій.

Въ село Пашатово Темниковскаго укзда, на Діаконскую вакансію, опредъленъ уволенный изъ средняго отдъленія Семинаріи ученикъ Петръ Родниковъ.

# 4.) о построеніи церквей и освященіи.

Въ селъ Рыбномъ, Моршанскаго увзда, иждивеніемъ приходскаго помъщика Штабсъ-Капитана Аркадія Колобова сооруженъ вновь каменный храмъ во имя Іоанна Богослова. Для освященія сего храма, по просьбъ строителя, отправлялся Его Преосвященство, Преосвященнъйшій Ософанъ, Епископъ Тамбовскій и Шацкій. Освященіе совершено 26 минувшаго Августа; по окончаніи Литургіи Его Преосвященствомъ произнесено приличное случаю слово и за тъмъ отправлено благодарственное Господу Богу молебствіе о здравіи и долгоденствіи Ихъ Императорскихъ Величествъ и Всего Августъйшаго Дома.

#### 5.) о разръшеніи исправленія ветхостей въ нъкоторыхъ церквахъ и освященіи.

По резолюціямъ Его Преосвященства отъ 10 Іюня сего года, послъдовавшимъ на прошеніяхъ прихожанъ села Подысакова Шацкаго увзда и села Никольскаго, что на Суренъ, Козловскаго увзда, разръшено произвести собственнымъ ихъ иждивеніемъ въ приходскихъ церквахъ слъдующія поправки, — первымъ перекрыть крышу, а послъднимъ—росписать внутри стъны священными изображеніями.

#### 6.) о преподаніи архипастырскаго благословенія.

Отъ 24 тогоже Іюля Его Преосвященство преподаль Архипастырское свое благословеніе, со внесеніемь въ формулярные списки, въ образецъ другимъ, за особенное усердіе и труды въ составленіи поученій, произносимыхъ при Каоедръ Его Преосвященства, г. Тамбова Священникамъ церквей: Каоедральнаго Собора—Георгію Хитрову Знаменской—Іоанну Сладкопъвцеву и Покровской Николаю Аоанасьеву.

#### 7.) о преподанію благословенія и благодари ости.

По докладу Консисторіи, о произнесеніи въминувшемъ 1860 году нъкоторыми священниками отъ 25 и до 60 поученій своего сочиненія въприходскихъ церквахъ, Его Преосвященство, Преосвященьтйшій Оеофанъ, за такое особенное усердіє къпреподанію слова Божія и назиданію паствы, сонзволилъ, въ образецъ другимъ, преподать свое благословеніе и благодарность, со внесеніемъ въформулярные списки, г. Темникова церквей: Соборной Преображенской Протої рею Іоаниу Петрову, и священникамъ Симеону Башкову и Николаю Карамзину, Троицкой церкви священникамъ Павлу Бъловидову и Георгію Тихонравову, и всъхъ

Святыхъ — Алексъю Леонтіонову; г. Моршанска Соборной Софійской церкви священнику Тимону Ивинскому и Благочинному с. Иловая Рождественскаго священнику Ксенофонту Петропавловскому.

## 8.) о награжденін церковныхъ старость похвальными листами.

По опредъленію Епархіальнаго Начальства, 24 Іюля сего года состоявшемуся, положено: наградить похвальными листами прослужившихъ въ должости церковныхъ старость болье трехъ 3-хъ льтій съ усердіемъ и пользою для церквей: Тамбовскаго уъзда села Саюкина государственнаго крестьянина Кирилла Стародубцева, Борисоглъбскаго уъзда с. Большой Грибановки Государственнаго крестьянина Василія Дронова, с. Шибряя госуд. крестьянина Михаила Дехтерева и села Павловки Макара Пономарева.

#### предр. его .ПП ами совершаются со-

Пвывыстія и объявленія.

#### OBB OTEPHTHE CEABCREAT HEROAD.

Изъ донесеній въдомственныхъ благочинныхъ видно, что вслъдствіе распоряженій Епархіальнаго начальства открыты священноцерковно-служителямя безмездныя школы, для обученія поселянскихъ дътей первоначальной грамотъ: а) Темниковскаго уъзда въ селъ Пашатовъ въ домъ священника Ивана Владимірова для 21 мальчика и б) двъ въ с. Бутаковъ,—одна въ домъ священника Димитрія Высокополянскаго для 37 маль-

чиковъ, а другая въ особо отведенномъ дом'в помъщикомъ Никифоровымъ, для 27 мальчиковъ и 4 дъвочекъ; обученіемъ послъднихъ занимается второй свищенникъ Матвъй Лисицынъ и в) Усманскаго уъзда въ селъ Березнеговаткъ въ церковной караулкъ обучаются 10 мальчиковъ и 4 девочки, подъ наблюденіемъ мъстнаго благочиннанаго священника Павла Тихомирова.

#### объявленія отъ редакціи.

- 1) Редакція Тамб. Епарх. въдомостей просить покорно своихъ подписчиковъ—извъщать о неисправномъ полученіи номеровъ.
- 2) Многіе Священники присылають въ Редакцію свои проповъди съ условіемъ возврата, если не напечатаются. Редакція, весьма благодарная Духовенству Тамбовской и другихъ Епархій за участіе, просить извиненія; присланныя проповъди будуть отпечатаны посль. Между тъмъ дъятельность Священника есть по преимуществу практическая; предъ его глазами совершаются событія живыя то отрадныя, то печальныя, - успъхи и неудачи школъ сельскихъ, мъстные обычан добрые и худые, такъ называемые счастливые и несчастные случаи, конхъ причины не замъчаеть простой человъкъ въ своемъ же поведеніи и т. п. Извъстія о всемъ этомъ, составленныя просто и върно, будутъ печататься немедленно, съ общею благодарностію.

<sup>23</sup> Сентября 1861. Печатать дозволяется. Цензоръ Протоіерей Іоаннъ Москвинъ.

Тамбовъ. Въ Типографіи Палаты Государственныхъ Имуществъ.

#### ПРИБАВЛЕНІЕ

# KT TAMBOBCKHMT BHAPXIAJBHBINT

## въдомостямъ.

1 октября

Nº 14.

1861 r.

Св. Отца нашего Тихона Задонскаго, о сердцѣ человѣческомъ — Наставленія Св. Отцевъ. — Слово на праздникъ Казанской Божісй Матери. 22 Октября.

### СВЯТАГО ОТЦА НАШЕГО ТИХОНА ЗАДОНСКАГО О СЕРДЦЪ ЧЕЛОВЪЧЕСКОМЪ.

(Изъ тома 4 о истинномъ Христіанствъ.)

Благій геловыко ото благаго сокровища сердца своего износито благов; и злый геловыко ото влаго сокровища сердца своего износить влое ото избытка бо сердца уста глаголють, глаголеть Господь. (Лук. 6, 45.).

Даждь Ми сыне твое сердце. (Притч. 25, 26.)

Сердце человъческое само собою, безъ благодати Божіей, есть злое, яко не ино что, какъ только суетное и злое помышляеть, якоже писано есть: прильжить помышленіе человику прильж, но на злая оть юности его. (Быт 8, 21.). Откуду сердце сіе называется въ Писанін каменное, какъ ниже увидишь; яко ни увъщаніями, ни угроженіями, ни милостію, ни строгостію, не преклоняется и не умягчается. Откуду Богъ объщается върнымъ своимъ дать сердце иное. И дамъ имъ сердце ино, и духъ новъ дамъ имъ, и исторгну каменное сердце отъ плоти ихъ, и дамъ имъ сердце плотяное. (Іезек. 11, 19.) Откуду о человъкъ, благодатію Божіею не отрожденномъ, глаголется: пече безумень съ сердив своемь: чисть Богь. И Господь глаголеть: от сердца исходять помышленія злая, убійства, прелюбодьянія, любодьянія, татьбы, лжесвидытельства, хулы (Мато. 15, 19.). И хотя благодатію Божією просвъщень будеть человъкъ; одпакожъ зло сіе, отъ сердца неходящее, чувствуетъ, и имъетъ много труда чрезъ все житіе противу природнаго того бъдствія духовиъ подвизаться; непрестанная ему предлежить противу того брань. Откуду водою и Духомъ отрожденныхъ и святыхъ читаемъ паденія въ тяжкіе гръхи, которые отъ сего растленнаго источника проистекають. Сего ради повельно всьмъ върнымъ молитися и просить у небеснаго Отца благодати Святаго Духа, дабы возмогли противитися тому отъ сердца происходящему злу и умерщвляти тое. Растлънному сердцу нашему помогаеть противу насъ діаволь со злыми своими аггелами и соблазнами міра сего. Отсюду слъдуетъ, что сердце доброе и Богобоящееся не можеть быть какъ только отъ Бога. Самъ бо человъкъ сердца своего злаго на доброе премънить не можеть; откуду Псаломинкъ молится: сердие чисто созижди во мин Боже, и духъ правъ обнови во утробъ лоей! (Псал. 50, 12.) Сего ради всякому, хотящему имъть сердце доброе, надобно со Псаломникомъ молиться о томъ Богу, дабы по милостивому Своему объщанию подаль сердце ино и духъ новъ, и отъялъ сердце каменное, и подаль сердце плотяное, дабы на немъ, яко на новыхъ скрижальхъ, возмогъ написанъ быти законъ Евангелія Христова, не черпилами, но Дужомь Бога жива, не на скрижалько каменных, но на скрижалько сердца плотяных (2 Кор. 3, 3.). Сердце едино и душу едину имъть значить согласіе великое имъть въ ученіи и воль, якоже пишется о върныхъ, бывшихъ во днехъ Апостольскихъ — народу въровавшему бъ сердце и душа едина (Дъян. 4, 32.). Двоедушіе или двоесердечіе бываетъ въ человъкъ томъ, который иное языкомъ говоритъ, иное мыслитъ, каковаго обыкновенно называють всъ двоедушнымъ, или явиъе назвать можно льстецомъ, обманщикомъ и лукавцемъ, которому пороку противная добродъль есть простосердечіе.

Сердце чистое и правое то примъчается въ Святомъ Писаніи, которое 1) тщится воль Божіей послъдовать; 2) ищеть во всъхъ своихъ дълахъ, словахъ и начинаніяхъ славы Божіей; 3) печется о пользъ ближняго своего, то есть, всякаго человъка.

Сердце сіе есть начало и корень всъхъ дъяній нашихъ. Что бо ни дълаемъ внутрь и внъ насъ, сердцемъ дълаемъ - или добро или зло. Сердцемъ въруемъ, или не въруемъ; сердцемъ любимъ, или ненавидимъ; сердцемъ смиряемся, или гордимся; сердцемъ терпимъ, или ропщемъ; сердцемъ прощаемъ, или злобимся; сердцемъ примиряемся, или враждуемъ; сердцемъ обращаемся къ Богу, или отвращаемся; сердцемъ приближаемся, приходимъ къ Богу, или отходимъ и удаляемся; сердцемъ благословимъ, или клянемъ; на сердцъ радость или печаль, надежда или отчаяніе, покаяніе или нераскаянное житіе, страхъ или дерзновеніе, въ сердцъ простота или лукавство; сердце воздыхаетъ, молится, уповаетъ, или противная дълаетъ, и проч. Слъдственно чего на сердцъ иътъ, того и въ самой вещи иътъ. Въра

ие есть въра, любовь, не есть любовь; когда на сердцъ не имъется, но есть лицемъріе. Смиреніе не есть смиреніе, по притворство, когда не въ сердцъ. Дружба не дружба, но горшая вражда, когда виъ только является, а въ сердцъ не имъеть мъста. Откуду Богъ требуетъ отъ насъ сердца нашего: даждь Ми сыне твое сердце.

Всякое дъло человъческое не по виъшнему, но по внутрениему сердца состоянію и нам'вренію судится. Часто бо визинее діло у того и у. другаго едино бываетъ; но виутреннее расположеніе и намъреніе различно можеть быть На примъръ: единъ судія не пріемлеть мады, и другой не пріемлеть; первый ради того не пріемлеть, что указы Монаршіе казнію грозять, а браль бы, когда бы того не было; другой не береть ради того, что бы Бога не прогитвать преступленіемъ запов'єди Его святой: сей истипный немздонмецъ доброе и Богобоящееся сердце имъеть, а оный хотя руками не пріемлеть мады, но сердцемъ принимаетъ; и потому какъ мадоимецъ судится; ибо страхъ человъческій имъетъ, а не Божій, человъка бонтся, а не Бога; и для того злое и невърное сердце имъетъ. Единъ не крадеть ради того, что не хочеть; другій не крадеть для того, что не можеть, а краль бы, когда бы случай быль: оный подлинно не тать есть; а сей всегда сердцемъ крадетъ. Единъ дастъ милостыню ради имени Христова, хотя въ бъдности просящему помощи; а другій, чтобы славу добрую нажить: оный истинный милостивець; а сей тщеславецъ. Единъ входить въ церковь обще съ върными молитися и славословити Имя Божіе; а другій посмотръть церемонін: оному полезенъ, сему

неполезенъ входъ церковный; ибо и язычники смотрять на церемонію христіянскую.... Намъреніе бо есть какъ основаніе, на которомъ дъло назидается. И какое намъреніе, такое и дъло: ежели доброе намърение, доброе дъло; ежели злое намъреніе, злое и дъло есть совершаемое. Отсюду последуеть, что никого ни хвалить, ни хулить безразсудно не должно намъ. Понеже внутренняго человъческаго состоянія и намъренія никто, кромъ единаго Бога, знать не можетъ. Кто бо высть от человых, яже въ человыць, точно духъ человька живущій въ немъ? (1 Корино. 2, 11.) Ибо часто бываеть, что безумно хвалимъ того, кто предъ Богомъ окаяненъ, и потому въ самой вещи мерзокъ есть; осуждаемъ того, котораго Богь оправдаеть; и оправдаемъ несмысленно того, ксго Богь осуждаеть, и потому грашимъ.

Понеже убо всякое дъло человъческое, какъ внутреннее, такъ и виъшнее, отъ сердца зависить; и каковое сердце, таково и дъло — доброе или злое; и отъ природы имъемъ сердце растлънное: того ради должно усердно и непрестанно молиться и просить у Сердцевъдца Бога, Который изъ ничего все и изъ худаго доброе дълаеть, просить сердца новаго и духа праваго, что бы помышленія и дъла, отъ сердца происходящія, правая были и къ единой Божіей славъ намъреваемыя; должно по примъру Псаломинка всегда воздыхать: сердце чисто созижди во мив Боже и духъ правъ обнови во утробъ моей! (Псал. 50, 12.) А когда сердце правое будеть, то и дъла права будуть.

pyroasile is avante norpedine, receptace no-

# наставленія святыхъ отцевъ.

(Продолженіе.) 33.) Разказываль намъ Авва Исаія: Какъ и ендълъ однажды съ Аввою Макаріемъ, пришли къ нему семь братій изъ Александріи, и искушая его, спросили: скажи намъ, отче, какъ спастись? Я взяль свертокъ бумаги и съль къ сторонъ, чтобъ записывать, что будетъ исходить изъ устъ его. Старецъ воздохнулъ и, отверзши просвъщеиныя уста свои, началь говорить: о братіе! каждый изъ васъ знаетъ какъ спастись, но то горе наше, что мы нежелаемъ спасаться. Тъ сказали ему: мы очень желаемъ спастись, но злые помыслы не попускають намъ. Чтоже дълать намъ? Старецъ сказалъ: если вы монахи, то за чъмъ кружитесь среди мірянъ? Вамъ и приближаться не должно туда, гдъ есть міряне. Тъ, кои отрекшись отъ міра и облекшись въ Ангельскій образъ, остаются среди мірянъ, сами себя обольщають и сбивають съ пути: всуе весь трудъ ихъ. Ибо что пріобратуть они отъ мірянь, крома плотскаго упокоенія?—а гдъ плотское упокоеніе, тамъ не можеть обитать страхъ Божій, особенно въ монахъ. Почему монахъ называется монахомъ? --Потому, что онъ одинъ съ единымъ Богомъ бесъдуетъ день и ночь. А монахъ, остающійся среди мірянъ, какъ будеть съ единымъ Богомъ? -Если монахъ, проводящій среди мірянъ день, много два, за тъмъ, чтобъ, по невозможности жить безъ потребностей тълесныхъ, продать свое рукодъліе и купить потребное, возвратясь потомъ въ келью искренно раскаеватся и жалъетъ

о тъхъ двухъ дняхъ, проведенныхъ въ городъ, для продажи рукодълія своего, чувствуя немалое отъ того разстройство въ порядкъ иночествованія своего; то что сказать о томъ, кто постоянно живетъ среди мірянъ?-По истинъ таковый никакой не получить пользы (оть своего монашества). какія пріобрътаеть добродътели монахъ, среди мірянъ живущій! Когда лишь начнеть только онъ монашествовать, то на первыхъ перахъ бываеть обыкновенно воздержень языкомъ, постится и смиряется. Когдаже придеть въ извъстность и проидеть слава о немъ, - что-де такойто монахъ по истинъ есть рабъ Божій; - тотчасъ сатана внушаеть мірянамъ нести ему всякія потребности-вино, елей, деньги и всякія вещи, говоря: святче, святче! — Слыша — святче, напыщается смиренный монахъ, какъ обычно тщеславію и начинаетъ ходить къ нимъ посидъть, - встъ, пьеть и утвишается. Когда потомъ станеть на псалмонъніе, то возвышаетъ гласъ свой, и міряне начинаютъ говорить о немъ съ похвалою - что такой-то монахъ поетъ псалмы и совершаетъ бдънія. Отъ сего еще болье одольваеть его тщеславіе: еще болье надымается онъ и высится: смиреніе со всъмъ отходить оть него, и если кто скажетъ ему не ласковое слово, онъ отвъчаетъ ему еще хуждшимъ. - Далъе, - такъ какъ день и ночь видить мірянь, то діаволь уязвляетъ его красотою женъ и онъ бываеть въ большомъ смущении и большой опасности; - ибо Господь нашъ Інсусъ Христосъ сказаль въ Евангелін: всякь, иже возгрить на жену, ко еже вождельти ел, уже мободийствова съ нею въ сердив своемъ (Мат. 5, 28.).-Недолжно намъ, бр., безъ вниманія пропускать слово сіе, слыша, что въ другомъ мъстъ говорить Господь: небо и земля мимоидуть, словеси же моя не мимоидуть (Мат. 26, 35.). — За тъмъ приходять заботы житейскія и онъ начинаетъ промышлять о тълесныхъ потребахъ; на годъ собравъ ихъ, удвояетъ, а потомъ начинаетъ собирать золото и сребро, чъмъ демоны низвергають его наконець къ самому корию сребролюбія. — Послъ сего, если кто приносить ему малое, онъ отвергаетъ говоря: не принимаю сего, потому что ничего неберу; кто приносить золото или серебро. или одъяніе, или другое что ему пригодное, онъ тотчасъ съ радостио принимаетъ его и, поставя транезу, начинаеть утъщаться съ нимъ. А бъдный, или лучше Христось толчеть извит въ двери, и никто не внемлеть, никто не слышить. Къ таковымъ сказалъ Господь нашъ Інсусь Христось: удобъе есть велбуду сквозъ иглины ушы проити, неже богатому въ царствіе Божіе внити (Мат. 19, 24). Скажите миъ, отцы: Ангелы на небесахъ о собраніи золота и сребра заботятся, или о славъ Божіей?-Для чего и мы приняли образъ сей, чтобъ собирать богатство и тятьнное вещество, или чтобъ быть подобыми апгеламъ? Или не знаете, что падшій съ небесь (ангельскій) чинъ пополияется изъ монаховъ? За чъмъ же, отрекшись отъ міра, опять въ нерадъніи совращаемся съ пути смиренія? - Или не знаете, что вино, жены, золото, плотской покой, и блужданіе среди мірянъ, —все сіе удаляєть нась оть Бога? — Корень бо всыми влыми сребролюбіе есть (1 Тим. 6, 10.). Сколько отстоить небо оть земли, столько отстоить сребролюбивый монахъ отъ славы Божіей И по истинъ иътъ зла больше того зла, какому подвергается сребролюбивый монахъ. Монахъ, любящій мірскія бесъды, требуетъ многихъ молитвъ святыхъ отцевъ. Или не слышимъ, что говоритъ блаженный Іоаннъ: не любите міра, ни яже въ мірь, аще кто любить міръ, нъсть любве отчи въ немъ (1 Іоан. 2, 15.)? —Равно и Апостолъ Іаковъ говоритъ: иже восхощеть другъ быти міру, врагъ Божій бываетъ (Іак. 4, 4.). Да бъжимъ же, братія, отъ міра, какъ бъжитъ кто отъ змія, если желаемъ быть монахами. Лучше, братія, имъть одну брань, нежели много или даже безъ числа.

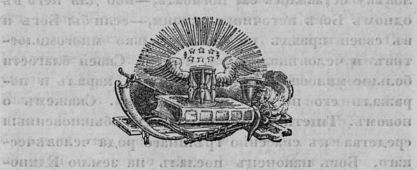
Скажите миъ, отцы и братія, отцы наши гдъ стяжали добродътели-въ міръ или въ пустынь? Какъ же мы хотимъ стяжать добродътели, живя въ міръ? Если не взалчемъ, если невозжаждемъ, если не понесемъ хлада ночи и зноя дня и совствъ не умремъ для тъла, то какъпоживемъ для души? Какъ хотимъ мы наслъдовать царетво небесное, пребывая среди мірянъ? Или какъ даже возведемъ умныя очи свои къ нему, кружась івь суеть. Не теряеть ли своего достоинства воинъ, который, бъжавъ съ войны, предается куплямъ житейскимъ? Пе тъмъ ли паче мы лишимся наслъдія царства небеснаго, если, живя съ мірянами, будемъ только ъсть и пить? Да не внушаеть вамь діаволь такихь злыхь помысловъ: я-де собираю для того, чтобъ (чрезъ милостыню) заслужить еще и награду! Потому что кто не хочеть творить милостыни изъ кодранта (изъ малаго), тотъ не сотворитъ и изътысячи денаріріевъ (изъ большаго). Нътъ, братія мои! Не хочеть Богь, чтобы мы, монахи, имъли золото или серебро, одъянія и другія вещи. Господь заповъ-

даль, говоря: Возгрите на птицы небесных, жо ни стоть, ни жнуть, ни собирають въ житницы, и Отечь вашь небесный питаеть ихь (Мат. 6, 26.). Монахъ, имъющій золото, серебро и другія вещи не въруеть, что Богъ можеть напитать его. Но въдь если Онъ не можетъ подать намъ хлеба насущнаго, то не можеть даровать и царствія Своего. Вотъ что знаю я навърно, что если я имъю потребное, и другой кто, особенно мірянинъ, самъ по себъ, несеть миъ что нибудь, то это бываеть по дъйствію діавола; если же принесеть кто, когда не имъю, и послъ того какъ помолюсь однажды и дважды, это означаеть, что и миъ, какъ иъкогда Данінду во рвъ львиномъ, посылаеть Богь, зная, что я нуждаюсь. Но когда я не только ни въ чемъ не нуждаюсь, но еще имъю золото, серебро и другія вещи, между. тъмъ не хочу тратить на содержание себя, а ожидаю, чтобъ другой принесъ мнъ потребное, тогда я бываю сообщинкомъ Іуды Искаріотскаго, который оставя дарованную ему благодать, устремился въ слъдъ похоти сребролюбія. Зная сіе, блаженный Апостолъ назвалъ сребролюбіе не только корнемъ всъхъ золъ, но и идолослуженіемъ (Ефес. 5, 5.). И такъ видите, въ какое зло страсть сія увлекаеть монаха, когда ввергаеть его даже въ идолослужение; ибо сребролюбивый отступаетъ отъ Бога и поклоняется изваянному идолу человъческому т. е. золоту. О сребролюбіе! ты удаляешъ монаха отъ Бога! О сребролюбіе, горькое и плачевное! ты отлучаень монаха оть чина Ангельскаго! О сребролюбіе, корень всъхъ золъ, ты ввергаешь монаха все въ большія заботы, пока доведенть до того, чтобъ онъ оста-

виль славу небесную и прилъпился къ міродержателямъ въка сего! О сребролюбіе, хороводенъ всякаго зла, ты изощряещъ языкъ монаха на брань, ссоры и смуты, пока не подведешь его подъ судъ, на подобіе мірянъ! Горе монаху, дающему свободный къ себъ доступъ демону сребролюбія! Горе монаху сребролюбцу, что еставиль заповъдь Спасителя, рекшаго: нестяжите влата, ни сребра (Мат. 10, 9). Напрасно успоконваетъ себя такой монахъ, говоря: правила своего я не нарушаю: исполняю и третій, и щестой, и девятый часъ; ибо сказано: не всяко глиголяй ми: Господи, Господи, внидеть въ царствіе небеснов (Мат. 7, 24). Часто говорить онъ себъ: чъмъ повредять мнъ серебро, золото и другія вещи-не зная, что гдъ золото, серебро и вещи, тамъ свободный доступъ демонамъ, тамъ пагуба души и тъла, тамъ горе повсегда. Какъ войдетъ сокрушение въ сребролюбиваго монаха, когда онъ, оставя волю сотворшаго его и призывающаго къ жизни въчной, золото чтить и лобызаеть? Какъ войдеть въ такого человъка сокрушеніе? Впрочемъ діаволъ част возбуждаетъ въ немъ слезы и воздыханія и заставляеть его бить себя въ грудь, внушая притомъ: вотъ далъ тебъ Богъ золото и сребро, и сокрушеніе, -- за тъмъ, чтобъ ему и на мысль не приходило когда нибудь изторгнуть корень сребролюбія. О братіе мои возлюбленные! Какъ мы монахи имъемъ золото и сребро, и одъянія и всякія вещи, и ни когда не перестаемъ собирать болъе и болъе, а между тъмъ бъдный, паче же Христосъ, немощенъ и алченъ, терпитъ жажду и мразъ, и мы ничего не хотимъ сдълать для Него! Какое оправданіе представимъ мы, братіе,

Владыкъ Христу, что отрекшись міра, опять ищемъ его, мятемся подъ схимою, и сей ангельскій образъ дълаемъ житейскимъ, обращая его въ промысль о золоть, изъкоего или со всъмъ недаемъ (нуждающимся), или если даемъ, то при другихъ, для того, чтобъ насъ хвалили? Нътъ, братіе мои возлюбленные, убъжимъ отъ міра. Нужда намъ належить спасаться въ пустынъ; среди же мірянъ по истинъ не спасемся; ибо Господь говоритъ: кто не отречется міра и того, что въ мірт, еще же и души своей, и не возметь креста своего и непослыдуеть Мин, инсть Мене достоинь (Лук, 14, 26). Живу азъ, глаголетъ Господь: изыдите отъ среды ихъ и отлучитеся (2 Кор. 6, 17). Посмотрите, братіе мои возлюбленные, какъ полезно бъгать сообщенія съ людьми житейскими. Эго полезно и для нихъ и для насъ. Вся бесъда ихъ о торгахъ, сходбищахъ, женахъ, дътяхъ, скотъ: а такая бесъда не удаляеть ли помышленій ума отъ Бога? Если же одна бесъда съ ними удаляеть умъ отъ Бога, то какой вредъ долженъ быть оть того, если ъсть съ ними и пить. Не потому я говорю сіе, чтобъ они были нечисты; да не вудеть. По они ъдять по дважды въ день и притомъ всякаго рода яства и мяса, мы же воздерживаемся отъ мясь и разнообразныхъ яствъ, и ъдимъ всегда однажды въ день. - Притомъ если они видять, что мы вдимъ довольно, тотчасъ осуждають насъ и говорять: воть и монахи ъдять въ сытость, не помня, что и мы также обложены плотью, какъ и они. Опять, если видять что мы воздержны въ пищъ, тоже осуждають насъ, говоря: вотъ человъкоугодники! И губять такимъ образомъ души свои из-за насъ. Также

если видять, что мы тдимъ неумытыми руками, или неопрятно держимъ одежду, говорять: вотъ невъжды! И опять, если видять, что ъдимь умытыми руками, говорять: воть и монахи чистятся. И губять себя из-за насъ, и мы бываемъ причастниками и виновниками ихъ погибели. Бъгая убо да бъжимъ трапезъ ихъ; и будемъ искать болъе поношенія ихъ, чъмъ похваль: ибо поношеніе ихъ доставляеть вънцы. Что миъ пользы, если угожу человъкамъ и прогитвино Господа Бога моего? Апостолъ: Павель говорить: аще быхь еще человькомь угождаль, Христовъ рабъ не быхъ убо быль (Гал. 1, 10)? Не молимся ли мы предъ лицемъ Господа, говоря: Інсусе, Боже нашъ! - Избави и изми насъ отъ укора и похвалы ихъ?-Небудемъ же пичего дълать въ угождение имъ. Ибо какъ похвала ихъ не можемъ ввести насъ въ царствіе небесное, такъ и всякій укоръ ихъ не можеть заключить для насъ въчной жизни. - Да въдаемъ, братіе мои, возлюбленные и благословенные, что и о всякомъ словъ праздномъ мы дадимъ отчетъ Господу Богу нашему. Это коммония акант аконо



родиато Срма своего, 1 осно из нашего Інерев Хриека, дабы Онъ нектинка насъ отъ гръховъ Своего

no monare caucin yandemica corrected and an ec-

# и видать, что мером в нермитьими руками, и пеопратио держимъ одежду, говорать: воть

#### на праздникъ казанскія иконы божія матери.

Преосвященнаго Епископа Николая.

Се от нынъ ублажать мя оси роди.

-втэод лиц эйнэшоноп одн :аглахоп амаггала винэн Какъ точно, какъ полно, и какъ ясно исполняется сіе пророчественное о своей всемірной славъ слово смиренной Дъвы, послужившей нашему спасенію сверхъестественнымъ рожденіемъ Спасителя! И ублажають Тебя, Пресвятая Богородице, и будуть ублажать вси роди, всъ христіане; нбо Ты-Божіе къ смертнымъ благоволеніе и смертчымь къ Богу дерзновение, - чудная посредница, чрезъ которую, при всемъ нашемъ окаянствъ и недостоинствъ, и Богъ ниспосылаетъ намъ кія Свои благословенія, и мы дерзаемъ возсылать къ Богу всякія свои моленія. —

Не говоримъ древняго, что когда человъкъ чрезъ гръхъ уклонился отъ Бога, тогда и Богъ по правдъ своей уклонился отъ человъка, и человъку оставалось бы погибать, - ибо для него въ одномъ Богъ источникъ жизни, -если бы Богъ и въ своей правдъ не быль столько многомилостивъ и человъколюбивъ, что по Своей благости больше миловаль виновнаго, чъмъ караль и поражаль его по Своему правосудію. Скажемъ новомъ. Тщетно истощивши всъ обыкновенныя средства къ спасенію гръшнаго рода человъческаго, Богь наконецъ послаль на землю Единороднаго Сына своего, Господа нашего Інсуса Хриета, дабы Онъ искупиль насъ отъ гръховъ Своею

кровію, примириль насъ съ Богомъ правды Своею правдою, и, какъ въчная любовь, быль для насъ источникомъ всякой небесной милости. Что Богь есть любовь, это для гръшнаго отрадное понятіе или мысль о Богъ такъ олицетворена и осуществлена въ Іисусъ Хрисгъ, что мы эту любовь въ лицъ Его видимъ, осязаемъ, вкушаемъ, чувствуемъ больше дъйствительности; и больше сего, кажется, самъ Богъ неможетъ уже инчего сдълать для гръшниковъ. Чъмъ же мы на такую безпредъльную любовь Божію отвъчаемъ? Иосмотримъ.

I. Христосъ приходить на землю и преподаетъ намъ самыя истинныя понятія о Богъ, дабы мы достойно чтили Бога; ибо безъ истинныхъ о Богъ понятій нельзя достойно и чтить Его; Люди безъ такихъ понятій не только почтили бы тварей за Бога, примъчая въ нихъ слъды Божіей силы, по и самаго Бога почтили бы не лучше, какъ тварей, ибо останавливались бы на однихъ собственныхъ и чувственныхъ о Богъ понятіяхь; и преподаеть Христось понятія о Богь самыя върныя, ибо самъ почерпнуль ихъ въ лопъ или существъ Божіемъ, или лучше, во Христь самъ Богъ говориль намь о Себъ. Что же мы, уважаемъ ли, любимъ ли, читаемъ ли Св. Евангеліе, въ которомъ заключено все Христово учение о Богъ! Принимаемъ ли всего върою, что Евангельскія понятія о Богъ суть истины, Самимъ Богомъ намъ о Себъ сообщенныя, и что безъ нихъ во все нельзи, и по нимъ только можно намъ, достопно чтить Бога? - Или напротивъ не уважаемъ и незнаемъ Евангелія болъе всего, накъ бы это была одна книга, меньше всего заслуживающая нашего вниманія? А если когда читаемъ или слышимъ Евангеліе, то не пересуждаемъ ли Его ученій, какъ бы онъ были ниже нашего ума, не подходили подъ наши понятія, предметомъ своимъ вовсе насъ не касались, и вовсе ненужны для того, чтобы по нимъ чтить Бога, ибо на то у насъ есть свой разумъ? - Отвътъ оставляю на совъсти каждаго; но, если мы неуважаемъ и нелюбимъ Евангелія; то прошу представить, въ какое положение мы поставляемъ себя къ Інсусу Христу, и чего намъ ожидать должно? Думаете ли, что истины Божін, Христомъ намъ возвъщенныя, могуть быть пренебрежены безнаказанно? - Итть, нельститеся, говорить Апостоль, Бого поругаемь небываеть (Гал. 

Інсусъ Христосъ приходить на землю и учить нась Божінмь заповъдямь, то изъясняя еще прежде намъ преподанныя чрезъ Мочсея въ десятословін, то предлагая высшія и совершеннъйшія, дабы правда христіанъ была чище, выше и Богоугоднъе правды книжниковъ и фарисеевъ, иначе и тъ невнидутъ въ царствіе небесное (Мат. 5, 20), какъ и сін послъдніе, - и нетолько учить, но и оправдываеть Свое ученіе примъромъ Своей святой жизни, чтобы никто несказаль, что Онъ даеть такія заповъди, которыхъ Самъ неисполняетъ, ибо невозможно ихъ исполнять, но чтобы всякъ видълъ, что Его заповъди не тяжелы, а легки и благи (Мат. 11, 30. Іоан. 5, 3) и для слабой природы человъческой, какую Онъ Самъ имълъ. Чъмъ же мы отвъчаемъ и на заповъди Христовы? Исполняемъ ли ихъ, какъ христіане, въ чемъ мы дали объть въ самомъ

крещеніи, а следст. и должны исполнять, благородно исполняя свое слово? Имъемъ ли покрайней мъръ твердую мысль жить непремънно по заповъдямъ Христовымъ, иначе подвергнемся смерти временнной и въчной? Покрайней мъръ изучилиль мы и знаемъ ли эти заповъди, и убъждены ли, что благоугождать Богу иначе нельзя. какъ по симъ только заповъдямъ, ибо Ему можно угодить неиначе, какъ только такъ, какъ Самъ Онъ благоизволяетъ и отъ насъ требуетъ? Или, напротивъ, вовсе не слъдуемъ заповъдямъ Христовымъ, какъ бы никогда необязывались по нимъ жить, какъ бы вовсе нельзя ихъ исполнить, какъ бы намъ вовсе и нътъ нужды въ нихъ, и онъ для насъ вовсе неимъють никакого значенія, а довольно, на настоящую жизнь, изучить правила жизни мірской и по нимъ однимъ жить, живя по плоти, удовлетворяя страстямъ; чтожъ касается до жизни загробной, то - что тамъ будеть, одному Богу извъстно? - Отвъть опять остается на совъсти каждаго; но и опять спращиваю, въ какое положение поставляемъ мы себя противъ Христа, если не уважаемъ и знать не хотимъ Его заповъдей! Уже ли Богъ законодатель не постоить за Свой законъ, и не исполнить угрозъ надъ преступниками онаго, равно какъ и Своихъ объщаній - усерднымъ исполнителямъ воли Его? Нътъ, братіе, нельститеся: Бого поругаемо небываеть.

Наконецъ Інсусъ Христосъ, нетолько преподалъ намъ ученіе о Богъ и заповъди Божіи, нетолько умеръ за насъ на крестъ, примирилъ насъ съ Богомъ, умолилъ Его быть для насъ Отцемъ самымъ, какъ только можно, или даже неможно

вообразить, чадолюбивымъ, и тъмъ совершилъ наше спасеніе, но чтобы спасеніе сдълать и для насъ возможнымъ и удобнымъ, Онъ, оставивши землю и вознесиись на небо, не оставиль насъ енротами, а послалъ на всяку плоть, т. е. всъмъ намъ, иного Утъшителя и Спасителя, Духа Святаго, дабы Онъ совершалъ въ насъ спасеніе самымъ дъломъ, а Самъ Христосъ, сидя одесную Бога Отца, выну о насъ предъ Нимъ ходатайствуеть, умоляя Его Своими заслугами, такъ что мы имъемъ теперь двухъ ходатаевъ — одного на земли, Духа Святаго, другаго на небъ Самаго Іисуса Христа, ходатаевъ-равно всесильныхъ, равно человъколюбивыхъ и равно близкихъ къ Богу Отиу ходатаевъ, которые несравненно съ большею любовію пекутся о нашемъ спасеніи, чъмъ заботливая доилица гристь своя чада (1. Солун 2, 7). Чемъ же мы отвъчаемъ на такое строительство нашего спасенія? Предаемъ ли дъло нашего спасенія силь и руководству Інсуса Христа и Духа Святаго? Исполняемъ ли тъ условія, которыхъ Самъ Христосъ отъ насъ требуеть для спасенія, и безъ которыхъ спасеніе наше невозможно, наприм. отвергаемся ли себя, презираемъ ли земныя сокровища, отвращаемся ли чувственныхъ увеселеній, любимъ ли враговъ, благотворимъ ли всякому меньшему нашему брату, и под.? Пользуемся ли тъми средствами къ спасенію, которыя учредиль Духъ Святый и чрезъ которыя Онъ проливаетъ намъ разнообразную спасительную благодать Свою, -- каковыя средства суть Богослуженія общественныя и домашнія, Божественныя таинства, вев церковные обряды и уставы? Покрайней мъръ принимаемъ ли всъ такія условія

и средства съ полною върою, что они сколько для \* христіанина спасительны, столько же и неоходимы? Если мы и здась не можемъ быть правы; то что же мы для Христа, и Христось для насъ? Не въ крайности ли Христосъ сказать о насъ, что нъкогда сказалъ Богъ у Пророка о въроломномъ народъ Іудейскомъ: слиши небо и внуши вемле! сыны родихъ и возвысихъ, тіи же отвергошася Мене. Позна солъ стяжавшаго и, и осель ясли господина своего, израиль же Мене не позна, и модіи Мои не разумьша. Увы языко грышный (Ис. 1, 2-4)? Пренебрегая строительство нашего спасенія, не должно ли бояться, что бы пренебрежение не отразилось на самихъ устроителей нашего спасенія, на Духа Святаго, Который тщетно трудился надъ совершеніемъ нашего спасенія, на Інсуса Христа, Который тщетно умеръ за гръхи наши, воскресъ за оправданіе наше и не престаетъ ходатайствовать о насъ на небъ, и на Бога Отца, Который отъ всей любви, но тщетно далъ намъ единороднаго Сына Своего; думаль, что увърують въ Него, и не погибнуть, а получать животь въчный, но вышло, что кажутся или называются върующими, а погибають, какъ невърующіе? Въ такомъ случать сами собою приходять на мысль страшныя слова Апостола Павла, который говорить, - отвергся кто закона Моисеова, безъ милосердія при двоихъ или тріехъ свидътеляхь умираеть: колико мните горшыя сподобится муки, иже Сына Божія поправый и кровь завытную, еюже освятися, скверну возмнивь, и Духа благодати укоривый? сымы бо рекшаго: Мик отмщение, Азъ воздамъ, глаголетъ Господь (Евр. 10, 28. 29. 30). И дъйствительно Господь воздасть; нельститеся,

чада благодати; есть и день суда; ибо Богъ пору-

Что бы не говорить много, разсудите сами, братіе моя. Если мы не водимся Евангельскимъ ученіемъ о Богъ, если неслушаемся заповъдей Христовыхъ, если не уважаемъ ни условій, ни средствъ предписанныхъ намъ для спасенія, то не поставлнемъ ли мы себя противъ Христа въ такое же положение, въ какое первый гръхъ поставилъ перваго человъка противъ Бога т. е. въ состояніе вражды? ибо обстоятельства и тамъ и здъсь одни и тъже: тамъ Богъ требовалъ, чтобы человъкъ жиль по Его воль, но человъкъ тому воспротивился, и возстала вражда между человъкомъ и Богомъ: и здъсь Христосъ требуеть, чтобы христіане жили по Его волъ, иначе кто не сь Нимъ, тоть противъ Него (Лук. 11, 23); если же христіане не слушаются Христа, но во всемъ противятся Ему, не возстаеть ли и здъсь вражда между христіанами и Христомъ? - Но первая вражда между Богомъ и человъкомъ разрушена и уничтожена Христомъ: врази бывше, примирихомся Богу смертію Сына Его, пишеть Апостоль (Рим. 5, 10): ктожъ теперь примиритъ христіанъ со Христомъ? Кто уничтожить между ними вражду? Кто дасть гръшнымъ христіанамъ дерзновеніе приступать ко Христу? - 0! многомилостивый Інсусе! мы не ограничиваемъ безпредъльнаго Твоего человъколюбія; мы въруемъ, что никакое множество и никакая великость нашихъ гръховъ не превосходить, не побъждаеть, не исчерпываетъ Твоего милосердія: но собственная совъсть наша, отягченная и терзаемая своими гръхами, педаетъ намъ дерзновенія вознестись къ Тебъ мыслію и върою, которая не лучше маловърія или во все невърія, ни чувствомъ и надеждою, которая не лучше боязни или вовсе отчанія; она все клонить нась долу, страшится неба, и на Тебя, любовь Божія, не можетъ уже взирать, какъ на друга и Спасителя, но бонтся Тебя и трепещеть, какь судіи и отметителя. Ктожь насъ примирить со Христомъ? - Это, братіе, собственно Матерь Божія; Ее самъ Христосъ поставляеть между Собою и нами; Ей Онъ поручиль насъ еще при крестъ, въ лицъ Апостола Іоанна какъ дътей - матери; а потому Она близка и къ Христу, какъ къ Сыну и къ намъ, какъ чадамъ своимъ. Она и можетъ молиться Сыну за гръшниковъ, много бо можетъ молитва материяя къ Сыну, особенно въ дълъ, за которое Самъ Сынъ положиль душу Свою; и хочеть молиться Сыну за насъ гръшниковъ и тъмъ болъе, чъмъ мы гръшнъе, ибо любить насъ, какъ чадъ своихъ, хотя гръшниковъ. Сынъ любитъ матерь; матерь любить нась: какъ же матери не молиться Сыну, и какъ Сыну не послушаться моленія матерняго? И вотъ Пресвятая Богоматерь есть посредница между нами и Христомъ; - отъ Христа Она есть Божіе къ смертнымъ благоволеніе; нбо испрашиваетъ намъ всякія милости; а отъ насъ-есть смертнымо ко Богу дерзновение; ибо самыя недостойныя наши моленія дъласть благопріятными Богу своимъ о насъ ходатайствомъ. Она есть заступница усердная всихь въ державный покровь Ея прибигающихъ; Она за всъхъ молитъ Сына своего Христа Бога нашего и всъмъ творитъ спастися оть всякихъ бъдъ и золъ временныхъ и въчныхъ. А чтобы еще ближе поставить себя къ намъ гръ-

шнымъ немощнымъ по душъ и твлу, не могущимъ восклониться и вознестись до Ней твердою своею мыслію, Она благонзволяеть бывать разновременнымъ, разномъстнымъ и разнообразнымъ явленіямъ пречестной своей иконы и чудеенымъ событіямъ отъ оной, каково напр. и празднуемое нынъ, бывшее избавление града Москвы (въ 1612 году) отъ Поляковъ чудотворныя ради своея иконы, нарицаемыя Казанскія дабы всъ еущіе въ напастяхъ, скорбяхъ, и бользняхъ, и обремененные гръхами многими, предстоя и молясь умиленною душею и сокрушеннымъ сердцемъ предъ пречистымъ Ея образомъ, со слезами и несомивнною надеждою, получали избавлеленіе отъ встать и всякихъ золь, все для себя нужное и полезное, а прежде всего спасеніе дуподожиль дунку Свою и хочеть полить, зонавш

Да исполняется же въ роды родовъ слово Богоматери о самой себъ: се отъ нышь ублажать Мя вси роди. Не смъя по множеству гръховъ своихъ ни очей возвести на небо, не дерзая приступить къ Самому Христу, будемъ прибъгать и молиться къ всеблагой Его Матери, предъ пречистымъ Ея образомъ, съ сокрушеннымъ сердцемъ и умиленною душею, со слезами и съ невозвратною надеждою: заступнице усердная, Мати Господа вышняго! Всъхъ насъ заступи, о Госноже царице и Владычице! избави насъ отъ всъхъ волъ, всъмъ намъ полезная даруй, и вся спаси, Богородице дъво: Ты бо еси Божественный покровъ рабомъ твоимъ. О! не умолчимъ никогда, Богородице, силы твоя глаголати недостойніи; аще бо ты не бы предстояла молящи, кто бы насъ до нынъ избавляль оть всякихь бъдъ? Ио, владычице, нынъ паче потщися помощи намъ, на ны милосердовавши; погибаемъ отъ множества прегръшеній; не отврати твоя рабы тщы; тя бо, и едину, надежду имамы; ты едина Божіе къ смертнымъ благоволеніе и смертныхъ къ Богу дерзновеніе; ты едина спасеніе рода христіанскаго. Аминь.

Говорено 1848 года.



23 Сентября 1861. Печатать дозволяется. Цензоръ Протоіерей Ісаннъ **Москвин**ъ.

Тамбовъ. Въ Типографін Палаты Государственныхъ Имуществъ.

for main's name norminest nowarm means in and and modernousling norminate or a unouserrar material residence or a unouserrar material residence of the contract of the contrac

Tourpend (878 rote)

The state of the s

THE RESERVE TO SERVE THE RESERVE THE RESER

to the received of the state of

The control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the co

de Francisco II de La Company de La Company

Tandon's TR. Tenderable Tlanders for yang and and the Tandon's Tenderable The Committee of the Theory of the Tenderable of the Tenderable