Commence of the Commence of th

# ДУХОВНЫЙ ВЪСТНИКЪ

На русскомъ и грузинскомъ языкахъ.

ШЕСТНАДЦАТЫЙ ГОДЪ ИЗДАНІЯ.

"Духовный Въстникъ Грузинскаго Экзархата" выходитъ 2 раза въ мъсяцъ, 1 и 15-го числа.

Подписная цъна на "Духовный Въстникъ" съ доставкой и пересылкой во всъ города Россійской имперіи: на годъ—5 руб., на полгода—2 руб. 50 к., на одинъ мъсяцъ—40 к., отдъльный номерь—20 коп.

Плата за объявленія взимается: за 1 стр.—4 руб., за <sup>1</sup>/<sub>2</sub> стр.—2 руб., за <sup>1</sup>/<sub>4</sub> стр.—2 руб., за <sup>1</sup>/<sub>4</sub> стр.—1 руб. За объявленія, печатаемыя нѣсколько разъ, плата по соглашенію.

Редакція открыта ежедневно, кромѣ воскресныхъ и праздничныхъ дней, отъ 10 до 2 часовъ дня.

Статьи и корреспонденціи адресуются на имя Редакців съ обозначеніемъ имени и адреса автора, а также условій. Рукописи, по усмотрѣнію редакціи, подлежать измѣненіямъ и сокращеніямъ.

Авторы, желающіе получить непомъщенныя статьи обратно, придагають при статьяхъ почтовыя марки.

Адресь редакціи: Тифлись, Экзаршеская пл., здан. Синодальной Конторы.

1—15-го мая.

№ № 9—10.

1906 г.

### TACTS OPPUTITATIONS

## Распоряженія Грузинскаго Епархіальнаго Начальства.

Награждены скуфьею: Священникъ Ельгечмязскаго прихода Димитрій Фахуровъ, священникъ на вакансіи псаломщика Ялаузъ-Чамскаго прихода Іоаннъ Гавріиловъ, священникъ Ивановскаго прихода Александръ Карибовъ, Священникъ Меджингертскаго прихода Евстафій Николаевъ, Священникъ Гюлябертскаго прихода Николай Пруссаниди, Священникъ Герюсинскаго прихода Александръ Севастъ-

новъ, Священникъ Сіонскаго Собора Исаакъ Чекуровъ и Священ никъ Голицинскаго прихода Михаилъ Джейрановъ, 15 Марта. Награждены набедренникомъ: Священникъ Ортакейскаго прихода Исаакъ Архондовъ, Священникъ на вакансіи псаломщика Караклисскаго прихода Өеодоръ Андріановъ, Священникъ на вакансіи псаломщика Каракуртского прихода Георгій Спиридоновъ, Священникъ на вакансіи псаломщика Дивикскаго прихода Өеодоръ Харитовъ, Священникъ Рехскаго прихода Николай Бакурадзе, Священникъ Свъчинскаго прихода Матвъй Карташовъ, Священникъ Ново-Михайловскаго прихода Іоаннъ Рамфопуло, Священникъ Тифлисской 1-й Миссіонерской церкви Владиміръ Слободянниковъ и Священникъ Арзнійскаго прихода Николай Шабазовъ, Священникъ Бакинской жельзно-дорожной церкви Димитрій Ивановъ, 15 марта. Опредълены на мъста: Сынъ священника Гедеонъ Каріаули—и. д. псаломщика въ Каисхевскій приходъ, 4 марта. Сверхштатный псаломщикъ Александропольской церкви Василій Пилипцовъ-и. д. псаломщика къ Эч міадзинской церкви, 7 марта. Сверхштатный псаломщикъ Боржомской Іоанно-Крестительской деркви Владимірь Табатадзе-и. д. псаломщика въ Гуджаретскій приходъ, 9 марта. Учитель Карсской церковноприходской школы студенть семинаріи Николай Григоріадись - временно и. д. псаломщика къ Карсскому Собору, 7 марта. Воспитанникъ 2 класса Тифлисской Духовной Семинаріи Давидъ Самадовъи. д. псаломщика въ Агдашскій приходъ, 2 марта. Сынъ священника Григорій Харитоновъ-и. д. псаломщика въ Ацхурскій приходъ, 13 марта. Ученикъ 2 класса Тифлисской Дух. Семинаріи Акакій Гелашвили и. д. псаломщика въ Аркнетскій приходъ, 13 марта. Учитель Голицынской школы Исидоръ Банула—псаломщикомъ въ Нордъ-Остово-Култукскій приходъ, 14 марта. Діаконъ Карсскаго Собора Павель Стекловь-на священии оское мъсто въ Тертерскій приходь, 3 марта. Житель с. Итрія князь Владиміръ Чхендзе—на псаломщическое мъсто къ Бодавской церкви, 17 марта. Смотритель Славянскаго двужиласснаго училища Василій Яловой рукоположенъ во священника въ Сунженскому приходу, 20 марта. Діаконъ Александропольской церкви Соломонъ Анастасовъ рукоположенъ въ санъ священника къ церкви пос. Александровки, 24 марта. Бывшій ученикъ 3 класса Тифлисской Дух. Семенаріи Алексей Годерзовь и. д. псаломщика въ Тертерскій приходь, 29 марта. Перемъщены. И. д. псаломщика Нордъ-Остово-Култукскаго прихода Моисей Кремсъ пе-

ремъщенъ въ Зюдъ-Остово-Култукскій приходъ, 14 марта. И. д. псаломщика — священникъ Арамвартанскаго прихода Іоаннъ Папа-Михайловъ-въ Азатскій приходъ, 17 марта. Псаломщики: Хелтубанскаго прихода Алексъй Квиникадзе и Свенетскаго-Луарсабъ Бибилури-одинъ на мъсто другого, 29 марта. Уволены за штатъ. Псаломщикъ Боржомской кладбищенской церкви Николай Лавасовъ-З марта. Исаломщикъ Каисхевскаго прихода Георгій Карсаулидзе—4 марта. Псаломщикъ Чилуртъ-Эбнисскаго прихода Зурабъ Окропиридзе-6 марта. Псаломщикъ Гуджаретскаго прихода Прокопій Габичвадзе – 9 марта. Псаломщикъ ур. Астары Евгеній Павловскій – 8 марта. Исаломщикъ Ацхурскаго прихода Өеодоръ Гвелесіани-8 марта. Псаломіцикь — священникъ Арзнискаго прихода Іоаннъ Давидовъ 17 марта. Псаломщикъ Бодавскаго прихода Платонъ Картвелашвили-17 марта. Священникъ Кучатанскаго прихода Азарій Миріановъ 6 марта Псаломщикъ Дидъ-Меджврисхевскаго прихода Мелитонъ Бедіевъ отстраненъ оть должности, 7 апръля.

### ЧАСТЬ НЕОФФИЦІАЛЬНАЯ.

# Литургическая справка по вопросу объ автокефаліи грузинской церкви.

Вопросъ объ автокефаліи грузинской церкви сдѣлался за послѣднее время прямо таки злобою дня. Необходимость прав ическаго разрѣшенія этого вопроса въ томъ или иномъ смыслѣ вызвала потребнос в всесторонняго научнаго выисненія его, благодаря чему создалась цѣлая, можно сказ ъ, литература, направленная въ эту именно сторону. Но, тщательно комментируя туземные и иностранные источники историко-каноническаго характера, занимающіеся этимъ вопросомъ, почему то игнорирують источники литургическіе, которые, по нашему мнѣнію, съ пользою могли быть привдечены къ разрѣшенію этого "проклятаго вопроса".

Дѣло въ томъ, что въ силу "Протрептикона" или "повелительнаго писанія" патріарха антіохійскаго Өеофилакта (741—751), грузины получили право посвящать Католикоса у себя,—въ Грузів же; но при этомъ "уставлено бысть въ споминаніе имѣти Патріарху Антіохійскому единому въ Иверіи и посылать Екзарха на посъщеніе о ересѣхъ... и взимать на каждо лѣто златникъ тысящу окупленія

(ради) ароматомъ святаго мура". 1) Защитники автокефаліи грузинской в перква убъждають, что эта послідняя тінь зивисимости груз. церкви отъ антіохійскаго престола, выражавшаяся между прочимъ, въ возношеніи имени антіохійскаго патріарха на церковныхъ службахъ, уничтожена была при патріархѣ Петрѣ III (1052—1062). Историкъ Кедринъ, напротивъ, сообщаетъ, что соборъ при Петрѣ III вмінилъ въ обязанность католикосу Грузіи "вспоминать въ молитвословіяхъ

1) Тактиконъ Никона Черногорца, сл. 37. (Правосл. Палест. Сборникъ. 16 в. (т. VI, в. 1), стр. 48. С.Петерб. 1889 г.). Въ исторической литературъ по обсуждаемому вопросу замётна тенденція усматривать зависимость груз. церкви отъ антіохійскаго престола, между прочимъ, и въ томъ, что первоначально грузины св. муро получали изъ Антіохіи. «Царь же великыя Костянтинъ, говорить Никонъ Черногоредъ, посла имъ (грузинамъ) Еустафья, Патріарха Антіохійскаго, который, шедъ тамо, крести всихъ съ Царемъ,... и сотвори имъ Епископа, вообразивъ ему божественнымъ уставомъ, подъ властью быти Патріарху Антіохійскому. Царь же Иверьскым и съв'єтниці его уставища патріарху антіохійскому въ поданіе ему ароматомъ святаго мура только тысящу сель въ земли Ивирыстъй, яко да отъ прихода ихъ отдаются ароматы муру» (ibid., стр. 47). Право освящать муро у себя дома груз, церковь получида, будто бы, при матріархв Өеофилактв (741-751) и то "остроты ради путныя" (пути между Антіохією и Грузією заняты были агарянами и потому опасно было переносить св. муро изъ первой въ последнюю), при чемъ ей вменено было въ обязанность вмфсто вышепомянутыхъ доходовъ съ 1000 грузинскихъ сель платить ежегодно антіохійскому престолу "златникъ тысящу окупленія (ради) ароматомъ святаго мура". Если даже согласиться съ этимъ общепризнаннымъ фактомъ, что св. муро груз, церковь получала первоначально изъ Антіохіи (сомнаваться же въ этомъ даетъ намъ поводъ и основаніе грузин. Іерусалимская рукопись № 104, въ которой, по словамъ проф. Марра (Сообщ. Импер. Прав. Палест. Общ. 1903 г. ч. II № 1), записана память о св. отцахъ Михаилъ и Арсеніи, принесшихъ "Освященіе мура" (მირონის კურთხევა) во Михету изъ Іерусалима), мы все равно заключать о канонической зависимости первой отъ последней на этомъ основании не въ правъ, въ противномъ случаъ неизбъжно прійдемъ къ абсурдному заключенію, что до IV всел. собора всь христіанскія церкви зависьди отъ Антіохіи, ибо тоть же самый Никонъ Черногорецъ, заявивъ, что "оттуду (изъ Антіохіи) подаящесь св. муро всему міру, индѣ бо не освящащесь муро", продолжаєть: наки же въ двяніяхъ иже въ Халкидонв святаго собора пишеть сице: яко уставлено бысть муро всюду освящати; прежде бо отъ Антіохійскаго точью (ibid. стр. 47, 48). Это разъ; во вторыхъ, въ самомъ ли деле только съ натріарха Өеофилакта стали освящать у себя грузины муро? Въ рукописи «Общ. Распр. грам." въ Тифлисъ № 352 имъется подробный и обстоятельный чинъ освященія мура (стр. 1-46), предваряющійся след, словами историческаго жарактера: большія смуты происходили оть препирательства еписконовъ муровареніи), а потому богов'внчанный царь Арчиль, для устраненія ихъ, поведъль мив установить ісрархическій распорядокъ; и я, Католикосъ Грузіи, убогій

антіохійскаго патріарха, какъ это дѣлалъ и первый каеоликосъ, рукоположенный джя иверцовъ антіохійскимъ патріархомъ Өеофилактомъ". 2) Основываясь, между прочить, на этомъ сообщении Кедрина, нъкоторые изъ современныхъ намъ историковь, сомнъвающіеся въ достовърности автокефаліи грузинской церкви, утверждають, что установленное Протрептикономь Өеофилакта возношение имени антохійскаго патріарха на богослуженій въ Грузій не прекращалось въ посл'єдней до 1783 года и что, слъдовательно, церковь эта никогда не была автокефальною. <sup>3</sup>) Дъйствительно, если церковь грузинская не была автокефальною, она должна была возносить на службахъ имя того патріарха, отъ котораго зависѣда, именно антіохійскаго патріарха, ибо 15 правило Двукратнаго собора категорически говоритъ: "Аще который пресвитеръ, или епископъ, или митрополитъ дерзнеть отступити оть общенія съ своимъ патріархомъ и не будеть возносити имя его, по опредъленному и установленному чину, въ божественномъ тайнодъйствіи, .. таковому святый соборъ опред'ялиль быти совершенно чужду всякаго священства"; если же она обладала канонической автокефаліей, то могда не возносить этого имени. Итакъ, поминалось ли въ грузинской церкви на службахъ имя антіохійскаго патріарха? За разръщеніемъ этого вопроса мы и должны обратиться къ памятникамъ грузинской литургической письменности. Если поминовеніе антіохійскаго патріарха им'яло м'ясто въ богослужебной практик'я грузинской церкви, это должно было сохраниться въ этихъ именно памятникахъ.

Знакомство съ этого рода источниками приводитъ насъ къ отрицательному отвъту на поставленный вопросъ; имени патріарха Антіохійскаго въ литургическихъ памятникахъ грузинской церкви мы не находимъ не только послъ XI въка, но даже и до XI-го. Въ самомъ дълъ, въ пергаменномъ Евхологіъ IX въка

Михаилъ, приступилъ къ освящению мура, (установивъ слѣдующій распорядокъ). Далѣе излагается этотъ распорядокъ. Эти слова насъ убѣждаютъ, что муро освящалось въ Грузіи еще до Өсофилакта, —оно было освящено при католикосъ Михаилъ († 720), освящалось оно и до Михаила, что видно изъ того, что, за неимѣніемъ опредѣленной церемоніальной инструкціи, которую пришлось регламентировать впервые Михаилу, между епископами происходили распри и препирательства изъ за мѣста. Итакъ, право освящать у себя на мѣстѣ муро грузщерковь получила далеко раньше Өсофилакта. Если согласиться съ Никоном Черногорцемъ, что до IV вселенскаго собора муро освящалось только въ Антіохіи и что другія церкви получили право на это только съ 451 года (согласиться же съ этимъ трудно сразу, ибо въ дѣяніяхъ IV всел. собора мы не находимъ, чтобы отцы этого собора разсуждали о чемъ нибудь подобномъ), нужно будетъ допустить, что и грузинская перковь стала варить у себя муро именно съ IV вселенскаго собора.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Труды Кіевской Духовной Академіи 1874 г., ч. II, стр. 416.

в) Церковныя вѣдомости за 1906 г. № 1, стр. 11. Ср. № 4, стр. 187.

Тиф. ц-археологич. музея № 86, прізбрѣтенномъ католикосомъ Симономъ (867-878) и заключающемъ въ себъ литургію апостола Іакова, совершавшуюся въ Грузіи до Х въка включительно, съ чинами хиротоній и хиротесій въ разныя церковныя и священныя должности, читаются такого рода прошеніа: "помяни, Господи, и прославь католикоса Картлій Симона" (стр. 57), "О небесной жизни и помиловании отъ Бога преполобнаго отца нашего во Христъ католикоса Картліи Симона и о спосившествованіи двлу рукъ его Господу помолимся" (стр. 96);... "повелѣніемъ, язбраніемъ и рукоположеніемъ преподобнаго отца нашего во Христь Симона, католикоса Картліи,... рукополагается брать нашь "... (стр. 98-99). Имени же патріарха Антіохійскаго ни въ послъдованіи литургів апостола Іакова, ни въ чинахъ посвященій въ разныя священныя должности, даже въ должность католикоса (стр. 137-155), 4) мы въ этой рукописи не находимъ. Значитъ, Өеофидактовъ протрептиконъ, предписывавшій возносить на службахъ въ Грузіи имя патріарха антіохійскаго, позабыть быль вскор'в же по появленіи его на св'ять, и этимъ то нужно объяснить тотъ переполохъ, вызванный донесеніемъ патріаршаго игумена изъ Грузіи, который при патріархѣ Петръ III разрѣшился помъстнымъ соборомъ, подтвердившимъ автокефалію грузинской церкви и еще разъ напомнившимъ ей, по Кедрину и К-о, ея обязанность поминать на службахъ патріарха антіохійскаго. И что же, стали ли грузины съ этихъ поръ аккуратите въ исполнении своихъ перковно-каноническихъ обязанностей по отношенію къ антіохійскому престолу? Изученные нами литургійные списки отъ XII въка до 1783 года, въ которыхъ, главнымъ образомъ, доджно было сохраниться имя антіохійскаго патріарха, если оно возносилось на "божественномъ тайнодействін", приводять въ отрицательному выводу. На литургін имя первосвятителя возносится, какъ извъстно, на эктеньяхъ великой и сугубой, на великомъ входъ и при возгласъ-въ первыхъ помяни, Госполи"... О возглашении имени антіохійскаго патріарха на великомъ входъ въ древнихъ памятникахъ ръчи быть не можетъ, потому что грузинскіе дитургійные чины до XVII въка включительно на великомъ входъ никакихт возглашеній и возноше. ній въ современномъ намъ смыслѣ не знаютъ 5); поэтому мы должны искать это имя въ трехъ остальныхъ случаяхъ или моментахъ литургіи.

<sup>4)</sup> Чинъ посвященія въ Католикоса, имѣющійся въ этомъ Евхологіъ, лишній разъ убъждаетъ насъ въ томъ, что въ IX въкъ католикосы посвящались въ Грузіи соборомъ груз. епископовъ; иначе грузинамъ не зачъмъ было бы составлять или переводить особый чинъ на этотъ случай, чинъ, который не находиль бъ практическаго примъненія.

<sup>5)</sup> По нимъ святые дары переносятся съ жертвенника на престолъ однимъ только діакономъ, священникъ же встръчаеть ихъ въ царскихъ дверяхъ, какъ это дълаеть теперь епископъ на архіерейской литургіи; переносъ этоть совершается модча, какъ бы на литургіи преждеосвященныхъ даровъ.

Изъ XII въка до насъ дошли два пергаменныхъ Илитарія (цер. муз №№ 757 и 922), заключающихъ въ себъ чинъ литургіи св. Іоанна Златоуста; въ нихъ иы читаемъ: "объ архіенископъ нашемъ (имя)"... "въ первыхъ помяни, Господь, архіепископа нашего (имя)"... Тоже самое читается въ чинъ литургіи Іоанна Златоуста по пергаменной рукописи XIII въка цер. м. № 194, л. 3 (об.) и 8 (об.). По пергаменному Илитарію XIV века настоятеля Тифл. Анчискатскаго собора, о. П. Карбелова, заключающему въ себъ два предыдущихъ возглашенія, на сугубой эктеніи говорится: "о мирѣ и прощеніи раба Божья, предстоятеля лашего (имя) архіспископа... « Изъ XV въка мы знаемъ пергаменный же Илита. рій Импер. публичной библіот, въ Цетербургъ № 335 (изъ собр. царевича груз. Іоанна) съ чиномъ литургій свв. Іоанна Златоуста и Василія Великаго, въ которыхъ возглащается: "объ архіенископъ нашемъ (имя), честнъмъ пресвитерствъ... Еще молимся о здравіи и прощеніи гръховъ раба Божья, архіепископа нашего (имя).. Въ первыхъ помяни, Господи, архіенископа нашего (имя)... Тоже самое повторяется въ чинахъ литургій Іоанна Златоуста и Василія Великаго по пергаменному Илитарію XVI вѣка Гелатскаго монастыря и рукописи того же вѣка Тифл. церк. муз. № 82, л. 2, 23 и 30 (об). Въ рукописи XVII въка церк. муз. № 413 читаемъ: "объ архіенископъ нашемъ (имя)... Еще молимся объ архіспископ'в нашемъ (имя)... Вь первыхъ помяни, Господи, благословеніемъ твоимъ благословляющаго насъ архіепископа нашего (имя) ... 6) Въ чинъ освященія мура по рукописи XVII же въка "Общества грамот," въ Тифл. № 352 діаконъ возглашаетъ: "блаженнъйшему архіепископу и всея Абхазіи святъйшему католикосу многая лъта" (стр. 21). Въ служебникахъ XVIII въка появляется и великій входъ; по рукописи, напр., цер. муз. № 225, содержащей въ себъ послъдованіе дитургіи ,,по чину Великой церкви и святой горы", діаконъ возглащаетъ: о святъйшемъ цатріархъ нашемъ Антоніъ... (на вел. экт. л. 45), на великомъ входъ - "святого отца нашего, - царствующаго града Михеты-Новаго Герусалима, - Карталиніи, Кахетіи и всея Грузім патріарха Антонія, да помянеть Господь Богь во царствіи своемь... (л. 60); въ первыхъ помяни, Господи, святьйшаго Антонія, Михеты, Карталиніи, Кахетіи и всея Иверіи патріарха... (л. 70) 1. Въ рук. 1774 года цер. муз. № 317 читаемъ: (на вел. экт.) "о святьйшемъ патріархъ нашемъ (имя)... (л 37 об.); малый входъ: послъ и услыши ны — ставять стуль предъ св. транезою для архіерея, діаконъ же возглашаетт: "блаженнъйшему и святъйшему отцу нашему, патріарху царствующаго града и апостольской каеедры Михеты, Карталиніи, Кахетіи, Самихе-Са-

 <sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Л. 21 (об.), 25, 54; тоже и въ другихъ рукописяхъ XVII в. церв. муз.
 № 77 л. 10, 15, 24, 32 и № 448, л. 29.

¹) Тоже и въ лит. Вас. Вед., л. 84, 89. См. рук. церк. муз. XVIII вѣка № 47, л. 12 и 38.

атабаго и всея Иверіи-многая літа" (л. 40 Соб.). На сугубой энтеніи: "еще молимся о святьйнемъ патріархь нашемъ (имя)... (д. 45). На ведикомъ вход — "архіерей начинаеть вспоминать такимь образомь: святьйшаго и блаженный. шаго всея Иверіи патріарха Антонія да помянеть Господь Богь... "Архіерей возглашаеть: "въ первыхъ помяни, Господи, святъйщаго и блаженнъйшаго патріарха Михеты, Карталиніи, Кахетіи и всея Иверіи Антонія... (л. 56). Мы не будемъ указывать другихъ рукописей, повторяющихъ въ существенномъ тоже самое; на основании ихъ можно констатировать тотъ факть, что въ груз. церкви за богослужениемъ возносилось имя не антіохійскаго патріарха, а національнаю первосвятителя, называемаго то архіепископомъ, то католикосомъ (въ эктенія на посвящение въ епископа по рук. дер. м. 17 в. № 48, л 8), то патріархомъ. Намъ могутъ возразить, что во всехъ перечисленныхъ нами памятникахъ и случаяхъ действующими лицами являются діаконъ, священникъ и епископъ, которыхъ никто и не обязываль поминать антіохійскаго патріарха; по протрептикону Өеофилакта патріарха антіохійскаго должны были поминать католикосы только; другіе же священнослужители должны были поминать выбраннаго ими главу католикоса. Прежде всего вопросъ-точно ли одни только католикосы обязывались по Өеофилактову протрептикону поминать на службахъ патріарха антіохійскаго, или же и другія лица? Историкъ Кедринъ, патріархъ Макарій и свящевникъ Михаилъ Брекъ передають содержание протрептикона въ томъ смысль, что къ этому поминовенію обязывались одни только католикосы; по передачь Никона Черногорца-"уставлено бысть въ споминаніе имфти патріарху антіохійскому единому въ Иверіи" - можно думать, что въ этому обязывались всв священнослужители. Монахъ Ефремъ Мцире выражается такъ, что изъ его словъ можно вывести и то и другое заключение. Если же держаться смысла 15 правила Двукратнаго Собора-"аще который пресвитерь, или епископь, или митрополить ..., -- поминать антіохійскаго патріарха вь Грузіи должны были не одни католикосы, но и прочіе священнослужители. Въ грузинскихъ литургическихъ памятникахъ мы находимъ и такіе случаи, когда при священнослуженіи поминають восточныхъ патріарховъ вообще не только католикосъ, но и другіе члень священнаго клира, напр., по пергаменному Илитарію Гелатскаго монастыря за возгласомъ- "изрядно о пресвятьй... въ числъ живыхъ поминаютъ "святого и великаго іерарха, патріарха антіохійскаго Іоанна; святого іерарха, патріарха александрійскаго, Савву; святого патріарха Григорія, константинопольскаго іерарха. Святого патріарха Евдемоса, всея Абхазіи католикоса и великаго іерарха; святого Іоанна, патріарха іерусалимскаго" в). Въ чинъ литургіи св. Іоанна

в) Всѣ неречисленныя лица святительствовали въ XVI вѣкѣ, потому Или тарій этотъ нужно относить къ XVI вѣку, а не къ XI (Г. Е. Церетели—"Пол.

Златоустаго по рукописи цер. муз. № 10 говорится: "если служить епископъ произносить: въ первыхъ помяни, Господи, святвйшихъ православныхъ патріарховъ, ихже даруй святымъ твоимъ церквамъ... (стр. 82). Если, такимъ образомъ, низшая іерархія грувинской церкви въ исключительныхъ случаяхъ, помимо своего прямого начальника, -- католикоса, поминала даже такихъ патріарховъ, отъ которыхъ она вовсе не зависъла, то тъмъ болье она поминала бы патріарха антіохійскаго "единаго", если поминовеніе это являлось непрем'єнною обязанностью груз. церкви возбще. Но допустимъ, что возражение это имфетъ ифкоторую силу и основаніе, - у насъ им'єются и такіе памятники, въ которыхъ служащимъ лицомъ является патріархъ-католивосъ, это т. н. патріаршіе Архіеративоны; посмотримъ-кого и какъ тамъ поминаютъ. Въ рукописи 1705 года церк. муз. № 722 заключающей въ себъ, между прочимъ, эчинъ священныя и божественныя литургіи иже во святыхъ отца нашего Іоанна Златоуста, — како подобаетъ служити патріарху и прочимъ архіереямъ", —читаемъ: на великомъ входѣ патріархъ говоритъ: "святъйшихъ и православныхъ патріарховъ, преосвященныхъ митрополитовъ, архіепископовъ и епископовъ и весь священническій и монашескій чинъ да помянеть... Если служить епископъ, а не патріархъ, онъ говорить: "святьйшаго и блаженнъйшаго господина нашего (имя), патріарха и католикоса (такой то страны)... (л. 101). Патріархъ возглашаеть: "въ первыхъ помяни, Господи, святьйшихъ и православныхъ патріарховъ (имя), ихже даруй святымъ твоимъ церквамъ..." (101). Тоже самое мы читаемъ и въ рук. № 398 цер. м. л. 3 (об.), 17 (об.). Архіератиконовъ данной редакціи въ XVIII въкъ много, но перечислять ихт находимъ лишнимъ.

Итакъ, изъ памятниковъ литургической письменности грузинской церкви мы узанемъ, что глава этой церкви—католикосъ, поминалъ на службахъ всѣхъ вообще восточныхъ патріарховъ, какъ это дѣлаетъ каждый изъ нихъ порознь и теперь, а не патріарха антіохійскаго "единаго"; епископы, священники и діаконы поминали своего католикоса. Патріархъ антіохійскій одинъ, какъ глава грузщеркви, никогда и никѣмъ не поминался; значитъ, утвержденіе—что "грувинская церковь до 1783 года находилась въ канонической подчиненности антіохійскому патріарху, подчиненности, выражавшейся въ возношеніи имени послѣдняго на службахъ (Цер. вѣд. 1906 г. № 1. стр. 11),—невѣрно и несостоятельно.

Прот. К. Кекелидзе.

ное собраніе надписей на стънахъ и камняхъ и приписанъ къ рукописямъ Гелатскаго монастыря" въ "Древн. восточн." т. 1, в. 2, стр. 278) или XII—XIII въку (Кондановъ и Бакрадзе—"Опись памятниковъ древности въ нѣкоторыхъ храмахъ и монастыряхъ Грузіи, стр. 58, С.-Петерб. 1890).



# Къ "Проэкту организаціи Грузинской церкви" ').

"Проектъ организаціи Грузинской церкви" составленъ делегатами всего грузинскаго духовенства въ среднихъ числахъ декабря мѣсяца 1905 года. Въ "Проектъ" этомъ намѣчены въ сжатомъ видѣ только основные тезисы. Мы беремъ на себя трудъ отмѣтить существенныя особенности "Проекта", при чемъ попутно постараемся ознакомитъ читателей нашего журнала (имѣемъ въ виду главнымъ образомъ мѣстныхъ) съ маѣніями передоваго русскаго духовенства и свѣтскихъ писателей по тому или иному вопросу <sup>2</sup>).

Послѣ опредѣденія церкви грузинской и цѣли ея "Проектъ" устанавливаеть тоть основной тезисъ, что церковь грузинская какъ съ точки зрѣнія исторической, такъ и канонической правды имѣеть право на независимое существованіе в). "Этого же (автокефальности), —читаемъ въ проектѣ (§ 3), —требуетъ мощно и современное положеніе вещей вещей въ

<sup>1)</sup> Грузинскій текстъ см. "Дух. Вѣст." № 3, русскій—№ 4, 1906 г.

э) Матеріаломъ послужили статьи, пом'єщенныя въ "Богословскомъ В'єстникъ" и "Церковномъ В'єстникъ" за 1905 г. Къ сожальнію, мы лишены возможности цитировать болье точно за неимъніемъ подъ руками источниковъ.

в) См. ст. "Автокефальность грузинской церкви", С. Горгадзе "Духовный Въст." №№ 21—22 и 23—24 за 1905 г.

<sup>4)</sup> Для поясненія этого выраженія мы приводимъ цівликомъ весьма интересную ст. глубокоуважаемаго проф. Н. Марра: "Мысли объ автокефаліи грузинской церкви", обращенныя къ върующимъ православнымъ русскимъ людямъ. "Рядъ роковыхъ недоразумъній, неизбъжныхъ послъдствій той полной неосвъдомленности, въ которую были погружены и продолжаютъ быть погруженными какъ правящія, такъ и неправящія сферы русскаго общества касательно Закавказья ув'внчались тімь, что только слівные не могуть видість и только глухіе не могуть слышать. Но невъжество, какъ всякая злокачественная бользнь, легко входить въ заражаемую среду полными чашами и съ трудомъ выгоняется изъ нея маленькими капельками. И неудивительно, что дело съ автокефаліею грузинской церкви грозитъ утонуть въ мутныхъ волнахъ повальнаго незнанія по вопросу, освъщаемому, за ръдкими единичными случаями, со всякой стороны, но не съ реальной. Естественно также, если въ русскомъ обществъ этотъ чисто церковный вопросъ, притомъ по существу общерусскій, не только связывается, но и смъшивается съ революціоннымъ движеніемъ въ Закавказьт и, въ частности, въ Грузіи. И это тъмъ болъе естественно, что авторы тъхъ источниковъ, изъ которыхъ черпають свою освъдомленность русскіе люди, настолько сами плохо оріентированы, что не различають въ Закавказью основныхъ даже діаметрально противоположных общественных теченій; они отожествляют національное движеніе грузинъ, сознательно существующее лишь на газетныхъ столбцахъ и въ головахъ части безсильныхъ интеллигентовъ, съ соціально-революціоннымъ дъ-

Положеніе грузинской церкви въ государстві должно быть таково, что нагосударство должно вившиваться въ діла церкви, ни церковь—въ діла государства (§ 4). Тезисъ этоть направленъ противъ вившательства государства въ діла церкви. Церковь у насъ весьма часто тершитъ великія невагоды изъ-за того, что въ важнійшія діла ея вившиваются властныя лица государства и произ-

ломъ, захватившимъ умы всего рабочаго крестьянскаго населенія и успъвшихъ дать ему соотв'ятственное воспитаніе, главнымъ образомъ, за время именно голицынскаго режима, а не позднъе или раньше. Естественно, наконецъ, и то, что русское общество, не обладая данными для критики получаемых вимь съ Закавказья сведеній, принимаеть съ поразительнымь доверіемь самыя невероятныя, часто совершенно вздорныя сообщенія: болье того, находясь въ многольтнемъ порабощении односторонняго, такъ-называемаго, «русскаго», на самомъ же дъль глубоко антирусскаго освъщенія, громадное большинство русскаго общества атрофировало въ себъ способность выслушивать и особенно понимать то, что не соотвътствуетъ его нъкоторымъ образомъ теперь уже традиціонному представленію Нельзя же, не потерявъ окончательно головы, называть русскимъ дъломъ то, что будто подсказывается страхомъ передъ фантастическими опасностями и что на самомъ дъль основано на глубокомъ, казалось бы, нестерпимо обидномъ для русскаго самолюбія, недовъріи къ моральнымъ силамъ многомилліоннаго русскаго племени, на отрицаніи творческих задатковъ русскаго народа? Такого рода страхи вырвали изъ рукъ стоявшихъ у вратъ Константинополя русскихъ плоды одержанныхъ побъдъ, одухотворявшихся великою идеею освобожденія угнетенныхъ, и впосл'єдствіи натравили было Россію противъ созданія рукъ своихъ, противъ свободной Болгаріи. Тѣ же страхи удержали Россію отъ разръшенія вопроса объ автономіи турецкой Арменіи и, сбивъ ее съ освященнаго въками традиціоннаго побъдоноснаго пути, завели въ дальне-восточныя дебри и надолго, если не окончательно, погубили громадный, честными трудами нажитый престижъ великодушнаго покровителя слабыхъ и обиженныхъ. Творилось все это будто для сохраненія status quo турецкой имперіи, на самомъ же дълъ оно предало всю судьбу Малой Азіи купно съ турецкою Арменіею, всъ плоды долголътней творческой русской государственности въ кръпкія германскія руки. И вотъ, оглядываясь на Кавказъ, мы видимъ, какъ такого же рода страхи передъ миражными державами будущаго, Армянскимъ царствомъ и Грузинскою республикою, на самомъ же дълъ глубокое недовъріе самихъ же русскихъ къ созидательной мощи русскаго народа и способности его къ свободному домостроительству, позорно дискредитировали русское дъло въ глазахъ мъстнаго населенія. Можно ли иначе судить о происходящемъ въ Закавказьъ, когда немногіе русскіе, вздумавшіе было поднять моральное значеніе русской власти, всенародно изгоняются и чуть ли не предаются суду, довъріе къ русскимъ властямъ въ мъстномъ населени "возстанавливается" (?!) пушечными выстрълами и угрозою разстръла и опустошенія мирныхъ жителей, а частью и приведеніемъ сихъ неслыханныхъ ужасовъ въ исполненіе и истинно русскіе люди співшать оправдать въ глазахъ світа подобныя дівянія якобы водять въ ней весьма нежелательныя пертурбаціи. Зам'вщеніе вакантных м'всть епископскихъ, священническихъ, архимандритскихъ, діаконскихъ, увольненіе, отставка лицъ негодныхъ, или полезныхъ и почтенныхъ у насъ происходить иногда по произволу властныхъ людей. И это д'алается такъ просто, къ этому всъ такъ привыкли, что это никого особенно не занимаетъ, кромф лицъ непо-

во славу русскаго народа искреннимъ сочувствіемъ аджарцевъ, т. е. горсти тъхъ же грузинъ, но омусульманившихся, абхазцевъ и вообще элементовъ, менъе всего способныхъ относиться сознательно къ поставленнымъ Россіи исторіею общественнымъ вопросамъ государственной важности!..

Въ связи со всъмъ этимъ и поучительна постановка вопроса о грузинской автокефаліи. Устраивается сов'єщаніе по вопросу объ автокефаліи грузинской церкви, доискиваются ея правъ на звание автокефальной, точно это-судъ о грувинской церкви! Почти сто лътъ тому назадъ грувинская самостоятельная церковь безъ всякаго суда была отмънена по мысли военнаго генерала русскою свътскою властью въ нарушение всякой справедливости: и Божеской, и человъческой. Казалось бы, тъмъ болъе въ силахъ та же власть безъ всякаго суда возстановить нарушенное право: съ православной церковной точки зрѣнія. Это было бы лишь актомъ искупленія греха. Причемъ туть фарисейскія справки книжниковъ, - кстати, и неподготовленныхъ вовсе для такой задачи, - въ геральдикъ грузинской церкви? Въдь въ сущности дъло идетъ объ ужасающемъ по послъдствіямъ о русскомъ управленіи православною церковью въ Грузіи, и если кому либо нуженъ судъ, то суду должно подлежать столътнее духовнохиициическое управление удъломъ Богоматери, низведшее его въ церковномъ отношеній до мерзости запуствнія. Для такой цівли единственно компетентнымъ судомъ могъ бы быть новый соборъ всей восточной (православной) церкви; на немъ виновникамъ этого запустънія, безотвътственно хозяйничавшимъ въ дълахъ чужого, антиканонично захваченнаго католикосата, именно грузинскаго, пришлось бы самимъ представить документы для оправданія того преступнаго нерадівнія о чадахъ грузинской церкви и того противо-христіанскаго попустительства въ попраніи церковныхъ зав'єтовъ, которыя привели къ крушенію православія въ Грузіи, этому, кажется, очевидному факту. И во всякомъ случав не твиъ бы судить, которые сами лично ускоряли это крушение или были его нъмыми благодушными свидътелями. Грузинская церковь при всей ея обездоленности и беззащитности-выше этого суда. Она такимъ судьямъ можетъ сказать словами апостола Павла (1 Кор. 4, 3 и 4): "для меня очень мало значить, какъ судите обо мнъ вы или какъ судять другіе люди; я и самъ не сужу о себъ. Ибо хотя я ничего не знаю за собою, но тъмъ не оправдываюсь: судія же миъ-Господь". И, конечно, не грузины будуть отвъчать передъ престоломъ Всевышняго за заключение въ узы православной церкви въ Грузіи, за стольтнее ея плъненіе вопреки всьмъ Божескимъ законамъ, вопреки той реальной славъ грузинскаго благочестія, которая одна сама по себъ могла бы внушить благоговеніе предъ грузинскою церковью и во всякомъ случав должна бы быть извъстна каждому сознательно православному русскому,



средственно заинтересованныхъ. А между тъмъ церковь въ государствъ есть самостоятельный духовный организмъ, который не можеть управляться, подобно развымъ отраслямъ государственнаго управленія—въдомствамъ, министерствамъ, во который долженъ жить и развиваться по своимъ внутреннимъ началамъ и законамъ. Это признаніе необходимо не только по убъжденію самой церкви, ко-

если бы въ Россіи не д'влалось все для того, чтобы способствовать отождествленію православія съ нев'вжествомь. Какъ велика слава по всей православвой Руси о чудотворности и сил'в Иверской Божьей Матери, святыни Москвы! Но многіе-ли знають изъ несм'втнаго числа русскихъ богомольцевъ, хотя бы и просв'вщенныхъ, что московская икона есть лишь копія того образа, который явился святому мужу Иверу, т. е. грузину, что самъ образъ есть плодъ религіознаго творчества грузинской церкви ІХ—Х-го в'вка, переживавшей тогда уже второй періодъ своего самостоятельнаго развитія?

Мірская мудрость готова придать такое направленіе всему д'ялу о грузинской автокефаліи, точно у нея, кром'в легендъ, н'втъ никакихъ основаній, точно она не была блестящею дъйствительностью съ той съдой поры, когда Россія не принимала еще крещенія, точно въ Грузіи и не существовало никогда цвътущей самостоятельной національной церкви. Но сказано (1 Кор. 3, 19): «мудрость міра сего есть безуміе передъ Богомъ, какъ написано: уловляетъ мудрыхъ въ лукавствъ ихъ". Дъло, конечно, - не въ легендахъ, хотя и онъ имъютъ свою ценность, такъ какъ въ нихъ-поэтическое отражение далекой действительности, не нашедшей полностью выраженія въ краткихъ дёловыхъ літописяхъ. Современная наука располагаетъ документальными объ автокефальности грузинской церкви. Здъсь достаточно указать, что сохранилось замъчательное по жизненности описаніе избранія въ ІХ-мъ в'єк'в грузина Арсенія католикосомъ Грузіи на патріаршую канедру въ Михеть, причемъ подъ Грузією, по толкованію автора, понимается вся совокупность областей съ различными грузинскими племенами, бол ве того-вся территорія распространенія церковной службы на грузинскомъ языкъ. И это реально явствуетъ изъ того, что въ выборахъ грузинскаго католикоса участвуетъ духовенство также изъ западной Грузіи, даже изъ области, расположенной въ бассейнъ Чороха. Это современное событю обстоятельное повъствование рисуетъ полную картину выборовъ; въ немъ живо охарактеризованы пріемы различныхъ партій, названы сторонники каждаго изъ двухъ кандидатовъ (другимъ кандидатомъ былъ епископъ Ефремъ, также грузинъ), но выбираютъ одни грузинскіе епископы и архимандриты, и состоявшееся избраніе входить въ силу безъ утвержденія какой бы то ни было иной инстанціи. И воть болье чьмъ такимъ, можно сказать, живымъ свидътелямъ, очевидцамъ устроители грузинской церкви, мало знакомые съ ея подлинною исторією, склонны придать значеніе иноземнымъ, въ корнъ корыстномъ легендамъ позднъйшаго происхожденія различныхъ объднъвшихъ духовно и матеріально патріархій! Забывается, что эти патріархи съ давнихъ поръ жили богатыми добровольными вкладами грузинскихъ царей и князей и вообще подачками въ массъ благочестиваго тогда православнаго грузинскаго народа. Достаточно вчитаться



торая признаетъ своимь главою и правителемъ самого Бога, но и съ точки зрѣнія государства, потому что церковь только тогда можетъ быть нравственною опорою государства и имѣть благотворное вліяніе на ея членовъ, когда она живетъ своею самостоятельною жизнію, когда ея силы не истощаются и не искажаются давленіемъ другихъ внѣшнихъ силъ.—У государства и церкви раз-

въ текстъ немногихъ сохранившихся синодиковъ монастырей св. земли съ записями объ изо-дня въ день прибывавшихъ въ Іерусалимъ, на Черную Гору (близь Антіохіи), на Синай и т. д. обильныхъ грузинскихъ пожертвованіяхъ въ церкви не только грузинскія, но и подвіздомственныя инымъ восточнымъ патріархамъ, пожертвованіяхъ движимыми и доходными недвижимыми имуществами, — и станетъ ясна великолъпная по наивному цинизму легенда о запродажъ грузинской церкви антіохійскою патріархіею различныхъ іерархическихъ правъ, да и права освящать муро, за тысячу червонцевъ въ годъ вмъсто доходовъ съ имъній тысячи грузинскихъ семействъ. Знаменательно, что такія достовърныя сказанія, повидимому, говорятъ больше сердцу и уму современныхъ вершителей судебъ грузинской церкви, чемъ высокіе духовные интересы грузинской православной паствы и вмете съ темъ вообще православія! Между темъ, на грузив скомъ языкъ сохранились надежные источники болъе древніе (какъ, напр., житіе Григорія Хандзтійскаго) и болье жизненные (напр., драгоцыная запись іерусалимской Минеи): и по нимъ право освящать муро грузины получаютъ отъ іерусалимской патріархіи, а не антіохійской.

Будучи независимою дома, грузинская церковь не только въ Грузіи, но и далеко внѣ ея предѣловъ (такъ, напримѣръ, въ Палестинѣ) невозбранно пользовалась свободою и съумѣла обезпечить себѣ автономное управленіе внѣ всякаго подчиненія какой-либо иноязычной патріаршей каведрѣ. И по этому вопросу существуютъ на грузинскомъ языкѣ, отчасти и арабскомъ, любопытнѣйшіе документы. Были у грузинской церкви недоброжелатели и въ древности, но, въ концѣ концовъ, и внѣшнія церковныя, и свѣтскія власти спѣшили подтвердить исконную или давнишнюю ея самостоятельность. Даже враждебные христіанству египетскіе мамлуки, и тѣ поддерживали грузинскую церковь въ Іерусалимѣ, и тѣ не посягали на ея самостоятельное значеніе.

Вопросъ совсъмъ не въ томъ, будетъ ли грузинская церковь по названію автокефальной или нътъ, а въ томъ, будетъ ли она находиться и далѣе въ плъненіи, будетъ-ли она рабою русской православной церкви, тъмъ самымъ обрекающей и себя на рабство, такъ какъ такое отношеніе къ единовърной сестръ,—притомъ безусловно старшей,—является полнымъ извращеніемъ церковныхъ правилъ и представляеть вопіющее противоръчіе со словами нашего Спасителя (Іон. 15, 15): «Я уже не называю васъ рабами, ибо рабъ не знаетъ, что дълаетъ господинъ его; но Я назвалъ васъ друзьями, потому что сказалъ вамъ все, что слышалъ отъ Отца Моего".

Но мысли и слова Учителя чужды дъйствительнымъ руководителямъ судебъ православной церкри въ Россіи, и православные русскіе должны же, наконецъ, сознать, что это—злъйшее зло, угрожающее бытію православія не только въ

ичныя задачи: государство ставить своею цёлью охраненіе посредствомь виёмівихь мёропріятій правъ личности отъ вреднаго посягательства на нихъ извит; перковь, путемъ чисто нравственнаго воздёйствія на внутреннюю жизнь человіка, на его умъ, сердце и волю, имёстъ цёлью пересоздать внутренній міръ его души по закону любви, ксторая есть перван и наибольшая заповёдь Христа.

Грузіи, но и на святой Руси. Насыщенныя злобою и мірскою корыстью рѣчи русскихъ іерарховъ, хотя бы и нъкоторыхъ, быть можетъ причинятъ новыя язвы изстрадавшемуся тълу грузинской церкви, но значение такихъ отравленныхъ стрълъ для русскаго православія, несомнънно, еще болье роковое, поскольку онь воочію свидьтельствують объ опасномь накопленіи мірской отравы въ лонь русской церкви. Не о томъ же-ли свидътельствуетъ покаянная ръчь русскаго іерарха по поводу возмутившаго всю Грузію кощунственнаго для православныхъ устъ заявленія, будто "у грузинской церкви н'єтъ святыхъ»? Сей іерархъ, говорять, впоследствіи призналь, что выразился "человечески" о Божественныхъ вещахъ. Но иначе, въдь, русскіе пастыри удъла Богоматери и не способны говорить, когда дъло касается грузинской церкви, ибо сни не знаютъ ни внъшнихъ, ни внутреннихъ порядковъ, не знаютъ ни грузинскаго языка, ни богатой грузинской духовной литературы, и имъ совершенно непонятны вообще духовныя потребности грузинскаго народа. И не имъютъ ли основанія грузины, при всемъ невольномъ отчужденія отъ знанія своей родной церкви, думать, что такіе руководители не хотятъ признать ихъ друзьями? Посксльку они и не собираются говорить имъ слышанное отъ Отца Небеснаго", ихъ рѣчи сплетены изъ иныхъ словесъ, и они ищутъ рабскихъ ушей.

Но грузинская церковь, начинающая приходить въ себя, уже ощущаетъ сознаніе, что лучше и славнѣе ей возложить на себя мученическій вѣнецъ, не снимавшійся съ ея главы долгіе годы мусульманскаго политическаго гнета, чѣмъ поддаваться далѣе искушенію преходящихъ мірскихъ благъ. Въ сынахъ ея начинаетъ все сильнѣе сказываться унаслѣдованное отъ великихъ подвижниковъ грузинской церкви страстотерпчество, и, обрѣтя вѣру въ свои духовныя силы, они могутъ присоединиться и, насколько мнѣ извѣстно, уже присоединяются къ словамъ апостола (1 Кор. 4, 10—11): "мы безумны Христа ради, а вы мудры во Христѣ: мы немощны, а вы крѣпки; вы въ славѣ, а мы – въ безчестіи. Даже донынѣ мы терпимъ голодъ и жажду, и наготу, и побои, и скитаемся. Злословять насъ... гонятъ насъ"...

Однако, такъ—ли дъйствительно процвътаетъ само русское церковиое дъло? Вотъ въ этомъ-то —центръ тяжести при постановкъ вопроса о грузинской автокефаліи. Развъ русская церковь свободна? Развъ она просвъщенна? Развъ она сильна? Гдъ же свободный полетъ русской просвътленной въры, заставляющей трепетно замирать сердца върующихъ чадъ приближеніемъ къ истинъ и вдохновляющій народъ на созиданіе и украшеніе духовной церкви? Гдъ сочные плоды научной работы русской богословской мысли, обогащающіе человъчество новыми руководящими началами для болъе истиннаго и болъе возвышеннаго пониманія реалій христіанскаго міра и сущности христіанства? Не знаменуется

Сообразно съ этимъ государство самымъ убъдительнымъ аргументомъ въ системѣ своихъ мѣропріятій признаетъ внѣшнюю принудительную силу; основной
стихіей церковной жизни является свобода. Каждая сила должна дъйствовать
въ своей области и своими особыми силами и средствами, не вмѣшиваясь въ
чужую область и не противодъйствуя другой силь \*).

ли глубочайшее паденіе русскаго православія тімь, что лучшіе учителя его вынуждены черпать свои силы и находить вдохновение въ теологическихъ работахъ церквей, ликующихъ о посрамленіи восточнаго православія? И что не свидътельствуетъ о хиръніи и оскудъніи русской церкви, о затемненіи ея духовнаго самосознанія? Не преумноженіе ли изув'єрческих и иныхъ нев'єжественныхъ сектъ, равно всякого рода религіозныхъ суевърій? То-ли, что въ ея средъ, по зам'вчанію великаго русскаго мыслителя, не могуть дышать сколько-нибудь выдающіеся богословы, и феноменальныя исключенія, врод'в профессора Болотова, не выживають, погибають въ цвъть силь отъ мертвящихъ условій застоявпейся атмосферы? Или, быть можеть, то, что когда канедры православнаго богословія уничтожаются въ русскихъ университетахъ за постыдностью постановки дъла, конфузившими самихъ представителей кафедръ, въ Россіи у православной церкви не оказывается достаточно научнаго авторитета и нравственныхъ силъ, чтобы хотя бы возбудить убъдительно вопросъ о необходимости учрежденія богословскихъ факультетовъ въ русскихъ университетахъ? Нъть и мощи у русской православной церкви. Нельзя говорить о силъ организма, мняшаго сохранить равновъсіе лишь постольку, поскольку онъ будеть опираться на постороннюю вижщиною силу, на растлевающую светскую власть. Да разве могъ возникнуть среди грузинъ вопросъ о возстановлении суспендированной автокефаліи, если бы православная церковь въ Россіи жила свободною жизнью и была, дъйствительно, могущественной? А тъхъ, которые думаютъ, что русская церковь "сыта, богата и царственна", не въ правъ-ли грузины, не утратившіе еще окончательно въры въ силу православной церкви, встрътить словами апостола (І Кор. 4, 8): "вы уже пресытились, вы уже обогатились, вы стали царствовать безъ насъ. О если бы вы и въ самомъ дълъ царствовали, чтобы и намъ съ вами парствовать "?.

Вопросъ о грузинской автокефаліи такимъ образомъ въ данный моментъ является прежде всего вопросомъ о свободъ русской православной церкви. Будетъ ръшено сохранить въ неприкосновенности или съ измѣненными для вида формами плѣненіе грузинской церкви, само собою понятне, что не можетъ быть рѣчи и о дуковной, внутренней свободъ русскаго православія. Кто куєтъ звенья для укрѣпленія цѣпей на узницъ, покровительствуемой по роднымъ преданіямъ Богоматерью, тоть тѣмъ самымъ крѣпче и крѣпче сковываетъ кандалы русской православной церкви, обезпложенной и хирѣющей, и, раззоряя «Единую Соборную Церковь», возбуждаетъ гнѣвъ Божій, ибо, какъ сказалъ апостолъ (I Кор. 3, 17): "если кто раззоритъ храмъ Божій, того покараетъ Богъ; ибо храмъ Божій святъ, а сей храмъ—вы". "С.-Петербургскія Въдомости", № 29,—1906 г.

мнѣніе это позаимствовано изъ вышеуказанныхъ источниковъ.

Церковь грузинская делится на 4 спархіи: 1) Карталинскую, 2) Кахетино-Закатальскую, 3) Имеретино-Гурійско-Сванетскую и 4) Мингрельско-Самурзаканскую 6).

6) Выработанный делегатами Грузино-имеретинскаго духовенства проектъ разд вленія грузинской церкви на 4 епархіи изв'єстный церковный канонисть Н Дурново признаеть и считаеть крайне необдуманнымъ. Приведемъ его мнъніе по данному вопросу: "Правда, что грузинскій священный клиръ, вырабатывая правила о будущемъ устройствъ своей церкви, имъль въ виду неимъніе средствъ къ безбъдному существованію святительскихъ канедръ. Но средства найти необходимо, и русское государственное казначейство ихъ найдетъ въ числь доходовъ съ церковныхъ имьній грузинской церкви, взятыхъ въ казенное управленіе. Въ Греціи, при 21/2 милліоновъ православныхъ, 35 епархій, въ Грузіи же ихъ необходимо имъть по крайней мъръ 12:3 въ Карталиніи, 2 въ Кахетіи, 2 въ Мингреліи, 4 въ Имеретіи и 1 въ Гуріи. Въ настоящее время число ихъ можно было бы ограничить хотя бы 6-ю, не забывая каноническаго правила, что іерея, недовольнаго судомъ своего епископа, судять 7, а въ крайнемъ случав 6 епископовъ.

Съ присоединеніемъ Гуріи и Батумской области къ Имеретинской епархіи она будеть имъть 625 т. православныхъ; мингрельская съ Самурзаканью, -250 т.; карталинская-415 т. и кахетинская-200 т. Очевидно, что имеретинская и карталинская представлются слишкомъ большими.

Мы полагали-бы, что михетская епархія, въ управленіи католикоса должна быть ограничена увздами: душетскимъ, тифлисскимъ, борчалинскимъ, съ 300 тысячъ правосл., имеретинская тремя уъздами, Имеретія, съ 460 т. правосл., мингрельская въ Чкондіи, Мингреліей, Лечхумомъ, Сванетіей и Самурзаканью, съ 315 т. правосл., алавердская - 3 увздами Кахетіи и закатальскимъ округомъ, съ 200 т. правосл., самтаврско-горійская убздами: горійскимь, ахалкалакскимь и ахалцыхскимъ съ 210 т. правосл. До 1811 года незначительная часть горійскаго увзда входила въ составъ самтаврской епархіи, да и самая канедра (нын в дівичій м-рь) находится на границів горійскаго увзда, такъ что предоставленіе горійскому епископу званія самтаврскаго и нам'єстника (викарія) католикоса было-бы вполнъ возможно. Что касается Гуріи, то она должна имъть епископа миссіонера, ради грузинъ магометанъ Батумской области, которыхъ надо возвратить церкви. Это долгъ и обязанность не одного грузинскаго клира, но и всъхъ върныхъ православію грузинъ.

Гдъ взять средства? Въ настоящее время на содержание епархіальныхъ управленій: имеретинскаго (11,470 р.), гурійско-мингрельскаго (10,510 р.) и сухумскаго (12,600 р.) отпускается 34,580 р. Съ перемъщеніемъ мингрельскаго епископа въ Мартвили, а гурійскаго въ Джуматъ и съ обращеніемъ названныхъ монастырей вь каоедральные, а равно и съ назначениемъ для епископовъ: самтаврскаго и алавердскаго канедръ въ монастыряхъ: самтаврскомъ и алавердскомъ: и съ упраздненіемъ сухумской епархіи, образуются не малыя суммы, которыхъ, съ отпускомъ изъ государственнаго казначейства (съ доходовъ съ



Принципа соборности. Обще-грузинскій церковный Соборъ, или помъстный, есть высшая административно-судебная инстанція грузинской церкви. Соборъ созывается въ три года разь. Можеть онъ созываться и экстренно, напр., для суда надъ патріархомъ. Соборъ состоить изъ 40 представителей отъ духовенства, не считая архіереевъ, и 80 делегатовъ отъ мірянъ. Система эта создаетъ нъкоторое равновъсіе. Соблюдена она при избраніи католикоса и епископа, въ енархіальномъ соборъ и совъть На помпьстномъ соборъ предсъдательствуетъ католикосъ. Права и полномочія католикоса, являющагося лишь первымъ между ракными—ргітив inter pares, перечислены въ § 12 1).

Нзбраніе епископовъ (§ 17) должно происходить клиромъ и народомъ данной епархіи подъ руководствомъ католикоса в), а избраніе членовъ клира (§ 23) приходомъ даннаго округа подъ руководствомъ братскаго совъта. Такимъ образомъ, проектъ возстанавливаетъ право народа участвовать въ избраніи духовныхъ руководителей в).

церковныхъ имъній) 10 тыс. рубл. будеть вполнъ достаточно на содержаніе самостоятельныхъ каоедръ самтаврской, алавердской и гурійской. Таково наше мнъніе, которое, надъемся, раздълять всѣ бдагомыслящіе грузины.

"Тиф. лист." № 49.

- <sup>1</sup>) По уставу Антіохійской церкви кандидать на патріаршій санъ должень быть въ зрѣломъ возрастѣ, т. е. долженъ имѣть не менѣе 40 лѣть отъ роду, быть изъ числа антіохійскихъ архипастырей, управлявшихъ какой либо епархіей не менѣе 7-ми лѣть непрерывно и безукоризненно.— Онъ долженъ быть незапятнаннаго поведенія, знакомымъ съ богословскими и, насколько возможно, со свѣтскими науками.— Онъ долженъ быть въ состояніи защищать свою вѣру.— Онъ долженъ отличаться такими качествами и преимуществами, которыя бы снискали ему довѣріе, уваженіе и любовь его собственной паствы. (См. Сообщенія Импер. прав. палет. общ. <sup>4</sup> 1906 г. томъ XVII).
- в) По тому же уставу отъ кандидатовъ на епископскія каоедры требуется, чтобы они были: 1) безукоризненнаго поведенія, 2) чтобы имъли установленный церковными канонами возрасть, т. е. не менѣе 30 лѣтъ, 3) проявили свою способность служеніемъ не менѣе трехъ лѣтъ при какой либо должности въ патріархіи, при монастырѣ или епархіальномъ архіереѣ, 4) знали языкъ той епархіи, въ которую они имѣютъ быть назначены, 5) имѣли свидѣтель.тво о прохожденіи курса церковно-богословскихъ наукъ и т. д.
- <sup>9</sup>) Взглядъ на каноническій строй церковнаго управленія, на архипастырство и пастырство русское передовое духовенство ужъ высказало. Такъ какъ онъ заслуживаетъ вниманія, а часть грузинскаго духовенства не знакома съ нимъ, то приводимъ его для свѣдънія.

Епископъ, избраный клиромъ и народомъ мѣстной церкви, есть центръ всей жизнедѣятельности въ предѣлахъ церкви, ввѣренной его попеченію. По смыслу § 24 каждая приходская церковь имветь право быть собственникомь имущества движимаго и недвижимаго. Церковь грузинская пользуется тви же правами, какими обладають личные собственники,—она есть юридическое лицо.

Архіерей, разъ назначенный на извъстную канедру, навсегда остается въ ней, не переходя на другую, исключая тъхъ случаевъ, когда, при выборъ новаго патріарха, кандидатъ намъчается не изъ стороннихъ архіерейству лицъ, а изъ ихъ среды. Благодаря этому обстоятельству, архіерей на свое пребываніе въ полученной имъ епархіи не будетъ смотръть какъ на временную случайную стоянку, которую онъ немедленно и охотно покинетъ, какъ только откроется для него свободныый путь кь переходу на другую лучшую канедру; онъ будетъ знать, что вся его дальнъйшая жизнь протечетъ только именно въ этой епархіи, что онъ сложить въ ней и свои кости, а потому онъ по необходимости бол ве твсно сживается съ своею епархією, лучше узнаеть и ближе къ сердцу приметь всв ея нужды и интересы и по мврв силь и разумвнія постарается удовлетворить ихъ. Епископъ не можетъ имъть повышеній и пониженій, ибо санъ епископскій безусловно равенъ и тождествень вездів и повсюду. Ни одинъ епископъ ни въ чемъ јерархическаго преимущества, превосходства предъ другими не имъетъ. Ни отъ кого не можетъ получать онъ внъшнихъ наградъ и отличій, о которыхъ ничего не въдаютъ святые каноны. Каждый уъздный городъ долженъ имъть своего епископа. Значительный объемъ нынъшнихъ епархій, обремененіе епархіальных архіереевъ массой діль, часто не иміжющих вичего общаго съ его святительскимъ служениемъ, отдаляетъ архипастырей отъ ихъ паствы. Нынъшній архієрей не скромный служитель алтаря, а свътскій сановникъ. У вздныя архіерейскія канедры необходимо замізщать не юношами изъ монашествующаго духовенства, которые сами нуждаются въ воспитаніи, а людьми духовно зр'ёлыми, лучше всего изъ мъстнаго духовенства, независимо отъ того, въ состояніи ли они принять монашество (какъ напр. вдовые священники) или нътъ.

Уъздныя епископіи соединяются въ окружныя (губернскія или областныя), архіепископіи или митрополіи, которыя въ концъ концовъ объединяются въ патріархъ.

Всѣ архіерейскія канедры, начиная съ уѣздныхъ епископій, оканчивая потріархомъ, замъщаются не по незначенію, а по свободному избранію.

Всѣ наличные церковные округа являются естественными раіонами для созыванія троякаго рода соборовъ: уѣздныхъ— подъ предсѣдательствомъ уѣзднаго епископа, губернскихъ—архіепископа или митрополита и помѣстныхъ—патріарха. На этихъ соборахъ будутъ разсматриваться и рѣшаться самые разнообразные вопросы церковнаго благоустройства.

Каждый приходъ, изъ извъстныхъ ему лицъ, самъ выбираетъ кандидата во священники, и архіерей, если найдетъ, что избранникъ прихода дъйствительно подходящій человъкъ, ставитъ его. Приходское духовенство должно состоять почти исключительно изъ священниковъ. Только по желанію прихожанъ назначаются иногда въ нъкоторые приходы діаконы. Что же касается низшаго церковнаго причта, то онъ не числится въ составъ приходскаго духовенства и



Какъ сказали въ началъ, мы отмътили только особенности "Проекта". Желательно, чтобы другіе подвергли его критикъ и въ печати высказали свое мнъніе по тому или иному вопросу.

Свящ. Илар. Джаши.

Р. S. Въ январьской книжкѣ академическаго журнала "Богосл. Въств." напечатанъ "Проектъ организаціи церковнаго устройства на началахъ патріарше соборной формы". Трудъ этотъ принадлежить одному изъ лучшихъ русскихъ 
канонистовъ, проф. Н. А. Заозерскому. Мы отмътимъ двъ особенности этого 
проекта: 1) каждый уъздъ имъетъ своего епископа и 2) на предстоящемъ помъстномъ русскомъ церковномъ соборѣ голосомъ ризисиощимъ обладаютъ только 
епископы, а прочіе—клиръ и міряне—только соепщательнимъ.

С. И. Д.

# По поводу статьи "Голосъ изъ Сухума"

(газ. "Колоколъ" № 45).

Въ № 45 газеты "Колоколъ" напечатана статья подъ названіемъ "Голосъ изъ Сухума". Въ этой статьъ авторъ, укрывшійся подъ псевдонимомъ "Русскій", набрасываеть тѣнь на дѣятельность преосвященнаго Киріона, назначеннаго на Сухумскую кафедру; выставляеть его человѣкомъ узко націоналистическаго направленія и назначеніе его на означенную кафедру считаетъ пагубнымъ для русскаго дѣла въ Сухумской епархіи. Почему авторъ такъ именно смотритъ на дѣло, почему онъ находитъ вреднымъ назначеніе Киріона на Сухумскую кафедру, слишкомъ ясно, ибо ему не правится грузинофильство грузина-епископа, очевид ное дѣло, понимая любовь къ своей народности въ томъ смыслѣ, въ какомъ это понимали нѣкоторые насадители русской культуры и гражданственности на Кавказѣ. Всѣмъ памятны нетериимость и ненависть ко всему грузинскому, стремъненіе къ такому неправильно понимаемому руссификаторству, какими заражены были извѣстные дѣятели на Кавказѣ: еп. Арсеній, протоіереи Восторговъ,

состоить на правахъ вольно--наемныхъ церковно --служителей. Священникъ всегда остается въ приходъ, не перходя въ другой, кромъ случаевъ особо исключительныхъ.

йстребовь 1) и др. Теперь всв, кто только способень трезво смотрѣть на дѣло; то не заражень ненавистью кь инороддамь, ясно понимають, каковы плоды дѣятельности такихъ руссификаторовъ. Нынѣшнее положеніе вещей на Кавказь,—всеобщее недовольство нынѣшнимь перковнымь строемъ, усиленіе стремденія къ сохраненію своей національной физіономіи, пробужденіе народа въ томъ направленіи, —все это плоды дѣятельности вышепоименованныхъ и подобыкхъ имъ людей и справедливость требуеть сказать, въ этомъ смыслѣ они оказали народу большія услуги. Бѣда только въ томъ, что они своею дѣятельностію принесли громадный вредъ тому дѣлу, которому они служили. Цѣлью дѣятельности сказанныхъ лиць должно было сближеніе грузинскаго народа съ русскимъ путемъ насажденія русской культуры и гражданственности, но этимъ они не ограничились. Имъ хотѣлось еще ббльшаго—возможно скораго обрусенія края,—окончательнаго сліянія грузинскаго народа съ русскимъ, путемъ утраты первымъ своей національной физіономіи, своего языка, правовъ и обычаевъ. Но это оказалось невозможнымъ, напротивъ, усиленная дѣятельность въ этомъ

<sup>1)</sup> Не хотълось намъ выставлять личности, касаться ихъ такой или иной двательности, но насъ вынуждаетъ прибъгнуть къ этому примъръ псевдонимнаго автора. Онъ голословно поридаетъ дъятельность еп. Киріона и другихъ лицъ, между которыми не оставляеть безь своего вниманія и нашу личность; называеть членовъ духовенства Сухумской епархіи, "бывшими лакеями и работниками", всъхъ грузинскихъ дъятелей въ Абхазіи считаетъ людьми узко-націоналистическаго направленія, - вредными для русскаго дела и православія въ Абхазіи. Для доказательства своей такой предвзятой мысли авторь-грузинофобъ прибъгаеть къ средству противопоставленія дъятельности еп. Киріона и абхазскаго духовенства будто весьма плодотворной двятельности русскихъ архипастырей на Сухумской канедръ. Поэтому при наличности такихъ голословныхъ обвиненій грузинскаго духовенства Сухумской епархіи необходимо сказать что либо въ его защиту, - выяснить, на сколько предшественники еп. Киріона являлись носителями идеи равенства въ Церкви Христовой всехъ безъ раздичія національностей, на сколько они дъятельно подготовляли почву для нынъшняго печальнаго положенія церковной жизни въ Грузіи. Это вернейшій путь доказательства грузинофобства г. Русскаго и несправедливости его обвиненій, но для этого явдяется необходимымъ говорить языкомъ фактовъ, которые не терпятъ исключенія личностей и оставленія ихъ безъ вниманія. Съ другой стороны, насъ побуждаеть къ этому желаніе защиты интересовъ Церкви Христовой и русскаго дъла въ край, т. е. желаніе установить правильное пониманіе русскихъ и грузинскихъ интересовъ на Кавказъ и тъмъ споспъществовать выбору правильнаго пути къ достижению намъченной цъли. Принимая это во внимание, намъ кажется преступнымъ и вреднымъ для интересовъ Церкви Христовой и русскаго дъла оставлять безъ вниманія факты, свидітельствующіе объ ошибкахъ діятелей на Кавказъ и приведшихъ къ печальнымъ послъдствіямъ.

направленіи привела къ совершенно противоположному, — къ сильному пробужденію стремленія къ сохраненію своей національности даже въ той части грузинскаго наседенія, гдѣ всего меньше можно было этого ожидать. Вздумали вывести взъ школъ Мингреліи грузинскій языкъ и это подѣйствовало на народъ отрезвляющимъ образомъ, мингрельцы крѣпко прониклись идеею защиты своего литературнаго и церковно-богослужебнаго языка и въ результатѣ получилось нѣчто противное той цѣли, къ которой стремились иниціаторы этого дѣла. Народъ открыто сознается, что до сего времени не такъ ясно онъ понималь необходимость защиты и основательнаго изученія этого языка и что прот. Восторговъ открылъ ему глаза. Часто теперь приходится слышать въ шутку призносимыя слова, что этому дѣятелю на нивѣ Божіей слѣдовало бы поставить памятникъ въ центральномъ мѣстѣ Мингреліи. Мало этого, такіе дѣятели посѣяли недовѣріе не только къ духовному начальству, но и къ пастыгямъ церкви, сдѣлавшимся проводниками такихъ предначертаній ярыхъ обрусителей.

Если "смъщение религиозной и государственной точки зрънзи является вломъ и "роковымъ недоразумъніемъ" для представителей духовнаго въдомства вооб<mark>ще</mark> въ Россіи (Церк. Вѣст. 1905 г. № 7), то это особенно ярко выдвигается въ Грузіи, такъ какъ эта страна является единственной окраиной съ православнымъ населеніемъ; здёсь только можеть иметь место это зло и роковое недоразумь. ніе, ибо другіе окраинные инородцы къ ихъ счастію, какъ они выражаются, не связаны съ кореннымъ населеніемъ Россіи одной православной вѣрою. Относительно Грузіи еще больше можно сказать; здёсь не "смёшеніе религіозной и государственной точки зрѣнія", а полнѣйшая замѣна первой точки зрѣнія последнею. Здесь-то именно лицемъ къ лицу можно познакомиться съ такими защитниками въры, которые, по словамъ "Перк. Въстника", говоратъ: "пусть Церковь страдаеть оть того или другого закона, за то государство выигрываеть". Все это въ Грузіи усиливается усиленнымъ стремленіемъ къ обрусенію края. Этой задачею, какъ ни странно это, особенно сильно задаются представители русской церковной власти; среди нихъ именно имъетъ мъсто крайняя форма нетерпимости къ инородцамъ и ко всему тому, что служитъ принадлежностью ихъ національнаго облика. Такой ненависти къ грузинамъ, какую проявляють пропоръдники Христова ученія любви даже ко врагамъ, уваженія къ національнымъ особенностямъ каждаго народа (Кол. 3, 11), къ счастію, мы не видимъ даже въ самыхъ ярыхъ носителяхъ руссификаторскихъ идей изъ свътской администраціи. Только руссификаторы, облеченные въ рясы, пастыри Церкви способны называть грузинскій языкъ собачьимъ языкомъ, грузинское церковное пъніесобачьимъ лаемъ, проклинать весь народъ архипастырскими устами и т. д. (Рус. Въд. 1905 г. № 62). "Ничто столько не вносить розни во взаимныя отношения



тедставителей Церкви и образованнаго общества, скажемъ словами священника итеева, ничто такъ не отталкиваетъ послъднихъ отъ первыхъ, какъ именно месеніе въ сферу религіи государственныхъ принциповъ, предъ чѣмъ мы, къ южалѣнію, не можемъ устоять, забывая, что взявшіе мечъ отъ меча и погибнутъ" (Цер. Вѣст. 1905 г. № 7).

Поэтому-то, очевидное д'бло, народъ ясно зам'вчалъ, что въ такой своей двятельности духовенство берется не за свое двло, что оно при усиленной двятельности духовнаго начальства въ этомъ направлении забывало или не усиввало нести свои пастырскія обязанности въ возможной степени добросовъстно. Пастыри теряли довъріе паствы, ибо "за священиками-политиканами, какъ выражаются "Церк. Въдомости", общество не пойдеть, но только съ сожалѣніемъ будеть говорить, что они занялись не своимъ деломъ" (Ц. Вед. за 1906 г. № 8, стр. 367). Съ другой стороны, народу не нравилось это посягательство на ихъ святое святыхъ, — на нравы, обычаи, языкъ и вообще на все то, что составляетъ сущность его національнаго облика. И что удивительнаго, если грузинскій народъ сталь отв'ячать ненавистью не къ русскому народу, а только къ тымь двятелямь, которые старались посвять вражду между природными русскими и аборигенами страны-гругинами?! Слишкомъ глубоко была връзана въ сердцахъ грузинъ любовь къ русскому единовърному народу, чтобы такъ легко можно было этимъ деятелямъ достигнуть своей цели, — уничтожить въ народе довърје и любовь къ истинно-христіански расположеннымъ русскимъ людямъ. Имъ хотълось въ мутной водъ ловить рыбу, "создать себъ карьеру на притвененіяхъ грузинъ и на ложныхъ доносахъ" (сдова Дурново). Они поганили", безчестили русское имя на Кавказъ; но, какъ и должно было ожидать, потерпфли полную неудачу, позорно бфжали изъ предфловъ Закавказья, оставивъ паству и то дёло, на служеніе которому они были призваны, доказавъ этимъ еще лишній разъ справедливость безсмертныхъ словъ Спасителя нашего о таковыхъ настыряхъ. А между темъ, те представители русскаго народа, которые являются истинными носителями христіанской любви ко всёмъ безъ различія ихъ національности, живуть спокойно, пользуются расположеніемъ и дов'єріемъ грузинскаго народа. Да, благодареніе Богу, политиканствовавшіе д'ятели на нивъ Божіей бъжали, но они, - эти "кавказцы въ рясь", не намърены бросить свою двятельность, якобы на благо русскаго двла на Кавказв; имъ хочется стравить народности Закавказья и "довести ихъ до кровопролитія". Съ этою цёлью не перестають печатать "статьи, полныя лжи, злословія и клеветы" (С.-Петерб. Вѣдом. 1906 г. № 52).

Мы сказали, что эти руссификаторы нотерпъли неудачу и бъжали, но этимъ, конечно, не хотимъ сказать, чтобы ихъ дъятельность была безъ вредныхъ

последствій для народа. Грузины, благодаря такимъ д'вятелямъ, въздийний время нахожденія подъ покровомъ могущественной Державы потеряли то, что они въ в'єка своей ужасно буйной, боевой противъ враговъ церкви, жизни содержали въ полной чистотѣ,—ревность къ в'врѣ Христовой. Въ настоящее время въ Грузіи со всѣхъ сторонъ раздаются протесты, и словомъ и д'вломъ, противъ православной в'тру противъ Церкви и ея служителей—духовенства. Мало этого. Въ печати открыто высказываются, что руссофикаторскія стремленія представителей духовной власти довели сознаніе грузинскаго народа до идеи отдѣленія церкви отъ государства и д'вятельно подтотовили почву для зарожденія въ народѣ революціоннаю духа (газ. "Шрома" № 7, журн. "Иверія" за 1906 годъ № 7, стр. 3 и др.).

Воть результаты полезной діятельности для государства ярых руссификаторовь; они достигли своєго, если только смуты, нестроенія, гоненія противъ духовенства, отрицаніе народа отъ Церкви могуть быть названы полезными для государства проявленіями въ народной жизни.

Выясненіе всёхъ причинъ этого печальнаго явленія повело бы насъ очень далеко, размѣръ журнальной статьи въ настоящее время не позволяеть намъ заняться этимъ весьма интереснымъ дѣломъ. Не отказываясь сдѣлать это въ будущемъ, мы въ данномъ случаѣ займемся разъясненіемъ нѣкоторыхъ ложно освѣщенныхъ фяктовъ въ вышеупомянутой статьѣ г. или, всего вѣроятнѣе, о. "Русскаго" и сдѣлаемъ это насколько возможно въ краткихъ словахъ.

Скорби по поводу назначенія преосв. Киріона на Сухумскую кафелру, считая это оскорбленіемъ русскаго чувства и не надъясь найти въ немъ "ту умѣренность, ту справедливость, тактъ, сосредоточенность, —всѣ тѣ качества, которыя столь необходимы для такой разноплеменной епархіи, какова Сухумская", означенный авторъ назначеніе его считаетъ положительно вреднымъ, способомъ "натравить абхазцевъ на ненавистныхъ имъ грузинъ и мингрельцевъ и вызвать туже рѣзню, какую мы видѣли въ Бакинской губернія". Мы въ данномъ случаѣ не беремся защищать преосв. Киріона отъ такихъ доносовъ на него, ибо это онъ самъ сум¹етъ сдѣлать. Скажемъ только, что вся его дѣятельность можетъ послужить полною гарантією того, что онъ не будеть такъ несправедливъ, не будетъ отличаться такою ненавистью къ не грузинамъ, какою отличались его предшественники по Сухумской кафедрѣ по отношенію ко всѣмъ народностямъ не русскаго происхожденія,—особенне къ грузинамъ.

Всъмъ извъстно изъ газетныхъ источниковъ распоряженіе еи. Арсенія не читать грузинское Евангеліе на Пасху, тогда кавъ прочитано было на другихъ языкахъ, даже на мертвомъ латинскомъ ягыкъ, котораго изъ молящихся никто не понималъ. Болъе двухъ третей молящихся были грузины; съ нетериъніемъ ждали услышать хоть разъ въ годъ чтеніе Евангелія на понятномъ для нихъ



языкъ, но ошиблись въ своемъ ожиданіи и они, овлобленные такимъ невниманіемъ къ нимъ, такимъ оскорбленіемъ ихъ религіознаго и національнаго чувства, немедленно по окончаніи Евангельскаго чтенія демонстративно вышли изъ храма.

Со времени основанія въ Сухумѣ самостоятельной каседры сухумцы лишень были возможности слышать богослуженіе на грузинскомъ языкѣ. Тоже самое примѣнялось и къ тѣмъ приходамъ съ грузинскимъ населеніемъ, священники которыхъ, къ несчастію для прихожанъ, знали русскую грамоту. Нетерпимость сухумскихъ іерарховъ дошла до того, что грузины стали жаловаться на такую несправедливость путемъ газетныхъ статей и даже Оберъ-Прокурору Св. Синода пришлось на это обратить вниманіе. Затребованы были свѣдѣнія по данному дѣлу отъ Сухумскаго епископа Арсенія, который безъ стѣсненія и донесъ, что во всѣхъ церквахъ г. Сухума и м. Очемчиръ богослуженіе совершается на церковно-славянскомъ языкѣ, что бывшимъ еп. Сухумскимъ Агаеодоромъ предположено было вводить таковое же богослуженіе во всѣхъ абхазскихъ и самурзаканскихъ приходахъ и что имъ, Арсеніемъ, разосланы богослужено по этимъ книги на славянскомъ языкѣ съ подтвержденіемъ совершать богослуженіе по этимъ книги на Сульны сп. Арсенія отъ 17 мая 1898 г. № 968).

Посмотримъ теперь, каково было населеніе г. Сухума и м. Очемчиръ, гдѣ воспрещалось богослуженіе на грузинскомъ языкѣ, даже по тѣмъ свѣдѣніямъ, которыя представлены были самимъ еп. Арсеніемъ при сказанномъ выше отношеніи (Дѣло Син. Конторы за 1898 г. № 68) и которыя, нужно полагать, составлены не безъ извѣстной тенденціи для оправданія въ возможной степени своего распоряженія путемъ умышленнаго уменьшенія общаго числа грузинъ.

Въ 1898 году по означеннымъ свъдъніямъ въ гор. Сухумѣ было: русскихъ—1410, грузинъ—2336 и абхазцевъ—80 душъ обоего пола, а въ Очемчирахъ: русскихъ—57, абхазцевъ—70 и грузинъ—257 душъ и справедливо-ли, спросимъ автора-грузинофоба, оставлять 2593 <sup>2</sup>) грузина— сухумцевъ и очемчирцевъ безъ службы на родномъ языкъ?

Во всемъ Сухумскомъ округѣ, по статистивѣ еп. Арсенія (см. тоже самое дѣло С. Конторы), всѣхъ жителей 78109 душъ обоего пола, въ томъ числѣ грузинъ (мингрельцевъ, карталинцевъ, имеретинт, гурійневъ и самурзаканцевъ) 45353 души <sup>в</sup>). Изъ остальнаго же числа жителей округа (33756 д.)—абхазцевъ

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Что эта цифра далеко не соотвътствуетъ дъйствительности и что грузинъ на самомъ дълъ гораздо больше, можно видъть изъ статистическихъ свъдъній, изданныхъ Статистич. Отдъломъ при Канцеляріи Главноначальствующихъ на Кавказъ подъ редакцією Кондратенко за 1886 г.

в) По другимъ свъдъніямъ грузинъ въ Сухумскомъ округъ 53,829 душъ обоего пола (Абхазія соч. Цхумели СПБ. 1906 г. стр. 16, прим. 18 ое).

—24598, русскихъ—2745, грековъ—4762, армянъ 638 и другихъ національностей—1018 душть. Всѣхъ же православныхъ во округѣ считается 72,729 д., неправославныхъ 5280; абхазцевъ православныхъ—20,777 д. (большинство изънихъ только по отчетамъ духовнаго вѣдомства считаются православными, а на самомъ дѣлѣ между ними больше фактическихъ магометанъ, чѣмъ христіанъ), магометанствующихъ—3821 д. Слѣдовательно, на 45,353 православныхъ грузина въ Сухумскомъ округѣ приходится 27,376 душть православныхъ всѣхъ другихъ національностей и справедливо-ли такое количество православныхъ грузинъ оставлять безъ удовлетворенія духовно-религіозныхъ ихъ потребностей?

Намъ скажутъ, что въ числѣ грузинъ нельзя считать самурзаканцевъ, ничего общаго неимъющихъ съ грузинами \*), но такъ ли это?

Мы въ дайномъ случав не будемъ доказывать, что самурзаканцы принадлежать къ грузинской національности, потому что это и не требуеть доказательствъ. Историческія, этнографическія, лингвистическія и антропологическія данныя двлають это несомнівнымъ. По нашему мнівнію, въ діль опреділеніа богослужебнаго языка играєть роль не одно только національное происхожденіе народа, а главнымъ образомъ то, на какомъ языкі въ извістное данное время говорить та или другая народность. Несомнівна принадлежность самурзаканцевъ къ грузинскому племени, но они вслідствіе историческихъ обстоятельстві могли потерять свой языкъ и ассимилироваться по языку съ народомъ другого происхожденів в). Многіе дійствительно такъ и думають о самурзаканцахъ; не будуни внакомы съ жизнью ихъ, не понимая ихъ языка, многіе представители світской и духовной администраціи убъждены, что самурзаканцы говорять на абхазскомъ языкъ. Если бы это было вірно, мы, не смотря на грузинское происхожденіе самурзаканцевъ, не стали бы, да и не иміли бы никакого права, на-

<sup>\*)</sup> Еп. Арсеній не только самурзаканцевъ, но даже и мингрельцевъ, карталинцевъ, имеретинъ и гурійцевъ считаетъ отдѣльными національностями (См. Дѣло С. Конторы за 1898 г. № 68, стр. 8—11).

<sup>\*)</sup> Такое явленіе въ исторической жизни пародовъ замѣчается не рѣдкоБыло время, когда все подбрежье Черн. моря, по крайней мѣрѣ до Гагръ, было занато мингрельцами, по съ усиленіемъ магометанскаго вліянія вслѣдствіе
напора Черкесовъ и Абхазцевъ, занимавшихъ пространство между Гаграми и
Туабее, а сихъ послѣднихъ на мингрельцевъ аборигены страны были оттѣснены до р. Кодоръ, которая въ XVII ст. и служила границею между Абхазією и
Мингрелією. Что же касается жителей нынѣшняго Очемчирскаго участка, то
оти никто иные, какъ мингрельцы, потерявшіе свой языкъ вслѣдствіе воздѣйствій на нихъ абхазцевъ. Доказаятельства означеннаго нашего предположенія
имѣются въ достаточномъ количествъ и объ этомъ болье обстоятельно постараемся высказаться въ другое время.



стаивать на томъ, чтобы въ Самурзакани вводить богослуженіе на грузинскомъ изыкѣ. Но дѣло въ томъ, что самурзаканцы говорять на томъ же самомъ мингрельскомъ нарѣчіп грузинскаго языка, на которомъ говорять во всей Мингреліи. Если же во всей Мингреліи богослужебнымъ языкомъ служитъ грузинскій, то тогоже самаго, естественно, нужно требовать и для самурзаканцевъ.

Такъ и думали тъ изъ представителей духовной власти, которые не были заражены стремленіемъ къ насильственной руссификаціи края. Мы въ данномъ случать сошлемся на постановление Грузино-Имер. Син. Конторы и указъ Св Синода. Въ рапортъ своемъ, отъ 8 ноября 1897 г. за № 2002, Сухумскій епископъ Арсеній просиль разъясненія оть Синод. Конторы относительно того, следуеть ди производить испытание възнании груз, языка надъ дипами, жедаюшими занять мъста въ прихолахъ съ абхазскимъ и мингрельскимъ населеніемъ. Самъ же знаніе этого языка считаль совершенно лишнимъ, такъ какъ въ эти приходы, по его словамъ, назначаются лица, знающія русскій языкъ, "пресавдия ипль болье тьснаго сближенія духовенства ст паствою (курсивъ нашь) и развитія школьнаго образованія (Путемъ воспрещенія богослуженія и преподаванія на родномъ языкь?!), ибо русскій языкъ, какъ государственный, болье необходимъ для абхазцевъ и мингрельцевъ, чемъ груз. языкъ, къ томуже последній въ школахъ Сухум, епархіи совсьмъ не преподается" (Дъло С. Конторы за 1897 г. № 30). На означенный запросъ последовало следующее журнальное постановленіе Сипод. Конторы: "Разъяснить преосвященному Сухумскому Арсенію, что кандидаты на священно-служительскія міста въ приходахъ съ мингрельскимъ населеніемъ ввъренной ему епархіи должны подвергаться испытанію и на грузинскомъ языкъ, такъ какъ дерковно-богослужебнымъ языкомъ для нихъ служить языкь грузинскій (Протоколь оть 11 февр. 1898 г.). Въ такомь же смыслъ разръшенъ этотъ вопросъ и Св. Синодомъ (Дъдо С. К. за 1897 г. № 30, лл. 28 и 29).

Но и это не подъйствовало на еп. Арсснія, онъ настояль на своемь; разръшиль служеніе на грузинскомь языкъ только въ трехъ приходахъ, признавъ таковые мингрельскими приходами, а во всъхъ другихъ селеніяхъ, населеніе которыхъ говорить на томъ же самомъ мингрельскомъ нарвчіи, сталь категорически воспрещать грузинское служеніе. 6)

Нечего говорить, что таковое же было отношеніе сухумских дреосвященныхъ и къ школьному дълу, какъ это видно изъ выше приведеннаго донесенія еп. Арсенія. Какъ смотръль на это дъло епархіальный наблюдатель д. приходскихъ школъ Сухумкой епархіи, прот. Ястребовъ, ясно видно изъ предцисанія

<sup>6)</sup> О таковой дъятельности еп. Арсенія упоминается также и въ внигъ "Церк. Вопросы въ Россіи"—изд. 1896 г. стр. 88 и 211.



его учителю Илорской школы, отъ 20 окт. 1896 года за № 336, въ которомъ между прочимъ говорится слѣдующее: "Предписываю вамъ вести изглядныя объясненія на одномъ только русскомъ языкъ, не прибылая къ мингрельскому и абхазскому языку, тымъ болье грузинскому". Это распоряженіе разославо было циркулярно всѣмъ учителямъ церк. приходскихъ школъ Сухумскаго округа и по этому одному легко себѣ представить, какова была постановка учебнаго дѣла, на сколько страдало дѣло сознательнаго преподаванія даже русскаго языка въ означенныхъ школахъ.

Находя такую постановку учебнаго дѣла неправильною и преподаваніе грузинскаго языка полезнымъ, Сухумскій Епарх. Учил. Совѣть затребоваль отъ самихъ сельскихъ обществъ свѣдѣнія о томъ, необходимо-ли преподаваніе грузя языка въ ихъ церковно-приходскихъ школахъ. Въ отвѣть на этоть запросъ и поступили тѣ приговоры отъ сельскихъ обществъ, о которыхъ говорится въ газ. "Колоколъ". Разсмотрѣвъ означенные приговоры и признавъ требованіе ихъ заслуживающимъ уваженія, Епарх. Учил. Совѣть и постановилъ: "Признать преподаваніе груз. языка необходимымъ въ школахъ пъхъ приходовъ, населеніе которыхъ говоритъ на минерельскомъ нарвчій грузин. языка. Изъ этого ясно видно, что противъ утвержденія газ. "Колоколъ" и его сотрудника-грузинофоба не можетъ быть рѣчи о неправильности и недѣйствительности этихъ приговоровъ. Преосвященный же Арсеній не согласился съ такимъ постановлениемъ Учил. Совѣта о введеніи преподаванія грузинскаго языка.

Каковы были отношенія Сухумскихъ епископовъ, особенно же еп. Арсенія, къ своей нелюбимой паствъ, ясно могуть показать нижесльдующіе примъры.

Здѣсь мы могли бы передать одинъ возмутительный фактъ, имъвшій мѣсто въ Сухумской епархіи и сдѣлавтійся достояпіемъ печати, но находимъ нужнымъ воздержаться отъ этого, потому что тижело для върующаго чувства слышать лишній разъ разсказъ о небываломъ проявленіи ненависти къ грузинамъ со стороны архипастыря, проповъдника въры, любви и милосердія христіанскаго. Желающій можетъ познакомиться съ этимъ поступкомъ сп. Арсенія съ мингрелцами, имъвшимъ мѣсто 25 Марта 1904 года и своею безчеловъчностью возмущавшимъ даже представителей полиціи, въ грузинской газетъ «Цнобисъ-Цурцели" (за 1905 г. № 2819).

Не лучшее было отношеніе Сухумскихъ архипастырей и къ священно-церковно-служителямъ не русскаго происхожденія. Въ 1894 году въ Сухумѣ произошелъ такой инцидентъ. Въ кабинетѣ Епархіальной Канцеляріи идетъ засѣданіе членовъ Попечительства о бѣдныхъ духовнаго званія. Слушали между прочимъ прошеніе одного изъ священниковъ о выдачѣ ему заимообразно ста рублей изъ суммъ Попечительства съ тѣмъ условіемъ, чтобы означенныя деньги удержаны



были изъ его содержанія. Сочувственный отзывъ одного изъ членовъ Попечительства о бъдственномъ положении просителя вслъдствие разныхъ, для него неблагопріятно сложившихся обстоятельствь, дёлавшихь необходимымь оказать ему матеріальную поддержку, вызваль сл'ядующее зам'ячаніе помощника секретаря Автономова: "положимъ, здишнимъ священникамъ нельзя вирить". Когда же члены Попечительства (грузины) спросили его, кого овъ разумфетъ подъ "здъшними священниками", онъ не постъснялся сказать: "конечно, не русских свя-<mark>щенниковъ".</mark> Ему было указано, что это-оскорбленіе духовенства цѣлой ецархіи, въ томъ числъ и членовъ Попечительства, находившихся въ данное время при исполненій своихъ служебныхъ обязанностей, и потребовано отъ него взять обратно эти необдуманно сказанныя имъ слова, г. Автономовъ совершенно спокойно отвътилъ, что онъ этихъ словъ обратно не беретъ и этимъ онъ явно доказаль, что оскорбленіе было нанесено туземному духовенству края обдуманно и сь цълью. Доведено было это до свъдънія Сухумскаго Преосвященнаго, но, конечно, это нисколько не повліяло на служебное положеніе храбраго канцеляриста и, очевидное дъло, иначе и не могло быть.

Сами Сухумскіе епископы съ презрѣніемъ относились къ грузинскому духовенству. Слѣдовало какому нибудь представителю свѣтской власти, или даже частному лицу не грузинской національности, взвести ложное обвиненіе на священника и для послѣдняго не существовало средствъ къ оправданію. Въ м. Очемчирахъ авторъ этихъ строкъ быль свидѣтелемъ того, какъ еп. Арсеній на просьбу духовенства безъ провѣрки не давать вѣры доносамъ представителей свѣтской администраціч, враждебно расположенной къ нему, сказаль, что онъ больше вѣритъ "русскому чиновнику", чѣмъ мѣстному духовенству. Эти же слова были высказаны еп. Арсеніемъ и покойному нынѣ моквинскому священнику Іессею Жорданія, просившему Владыку назначить слѣдствіе для разслѣдованія дѣла по доносу участковаго начальника на этого священника.

Мало этого, высшіе представители духовной власти въ Сухумской епархін являлись д'вятельными агентами жандармской полиціи и всякихъ "русскихъ чивовниковъ". Но такъ какъ почьы для такой д'вятельности въ Сухумскомъ округъ почти совс'вмъ не было, такъ какъ тамъ не имѣла мѣста, по крайней мврф въ то время, противоправительственная пропаганда, то, чтобы этимъ агентамъ выслужиться предъ жандармеріею въ д'вятельности по фискальной части, они часто прибъгали къ ложнымъ доносамъ. Извъстно конфеденціальное письмо епърсенія къ ректору Казанской Духовной Академіи, отъ 21 Марта 1900 года, въ которомъ Архипастырь сообщалъ, что студентъ означенной Академіи, уроженецъ Сухумской епархіи, имѣлъ "сношеніе съ лицами, состоящими подъ надворомъ, агитировавшими противъ всего русскаго" и въ которомъ онъ просилъ держать

содержаніе этого письма вътайнъ, "так как жандармская полиція, говорится въ письмъ. дойствиеть въ данномъ случат ненасно".

Достойна-ли такая двятельность архипастырей одобренія, придичествуеть-ли она носителямь апостольскаго служенія, объ этомь предоставимь судить читателямь, а мы отмѣтимь между прочимь то, что этимь въ глазахъ народа ронялось достоинство служителей алтаря, дѣятельно подготовлялась почва для неудовольствій противь духовенства и самой церкви; ускорялся процессь образовыванія той глубокой пропасти, которая теперь стала отдѣлять пастырей оть
пасомыхь. Сѣялись недовѣріе и вражда между русскими и народностями не
русскаго происхожденія, плоды каковой дѣятельности руссификаторовь мы теперь пожинаемь обильно.

Всятьдствіе этого духовенство Сухумскаго округа было на столько принижено, что свътская администрація края не отличала его представителей отъ простыхъ прихожань. Одинаково она писала свои приказы какъ о священникахъ, такъ и объ его прихожанахъ ссльскому старшинѣ, забывая умышленно, что священникъ въ государствѣ занималъ такое же оффиціально служебное положеніе, какъ и самъ участковый начальникъ, не считавшій его достойнымъ личной съ нимъ переписки по служебнымъ дѣламъ. Воть образецъ этихъ при казовъ. "Приказъ Илорскому старшинѣ, № 4630 оть 27 Января 1897 года. Предписываю Вамъ немедленно, езявъ съ собою священника Зосима Хелаіа, Кемача и Петра Варданіевыхъ (прихожане означеннаго священника), самому лично явиться въ участковое управленіе". Такіе и еще болѣе оскорбительые для духовенства приказы были обычными явленіями, чѣль ронялось достоинство настырскаго служенія; опо ставилось и въ дѣйствительности становилось нь глазахъ народа ниже служенія сельскаго старшины.

Укажемъ еще на нѣсколько примъровъ, доказывающихъ нетерпимость Сухумскихъ архипастырей къ грузи намъ.

Русскіе въ гор. Сухумъ составляють около  $23^\circ$ /<sub>o</sub> всего населенія, а инородцы— $77^\circ$ /<sub>o</sub> и при такомъ процентномъ соотношеніи русскихъ и не русскихъ причтъ Сухумскаго кафедральнаго собора состоить изъ одного протоіерея, трехъ священниковъ, трехъ діаконовъ и четырехъ псаломщиковъ, изъ коихъ только одинъ священникъ-грузинъ, а всѣ остальные-русскіе, не понимающіе туземныхъ языковъ. Кромѣ этого собора въ Сухумѣ имѣется еще одна церковъ (кладбищенская), но и въ причтѣ этой церкви нѣтъ ни одного грузина.

Во второклассныя церковно-приходскія школы Сухумскаго округа учителями назначались почти исключительно одни русскіе

Сухумская епархія—миссіонерская. Цѣлью ея основанія было просвѣщеніе свѣтомъ христіанскаго ученія абхазцевъ-магометанъ, живущихъ исключительно только въ Сухумскомъ округъ. Слѣдовательно и кафедра и канцелярія Сухумской



епархіи не должны были упускать изъ виду интересовъ инородческаго населенія округа, а между тѣмъ въ Сухумской епархіальной канцеляріи отъ секретаря и до послѣдняго писда всѣ русскіе, не знающіе мѣстныхъ языковъ. Грузины и абхазцы, пріѣзжавшіе въ гор. Сухумъ съ просьбою къ архипастырю или за справками въ канцелярію, должны были по городу искать переводчика Не нужво при этомъ забывать, что во всемъ Сухумскомъ округѣ русскіе составляютъ не болѣе 3,6%,0% всего населенія, а остальные 96,4%,0% — всѣ инородцы (Дѣло С. Конторы за 1898 г. № 68). Не ужасная-ли это нетерпимость со стороны предшественниковъ епископа Киріона?/ Гдѣ же та "справедливость». о которой ратуетъ г. Русскій и носителями которыхъ, по его увѣренію, являлись русскіе архипастыри, запимавшіе Сухумскую кафедру?/. Не странно-ли послѣ всего этого слышать обвиненіе гопимыхъ грузинъ Сухумскаго округа въ узкомъ націонализмъ и нетерпимости къ русскимъ?/

Г. "Русскій" обвиняеть грузнское духовенство и вообще грузинъ въ томъ, что будто они, управляя до присоединенія Абхазіи къ Россіи духовно краємъ, "своимъ неумъреннымь грузинизмомъ" довели дѣло до того, "что Абхазцы ушли въ магометанство". Несправедливо и это увъреніе грузинофоба.

Усиленіе магометанства на самомъ д'ял'я произошло со времени утвержденія русской власти на Кавказъ (Кавказъ, Абхазія, Аджарія и Шавшетія. Путевыя замътки графини Уваровой ч. П. стр. 207). Главною причиною этого явленія были военныя действія Россіи противъ горцевъ. Зародилась въ этихъ последнихъ страшная ненависть къ посягавшимъ на ихъ свободу русскимъ, а вмъстъ съ этимъ и къ исповъдуемому ими христіанству. «Мы сами, говорить Ев. Марковъ, больше всего виноваты въ развитіи среди горцевъ ненависти кърусскимъ и ихъ искусственнаго стремленія къ Турціи, ибо мы питали въ нихъ религіозный фанатизмъ пеумъреннымъ разстройствомъ ихъ хозяйственнаго быта". (Очерки Кавказа стр. 68-69), "Строгія міры, говорить г. Романовскій, и разореніе, которыми мы пытались побъдить первое сопротивленіе воинственнныхъ племенъ" и самыя пеудачи ихъ въ войнъ не могли не усиливать этой вражды п ненависти къ побъдителямъ и все это "ускоряло распространение между ними убъжденія въ необходимости соединиться для совожупнаго отпора" (Кавкавъ и и Кавказ. война. Романовскаго стр. 310). Это стремленіе магометанъ-горцевъ разр'яшилось мюридизмомъ на Кавказ'в и какое вліяніе им'яло это религіознополитическое ученіе для православія въ крав, известно каждому хоть сколько нибудь знакомому съ этимъ движеніемъ среди горцевъ.

Пропов'ядники мюродизма съ 20 хъ годовъ противато столътія стали проникать и въ Абхазію. Результатомъ этого и было усиленное движеніе абхазцевъ въ пользу магометанства. Какъ сильно было возбужденіе противъ русскихъ и



исповъдуемой ими православной въры, объ этомъ ясно свидътельствуютъ Н. А. Волконскій, Евг. Марковъ и др. (Война на Кав. и мюродизмъ съ 1824 по 1834 г. Волконскаго, стр. 65; Марковъ Очерки Кавказа, стр. 360—363; акты археогр. коммиссіи т. V, стр, 780—800 и др.). О томъ, какъ грузины бывшей Турепкой Грузіи послъ 40-хъ годовъ прошлаго стольтія "постепенно перешли въ магометанскую религію», свидътельствуетъ Л. С. Исарловъ (Письма о Грузіи, Тиф. 1899 г. стр. 266—267).

Мы въ данномъ случать объ этомъ больше не будемъ распространяться. Матеріаловъ для доказательства высказаннаго нами положенія объ усиленіи магометанства именно послѣ утвержденія русскаго владычества на Кавказть очень много и въ нихъ разберется будущій историкъ миссіонерской дѣятельности правосл. духовенства среди горцевъ-магометанъ. Скажемъ только е томъ, что послѣ нашествія турокъ подъ начальствомъ Омеръ паши, быстро прошедшаго съ оружіемъ въ рукахъ оставленныя безъ боя русскими войсками Абхазію, Самурзакань и Мингрелію, настроеніе абхазцевъ стало возбужденнымъ. Особенно обострилось дѣло съ 1864 года, т. е. со времени упраздненія абхазскаго княжества и выселенія влядѣтельнаго князя Абхазіи М. Шервашидве въ Россію. Волненія, вызванныя этими мѣрами, разрѣшились открытымъ возстаніемъ и убійствомъ начальника края и сопровождавшихъ его лицъ въ 1866 году.

Были приняты мфры къ улаженію дфла въ Абхазіи, но никакъ дфло не увънчивалось успфхомъ. Всъ старанія свътской администраціи безъ оружія привести абхазцевъ къ повиновснію и спокойствію не могли имьть желаемыхъ последствій, потому что волнующійся народъ не доверяль ей. Ея обещанія по усмиреніи даровать полное прощеніе виновнымъ не повліяли на народъ. Нужевъ быль посредникь между народомь и мьстною администрацією и такимь лицемь явился прот. Мачаваріани. Онъ во всёхъ народныхъ волненіяхъ въ Абхазіи самоотверженно исполняль роль примирителя народа съ администраціею. Неоднократно вызывается на такой подвигъ, идетъ къ разъяренной, волнующейся, готовой никого не щадить толи в абхазцевь, рискуя своею собственною жизнью въ интересахъ служенія народу, церкви и государству. И действительно при появленіи его возстанцы какъ будто на время забывали все, кступали съ нимъвъ переговоры и дёло улаживалось, возстаніе утихало, абхазцы заявляли, что они будуть върить только словамъ прот. Мачаваріани, лучшей гарантіи имъ и нехотвлось. Сколько нужно было самоотверженія, любви и преданности двлу служенія интересамъ Церкви и Государства, чтобы решиться на такой шагь, идти, по человъческимъ соображениемъ, на явную опасность лишиться жизни?!

Это ясно свидѣтельствуетъ, что прот. Мачаваріани не былъ наемникомъ, способнымъ въ критическую минуту бросить свою паству подобно вышепоименованнымъ дѣятелямъ на Кавказѣ, а истиннымъ пастыремъ, полагавшимъ "душу свою за овцы и не следовало поэтому пабрасывать тень на его девтель почина ность-

Къ указанному выше времени вслъдствіе репрессивныхъ мъръ правительства и воздъйствія Турціи и проповъдниковъ исламизма абхазцы окончательно ушли въ магометанство. Съ 1869 года же начинается славная дъятельность еп. Гавріила на миссіонерскомъ поприщъ среди абхазцевъ. Главнымъ его помощникомъ въ этомъ св. дълъ былъ прот. Мачаваріани. О дъятельности Мачаваріани на этомъ поприщъ съ похвалою отзывается преосв. Киріонъ (Кратъ очеркъ ист. грузинск. перкви за XIX ст. стр. 130).

Благодаря трудамъ еп. Гавріила и его сподвижника пр. Мачаваріани, въ продолженіе какихъ нибудь 7—8 лѣтъ Абхазія сдѣлалась страною христіанскою. Еп. Киріонъ, говоря о дѣятельности прот. Мачаваріани въ этотъ періодъ времени, навываетъ эту дѣятельность неусыпной и безкорыстной, успѣвшей обратить болѣе \*/, населенія всей Абхазіи въ православію (ibid. стр. 131).

Къ прискорбію, опять настали трудныя времена для христіанства въ Абхазія. Послёдняя Русско-Турецкая война вмёля пагубное вліяніе на судьбы христіанъ-абхазцевъ. Русскія войска по распоряженію начальника края геверала Кравченко, безт боя оставили всю Абхазію до границъ Самурзакани и безващитные абхазцы очутились въ полномъ распоражения высадившихся въ гор. Сукумв и въ некоторыхъ другихъ местахъ турокъ. Большая часть христіанъ-абхазцевъ, по принужденію турокъ, выселилась въ Турцію и хотя они по истеченіи ніскольких діть стали возвращаться на свои родныя міста, но уже въ Турція успівли привить въ нимъ магометанскія понятія. Они стали возвращаться въ Абхазію нафанатизированными уже магометанами. Фанатизмъ этотъ усиливался не навистью и недовфріемъ къ русскимъ, по ихъ воззрѣніямъ, бросившимъ ихъ въ критическую минуту на произволъ судьбы.И снова пришлось сказаннымъ дъятелямъ на миссіонерскомъ поприщъ оглашать Абхазію своею проповъдью, опять подготовили было почти всёхъ абхазцевъ къ возвращению въ лоно православной Церкви, но тутъ произошла перемёна въ правленіи, которая устранила еп-Гавріила отъ миссіонерскихъ трудовъ въ этой странв. Вижств съ преосв. Гавріиломъ фактически устраненъ быль оть таковой діятельности и главный его сподвижникъ въ этомъ деле прот. Мачаваріани.

Въ 1885 году утвержденъ былъ для Сухумской епархів новый штатъ, возстановдена была опять Сухумская каседра. По этому штату дѣятельный миссіонеръ Мачаваріани подучилъ мѣсто настоятелл Сухумскаго кас. собора и сфера его дѣятельности естественно ограничилась однимъ только Сухумомъ. На поприщѣ миссіонерской дѣятельности выступили другія лица, мало знакомыя съ мѣствыми условіями страны и обычами народа. И съ прискорбіемъ приходится отмѣчать теперь, что тъ густо населенныя мъста Абхазіи, которыя прежле были христіанскими селеніями, теперь уже служать центрами магометанства. Правда, испытанный миссіонеръ и теперь сумълъ бы повліять на ходъ миссіонерскаго дъла, но главное препятствие къ этому заключалось въ томъ, что, по странному недоразумжнію, онъ попадъ въ немилость власть имжешихъ, примжшались людскія страсти къ св. делу. Пишушему эти строки известень такой случай. Прот. Мачаваріани, по званію предсъдателя Учил. Совъта и Епархіальнаго Братства, предпринимаетъ объездъ приходовъ, везде народъ встречаетъ съ радостію, вез дъ жаждуть слышать отъ него слова утъщенія и наставленія въ въръ и онь самъ идеть на встръчу этимъ стремленіямъ народа, давно уже лишеннаго возможности видёть и слышать не только попавшаго въ немилость любимаго ими пастыря, но и своего м'єстнаго архипастыря. Лошли до начальства св'ядінія о томъ, что о протојерей проповъдывалъ по селеніямъ и что къ нему собира лась масса народа и это послужило поводомъ тайныхъ разспросовъ и разследованій того, о чемъ бесьдоваль командированный самимъ начальствомъ пастырь Перкви съ своими чадами. Не было-ли въ этихъ беседахъ чего-любо противнаго стремленіямъ духовнаго начальства въ дѣлѣ скорѣйшей руссификаціи края. Человъкъ, который во все время своего больше чъмъ 50-ти лътняго служенія. не щадя и живота своего, быль предань делу распространенія въ народе православной в фры и русской гражданственности, весьма полезную и усердную д ф. ятельность котораго высоко ценили и щедро поощряли наградами представители какъ духовной, такъ и свътской высшей администраціи края, на склонь леть, въ глубокой старости своимъ ближайщимъ начальствомъ подовревается въ неблаговидныхъ противоправительственыхъ стремленіяхъ! Но настоящая причина въ такомъ отношении къ маститому труженику на нивѣ Божіей заключалась въ его популярности въ народъ. Вышесказанные разспросы и разслъдованія о со держанія пропов'ядей любимаго пастыря удивляли народъ и производили на ихъ религіозное настроеніе удручающее впечатлівніе. И проповідникъ слова Божія принужденъ былъ сложить оружіе свое въ борьбъ съ магометанствомъ.

Последнее случайное миссіонерскіе путешествіе прот. Мачаваріани было въ 1893 году, когда онъ сопровождаль еп. Агаеолора во время его поездки въ Гу даутскій участокъ. Случайное, говоримъ потому, что еп. Агаеодоръ, предпринявъ путешествіе съ миссіонерскою целью, нашель нужнымъ прибёгнуть къ помоща его, какъ опытнаго миссіонера и человека, пользовавшагося въ народе большимъ уваженіемъ, но это ст. 1885 года былъ почти только единственый случай Пишушій эти строки, какъ мёстный тогда благочинный, былъ свидетелемъ той радости и почти энтузіазма, съ которыми встречаль его народъ, того уваженія, г раввчашаго съ Слагогокеніємъ, ст которым сотвесствесь къ нему быєшія когда-та

его духовныя дѣти, теперь уже по волѣ судебъ магометане по вѣрѣ. Бывайи моменты во время этого миссіонерскаго путешествія, когда неосторожныя слова и дѣйствія со стороны чиновъ полиціи, сопровождавшихъ Владыку, вызывали протесты народа, переходившіе въ волненія, направленныя какъ противъ чиновъ полиціи, такъ и вообще противъ всей миссіи. Иногда такое возбужденіе народа готово было уже перейти въ дѣйствіе, но стоило появиться о протоіерею среди народа, какъ все принимало нормальное теченіе, страсти улегались, поднятыя для нанесенія оскорбленія дѣйствіемъ палки опускались и бросались и, благодаря кроткимъ увѣщаніямъ, наставленіямъ и проповъди прот. Мачаваріани, миссія даже и въ такихъ селеніяхъ достигала нѣкотораго успѣха.

Таково было вдіяніе этого истиннаго, по призванію миссіонера. Безпристрастная исторія миссіонерскаго діла въ Абхазіи оцінить его труды, а въ настоящее время мы объ этомъ больше не будемъ распространяться, ибо наша задача въ данномъ случай заключается не въ томъ, чтобы писать исторію миссіонерской діятельности прот. Мачаваріани, а отмітить только несправедливость "рясофорныхъ кавказцевъ"—грузинофобовъ въ роді корресподента газ. "Колоколъ", набрасывающихъ тінь на славную его діятейность. Не даромъ же такъ высоко ціниль его приснопамятный еп. Гавріилъ. Онъ въ своемъ прощальномъ слові, произнесенномъ въ гор. Сухумі во время послідняго его посіщенія въ 1885 году, съ особою похвалою отозвался о миссіонерскихъ трудахъ опротоіерея. Говоря объ успілахъ миссіонерскаго літла въ Абхазіи, отдавая дань справедливости трудамъ духовенства абхазскаго, прот. Мачаваріани называеть своимъ главнымъ помощникомъ и главною причиною достигнутыхъ успілавъ.

Газета "Колоколъ" священвиковъ Абхазіи этого славнаго періода миссіонерской дѣятельности въ краѣ называеть бывшими лакелми и работниками
прот. Мачаваріани (курсивъ нашъ). Но эти "бывшіе лакей" много услугъ оказали дѣлу православія въ Абхазіи. Еп. Гавріилъ въ своихъ отчетахъ не разъ
упоминаетъ о весьма трудныхъ условіяхъ ихъ жизни въ Абхазіи, о матеріальной
ихъ необезпеченности, о тяжкихъ бѣдствіяхъ, которымъ подвергалось духовенство отъ дурнаго климата, отъ неимѣнія удобныхъ помѣщеній и другихъ условій. Священно-служители подвергались изнурительнымъ болѣзнямъ и преждевременной смерти. Перечисляя сяященниковъ, не вынесшихъ климата Абхазіи и
оставившихъ послѣ своей смерти женъ и дѣтей въ бѣдственномъ положеніи, еп.
Гавріилъ говоритъ, чго "такая быстрая смертность служащихъ въ Абхазіи по духовному вѣдомству, вмѣстѣ съ скуднымъ жалованіемъ, ими получаемымъ, и со
всякими неудобствами жизни ведетъ къ тому, что мало кто соглащается занимать
мѣсто цастыря въ этомъ краѣ" (Отчетъ Общ. воз. прав. хр. на Кавказѣ за 1877
г. стр. 13—14). Поэтому преосв. Гавріилу приходилось назначать на священниче-



скія мѣста людей хотя и съ домашнимъ обраованіемъ, но подготовившихся къ сему званію въ разныхъ монастыряхъ, при чемъ обращалось особенное вниманіе на знаніе абхазскаго явыка (Отчеты... за 1868 г. стр. 21 и 24; за 1870 г. стр. 4; за 1877 г. стр. 13 и др.).

Не смотря на всё эти неблагопріятныя условія, дуковенство Абхазіи, можно сказать, самоотверженно служило дёлу просвіщенія абхазцевь свётомъ христіанскаго ученія и его діятельность была плодотверна. "Въ немъ, замічаеть ен. Гаврійль, есть одно доброе, весьма полезное и необходимое для людей, посвятившихъ себя миссіонерскому служенію, достоинстве, это, такъ сказать, выносливость, или терпізливое перенесеніе всіхъ матеріальныхъ лишеній и умініе принаравливаться къ данной среді и обстоятельствамъ, нравамъ и обычаямъ, качества, которыми різдко обладають лица, не посвящающія себя жизни вы подобныхъ условіяхъ" (Отчеть за 1874 г. стр. 12). Отчеты Общества возст. Прав. христіанства на Кавказі, съ похвалою отвываясь о миссіонерскихъ трудахъ вообще духовенства Абхазіи, обращають особенное вниманіе на іеромонаховь: Антонія, Аванасія (Жорданія), Григорія, Виссаріона (Микаберидзе), а также и на священниковъ: Георгія Ахвледіани, Іосифа Бердзенова, Качахидзе, Гоголашвили и др. (Отч. за 1875 г. стр. 13—14; 1876 г. стр. 5, за 1877 г. стр. 13 и другіе).

Для полноты харастеристики самоотверженной и безкорыстной дѣятельности духовенства въ Абхазіи достаточно упомянуть о тѣхъ трудахъ и лишеніяхъ, на которые оно добровольно рѣшилось во время послѣдней Русско-Турецкой войны. Духовенство Абхазіи, по словамъ отчета, "какъ предъ самымъ началомъ войны съ Турцією, такъ и спустя нѣсколько времени послѣ вторженія турокъ въ Сухумъ твердо оставалось въ свояхъ приходахъ, подвергаясь величайшимъ опасностямъ отъ некрещенныхъ абхазцевъ". Но когда турки высадились въ Сухумѣ, Гудаутахъ и Очемчирахъ и такимъ образомъ заняли всю Абхазію до границъ Самурзакани; когда махаджиры 1) тысячами разсѣялись по абхазскимъ селеніямъ и съ озлобленіемъ преслѣдовали все христіанское и христіанъ, оставаться духовенству въ своихъ приходахъ значило бы обрекать себя на неминуемую смерть и священно-церковно служители поэтому стали мало по малу удаляться въ болѣе безопасныя мѣсга, отвозя съ собою самыл цѣнныя предметы церковной утвари. Тѣмъ не менѣе нѣкотрые изъ нихъ рѣшались оставаться въ своихъ приходахъ и дѣйствовать въ пользу Правосл. Церкви.

¹) Махаджирами именовались тѣ абхазды, которые, въ 1866 году будучи насильно выселены правительствомъ въ Турцію, (газ. «Моск. Вѣд.» за 1867 г. № 130), теперь вслѣдствіе войны получили возможность вернуться на родину и мстить ненавистнымъ для нихъ русскимъ и вообще христіанамъ-

Такъ, Лыхненскій священникъ Іоаннъ Гегія остался въ своемъ приходъ но махаджиры, узнавъ, что онъ внущаетъ и уговариваетъ своихъ прихожанъ остаться въръ христіанской и русскому правительству, задушили его (Отчеть Общ. за 1877 г. стр. 11-12). Миссіонеры ісромонахъ Виссаріонъ и зять его. священникъ Ахвледіани, не хотёли оставить Абхазію, не смотря на очевидную опасность для ихъ жизни. По словамъ того же отчета, на нихъ сдёланъ былъ доносъ турецкому пашѣ въ томъ, что они возбуждаютъ абхазскихъ противъ турокъ. Ихъ схватили и связанныхъ привели на военный корабль къ Шевкеть пашъ, который послъ краткаго разспроса и приговориль ихъ къ разстрёлянію. Когда ихъ поставили противъ солдать съ заряженными ружьями, они выпросили себъ нъсколько минутъ для того, чтобы помолиться и пріобщиться Св. Таннъ. Въ это время, къ ихъ счастію, одинъ полковникъ турецкой службы, родомъ изъ абхазскихъ князей, знавшій іеромонаха Микаберидзе, когда последній быль священникомь въ доме абхазскаго владетельнаго князя Шервашидзе, вступился за него предъ пашей. Къ нему присоединились и многіе другіе изъ абхазскихъ князей, знавшіе и уважавшіе пастыря и успъди уговорить пашу отпустить его и священника Ахвледіани» (Отчеть Общ. за 1877 годъ стр. 11-12). Два псаломщика были взяты въ пленъ въ Турцію и съ большимъ трудомъ освобождены оттуда при помощи нашего посла. Вообще духовенство во время этой войны паренесло много лишеній и потерь и своею самоотверженною дъятельностью въ пользу церкви и престола поставило себя на высотъ своего призванія (ibid. стр. 12). Вследствіе всего этого отчеты общества воз. прав. хр. на Кавказъ по справедливости называють абхазскихъ священниковъ достойными сотрудниками еп. Гаврінла въ дёлё просвёщенія абхазцевъ свётомъ христіанскаго ученія (ibid. за 1874 г. стр. 14). Поэтому, много грѣха нужно взять на себя, члобы рёшиться такъ порицать абхазское духовенство, какъ это дёлаетъ сотрудникъ газ. «Колоколъ».

Что же подвигало абхазское духовенство на такіе подвиги?—Оно въ своей трудной миссіонерской дізательности поощряемо было главнымъ образомъ приміромъ самоотверженной дізательности еп. Гавріила. Его ежегодныя миссіонерскія путешествія по Абхазія, его всегдашнее участливое отношеніе къ положенію духовенства, его совіты и поощренія сильно дізствовали и настраивали служителей церкви къ безропотному перенесенію всізът лишеній и невзгодъ, а съ другой стороны, его такое отношеніе къ духовенству поднимало значеніе послідняго въ глазахъ народа.

Въ настоящее же время, къ прискорбію, дѣятельность духовенства въ Абхазін почти совершенно парализована. Магометанство все больше и больше дѣдаеть усиѣхи въ краѣ. Мѣстные архипастыри мало интересовались утверждені-



емъ христіанства въ Абхазіи. Какъ поверхностно смотрели они на дело миссюнерства въ Абхазіи, можно видіть изъ письма секретаря Сухумской епархіальной Канцеляріи къ священнику о. Іоанну Кереселидзе. Изъ этого письма видно, что въ сел. Челоу въ 1892 году произведено было крещение магометанствовавшихъ абхазцовъ, составленъ былъ списокъ новокрещенныхъ, коихъ по списку оказалось 172 души обоего пола. Сообщено было объ этомъ немедленно оберьпрокурору свят, синода и экзарху Грузіи. Но произошло обстоятельство, котерое сильно обезнокоило Владыку Агаеодора; онъ вздумаль проверить списокъ и, къ ужасу его, оказалось, что окрещено менфе на 14 человфкъ. Это страшно обезпокоило владыку именно потому, что послана была уже телеграмма оберъ прокурору, "Поэтому, говорится въ письмъ, Владыка предлагаетъ Вамъ (т. е. священнику Кереселидзе) немедленно отправиться въ Челоу и окрестить недостающее число душъ и списокъ представить ему». Письмо написано было 1 мая, въ Очемчирахъ, гдъ о. Кереселидзе имълъ жительство, оно при благопріятныхъ условіяхъ могло получиться 16 мая, а требовалось, чтобы о. Кереселидзе доставилъ списокъ вновь окрещенныхъ 18 или 19 числа того же мъсяца. Челоу расположенъ отъ Очемчиръ приблизительно на разстояніи 25 версть, Кереселидзе могь туда выбхать 17 мая, 18-го окрестить 14 душъ (требовалось ни какъ не меньше), а 19-го числа онъ додженъ былъ лично доставить списокъ Владык въ Сухумъ, следавъ для этой цели никакъ не меньше 40 версть. Интересный документь! Онъ свидътельствуеть о томъ, съ какою поспъщностью архипастыри эти производили крещение абхазцевъ 8). Они старались не о полготовленіи новокрещаемыхъ, не о предварительномъ наставленіи ихъ въ правидахъ въры, а только о пополнени списка; имъ нужно было только въ глазахъ оберъ-прокурора и экзарховъ Грузіи заслужить вниманіе. И, нужно имъ отдать справедливость, въ этомъ они были очень искусны.

Въ 1897 году въ гор. С. Петербургѣ намъ пришлось бесѣдовать о судьбахъ христіанства въ Абхазіи съ однимъ высокопоставленнымъ лицомъ, имѣвшимъ на дѣла въ Свят. Синодѣ не маловажное вліяніе. Рѣчь зашла о дѣятельности еп. Гавріила, каковую сановникъ называль не заслуживающей вниманія, но дѣятельность одного изъ сухумскихъ русскихъ епископовъ, не понимавшаго языка паствы своей, не знакомаго съ миссіонерскимъ дѣломъ ни теоретически, ни практически, совершенно не умѣвшаго вести миссіонерскія бесѣды съ магометанствовавшими и во время бесѣдъ съ народомъ его сопровождавшихъ усердно запиравшагося въ отдѣльныхъ комнагахъ отводимыхъ ему квартиръ, —ставиль

<sup>&</sup>quot;) Объ этомъ же имѣются свъдънія и въ русскихъ меточникахъ (см. Церк. Вопросы, стр. 98).



очень высоко. Его называть истиннымь миссіонеромь, напоминавшимь проповедниковъ апостольскаго въка, восхищался его миссіонерскими бесъдами, провиненсимыми будто въ большинствъ случаевъ подъ открытымъ небомъ, гдъ дибо подъ тънью въковыхъ деревьевъ. Мы, знавшіе Владыку, сопровождавшіе его при его миссіонерскихъ путешествіяхъ, недоумъвали, откуда могли быть въ Петербургъ такія ложныя свъдънія о дъятельности этого архипастыры. Оказалось, что сановникъ зналъ обо всемъ этомъ изъ письма Владыки. Забывъ о своей малоспособности къ миссіонерскому дълу, о томъ, что онъ въ своихъ миссіонерскихъ трудахъ опирался всего больше на штыки и нагайки полицейскихъ чиновъ и стражниковъ, —забывъ, какъ онъ вслъдствіе возмущеній народа, не выносившаго оскорбленій вооруженныхъ миссіонеровъ, неоднократно бъжалъ изъ селеній Джгерды, Ачандары и др., не смотря на заявленія народа, что онъ возмушенъ дъйствінми полиціи и что противъ проповъдниковъ въры ничего не имѣютъ, забывъ все это, Владыка въ своихъ письмахъ занимался самовосъ кваленіемъ и въ Петербургъ, конечно, върили его увъреніямъ.

Священникъ Кереселидзе послѣ этого бѣгства означеннаго епископа сумѣлъ окрестить въ сел. Джгерды больше ста душъ абхазцевъ-магометанъ, о каковомъ фактѣ Владыка донесъ начальству, приписавъ это, конечно, своимъ миссіонерскимъ трудамъ и способностямъ. Сухумскимъ епископамъ послѣдняго періода хотѣлось чужими трудами устраивать свое дѣло. Священникъ Кереселидзе считался очень искуснымъ въ миссіонерскомъ дѣлѣ, объ этомъ яспо свидѣтельствуютъ и приводимые нами факты. Онъ много услугъ оказалъ сухумскимъ епископамъ въ этомъ родѣ и слѣдовало корреспонденту "Колокола" по этому одному воздержаться отъ порицанія сего дѣятеля на миссіонерскомъ попришѣ,

Приведемъ еще одинъ примъръ. Въ началъ 1897 года жители сел. Линдау, православные эстонцы, подали еп. Арсенію прошеніе, въ которомъ ходатайствовали объ опредъленіи къ нимъ священника, знающаго эстонскій языкъ. Кажется, требованіе достойное полнаго уваженія и удовлетворенія, но не такъ угодно было преосвященному посмотрѣть на дѣло. Вотъ подлинныя слова отношенія сухумской епархіальной канцеляріи по этому дѣлу на имя благочиннаго священника о. Л. Джикія: "Сухумская епарх. канцелярія имѣетъ честь покорнѣйше просить Ваше В. благословеніе объявить жителямъ сел. Линдау, Гумистинскаго участка, Андрею и Веллеру Давиловымъ Энгелю и Ивану Рауге, что на прошеніе ихъ объ опредѣленіи къ нимъ священника знающаго родной ихъ эстонскій языкъ резолюція Его Преосвященства, отъ ¹²/₂₀ января за № 106, послѣдовала такова: "ходите въ церковъ и молитесь Богу" (Отнош. Сух. еп. канц. отъ 25 января 1897 г. за № 148).

Трудно сказать какой глубокій смысль можеть скрываться въ этой резо-

люніи, представляющей изъ себя отвътъ не на вопросъ, но во всякомъ случат ясно характеризуетъ еп. Арсенія, какъ архипастыря и обрусителя, не терпъвшаго другого языка, кромъ русскаго.

При такомъ оригинальномъ взглядѣ на дѣло миссіонерства нечего и говорить о воодушевленіи духовенства. Никто его не поощряль <sup>9</sup>), никто не старался о ващитѣ его интересовъ, о поднятіи моральнаго его значенія въ глазахь народа и, естественно, дѣло миссіонерства погибло въ Сухумской епархіи. О регулярныхъ ревизіяхъ абхазскихъ приходовъ архипастырями рѣчи и не могло быть; паства никогда не слышала живаго слова своего архипастыря. Еп. Арсеній совсѣмъ и не посѣщалъ абхазскихъ селеній и потому таковыя ревизів поручались спархіальному наблюдателю церк.-пр. школъ протоіерею Ястребову, а сей послѣдній при своихъ ревизіяхъ занимался только производствомъ экзаменовъ надъ священно-церковнослужителями, провѣркою ихъ познаній и выставленіемъ отмѣтокъ въ особой тетради.

Нужно упомянуть и о томъ, что руссификаторскія стремленія новоявленных миссіонеровъ не остались тайною для народа и потому эти стремленія не могли не повліять на усп'яхъ миссіонерскаго д'яла въ Абхазіи.

Преосвященный Гавріяль и протоїерей Мачаваріани, повторяємь, не были наемниками: ови гор'єли ревностію исключительно о слав'я Божіей, о спасеній находившихся въ нев'єд'єній истивной в'єры, но викогда не прим'єшивали къ

<sup>\*)</sup> Самымъ лучшимъ показателемъ такого или иного отношенія архипастыра къ подвёдомому ему духовенству при нынёшнемъ церковномъ строё служитъ поощреніе лучшихъ его представителей наградами. Посмотримъ, что скажутъ оффиціальные источники относительно этого за послёдніе семь лётъ управленія еп. Арсеніемъ Сухумской епархією.

По свёдёніямъ еп. Арсенія, въ 1898 году въ Сухумской епархіи всёхъ приходовъ было 95. Во всёхъ этихъ приходахъ было сто съ ляшнимъ священниковъ, изъ коихъ грузинъ было—65, грековъ—14 и 23 русскихъ (Дѣло С. Конторы за 1898 г. № 68, лл. 7—13). За 1899 г. 1900, 1901, 1902, 1093, 1904 и 1905 годы, по представленію еп. Арсенія, удостоены наградъ 39 священно-служителей, изъ коихъ грузинъ было—три, два абхазца, а всё остальные русскіе (см. "Церк. Вѣд. " за означ. годы). Такимъ образомъ, изъ 79 священниковъ не русскаго происхожденія, по представленію еп. Арсенія, удостоены наградъ только пять человѣкъ (6,8%), а на дслю 23 русскихъ священниковъ и нѣскольнихъ монаховъ выпало за тѣже годы—34 награды, выдаваемыхъ святѣйшимъ Синодомъ, т. е. около 140%, %, не говоря уже о тѣхъ наградахъ, которые даются непосредственно мѣстными епархіальными начальниками. Эти цифры краснорѣчиво говорятъ о томъ, на сколько еп. Арсеній способенъ былъ обнаруживать "справедливость" и терпимость къ священникамъ не русскаго происхожденія.



этому дёлу Божіему какичь либо земныхь цёлей, будучи убёждены, земныя цёли явятся неизбёжными послёдствіями просвёщенія народа въ релипозно-нравственномъ отношенів, - что "въра, выражаясь словами Пл. Іоселіани, върнъйшее звено въ союзъ народовъ для ихъ единенія". И, дъйствительно, опытъ доказалъ правильность взгляда опытныхъ миссіонеровъ. Последу ющіе дівятели. какъ мы говорили выше, стали явно, не скрывая даже отъ народа, примъшивать къ дълу миссіонерства свои руссификаторскія стремленія. Имъ хотвлось достигнуть руссификаціи края возможно скорве, безъ соблюденія даже самой необходимой последовательности. Но у каждаго народа есть чувство самосохраненія, соблюденія своихъ національныхъ особенностей, особенно же языка и потому, когда народу стало изувстно о такихъ стремленіяхъ духовнаго начальства и пропов'ядниковъ вфры, онъ сталъ недов'фрчивымъ къ миссіонерскимъ проповедямъ и, естественно, теперь абхазцы стали упорно отстанвать свою магометанскую в фру, связавъ съ нею свою напіональность; въ ней одной стали очи видъть спасеніе своихъ бытовыхъ особенностей отъ посягательства христіанскихъ пропов'вдниковъ. Иначе и не могло быть, ибо "требованіе от впры какой бы то ни было полицейской службы, скажемъ словами Ю. Ө. Самарина есть ничто иное, какъ своего рода проповыдь невырія, можеть бить, опасныйшая изъ всыхь по ея общепонятности ...

Намъ необходимо сказать еще нѣсколько словъ о дѣятельности еп Гавріила среди абхазцевъ.—По словамъ г. Русскаго, "Киріонъ и его друзья придерживаются прайнихъ прузинскихъ возгрпній; они утверждеють что абхазцы 15 вѣковъ слушади Богослуженіе и учатся въ школахъ на грузинскомъ же языкѣ" (Колоколъ № 45).

Этими словами, очевидно, хотять сказать то, что грузины всегда отличались и теперь отличаются крайней нетерпимостью къ инородцамъ, къ ихъ языку и бытовымъ особенностямъ. Таковъ смыслъ выписанныхъ выше словъ и поэтому находимъ нужнымъ сказать нѣсколько словъ для возстановленія истины и для огражденія абхазцевь отъ пропаганды среди ихъ такихъ идей, разсчитанныхъ на то, чтобы посѣять между абхазцами и грузинами братоненавистничество.

Мы не станемъ говорить въ данномъ случаѣ о терпимости и свободѣ совъсти въ древней Грузіи (см. объ этомъ историт. справку г. С. Горгадзе. Дух. Въстн. Груз. Экзархата за 1905 г. №№ 23—24), а укажемъ только на мивніе еп. Гавріила относительно языка, на которомъ должно происходить Богослуженіе въ Абхазіи.

Какое значеніе преосв. Гавріилъ придаваль служенію на родномъ для абхазцевь языкі, объ этомъ можно судить изъ того факта, что во время служенія литургіи главивійшіе возгласы послів произнесенія ихъ на славянскомъ или грузинскомъ языкахъ онъ заставлялъ переводить на абхазскій языкъ, чтобы на родъ понималь смыслъ произносимыхъ словъ. (Отчетъ Общ. за 1868 г. стр. 31). По его мнѣнію, въ Самурзакани, "гдѣ господствуетъ языкъ мингрельскій очень близкій къ грузинскому и гдѣ народъ понимаетъ по грузински, Богослуженіе по прежнему нужно совершать на грузинскомъ языкъ", а въ абхазскихприходахъ по мѣрѣ замѣщенія ихъ священниками, знающими русскій языкъ вводить Богослуженіе ла славянскомъ языкъ. (Отчетъ Общ. за 1868 г. стръ 43). Впрочемъ, пужно замѣтить, что служеніе на слав. языкъ онъ рекомендовалъ потому только, что для абхазцевъ и грузинская служба была почти также непонятна, какъ и славянскам и слѣдовательно въ данномъ случаѣ служеніе на славянскомъ языкъ, какъ языкъ государственно-богослуженномъ, по его мнѣнію, нужно дать предпочтеніе. Но во всякомъ случаѣ и служеніе на слав. языкъ дѣлается необходимымъ только въ силу того обстоятельства, что на абхазскій языкъ не переведены богослужебныя книги.

Съ самаго основанія своего Общество возст. прав. христіанства на Кавказѣ было озабочено переводомъ богослужебныхъ книгъ на горскіе языки. Въ
отчетѣ Общества за 1862 и 1863 годы упоминается, что составлена была коммисія для перевода такихъ книгъ на языки горцевъ и съ этою цѣлью создавалась письменность для тѣхъ племенъ, у которыхъ она не существовала, въ томъ
числѣ и для абхазцевъ (Отчетъ за 1862—1863 г. стр. 9—14). Этою коммиссією въ 1864 г. составлена была абхазская азбука, которая главнымъ образомъ
предназначалась для употребленія въ школахъ Абхазіи (Отчетъ за 1864 г. стр.
11); переведена была на абхазскій языкъ книга подъ заглавіемъ: "Доброе чтеніе православнымъ" и отпечатана въ числѣ 2400 экземпляровъ, каковые и
",отосланы и въ Абхазію для безмездной раздачи ученикамъ школъ и другимъ
лицамъ" (Отчелъ за 1865 г., стр. 26 и 27). Но, къ сожалѣнію, этимъ и закон
чилось дѣло и перевода богослужебныхъ книгъ на абхазскій языкъ не послѣ
довало. А этотъ пробѣль силь зе чувствовался и необходимость таковаго перевода ясно сознавалась еп. Гавріиломъ.

Въ 1868 году во время своего перваго миссіонерскаго путешествія въ Абхазіи преосв. Гавріилъ познакомился съ княгиней Кесаріей Щервашидзе (урожд. Дадіани) и убблившись въ ея заслугахъ въ дѣлѣ обращенія абхазцевъ въ христіанство и въ от ччномъ знавіи ею абхазскаго языка, началъ уговаривать ее посодъйствовать въ дѣлѣ перевода необходимыхъ молитвъ на этотъ языкъ. "Я упросилъ ее, говоритъ преосвященный въ своемъ отчетѣ, какъ превосходно знающую абхазскій языкъ и способную, вмъстѣ съ священникомъ Гегія и при участіи прот. Мачаваріани, составить комитетъ и попытаться переэлье по абхазски первоначальныя молитвы, Вѣрую, 10 заповѣдей и, что воз-



кожно, изъ литургіи и воскресныхъ евангелій". "Добрая княгиня, продолжаєтъ онъ, не смотря на свои не молодыя лѣта, будучи еще очень эпергичною, видимо была рада порученію и обѣшалась исполнить его" (Отчеть за :868 годъстр. 25 и 26).

Въ силу такого своего убъжденія о необходимости богослуженія для абхазцевъ на ихъ родномъ языкъ, еп. Гавріилъ настаивалъ улучшить тогдашній составъ абхазскаго духовенства. Въ этихъ видахъ онъ въ 1873 году возбудилъ хо датайство предъ Обществомъ возст. прав. христіанства на Кавказъ "о приготовленіи на священническія доджности въ Абхазіи благонадежныхъ кандидатовъ изъ воспитанниковъ духовной семинаріи съ тѣмъ, чтобы воспитанники эти для большаго успаха пропованической ихъ даятельности, были предварительно ознакомлены въ семинаріи же съ абхазскимъ языкомъ". Но Совъть Общества дучившаго богословское образование ст. знаниемъ абхазскаго языка, неимъниемъ учебниковъ и вследствіе этого непроизводительностію расхода на соденжаніе учителя абхазскаго языка. Высто введенія преподаванія абхазскаго языка вы Тифлисской духов. семинаріи Совъть общества ръшиль учредить пять стипендій при Ставропольской духов семинаріп для абхазскихъ дітей. По митипо Совъта, эта мъра имъла ту практическую выгоду, что избавляла Общество отъ расходовъ по содержанію учителя абхазскаго языка, который для природныхъ абхазцевъ нътъ никакой необходимости изучать". Между тъмъ абхазскіе дъти, по мивнію Совьта, "ознакомившись съ богословскими науками въ семинаріи, усвоять вполню русскій языкь, что дасть имь возмо, чость отправлять вь своихъ дерквахъ богослужение на славянском языки, съ объяснениями его на абхазскомъ" (Отчетъ за 1873 г. стр. 26 и 27), часо ствани объева дата

Въ данномъ случать Совътъ Общества въ своихъ сужденіяхъ ошибался. Преподаваніе абхазскаго языка въ семинаріи, хоть на нъкоторое время, существенно было необходимо для успъховъ миссіотерскаго дъла въ Абхазіи и оно никакъ не лишне было для самихъ абхазскихъ дътей. Дъло въ томъ, что Общество возст. прав христіанства на Казказъ съ самато начала ст со основанія задалось цълью создать письменность, какъ мы віше говорали, для горкихъ народовъ, въ томъ числъ и для абхазцевъ, и перевести на эти языки богослужебныя книги. А для того, чтобы съ успъхомъ могли быть переведены на абхазскій языкъ богослужебныя книги нужно было создать, такъ сказатъ, богослужебный языкъ, выработать разныя богословскіе термины для абхозскаго языка, а это можно было достигнуть болье успъщно основаніемъ кафедры этого языка. Здъсь преподаватель совмъстно съ учениками изъ абхазцевъ выработаль бы необходимъйшіе богословскіе термины и перевель бы нужныя книги на аб-



хазскій языкъ. Значитъ въ этомъ смысль ходатайство еп. Гавріила заслуживало полнаго вниманія и уваженія. Время показало и то, что надежды на стипендіатовъ въ Ставропольской семинаріи не оправдались. Изъ этихъ стипендіатовъ одинъ только посвятилъ себя служенію церкви и то не абхазецъ, а самурзаканскій мингрелецъ, которому только по рукоположеніи пришлось изучить абхазскій языкъ. Куда же дъвались остальные стипендіаты Общества, особенно абхазцы? Они не пожелали посвятить себя служенію церкви вслъдствіе не подготовлець сти своей для такой дъятельности среди абхазцевъ и неимънія возможности вести богослуженіе на понятномъ для народа языкъ.

Изъ всего этого ясно, что еп. Гавріилъ и его сподвижники не были заражены "крайнимъ грузинизмомъ", ненавистью къ абхазцамъ. Напротивъ, они были воодушевлены истинно христіанскою любовью къ нимъ и всемърно старались выдвигать дъятелей изъ среды абхазцевъ, даже женщинъ. Примъры успъшной дъятельности нъкоторыхъ женщинъ въ Абхазіи въ пользу православія навили еп. Гавріила на мысль о томъ, что «полезно было бы для распростравенія и утвержденія христіанской въры въ Абхазіи выбрать нъсколько женщинъ-туземокъ, проникнутыхъ пламеннымъ усердіемъ къ въръ Христовой, подготовить ихъ къ миссіонерской дъятельности, и затъмъ послать ихъ для проповъди Евангелія среди самихъ семействъ, преимущественно же среди женской половины населенія". Даже поручилъ прот. Мачаваріани озаботиться прінсканіемъ достойныхъ лицъ, на которыхъ можно было бы возложить эту обязанность (Отчетъ за 1874 г. стр. 4).

Повторяемъ, еп. Гавріилъ и его сподвижники не были заражены болѣзнью національной исключительности и ненависти къ инородцамъ. Они въ своей дъятельности, можно сказать, руководились завѣтами св. Апостоловъ (Колос., III, 11; Галт., III, 28) и Отцовъ Церкви, утверждавшихъ, что не нужно "придавать значенія различію языковъ, когда насъ объединяетъ одна вѣра" (слова Іоанна Злат. см. Сообщенія Имп. Прав. Палест. Общ. 1906 г. т. XVII, вып. 2, стр. 175).

Сухумскими же русскими епископами ровно ничего не сдёлано для перевода книгъ свящ. Писанія и богослужебныхъ на абхазскій языкъ.

По словамъ г. "Русскаго", назначеніемъ еп Киріона "хотатъ показать духовенству, что оно напрасно въ теченіе 20 лѣтъ самостоятельнаго существованія Сухумской епархіи послушно, по долгу совѣсти, исполняло повелѣнія своихъ русскихъ архипастырей". Но при такихъ обстоятельствахъ, при такомъ направленіи дѣятельности означенныхъ архипастырей, преступно и противно было бы духу апостольскаго ученія (Дѣян. 4. 19) со стороны духовенства епархіи быть "послушнымъ" и, по долу совъсти, не поднимать голоса на защиту интересовъ церкви, но, къ счастію, это не такъ было. Въ потребныхъ случаяхъ духовенство поднимало свой голосъ, просило и требовало отъ своихъ архипастырей быть на стражѣ интересовъ православія въ Абхазіи.

Въ 1897 году на събъдѣ депутатовъ отъ духовенства Сухумскаго округа возбужденъ быль вопросъ о наблюдавшемся въ жизни абхазцевъ печальномъ явленіи усиленія магометанства. Участники събъда ходатайствовали предъ мѣстнымъ архіереемъ (Арсеніемъ) о разрѣшеніи имъ имѣть сужденіе о причинахъ этого прискорбнаго явленія и о тѣхъ мѣрахъ, какія необходимо предпринять духовенству для болѣе дружнаго воздѣйствія на народъ въ цѣляхъ защиты интересовъ христіанства въ епархіи.

Безъ сомнівнія это было въ миссіонерской дівятельности духовенства отрадное воодушевленіе, достойное поощренія и одобренія со стороны архипастыря-начальника епархіи. Но не такъ посмотр'єль онъ на дело, онъ не даль съвзду духовенства разрешения иметь суждение объ этомъ важномъ вопросв, сказавъ, что это не ихъ доло и этимъ въ корнв было убито стремление духовенства къ исполненію своихъ обязанностей въ миссіонерской епархіи. Духовенство, не соглашаясь въ данномъ случав съ мивніемъ своего архипастыря, прибъгло къ послъднему для него средству: -- обратилось въ Грузино-Имеретинскую Синодальную Контору съ просьбою назначить строгое разследование для выясненія причинь того печальнаго явленія, которое наблюдалось въ Сухумскомъ округъ относительно усиленнаго стремленія абхазцевъ-христіанъ въ магометанство. Синодальная Контора вмасто назначенія просимаго разследованія дала переслала жалобу еп. Арсенію для соображеній и доставленія нужныхъ свёдё. ній и, какъ и всегда, у сильнаго безсильные оказались виновными. Архипастырь въ своихъ рапортахъ на имя Грузино-Имеретинской Синодальной Конторы отъ 28 мая 1899 г. за № 1227 и отъ 16 іюня 1900 г. за № 1516, сталь обвинять самихъ священниковь въ неспособности къ несенію миссіонерскихъ обязанностей и около 20-ти священниковъ представилъ къ увольнению, съ чемъ Синодальная Контора, конечно, не согласилась (Дело Син. Конторы за 1899 г. № 96).

Что можетъ сдълать духовенство при такомъ стров церковнаго управленія, при такомъ безсмысленномъ режимѣ, при обращеніи церкви въ орудіе обрусительнаго стремленія духовнаго въдомства?!

Корреспондентъ ратуетъ, что грузины бойко тамъ выживали многихъ дъятелей изъ края. Увъряю автора эгого сообщенія, что русскіе дъятели на Кавказъ, проникнутые истинною христіанскою любовью ко всъмъ безъ различія національностей и върою въ то дъло, которому таковые служатъ, всегда будутъ чувствовать себя спокойно и съ уваженіемъ всъ будутъ къ нимъ относиться.



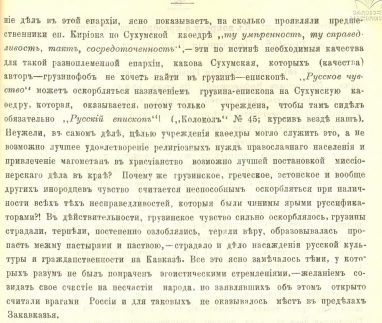
Но что удивительнаго, если еп. Арсеній, челов'єкъ полный злобы и ненависти къ грузинамъ, способный переносить эту ненависть даже на покойниковъ, оскор бившій все населеніе гор. Сухума и вообще всей Абхазіи своимъ отказомъ разръшить внести тъло славнаго дъятеля на нивъ Божјей, всъми любимаго каеедральнаго протојерея, Д. Мачаварјани, въ Сухумскій канедральный соборъ и отказавшагося служить по немъ заупокойную литургію 10), - что удивительнаго, повторяю, если такому человъку ничего больше не остается, какъ уйти, оставивь епархію и не любимую паству?! Что удивительнаго, если русскіе учителя Гальской второклассной школы, не знавшіе языка народа, которому они служили -его нравовъ и обычаевъ, не попимавшіе его психологіи, не любившіе его и не поднимавшіе стакана вина безъ того, чтобы не сказать, чтобы "издохли тунгузы" (такъ они именовали абхазцевъ самурзаканцевъ), что удивительнаго, повторяю опять, если такіе учителя принуждены были оставить свою школу?! Что удивительнаго, если всемь насильственнымь обрусителямь края, въ роде протојереевъ Восторгова, Ястребова и другихъ, пришлось очистить поле двятельности?!

Не задолго предъ своимъ объгствомъ каъ гор. Сухума еп. Арсеній въ сел. Илори назначилъ вторымъ священникомъ человъка, не знающаго ни однаго слова по грузински или по мингрельски, на которомъ говорять илорцы. Священникъ оказался добросовъстнымъ, —оставилъ сел. Илори, заявивъ, что онъ считаетъ себя совершенно безполезнымъ для прихожанъ. Заявивъ объ этомъ еп. Серафиму и тоть совершенно справедливо замътилъ этому священнику, что ему не слъдовало идти въ такой приходъ, языка котораго онъ не понимаетъ. Говорятъ, что священникъ оказался настолько храбрымъ, что осмълился сказатъ преосвященному, что и онъ долженъ былъ подумать объ этомъ прежде, чъмъ согласиться на занятіе Сухумской каеедры 11).

Не будемъ говорить о другихь дефевтахъ, имѣвшихъ мѣсто въ управленіи Сухумской епархіею, потому что и сказанное достаточно ярко рисуеть положе-

<sup>10)</sup> Прот. Мачаваріани скончался въ январѣ мѣсяцѣ прошлаго 1905 г. и ненависть къ нему со стороны еп. Арсенія доходила до того, что онъ, не смотря на ходатайство представителей полиціи, городскаго самоуправленія и народа, не хотѣль разрѣшить внести его тѣло въ соборъ и отказадся служить заупокойную обѣдню. Вслѣдствіе такого ужаснаго проявленія человѣконенавистничества со стороны проповѣдника вѣры, любви, мира и всепрощенія народъ, глубоко оплакивавшій своего любимаго пастыря, на столько быль взволнованъ и оскорблень, что осмѣлился нанести оскорбленіе своему архипастырю.

<sup>11)</sup> О томъ, кавъ Сухумскіе епископы вслѣдствіе незнанія языка паствы дълались смъшными вз глазах послъдней, можно видѣть изъ "Церк. Вопросовъ", стр. 98; свѣдѣнія взяты авторомъ книги изъ "Русской Бесѣды",



Надвемся, что подобныя опибки въ будущемъ не будуть имѣть мѣста на Кавказѣ,— что представители духовной власти не будуть примѣшивать къ дѣлу Божіему, служенію церкви служеніе политическимъ интересамъ, предоставивъ это всецѣло представителямъ свѣтской власти. Это необходимо, ибо, по справедливому выраженію "Церков. В+домостей", "христіанство, перерождая душу инородча, не посягаеть на его племенныя особенности. Работа истинныхъ работниковъ христіанства не національная, не руссификаторская, а исключительно духовная, правственная" 12) (Церк. Вѣд. за 1906 г. № 9, стр. 440).

Надвемся и убъждены, что преосв. Киріонъ своею двятельностью въ Абхазіи возстановитъ миръ и братское единеніе между всѣми національностями Сухумской епархіи, а полныя злобы и человѣконенавистничества рѣчи рясоносныхъ бѣглецовъ изъ Закавказья и вообще всѣхъ грузинофобовъ въ родѣ г. "Русскаго" не приведуть къ тому результату, котораго они добиваются, а именно, братоненавистничества и братоубійственной рѣзни въ Абхазіи.

Архим. Амеросій.



По поводу статьи: "Къвопросу о преобразования перковнаго управления въ Грувии" ("Церковныя Въдомости" №№ 13 – 14 за 1906 г.).

Вопросъ объ автокефальности Грузинской церкви обращаетъ на себя вниманіе "Дерковных въдомостей". Въ этомъ органь печати въ настоящемъ году быль напечатань рядь статей, дающихь, кь сожальнію, одностороннее и не лишенное безпристрастія осв'ященіе означеннаго вопроса. Должно быть для непредубъжденныхъ лицъ не тайна, что вызванъ этотъ вопросъ исключительно неотложными и насущными нуждами церковной жизни въ Грузіи, что вращается этотъ вопросъ "вокругъ да около" положеній и доводовъ чисто-церковных в, покоится на почв'ь церковной и им'ьеть ц'элью церковныя задачи. Д'ьдо въ томъ, что грузинское духовенство, ясно понявъ всѣ болячки церковнаго организма Грузіи, зависящія отъ установившейся въ 1811 году системы управленія ея церковными д'ялами, и, вдобавокъ, дорожащее интересами православія, прямо и ръшительно поставило вопросъ о возстановленіи Грузинской церкви въ ея автокефальныхъ правахъ, видя въ этомъ единственное средство къ оздоровленію этого организма. . . Съ 1721 года — со временъ основанія Святьйшаго Синода, Русская церковь, въ сферу вліянія готорой вступила церковь Грузинская съ 1811 года, является до последняго времени слугой бюрократіи, прислужницею правительства и этимъ она низводитъ себя на степень учрежденія, служащаго какъ будто только земнымъ, мірскимъ интересамъ. Въ этомъ отношеніи Грузинская церковь, какъ церковь окраинно-инородческая, особенно зарекомендовала себя, Чрезъ посредство разныхъ церковно-общественныхъ учрежденій Грузинскаго экзархата (начальныхъ церковно-приходскихъ школъ, духовноучебныхъ воведеній и части приходскихъ церквей и т. д.) настойчиво проводилась въ жизнь грузинъ идея ихъ "обруспнія," съ каковою идеею не должна имъть ничего общаго никакая церковь. . . Между тъмъ разные церковные дъятели въ Грузіи въ болшинствъ являлись правительственными чиновниками, смотръвшими на явленія церковно-общественной жизни грузинъ съ тенденціовно-политиканской точки зрфнія. Обстоятельство это отталкивало многихъ членовъ отъ испренне-сердечнаго духовнаго союза съ церковью и наводило ихъ на мысль о вредности этого учрежденія. Понимая все это, грузинское духовенство, не безъ горячаго участія общества вірующих грузинь, во имя святой ціли спасенія церкви, пришло къ тому заключенію, что грузинская церковь могла бы осуществлять свое назначение въ жизни подъ благодатною сънью фальности. Вотъ на нашъ взглядъ— единственно правильная и объективная точка зрѣнія на возникновеніе означеннаго вопроса. . Между тѣмъ разные авторы, исходя изъ узко-эгоистической и медочно-тенденціозной точки зрінія,



вкривь и вкось разсуждають объ автокефальности грузинской церкви. Она объясняють самое возникновеніе вопроса объ автокефальности церкви стремленіемь
грузинъ къ совершенному отдъленію отъ Россіи, т. е. тѣмъ баснословнымъ
сенаратизмомъ, который, не имѣя реальной почвы для своего существованія въ
жизни грузинъ, ютится лишь въ фантазіи разныхъ благодѣтелей ихъ. . Кстати сказать,- "пресловутый грузинскій сепаратизмъ"- излюбленный конекъ, на
которомъ выѣзжаютъ разные чиновники, которыхъ за бездарность и неспособность къ исполненію своихъ обязанностей, связанную съ ихъ нетактичностью
въ дѣйствіяхъ и грузинофобствомъ, слѣдовало бы отрѣшить отъ доджности и
предать суду . . Но мы скажемъ отъ себя, что можетъ быть вызванъ грузинскій сепаратизмъ скорѣе не автокефальностью грузинской церкви, при которой
грузины останутся вѣрными православію, а инославіемъ, могупцимъ распространиться въ Грузіи въ томъ случаѣ, если церковь эта не будетъ возстановлена въ ея автокефальныхъ правахъ.

"Церковныя Вѣдомости", уступая мѣсто на своихъ страницахъ статьямъ, направленнымъ противъ автокефальности грузинской церкви, не даютъ мѣста у себя произведеніямъ, опровергающимъ ложные и неосновательные доводы этихъ статей. . А произведеній послѣдняго рода появилось въ послѣднее время много на русскомъ языкъ. Очевидно, эти произведенія къ цѣлямъ "Ц. Вѣдомостей" не подходять.

Въ № № 13—14 "Церковныхъ Вѣдомостей" за 1906 годъ напечатано письмо анонимнаго сельскаго грузинскаго священника"), направленное противъ автокефальности грузинской церкви. Письмо это изобличаетъ автора въ незнаніи церковной исторіи, церковныхъ каноновъ, современнаго состоянія религіознонравственной жизни грузинъ и духа евангельскаго ученія. . . Иначе чѣмъ—же объяснить копросъ автора: "Дѣйствительно нужна—ли намъ автокефалія, полезна-ли она?. . ." Вснкій здравомыслящій человѣкъ, отвѣтимъ ему, не можетъ не сочувствовать свободѣ совѣсти и родной перкви и не можетъ не сознавать всѣхъ пользъ и красотъ этой свободы. Далѣе спрашиваетъ авторъ: "меужели русскіе думають, что автокефалію желають вст грузинскіе священники и народъ?" Очевидво, авторъ или не живетъ въ Грузіи и потому не знаетъ дѣйствительнаго состоянія вопроса объ автокефаліи, или же хотя живетъ въ ней, умышленно скрываетъ таковое состояніе этого вопроса съ очевидною цѣлью "кому то угодитъ" и "кого то укуситъ". . . Лучшею выразительницею общественнаго мнѣнія является пресса. И грузинская пресса безъ различія

Среди грузинскаго духовенства и общества высказывается сомнѣніе о принадлежности этого письма грузинскому священнику.

Ред.

направленій *единогласно* высказывается въ пользу автокефальности церкви, и не помнится, чтобы когда-нибудъ въ ней говорили противъ нея. Многочи сленные представители грузинскаго духовенства всёхъ четырехъ епархій экзархата на съёздахъ постановили въ разное время— возбудить соотвётствующее ходатайство объ автокефальности церкви. Представители дворянства, горожанъ и вообще върующихъ грузинъ разныхъ частей Грузіи возбудили такое же ходатайство. Желаніе духовенства и паствы было поддержано четырьмя епископами Грузіи: преосвященными Леонидомъ, Георгіемъ, Евеиміемъ и Петромъ (преосвяща Киріонъ, живя внё Грузіи, тоже поддерживаль это желаніе), подавшими Экзарзу Грузіи Николаю докладную записку по означенному вопросу въ ноябрѣ мѣсяцѣ 1905 г. \*) И вотъ послѣ всего этого говорить, что не всѣ грузинскіе свя-

Впервые на этотъ вопросъ отозвался преосв. Петръ, епископъ Алавердскій, который въ № 3036 газеты "Ц.—Пурцели" пишетъ между прочимъ слъдующее: "считаю священнымъ долгомъ заявить публично предъ грузинскимъ народомъ, что я—горячій сторонникъ возстановленія автокефальности Грузинской церкви. Такое мое направленіе извъстно. По данному вопросу въ присутствіи одного изъ грузинскихъ епископовъ въ іюлѣ и августѣ прошлаго года нѣсколько разъ бесѣдоваль съ однимъ высокопоставленнымъ духовнымъ лицомъ. Въ концѣ докладной записки объ автокефальности Грузинскихъ епископовъ есть и моя полиисъ".

Преосвящ. Георгій, епископъ Гурійско-Мингрельскій, присоединяясь къмитьнію преосвящ. Петра, добавляеть: "мой взглядъ на автокефалію ни для кого не секреть: онъ извъстенъ грузинскимъ епископамъ, экзарху Николаю, котораго "Колоколъ" синтаеть сторонникомъ автокефаліи, грузинскому духовенству г. Тифлиса, самому Вальсамону и всъмъ тъмъ сеътскимъ лицамъ, которыя въ 1905 г. въ г. Тифлисъ на разныхъ собраніяхъ горячо обсуждали вопросы, имъющіе отношеніе къ нашей церкви. Епископы съ радостью ждали моей хиротоніи во епископа въ той надеждъ, чтобы я совмъстно съ ними дъйствоваль для достиженія цъли. Я оправдаль ихъ надежду. Кто знаеть обстоятельства дъла, тоть не припишеть мить бъдноты духа".

Преосвященный Евеимій епископъ Горійскій въ грузинской газеть «Шрома» по данному вопросу пишеть между прочимъ следующее: "преосвященные

<sup>\*)</sup> Въ № 39 газеты: «Колоколъ» появилась заѣтка о томъ, что изъ нынѣшнихъ 5 грузинскихъ епископовъ двое являются убѣжденными противниками
автокефальности Грузинской церкви. По этому поводу въ газетѣ "Цнобисъ —
Пурцели" № 3018 появилось письмо г-на Вальсамона, который въ этомъ пись
мѣ задается такимъ вопросомъ: "кто эти два епископа? Леонидъ и Киріонъ
твердо стоятъ за автокефалію. Въ Грузіи состоятъ на службѣ три епископа:
Георий, Евоимій и Петръ. Интересно знать, кто изъ послѣднихъ трехъ епископовъ является убѣжденнымъ противникомъ автокефальности грузинской церкий".

щенники и народъ желаютъ автокефалію—*чиствиший вымысел*ь, сочиненный съ злою целью помешать осуществленію ея мирнымь и легальнымь путемъ къ обоюдной пользъ двухъ братскихъ единовърныхъ народовъ.

Возможно, что найдется среди грузинскаго духовенства и народа и горсть антиавтовефалистовъ, но едва ли автовефалисты грузины, во имя исповъдуемыхъ ими принциповъ свободы совъсти, будуть имъ препятствовать пребывать въ блаженномъ невъдъни относительно того, что въ данное и на будущее время дъйствительно полезно для обновленія и расцвъта церковной жизни грузинъ.

Авторъ высказываетъ опасеніе, чтобы святьйшій синодъ, если онъ дастъ автокефалію грузинской церкви, не сдълался отвътственнымъ предъ судомъ вселенской церкви, ибо дарованіе автокефаліи, по его мевнію, будетъ имъть слишкомъ горькія и несчастныя послъдствія. Очевидно, авторъ не знаетъ того, что не отъ святьйшаго синода русской церкви грузинская церковь получила свою автокефалію. Отсюда понятно, что синодъ не можетъ отнять у грузинской церкви того, чего онь ей не давалъ, нуждаясь самъ въ каноническомъ устройствъ. Насколько вопросъ касается отвътственности предъ судомъ вселенской церкви, синодъ будетъ отъ нея свободенъ только тогда, когда опираясь на государственную власть, не будетъ препятствовать грузинской церкви въ осуществленіи ея автокефальныхъ правъ, исторически и канонически ей принадлежащихъ и по настоящее время.

Авторъ, причисляя себя въ группъ умъренныхъ грузинскихъ священниковъ, признается, что нъкоторые экзархи по общечеловъческой слабости долали различие между русскими и грузинами и питаетъ себя надеждою, что этого уже не повторится. Смъемъ увърить автора,—что ни одинъ изъ экзарховъ,
если останется ныпишняя система управления церковио грузинскою, при
всъхъ своихъ прекрасныхъ качествахъ не будетъ въ состояни стоять на высотъ своего архипастырскаго призванія въ Грузіи. Исходя изъ этого положенія,
грузинское духовенство и паства не могутъ успокоиться въ дълъ исканія свободы церковной и въ томъ случав, если во главт грузинской церкви станетъ
экзархъ грузинъ, даже извъстный прекрасными качествами ума и сердца\*).

Петръ и Георгій возвѣщаютъ обществу, что они являются сторонниками автокефальности грузинской церкви. Идея эта не есть принадлежность одного или двухъ епископовъ: она достояніе всѣхъ насъ, грузинскихъ епископовъ,.... наше рѣшеніе есть соборное... и пусть будеть увѣрень тоть, кто меня подоэрѣваеть въ несочувствіи автокефальности, что я никогда не отрѣшусь отъ своего желанія относительно того, чтобы наша Грузинская церковь была автокефальна".

<sup>\*</sup> На дняхь въ Тифлисъ сталъ циркулировать слухъ о готовности одной части грузинскаго духовенства переръшить постановленія девабрьскаго делегатскаго

Авторъ называетъ автокефалистовъ и въ ихъ числъ составвтелей "проекта о реорганизации Грузинской церкви" отщепенцами и новаторами; попирающими ногою апостольскін правила и созидающими новую оригинальную церковь
съ своими новыми канонами. Увъряемъ автора, что въ "проектъ" делегатовъ
грузинскаго духовенства нътъ ничего такого, чего не было бы въ русской духовной печати. Въ цёлой массъ русскихъ епархіальныхъ въдомостей и богословскихъ журналовъ напечатано множество всевозможныхъ проектовъ церковнаго
управленія, изъ коихъ по радикальности взглядовъ, въ нихъ высказанныхъ,
грузинскій проектъ занимаетъ далеко не первое мъсто. Въ немъ нътъ и ничего
токого, что шло бы въ разръзъ съ докматами Христовой церкви. Слъдовательно, грузинскій проектъ не противоръчитъ апостольскимъ правиламъ и духу
ученія Христовой церкви. . .

Быть можеть автора раздражаеть то обстоятельство, что въ грузинскій проекть внесень пункть объ автокефальности Грузинской церкви. Но вѣдь, помимо грузинскаго духовенства и паствы, многіе русскіе архіереи и ученые, и въ ихъ числѣ высокопреосвящ. Антоній Петербургскій и экзархъ Грузіи Николай, такъ или иначе подходять къ рѣшенію этого вопроса. Всѣ они согласт

собранія въ смысль сохраненія института экзарховь, зависимых отъ русской церкви, но не поставляемых свыше, какъ это было до сихъ поръ, а выбираемыхъ самимъ духовенствомъ и паствою. Затьмъ этотъ слухъ появился въ формъ положительнаго сообщенія на страницахъ офиціознаго «Кавказа».

Не знаемъ, чъмъ объяснить этотъ повороть въ тактикъ одной (впрочемъ очень незначительной) части нашего духовенства. Но каковы бы ни были причины этого прискорбн. факта, одно во всякомъ случать несомнънно: если эта тактика найдетъ себъ сочувствие въ массъ или хотя бы даже въ эначительной части грузинскаго духовенства, то можно съ увъренностью предсказать, что всъ здравомыслящие грузины отвернутся отъ своего духовенства и отъ всей правоскавной церкви.

Въ самомъ дѣлѣ, неужели идущіе на компромиссь съ русскимъ синодомъ наши духовные отцы не понимаютъ той простой истины, что вопросъ о радикальныхъ измѣненіяхъ въ устройствѣ и управленіи нашей церковью не есть просто вопросъ объ историческихъ или каноническихъ правахъ грузинской церкви, а вполнѣ конкретный фактъ, диктуемый желѣзной необходимостью всей нашей современной дѣйствительности?!.. Неужели этимъ отцамъ духовнымъ невявъстно, что полная автокефалія грузинской церкви, объявленіе ея частнымъ союзомъ и отдѣленіе ея отъ государства,—все это такіе вопросы, разрѣшеніе которыхъ някоимъ образомъ не можетъ быть передано грузинскимъ духовенствомъ на долгое усмотрѣніе русскаго синода или предполагаемаго всероссійскато патріарха?!

ны въ одномъ: нынѣшняя система управленія церковными дѣлами въ Грузій своему назначеню не отвѣчаетъ и потому сдѣдуетъ ее замѣнить новою системою, отвѣчающею совершеннымъ назрѣвшимъ потребностямъ церковной жизни грузинъ. Грузинское духовенство и общество вѣрующихъ грузинъ желаютъ, чтобы эта новал система вылилась въ автокефалію Грузинской церкви. Что автокефалія эта не противорѣчитъ вопреки увѣреніямъ автора принципамъ единенія церквей и политическаго единства грузинъ съ русскими, объ этомъ въ "Духовномъ Вѣстикъ" ясно и основательно говоритъ его редакторъ, свящ. Никандръ Покровскій въ статьѣ: "Обособленіе и единеніе" (№ 4, 1906 г.).

Р. S. Статья эта въ типографіи уже окончена была наборомъ, когда мы получили № 8 (1906 г.) грузинской духовной газеты: "Микемси" Въ немъ по поводу разобранной нами статьи, напечатанной въ № 13-14 "Церковныхъ Вѣдомостей", преосвящен. Леонидъ, епископъ Имеретіи пишетъ между прочимъ слѣдующее: "Если повърить автору ея, выходить, что вопросъ объ автокефальности грузинской церкви группой грузинскаго духовенства вопреки сознательному и твер дому убъжденію огромной части того же духовенства, по которому (убъжденію) автокефальность родной церкви не только полезна, но, наобороть, дёло пагубное, предвъщающее носчастіе, и потому духовенство не было и въ насгоящее время не является ея сторонникомъ. Подумайте же сами, что долженъ думать послъ этого святъйшій синодъ о моей совъсти и честности, котла я словесно и письменно убъждаль его - синодъ, что автокефалію требуеть грузинское духовенство, что это непоколебимое убъждение духовенства, никакая земная сила не можеть вырвать этого убъжденія изъ его разума, не пойдеть ради него духовенство ни на какой компромиссъ и, если предстоять будеть нужда, готово пойти на жертвы, лишь бы осуществить свое сердечное пожедание и т. д. Правда, я не имълъ полпомочія отъ духовенства къ защить отъ его имени автокефальности предъ сичодомъ,-но развъ такое полномочіе необходимо было для меня послъ тьхъ пространныхъ обоснованныхъ и твердыхъ петицій, которыя духовенство отослало въ прошломъ году въ синодъ?. . Петиціи эти обсудило и обработало все духовенство; никто его къ тому не принуждалъ; по собственному желанію и вол'в ихъ покрыло оно своими подписями. Неужели быль для меня нужень еще документь, важные и ясные этого документа; воть это обстоятельство дало мнъ смълость от имени духовенства разсуждать объ автокефальности. Обращаю особенное вниманіе грузинскаго духовенства на следующее обстоятельство: это не въ первый разъ говорять въ русской прессъ, что грузинское духовен-



ство не желаетъ и не просило автокефаліи; его устращаютъ, его обманываютъ, пользуются его именемъ и сочиняютъ ложныя петиціи разпыя лица вреднаго направленія. Едвали можно оскорблять духовенство сильнѣе этого! Молчать послѣ этого—преступленіе; духовенство немедленно должно высказаться, что не позволить никому обижать его имя, никому не позволить отъ его имени писать петиціи объ автокефальности. . . и если о ней многое написано и пишется, это произошло и происходитъ съ его согласія и желанія . . Это обстоятельство оградить духовенство наше отъ оскорбленій посредствомъ печатняго слова въ будущемъ,—освободить меня лично отъ того мерзкаго и оскорбительнаго сбвиненія, что будто я по внушенію злаго умысла вводиль синодъ въ заблужденіе, когда отъ имени духовенства зашищаль автокефалію, облегчить Кавказской администраціи и синоду дѣло рѣшенія вопроса объ автокефаліи вь нашу пользу и обнаружить, кто въ настоящее время среди насъ стоить за автокефалію и кто противъ нея".

### ИСТОРИЧЕСКАЯ СПРАВКА

по вопросу объ автокефальности грузинской церкви. (отвътъ г. в. самуилову) \*).

### IV

Въ четвертыхъ, — "не покидавшее грузинъ XVII въка сознание необходимости точно исполнять каноническій порядокъ, выразившееся въ томъ, что кукосонскій митрополитъ Никифоръ, намъстникъ антіохійскаго патріарха, будучи избранъ на мъсто умершаго католикоса Захаріи (1603—1634) и не имъя возможности рукоположиться въ Антіохіи, гдѣ въ это время были смуты изъ за патріаршаго престола, обратился съ просьбою о рукоположеніи къ московскому патріарху и, получивъ отказъ, вслъдствіе бывшаго сомнънія въ чистотъ православія грузинской церкви, убъдительно просилъ царя Теймураза отпустить его для рукоположенія въ Іерусалимъ; иначе, говорилъ онъ, рукоположеніе будетъ не "по порядку" (Церк. въд. стр. 10—11).

Такимъ образомъ, этотъ аргументъ для отрицанія автокефальности грузинской церкви устанавливаетъ: 1) въ XVII въкъ послъ смерти като-

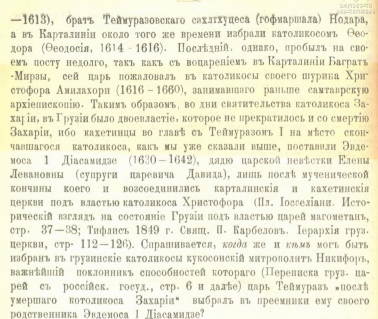
<sup>\*)</sup> См. № 8 «Дух. въсти. груз. экзархата».



ликоса Грузіи Захаріи на его м'ясто быль избрань кукосонскій митрополить Никифорь, 2) этоть Никифорь состояль нам'ястникомь антіохійскаго патріарха, 3) по каноническому порядку избранный кандидать должень быль получить рукоположеніе въ Антіохіи и 4) за невозможностью вы'яхать для рукоположенія въ Антіохію, Никифорь обратился съ просьбою о рукоположеніи его въ католикосы къ московскому патріарху, но посл'ядній всл'ядствіе сомн'я въ чистот'я православія грузинской перкви въ просьб'я ему отказаль, почему Никифорь посл'я этого сталь проситься для принятія рукоположенія въ Іерусалимъ.

Откуда архимандрить Никандръ (на него ссылается г. Самуиловъ) заимствовалъ такія свёдёнія, предложенныя имъ читателямъ въ качествъ непреложной истины?! Положительно изъ добраго "сокровища" сердца своего, отъ избытка котораго возглаголали уста его! И такое утвержденіе наше, думаемъ, нисколько не гръщить противъ истины, ибо письменные источники, коими пользовался (?) архимандрить сей, не содержать въ себъ ничего подобнаго высказанному имъ, что ясно и усматривается изъ нижеслѣдующаго.

1) Насколько намъ извъстно, изъ источниковъ, бывшихъ въ рукахъ архимандрита Никандра, наиболъе опредъленно говоритъ о католикост Захаріи лишь Пл. Іосселіани, по хронологіи котораго католикосъ этотъ дъйствительно правилъ церковью между 1603 - 1634 г. г. Въ виду сего можно было-бы думать что свъдънія о преемники католикоса Захаріи архимандрить Никандръ заимствоваль именно у сего историка-археолога. Однако, Ил. Іосселіани, не обмолвясь ни единымъ словомъ о выборт на мъсто умершаго католикоса Захаріи кукосонскаго митрополита Никифора, прямо указываеть на занятіе освободившагося католикосскаго престола Эвдемосомъ I (Госселіани. Краткая исторія грузинской церкви, стр. 150), каковое событіе подтверждается и другими письменными памятниками съ болъе или менъе подробнымъ освъщениемъ обстоятельствъ дъла. Изъ сихъ памятниковъ мы узнаемъ, что политическій разрывъ межлу парями карта линскимъ и кахетинскимъ вызвалъ неурядицу и въ сферт церковной. Когда вторгшійся въ Грузію въ 1614 году Шахъ-Аббасъ 1 принудилъ покинуть Карталинію католикоса Іоанна Авалова (1611—1615 г.), скончавшагося впоследствии въ Гуріи (во дни католикоса имеретинскаго Малахіи), то на мъсто его по желанію кахетинскаго царя Теймураза І быль избрань некресскій епископь Захарія Джорджадзе (1615-1631), бывшій раньше придворнымъ священникомъ (1605



2) Изъ источниковъ, имъвшихся въ распоряжении архимандрита Никандра, не видно, чтобы архимандрить Никифорь быль намистникомъ антіохійскаго патріарха. "Переписка груз. царей съ россійск. госуд., тоть почти единственный источникь, говорящій объ архимандритъ Никифоръ, навываеть его "грекомъ Никифоромъ, архимандритомъ всей Иверіи, Карталиніи, Кахетіи и митрополитомъ кукосонскимъ" – и только (стр. XXVII). Кто сей грекъ Никифоръ, и въ какихъ отношеніяхъ онъ стояль къ восточнымъ патріархамъ - это вопросы пока еще спорные, ожидающие надлежащаго своего освъщенія. По крайней мірь, когда профессорь А. Хахановь заявиль (Церк въд, стр 187), что "Никифоръ быль архимандритомъ святаго гроба и управляль имвніями ісрусилимской патріархіи въ Иверіи, Карталиніи и Кахетіи", то самъ г. Самуиловь (ibid.) признался, что "дъйствительно... относительно нареченнаго кукосонскаго митрополита трудно утверждать его намъстничество от антіохіскаго патріарxa". Свящ. К. Цинцадзе.



# 

# 65805 R7375

(პასუხი თბილელ დიაკონებს და მედავითნეებს).

ეს იყო 1848 წელს. ქ. ფრანკფურტში მაინზედ ერთი როტშილდთაგანი ხეივანში დასეირნობდა, როცა მასთან მივიდნენ ორი მუშა და მიმართეს მას ამ სიტყვებით: "ბატონო ფონ-როტშილდ! გაგვიგია, რომ თქვენ გულ-კეთილი კაცი ბრძანდებით და გვსურს გავიყოთ თქვენი ქონება." "დიდის სიამოვნებით, —მიუგო დაუყოვნებლივ როტშილდმა და დინჯად ამოიღო ჯიბიდან ფულის ქისა, —აქვე გავიყოთ. სულ ადვილი საანგარიშოა: მე მაქვს სულ 40 მილიონი გულდენი (მუშებს სიხარულით თვალები გაუბრუინდათ) და გერმანიაშიც 40 მილიონი ნემეცია. მაშასადამე, თითოეულს ერგება თითო გულდენი. აი თქვენ ორს თქვენი წილი". უთხრა თუ არა ესა, ჩაუდვა მათ ხელში ორი გულდენი და წარბშეუხრელად განაგრძო სეირნობა.

სწორედ ამ ამბავს მოგვაგონებს თბილელ დიაკონების და მედავითნეების ამიერიდგან ცნობილი მოთხოვნილებები. მხოლოდ ამ ორ ფაქტის შორის რამოდენიმე საგულისხმიერო განსხვავებაა "წვრილმანებში". იქ, ფრანკფურტში, მუშებმა მოინდომეს გაყოფა მდიდარ როტშილდის ქონებისა, ხოლო აქ, თბილისში, დიაკონები და მედავითნეები, რომელთაც ნამდვილ მუშობისა და მუშაობისა, რასაკვირველია, არა ეტუობათ რა, ხშელ ლუკმის პატრონ სამღვდელოების ქონების გაყოფით აპირობენ თავის მდგომარეობის გაუმჯობესობას. ფრანკფურტელი მუშები კმაყოფილი, შეიძლება ნასიამოვნებიც კი დარჩნენ როტშილდის ახირებულ საჩუქრით, თბილელი დიაკონები და მედავითნეები კი, რომელთაც თბილელ სამღვდელოება? მიართვა მსგავსივე საჩუქარი, გაიძახიან: არამც თუ თქვენ, თბილელო სამღვდელოებავ, არამედ მთელ ეპარქიის სამდვდელოებამ და არა მარტო ჩვენ, არ მედ მთელ ეპარქიის დიაკოს-მედაგითნეებს უნდა გაუყოთ თქვენი ქონებაო (ნამდვილი "კომმუნიზმია" რალა!). თბილელ დიაკონებს და მედავითნეებს, როგორც ეს მათი წერილიდან სჩანს, ძლიერ უყვართ თავიანთ თავის მუშებთან, ხოლო მღვდლებისა კაპიტალისტებთან და ქარხნებ-ფაბრიკების პატრონებთან შედარება. დეე, იყოს ასე. მაგრამ არსად, არასოდეს და არც ერთს გონიერ მუშას არ მოუთხოვნია,



რომ ესა და ეს მუშა გააძევეთ, რადგანაც იგი "კოლეჟსკი სეკრეტარია" და უბრალო მუშის ადგილი არ შეჭფერისო, ხოლო თბილელი დიაკონები და მედავითნეები თხოულობენ, რომ თბილისში ამა და ამ მღვდლებმა დასცალონ ადგილები, რადგანაც იგინი მდვდლები არიან და დიაკონ-მედავითნეების ადგილები მათ არ შეშვენითო, არსად არ მოუთხოვნიათ მუშებს, ჩვენს უფროს მუშას, რომელსაც თვეში სამი თუმანი ეძლევა, წაართვით თვიურად ხუთი მანეთი და ეს ხუთი მანეთი ჩვენ მოგვიმატეთ, რადგანაც ჩვენ ნაკლები გვეძლევაო. ისინი ებრძვიან დამქირავებლებს: მოგვიმატეთ ქირა, რალგანაც არსებული ქირა ცოტაა და არ გვყოფნისო. დიაკონები და მედავითნეები კი ნამდვილ დამქირავებლებს—სასულიერო მთავრობას და საზოგადოებას ხმას ვერ სცემენ, რადგანაც იციან, რომ იმათგან ვერაფერს მიიღებენ და უფროს მუშებს—მღვდლებს მიდგომიან, გინდათ თუ არ გინდათ, თქვენი პატარა ლუკმიდან ჩვენც მოგვიტეხეთო.

აი მხოლოდ ეს უკიდურესი და სამწუხარო განსხვავება თბილელ დია. კონ-მედავითნეებისა და ნამდვილ მუშების შორის იყო დედა-ჰაზრი ჩემის წერილისა, რომელიც დაიბეჭდა 1905 წლის "სასულიერო მოამბის" 23-24ნომერში ("შენიშვნები თბილისის ქართველ სამღვდელოების 12 დეკემბრის კრების შესახებ"). ხსენებული ჩემი წერილი მხოლოდ ნასახი, მხოლოდ ერთი ნაწილი იყო იმ აღმაშფოთებელ ძალმომრეობისა, რომელიც დიაკონმედავითნეებმა ჩაიდინეს 12 დეკემბრის კრებაზედ. ამიტომ არ მეგონა, თუ დიაკონები და მედავითნეები კრინტს დაძრავდნენ ჩემის წერილის წინაალმდეგ. მაგრამ ამ შემთხვევაში ერთი სრულიად უბრალო და ადვილად გასაგები პსიხოლოგიური კანონი მოქმედობს. ვსთქვათ, ვინმე კოპწია და თავის სილამაზის მოტრფიალე ქალს ერთი ვეება და სახიჩარი მუწუკი გამოუვიდა სახეზედ. იგი ჯერ თითქოს ყურადღებას არ აქცევს ამ მუწუკს, მაგრამ როცა სარკეში დაინახავს მას, ან ვაი ვუის მოთქმას მოჰყვება და ან თავს იმით ინუგეშებს, რომ სარკე სტყუის, თორე<mark>მ როგორ შეიძლება, რომ ასეთი</mark> მუწუკი მქონდესო. თბილელ დიაკონებ-მედავითნეებმაც სწორედ ამ ნუგეშის გზას მიმართეს და სამი თვის სიჩუმის შემდეგ "სასულიერო მოამბის» მერვე ნომერში დასტამბეს კოლლექტიური გოდება, რომლის უმეტესი ნა-Formo, monofall 9/10 had Fobsomagas shou მიმართული, და შესაბრალის კილოთი თავიდან ბოლომდინ იმას მოთქვამს, რომ მწირის წერილი ძლიერ ცუდი სარკეა ჩვენის მოქმედებისაო. ვეთანხმები, რომ ცუდია ჩემ მიერ წამოყენებული სარკე, მაგრამ იმით არის ცუდი, რომ... მკრთალია, ბუნდოვანია, ვიწროა და სავსებით ვე**რ** ასურათებს თბილელ დიაკონ-მედავითნეების 12 დეკემბრის კრებაზედ მოქმედებას. მაგრამ ვეცდები შევასწორო ქვემოდ.

დიაკონების და მედავითნეების წერილი თითქოს დამარღვეველი პასუხია



ჩემის ზემოხსენებულ წერილისა, მაგრამ ნამდვილად კი პირდაპირ თუ უნე-<mark>ბლიეთ სავსებით და, წარმოიდგინეთ, ძლიერ საგულისხმოთაც ამტკიცებს</mark> ჩემს წერილში გამოთქმულ ჰაზრებს. და ვერ გამაგია, რაზეა დავა ჩემსა და დიაკონ-მედავითნეებს შორის. რას მედავებით, მამებო და ბატონებო!? მე მოგახსენებდით, რომ თქვენ თქვენ<mark>ი რთული მოთხოვნილებე</mark>ბი, რომლის გულდასმით განხილვისათვის ბლომა დრო იყო საქირო, წამოაყენეთ ისეთ დროს, როცა სამღვდელოებას ეროვნულ ეკკლესიის საჩქარო, სამკვდრო-სასიცოცხლო საკითხები ჰქონდა გადასაწყვეტი და თითო საათი მთელი წლები უღირდა, ე. ი. მხათ იყავით რამოდენიმე მანეთისთვინ საბოლოვოდ და სამარცხვინოდ ჩაგეშალათ დიადი საქმე ავტოკეფალურ ეკკლესიის მართვაგამგეობის წესდების შემუშავებისა, —და თქვენც თქვენს დღევანდელ წერილში არ უარ-ჰყოფთ ამასა და მხოლოდ იმითი იმართლებთ თავსა, რომ თუ მაშინ არა, მაშ როდისღა მოვესწრებით სამღვდელოების სრულ კრებასაო. ძლიერ მსუბუქი და თხელი საბუთია! მე ვამტკიცებდი, რომ ძალდატანებით, რომელიც თქვენ, როგორც ეკკლესიის მსახურთ, არ შეგშვნით, და ტერრორისტულად მოაწერინეთ ხელი თბილელ სამღვდელოებას იმ პირობებზედ, რომ ამიერიდგან გაძლიონ შემოსავლის ორი მეხუთედი ნაცვლად წინანდგლ ერთ მეოთხედისა. თქვენც, ამხანაგებო, თითონვე აღიარებთ თქვენს წერილში, რომ თქვენი ხმა დარჩებოდა ხმად მღაღადებლისა უდაბნოსა შინა, თუ მღვდლებისთვის "ძალა არ დაგეტანებინათ", მოთხოვნილებათა დაკმაყოფილება "ენერგიულად არ მოგეთხოვათ" და ძუძუს-მწოვარა ბავშვის ტირილით "არ შეგეშინებინათ". კარგი ტირილია, როცა კინაღამ შავი რაზმელები დაუსიეთ სამღვდელოებას! მე სწორედ ასე მესმის თქვენი მაშინდელი მუქარა, რომ სანამ ჩვენს მოთხოვნილებას არ დააკმაყოფილებთ, ვერც ერთი ვერ გახვალთ აქიდგანაო... მე ვამბობდი, რომ თბილელ სამღვდელოებამ შემოსავლის 1/ მიცემის "თანახმობით" გადააქარბა თავის უფლებას, რადგანაც "დღეს თბილისის სამღვდელოება ასე თუ ისე საქართველოს სამღვდელოების მოწინავე რაზმად ითვლება; მისი ჰაზრთა დენა, მისი დადგენილება ხშირად მთელ ქართველ სამღვდელოგბისთვინ საერთო ხდება... უექველია, რომ სოფლელი დიაკონ-მედავითნეები დღეს-ხვალ წარუდგენენ სამღვდელოებას ასეთსავე მოთხოვნილებებს და პირველ საბუთად თბილელ სამღვდელოე ის დადგენილება ექნებათ"—მეთქი. თქვენც თქვენის პასუხით იმასღა ამტკიცებთ, რომ ჩემი ზემორე მოყვანილი სიტყვები უტყუარი წინასწარმეტყველება ყოფილა, რადგანაც თვითონვე ბრძანებთ, რომ "როგორც იმიერთ მისცეს მაგალითი თბილელბს, ისე თბილელმა მღვდლებმა მისცეს მაგალითი სოფლელ მღვდლებსაო . მე აღშფოთებული ვიყავი იმ გარემოებით, რომ საკმარისი იყო ხუთიოდე წუთით პისუხის დაგვიანება მღვდლებისგან და თქვენ გაიფიცებოდით. თქვენც, ძმებო, არ უარ-ჰყოფთ, რომ მართლა გაიფიცებოდით, მხოლოდ

წარბშეუბრელად თავს იმართლებთ იმითა, რომ თქვენ ვითომ "მღვდლებს ეფიცებიდით და არა ერს". რა არის ასეთი თავისუფლება, თუ არა სიტყვების თამაშობა და ან ვინ გსურთ დააჯეროთ მაგ სოფიზმებით!? თქვენი გაფიცვა, რასაკვირველია, იმაში გამოიხატებოდა, რომ ერი ღვთიმსახურების და მღვდელმოქმედების დროს უთქვენოდ დარჩებიდა, თორემ პირად მღვდელს თავის კერძო ლოცვების დროს არც დიაკონი ესაჭიროება და არც მედავითნე. მე ვწერდი, რომ თქვენ მოითხოვეთ, გადაყვანი<del>ლ</del> იქმნენ თბილისიდგან ის მღვდლები, რომელთაც შტატით დიაკონების და მედავითნეების ადგილები უჭირავთ, და იმავე დროს ხმა არ ამოგილიათ იმ დიაკონებზე, რომელთა რიცხვი გაცილებით მეტია, მედავითნეები დაიბრიყვე<mark>ს და</mark> მ<mark>ათი</mark> ადგილები დაიქირეს იმავე თბილისში,—და თქვენც თქ<mark>ვენს საპასუხო</mark> წერილში ამოწმებთ ამ ფაქტსა, მხოლოდ 1) როცა დაინახეთ, რომ თქვენი მოთხოვნილება ერთობ უმსგავსი რამე გამოდგა, თერთმეტი მღვდელი ექვსად აქციეთ და 2) დიაკონების კი მედავითნეების ადგილებზე არსებობას ისეთ<mark>ი</mark> რამგებით ასაბუთებთ, რასაც მხოლოდ ის თუ დაიჯერებს, ვისაც თავის დღეში არც მღვდელი უნახავს, არც დიაკონი და არც მედავითნე \*).

ეს იყო და ეს უშთავრესი ჰაზრები ჩემის წერილისა და თქვენც თქვენს საპასუხო წერილში საკშაოდ ამტკიცებთ ყველაფერს ამას. მაშ რაზეა ჩვენ შორის დავა, ბატონებო? ჩემის წერილის რომელი ჰაზრი გნებავთ დაარლვიოთ? შემოსავლის განაწილებაზე ხომ არა? ჰო? მაშ შევჩერდეთ ამაზედ.

აი მე ამის შგსახებ რას ვამბობდი წინა წერილში: "რა მხრითაც გინდა შეადარო ერთმანეთს მღვდელი და დიაკონი—განათლებით, თუ შრომით, თუ პასუხის-მგებლობით,—არც ერთ მხრით და არც ერთს შემთხვევაში დიაკვანს შემოსავლის მესამედის მეტი აღარ ერგება". არა გჯერათ, ძმებო, ამ სიტყვების სიმართლე? მაგრამ თქვენ როგორ დაიჯერებთ, როცა თვითონ მე, ავტორსა, არა მჯერა. მე მხოლოდ დიაკვნების სიბრალულმა მათქმევინა ზემოხსენებული სიტყვები, თორემ ვინც გულზედ ხელს დაიდებს და ღვთის წინაშე მიუდგომელად იტყვის, ის იძულებული იქნება სთქვას, რომ დღევანდელ მედავითნეებს და მათ ადგილებზე მყოფ დღევანდელ დიაკონებს ერგებათ საძმო შვმოსავალისა ყოველ მანეთში არა ორი აბაზი, როგორც თვითონ თხოულობენ, არა მაშ<sup>1</sup>/ვ კაპ., როგორც მე ვურჩევდი სამღვდელოებას, არა ხუთი შაური, როგორც დღემდინ იღებდნენ, არამედ გაგილებათ საკლებ\*\*).

<sup>\*)</sup> სარწმუნო წყაროდან გავიგეთ, რომ სოფლელ მედავითნეთა ერთ ჯგუფს განუ<mark>ძ</mark>რახავს სთხოვოს ვისაც ჯერ არს, რომ თბილისიდგან პირველსავე შეძლებისათანავე გადაიყვანონ ის დიაკონები, რომელთაც მედავითნეების ადგილები უჭირავთ. ავტორი.

<sup>\*\*)</sup> სოფლებიდგან ხმა მოდის, რომ ზოგიერთ მღვდელმა თურმე წინადადება მისცეს მედავითნეებს, ან შემოსავლის მანეთში ერთ აბაზს დაჯერდით და ან სადაც მოგწონთ, იქ მიბრძანდითო.

და აი რატომ. დავანებოთ თავი იმას, რომ საეკლესიო საბუთების წმ რმოება პირდაპირი მოვალეობაა მედავითნესი, სადაც დიაკონი არ არის, მაგრამ უმეტეს შემთხვევებში მედავითნესგან საბუთების წარმოება მხოლოდ თვის ბოლოს თავის სახელ და გვარის მოწერაშ, გამოიხატება და ნამდვილი წარმოება კი მღვდლის კისერზეა. ნურას ვიტყვით იმაზედაც, რომ მღვდელმოქმედებათა უმეტეს შემთხვევებში მედავითნის როლი "უფალო შეგვიწყალეს" და "ამინის" კალობით განისაზღვრება. არუ იმას მივაქციოთ ყურადღება, რომ კრებულის საქმეებში პასუხისმგებელი უმეტეს ნაწილად და ხშირად ერთად-ერთიც მოვდელია. ამას ყველაფერს თავი დავანებოთ და ამ შემთხვევაში საზომად მივიღოთ პროფესიონალურ განათლებაში დაბარჯულ დროს, ენერგიის და ფულის რაოდენობა და მიღებულ განათლების ცენზი, თუნდაც მხოლოდ ეს უკანასკნელი — განათლების ცენზი. ქართლკახეთის ეპარქიაში 674 დიაკონში და მედავითნეში სამილაა სემინარია დამთავრებული (ამ სამში ქართველი ერთილაა), ხოლო დანარჩენები არიან მონასტერში და შინ ნასწავლნი, სასულიერო სასწავლებლის დაბალ კლასებიდან გამოსულნი და იშვიათ შემთხვევაში სასულიერო სასწავლებელ გათავებულნი. წარმოვიდგინოთ, რომ 674 დიაკონ-მედავითნეში გარდა სამის სემინარიელისა დანარჩენებს სულ სასულიერო სასწავლებელი გაუთავებიათ (რაც მხოლოდ სიზმარში შეგვიძლიან წარმოვიდგინოთ.) იყოს ასე. ვთქვათ, რომ 671 სასულიერო სასწავლებელში "კურს-დამთავრებულნი" რომელსამე სხვა სამსახურში, სხვა უწყებაში შევიდნენ. მერე რას მიიღებდნენ? ორთა შუა რიცხვით არა უმეტეს 25-20 მანეთისა თვეში და ისიც ქალაქში, სადაც ცხოვრება ძკირია. მაგრამ დღეს ხომ სოფლის უკანასკნელ, სრულიად უვიც მედავითნესაც ეძლევა ამდენი, თუ სახეში მივილებთ მუქთ<mark>ა ბინას</mark> და სოფლის ცხოვრების შედარებით იაფობას, ხოლო სასულიერო სასწავლებელში მართლა კურს-გათავებულ მედავითნეებს სოფლებში და ქალაქის ყოველ მედავითნეს გაცილებით მეტი ეძლეგათ.

გარდა ამისა: 1) ყოველი მედავითნე, შთამამავლობით გლეხი, მედავითნედ დანიშვნის დღიდგანვე ხდება საპატიო მოქალაქე და არამც თუ თითნედ დანიშვნის დღიდგანვე ხდება საპატიო მოქალაქე და არამც თუ თითნე, მისი შვილებიც კი, მაშინ როდესაც ნამდვილი შუშაკი—სოფლის მასწავლებელი მხოლოდ ხანგრძლივ სამსახურის შემდეგ ეღირსება ა ხარისხს; 2) მედავითნეების შვილებს უფლება აქვთ უფასოდ მიიღონ სწავლა სასულიერო უწყების ყველა სასწავლებლებში და უტყუარი ფაქტია, რომ ამ სასწავლებლებში კრებულთა დაბალ წევრების შვილები გაცილებით მეტია მღვდლების შვილებზე; 3) მედავითნის სიბერე უზრუნველყოფილია სახელმწიფო პენსიით, რომელიც თუმცა დიდი არაა (100 | მან.; თუ დიაკონობა მიიღო, 200 მან.), მაგრამ სხვა უწყებათა მოხელეთათვის ხშირად ხელმიუ-წდომელია; 4) მედავითნის ქვრივობლებს ეძლევათ ხან ერთჟამიერი, ხან

დრო-გამოშვებითი დახმარება უწ. სინოდის და საეპარქიო სამზრუნველოს თანხიდან, ყოველწლიური პენსია და სხვანი და სხვანი. ეს ყველაფერი უფრო მეტად ითქმის დიაკონზე და მის ქვრივ-ობლებზე. სჩანს, რომ დიაკონები და მედავითნეები ისე არ ყოფილან დაჩაგრულნი და დაბეჩავებულნი, რამდენათაც ჰგოდებენ. სად, როდის და რომელ უწყებაში მიიღებდნენ დიაკონები და მედავითნეები თავიანთ განათლებისა და შრომისდაგვარად იმაზედ მეტს სასყილელს და სხვა და სხვა უპირატესობას, რასაც დღეს სასულიერო უწყებაში იღებენ?— ვერსად, ვერასოდეს და ვერც ერთ უწყებაში.

მაგრამ ნუ დავივწყებთ, რომ 1) მე აქ მაგალითად ავიღე სასულიერო სასწავლებელში კურს-დამთავრებული დიაკონი და მედავითნე და ნამდვილად კი ძნელად თუ ათში ერთს გაუთავებია სასულიერო სასწავლებელი და დანაჩენი ცხრა სასულიერო სასწავლებლის დაბალ კლასებიდგან გამოსულნი, მონასტრებში და სოფლის სკოლებში ნასწავლნი და შინაურ განათლებისანი არიან, მაშინ კი როდესაც, როგორც ქვემოთ დავინახავთ, მღვდღების მესამედზე მეტს უმაღლესი და საშუალო განათლება მიუღია (სასულიერო სასწავლებელში კურს-დამთავრებულებს არ ვიღებთ სახეში),—და 2) ფრიად დიდი ნაწილი მედავითნეებისა ხშირად 5—10 წლის განმავლობაში, სანამ რამეს შეიძებს და წელში გაიმართება, უცოლ-შვილოდ რჩება, მაშინ კი როდესაც ყოველი მღვდელი კანონით ვალდებულია, რომ გერ კიდევ მღვდლო

ბამდინ შეებას ოჯახის უღელში.

აი, ერთ მხრით, ეს დაუმსახურებულნი უპირატესობანი, რომელნიც სხვა უწყებათა მოხელგებთან შედარებით ეძლევა დიაკონ-მედავითნეებს, და მეორე მხრით, ის ვეებერთელა განსხვავება, რომელიც არსებობს მღვდლისა და მედავითნეს შორის განათლების, შრომის და ოჯახის პირობების მხრით, —მქონდა სახეში, როცა წინა წერილში დავსვი ასეთი კითხვა: "იმ სოფლ<mark>ელ</mark> მღვდელმა, რომელმაც საშუალო განათლება მიუღია და ხუთ-ექვს შვილსა ზრდის სხვა და სხვა სასწავლებლებში, თბილისელ სამღვდელოების მიბაძვით, მისცეს თუ არა მანეთში ორი აბაზი იმ დიაკვანს, რომელსაც სასულიერო სასწავლებლის კარებიც არ უნახავს და საკუთარ თავის მეტი არავინა ჰყავს შესანახი?"—და ის დასკვნა გამომყავდა, რომ მედავითნეს მესამეზედ შეტი არ ეკუთვნის-მეთქი. მესამედის მიცემას იმით ვასაბუთებდი, რომ "საეკკლესიო კრებულის დაბალ წევრების მდგომარეობას უსათუოდ ესაქიროება ასე თუ ისე გაუმჯობესება" — მეთქი' ე. ი., უფრო მარტივად რომ ვსთქვათ, სასურველია მღვდლებმა მედავითნეებს აღმოუჩინონ ძმური, მამა-შვილური ქონებრივი დახმარება და მისცენ მათ შემოსავლის მესამედი, თუნდაც მედაივთნეები ამის ლირსნი ალარ იყვნენ. აი ეს ჰაზრი იყო გატარებული ჩემს წინა წერილში. თორემ თუ მიუდგომლობაზე, კანონზე და ნამდვილ დირსებაზე მიდგა საქმე, მაშინ მედავითნეებს, როგორც ზემოთ დავინახეთ, ერ-



გებათ არა ხუთი შაური, როგორც დღემდინ იღებდნენ, არამედ გაც<mark>ი</mark>ლებით ნაკლები. მღედელს 75 კაპ. და მედავითნეს 25 კაპ. იმ დროს დაუწესდათ, როცა ორივე ერთნაირის განათლებისა, ე. ი. უსწავლელნი ეყვნენ დღეს კი მღვდელმა განათლებით და შრომითაც წინ გაასწრო მედავითნეს და უწინდელზე მეტ სასყიდლის დირსია.

დიაკონები და მედავითნეები სტატისტიკურ ცნობებსა მთხოვენ იმის დასამტკიცებლათ, რომ მღვდლები ცოლ-შვილიანები და უფრო მაღალ განათლებისანი არიან, ვიდრე დიაკონები და მედავითნეები: "ალბათ სტატისტიკური ცნობები ექნება ბ. მწირსაო". დიახ, მაქვს და აი მოგახსენებთ. პირველი სტატისტიკური ცნობაა თვით გონება, რომელიც ამ შემთხვევაში როგორღაც დავიწყებიათ ჩემს ოპონენტებს და რომელიც გვეუბნება, რომ მღვდელი ვალდებულია ჯერ კიდევ მღვდლობამდინ დაოჯახიანდეს, მაშინ კი როდესაც მედავითნეს სრული უფლება აქ ს, რომ როცა ინებებს, მაშინ შეებას ოჯახის უღელში, ხოლო თუ ვინმე მღვდელთაგანი ან დაქვრივდება და ან უშვილო გამოვა, ეს არაფერს ამტკიცებს საერთო მოვლენის წანააღმდეგ. სტატისტიკური ცნობანი, რომელიც დიაკონებს და მედავითნეებს მოჰყვათ "ცნობის ფურცლიდამ", შეეხება მთელს საექსარხოსოს, ხოლო ჩვენი საკითხი—ქართლ-კახეთის ეპარქიას და ამიტომ სტატისტიკური ცნობებიც ქართლ-კახეთის ეპარქიას უნდა შეეხებოდეს. აი ეს ცნობები, რომელიც ინახება ექსარხოსის კანცელარიაში.

1904 წელს (1905 წლის ანგარიში ჯერ არ შემდგარა) ამ ეპარქიაში იყო: აკაღემიელი 4 დეკანოზი, 7 მღვდელი და, რასაკვირველია, არც ერთი დიაკონი და მედავიონე; სამინარიელა 12 დეკანოზი, 241 მღვდელი, 8 დიაკონი (ამავე რიცხვში ორი რუსი) და არც ერთი მედავითნე; სასულიერო სასწავლებლის და შინაურ განაალებისა 411 მღვდელი, 115 დიაკონი და 556 მედავითნე. გამოდის, რომ ეპარქიის მღვდლების მესამედზე მეტი საშუალო და უმაღლესი განათლებისაა, 118 დიაკონში სამსღა მიუღია საშუალო განათლები და მთელ ეპარქიაში არ ყოფილა არც ერთი დიაკვანი საშუალო განათლებისა.

ამ მრავალმნიშვნელოვან სტატისტიკასთან მ. ცინცაძე გვიქადაგებს: "საქართველოს სამღვდელოების დელეგატთა კრებამ მღვდლისა და მედავით-ნის განათლების ცენზი ერთგვარი დააწესა—საშულო განათლები (§ 23); ხოლო საშუალო განათლების კაცი რომ წავიდეს მედავითნეთ, ამისათვის საქიროა, რომ თვით სამღვდელოებამ მეტი პატივი და თანაგრძნობა გამოუცხადოს მედავითნეთ, —სამმო შემოსავლისაგან ¾, მიცემაც ამ თანაგრძობისა და პატივისცემის გამომხატველიაო" ("სასულ. მოამბე" 1906 წლისა № 4, გე, 10—11). სავსებით ვეთანახმებით მ. კალისტრატეს იმაში, რომ დელეგატთა კრების დადგენილება ცენზის შესახებ მართლაც გონიერია, მაგრამ



თვით მ. კალისტრატეს სილლოგიზმის დასკვნა ლოლიკურად არ გამომდინანეობს წინ მოყვანილ საბუთიდგან. სამღვდელოება<mark>მ "მეტი პატივი და თანა-</mark> გრძობა" უნდა გამოუცხადოს სწორედ საშუალო განათლების მედავითნეს, g. ი. მომავალს, რომელიც ჯერ კიდევ არ ვიცით, მოგვევლინებ**ა თ**უ არა ოდესმე,—და არა ღღეკანდელ მედავითნეს, რომელიც მონასტერმა და "გულკეთილ ბლაღოჩინმა შეჰქმნა. მაშასადამე, შემოსავლის ორი მეხუთედის მიცემა ჯერ-ჯერობით იქნება არა პატივი და თანაგრძობა მომავალ განათლებულ მედავითნესადმი, არამედ დღევანდელ მდგომარეობის მოწონება და სა მუდამოდ დაკანონება იმ სამწუხარო მოვლენისა, რომ მედავითნეთა ინსიტუტი მომავალშიაც კვლავინდებურად უვიცი დარჩეს და სა<mark>მ</mark>ღვდელოების Bolombiagenal manuflat bobgama ისეთ პირებს მიეცეს, რომელთაც ფერის. <u>ცვალების მონასტერში, სიონში, ანჩისხატში, ქაშვეთში და დიდუბეში "სტო-</u> როჟობის" დროს უსწავლიათ მედავითნეობა. საერთოდ მ. ცინცაძის მიერ რჩეული წესი შემოსავლის განაწილებისა ძლიერ საგულისხმოა. ყოვე<mark>ლ</mark> შემთხვევაში, ჩემის ჰაზრით, თუ ვინმე წააგებს ამ წესის შემოღებით, მხოლოდ დიაკონები და მედავითნეები. ზნეობრივად კი ეს წესი ორივე მხარესთვინ საზარალოა, რადგანაც დაბადებს მათ შორის ქიშპს და იმაზედ მეტს უთანახმოებას, რაც აქამომდე იყო. სასურველია, რომ. მ. ცინცაძის პროექტი წარედგინოს ეპარქიის სამღვდელოების მომავალ კრებას განსახილავად.

დარჩა რამოდენიმე წვრილმანი, რომლებზედაც საჭიროდ მიმაჩნია მხოლოდ მოკლგ პასუხი გავცე ჩემს ოპონენტებს. მე ვამბობდი, რომ 12 დგვემბრის კრებაზედ დელეგატების არჩევაში "თეთრ სამდვდელოებამ თითქოს ძალდატანებით წაართვა ბერებს ის უფლება, რომელიც უკანასკნელთ დღემდინ ეკუთვნოდა", ე. ი. დეპუტატების არჩევაში ხმა. დიაკონები და მედავითნეკუთვნოდა", ე. ი. დეპუტატების არჩევაში ხმა. დიაკონები და მედავითნეები კი ამბონენ: "კრებამ ბერებს კი არ წაართვა ეს უფლება, არამედ თვით მათ წაართვეს თავის თავს ეს უფლება, როცა ბერობის აღთქმასა სდებდნენ". ძმებო და ამბანაგებო! ჩვენ სულ სხვა და სხვა წერტილებზედ ვდგევართ. მე მოგახსენებთ იმ წეს~რიგზე, რომელიც დღემდის არსებობდა და როელიც ბერებს სამღვდელოების კრებაზედ ხმას აძლევდა. თქვენ კი ბძანებთ იდეალურ წესრიგზე, რომელიც შეიძლება სულ სხვანაირი იყოს, ვიდრე მე და თქვენ გეგონია. ყოველ შემთხვევაში ან მღვდელს და ან ბერსუფრო შეჰფერის ამ საგანზე პასუხი და მსჯელობა, ვიდრე თქვენ.

თქვენ ძლიერ გაინტერესებთ ჩემი ვინაობა: ან მღვდელია და თვითონ რამე დააკლდა, ან დიაკვნის აუგილზედ მყოფი მღვდელიაო. თითქოს, ამხანაგებო, სულ ერთი არ იყოს, ვინ გამოთქვა ჩემ მიერ გამოთქმული ჰაზრები —მლვდელმა, ბერმა თუ ერმა! თქვენ უნდა ებრძოლოდ ჩემს ჰაზრებს, თუ არ მოგწონთ, და არა ჩემს პიროვნებას. ამას მოითხოვს სულ უბრალო სამწერლო ეთიკა, თუ თქვენ გწამთ იგი. თქვენ ჩემ ჰაზრების სიყალბეს იმით ამტკიცებთ, რომ მე, როგორც თქვენ ბრძანებთ, "ფსევდონიმს ამოვეფარე". მაგრამ ეს არაფერი საბუთია- მთელ ქვეყნიერებაზედ ძნელად თუ ოც მწერალში ერთი აწერს ჟურნელ-გაზეთში პირდაპირ თავის სახელს და გვარსა, მაგრამ ეს, მგონი, კიდევ იმას არ ნიშნავს, რომ დანარჩენი ცხრამეტი სტყუიან. მე მიკიჟინებთ იმისთვის, რომ "ფსევდონიმს ამოეფარე". მ. ილ. ჯაშმა სრული სახელი და გვარი მოაწერა, და ეუბნებით "ქრელი" ხარო. მაშ მიბრძანეთ, რა ენით შეიძლება თქვენთან მსჯელობა?

თქვენ გიკვირთ ჩემი სიტყვები: "მრევლს არ უნდა და სასურველიცაა, <mark>რომ არ უნდოდ</mark>ეს ისეთი არც მოვდელი, არც მთავარი და არც მედავითნე, <mark>რომელიც მხოლოდ ფულისათვინ ემსახურება ეკკლესიას. შორს ეკკლესი-</mark> ისაგან, ანგარებავ! " მე არ მესმის, ამხანაგებო, რამ აგაღელვათ! ამას გაიძა-<mark>ხის დღეს მთელი სამღვ</mark>დელოება, ამ იდეალისკენ მიისწრაფის მორწმუნე ნაწილი საზოგადოებისა. ვისაც ამ სიტყვების დიადი ჭეშმარიტება არა სწამს, იგი არამც თუ ეკკლესიაში არ უნდა მსახურებდეს, მორწმუნეთა რიცხვშიც კი არ უნდა ერიოს. თქვენ კი ამის პასუხად ამოგიწერიათ სახარებიდგან რამოდენიმე სტრიქონი, რომელსაც ჩემგან აღძრულ საკითხთან არა აქვს რა საერთო, და საერთოდ თქვენ თქვენს წერილში ხშირად აწუხებთ წმ. სახარებას, მაშინ კი როდესაც ამ საკითხის გადაწყვეტაში უფრო საჭირო იყო გონება და საცხოვრებისო გამოცდილება... ცოტა ქვემოდ თვითონვე ამტკი-<mark>ცებთ, რო</mark>მ თქვენ მართლა მხოლოდ ფულისთვინ ემსახურებით ეკკლესიას**,** <mark>რადგანაც მტკიცედ გრწამთ, რომ "ცარიელ ჯამში ხელს არავინ ჩაჰყოფს"</mark> <mark>ეს ნაადრევი. წინასწარმეტყველებაა, ეს ერთი. მეორეა და—თქვენ უფრო</mark> მაღალ რწმენისა და ლტოლვილებისა ეგონეთ სამღვდელოებას და საზოვა-<mark>ღოებას და</mark> ნეტავიშც ისე უცაბედად და ცუდი მხრით არ გამოგეაშ<mark>კარავები-</mark> <sup>5</sup>ວວ ວາງຊາງວົດ ປຽງແຽກດຽດ <mark>ສຸດປາກ</mark>ວັດຄວາ.

თქვინ სწერთ: მღვდლები უსწავლელ დიაკვანს რჩეობდნენ ვიდრე ნასწავლსა და ამის მისაღწევად ყოველ საშუალებას ხმარობდნენო. ადამიანმა უნდა დაჰგშო და სამუდამოდ უარჰყო სინიდისი, ეს სიტყვები რომ აშოუშვა პირიდგან. პირველად, მედავითნეების დანიშვნა სრულებით არ ეკითხება მოვდლებსა, მათ ნიშნავს საეპარქიო მთავრობა და, მეორედ, მღვდლები ნასწავლ მედავითნეებს უფრო ეშურებოდნენ, ვიდრე უსწავლელს, ამისი აუარებელი საბუთი მგონი ყველას საეპაოდ აქვს. აპა მიჩვენეთ თუმც ერთი შიმთხვევა, როცა მღვდელს ეთხოვოს, ჩემი მედავითნე არ ვარგა, რადგანაც ნასწავლია, და გთხოვთ, რომ უსწავლელი მედავითნე არ ვარგა, რადგანაც განგალია, და გთხოვთ, რომ უსწავლელი მედავითნე დამინიშნოთო. ქვემოდ განაგრძობთ: "სწორედ ამ მიზებით ხდება, რომ მინამ ქალაქში ადგილს ედირსებოდეს ნასწავლი, ჯერ კაიხანი უნდა სოფელში იყვეს და იცადოს, ვიდრე წყალობის თვალით შემოხედავდეს ვინმე, გაუნათლებელი დიაკონები კი თბილისში დაუბრკოლებლივ კაი ალაგებს შოულობენ\* რა გნებავთ, რომ

სთქვათ მაგითა? ის ხომ არა, რომ თბილელი შედავითნეები და შათ ადგილზედ მყოფი დიაკონები, ე. ი. ჩემი ოპონენტები უსწავლელნი და გაუნათლებელნი არიან? თუ ასეა, გეთანახმებით და სიტყვას ვერ შეგიბრუნებთ, რადგანაც ძლიერ ცხადი ფაქტია.

თქვენ იმითი ასაბუთებთ დიაკონ-მედავითნეების თანამდებობის არსების საქიროებას, რომ "ჩვენში თუ სხვაგან, თუ საქიროება არ ყოფილიყო, არც დააწესებდნენ, არ შემოიღებდნენ ამ თანამდებობსაო" თუ რამდენათ საქიროა თქვენი თანამდებობა საქმისათვინ, ამაზედ სრულებით საქირო არ არის ვილაპარაკოთ მ. ილ. ჯაშის წერილის შემდეგ (იხ. "სას. მოამბე" № 8), მაგრამ ერთ რამეს კი გეტყვით. ეკკლესიის მსახურნი ხართ, ასე თუ ისესოფლელ გლებზე მაღლა უნდა იდგეთ, მაგრამ თქვენ ამ სიტყვებით სულ სხვას ამტკიცებთ. ტეტიაც კი მიხვდა, რომ იმაში, რაც არსებობს და რაც დროთა განმავლობაში დაწესებულა, ბევრი რამეა მეტი და მავნებელი,—და თქვენ კი იძახით, რომ საქირო არ ვყოფილვიყავით, არც კი დააწესებდნენ ჩვენს თანამდებობასაო. გამოდის, რომ ყოველნაირი თანამდებობა, რაც ოდესმე შემოუღიათ, დროის შესაფერისი წეს წყობილება, რომელიც ოდესმე დაწესებულა, და ერთობ ყველაფერი, რაც არსებობს, წმიდა, ხელ-უხლებელი და სამუდამოა და, მაშასადამე, არც რეფორმებია საქირო, არც პროგრესი და არც ევოლიუცია. ასეა არა?

კიდევ ბევრი რამე ითქმის მ. მ. დიაკონების და ბ. ბ. მედავითნეების წერილის "ღირსების" და "სიმართლის" შესახებ, მაგრამ ამ დროებით ეს ვაკმაროთ.

დასასრულ, პროტესტს ვუცხადებ თბილელ დიაკონებს და მედავითნ<u>ეებს</u> სამწერლო ეთიკის შელახვის და დარღვევისაგამო. ჩვენგან გარჩეული წერილი დიაკონ მედავითნეების კოლლექტიური წერილია და მის ელფე<mark>რი თვით</mark> დიაკონ მედავითნეების ელფერია. და აი ამ კოლლექტიურ წერილში ვხედავთ ისეთ მარგალიტებს, როგორც, მაგალითად: "მწირს მწერლობის საღერღელი აშლია" (ნუ დაგავიწყდებათ, რომ დიაკ**ონ**-მე<mark>და</mark>ვითნეების ჰაზრით მწირი მღვდელია), "თბილელ მღვდლებს გაუპრტუკლებიათ თავიანთ ნამსახურობითს სიაში", "არც თუ ქადაგება-სწა<mark>ვლა დარიგებ</mark>ის წარმოთქმა ეხალისემღვდლებს და, თუ დასქირდებათ, სხვა წიგნებიდგან უნდა გადმოიწერონ მზა მზარეულად", "ზოგიერთი მღვდლები თბილისში გამოპტუელდნენ" და სხვანი და სხვანი. რას ნიშნავს ასეთი უკადრისი სიტყვები მთელ კოლლეგიისა, თუ არ თვით კოლლეგიის შეუგნებლობას?! დიაკონი თუ მედავითნე როგორ სწირავს იმ მღვდლებთან, რომლებსაც ასეთ სიტყვებით იხსენიებს!? ვაფრთხილებთ მ. მ. დიაკონებს და ბ. ბ. მედავითნეებს, რომ მომავალში სრულიად უყურადღებოდ და უპასუხოდ დავტოვებთ მათ პასუხს, თუ უფრო ახლო არ შეისწავლიან სამწერლო ეთიკას. ერთობ დიაკონ-მე-



<mark>დობა, წესი და სიყვარული. არიან დიაკონ-შედავითნეთა შო</mark>რის ისეთი გრ <mark>დავით</mark>ნეების დღევანდელი წერილი იმ მძაღე გრძნობას ჰბადებს მკითხველში, რომელსაც ჰქვიან "თავგასულობისაგან აღშფოთება".

agama.

### შენიშვნა:

ძლიერ კარგი იქნება, რომ ამის შემდეგ მოსაზრებანი საძმო შემოსავლის გაყოფის შესახებ წარედგინოს სამღვდელოების კრებას განსახილველად, და ჩვენის გამოცემის ფურცლებზე კი მათ ნაცვლად იბექდებოდეს წერილები სადღეისო, უფრო მეტად საყურადღებო, საკითხების შესახებ.

რედ.

ჩემს ოპონენტებს ქალ. ტფილისის დიაკონებს და მედავითნეებს.

#### (დასასრული \*).

გადავიდეთ მედავითნეებზე და განვიხილოთ მათი მნიშვნელობა. ეხლანდელი მედავითნე ასრულებს ორს მოვალეობას: წამკითხავის და მგალო ბლისას. წამკითხავები გაჩნდნ**ენ** I საუკუნეში. იგინი ეხმარებოდნენ ღვთის მსახურებაზე და ეკუთვნოდნენ ეკლესიის კრებულს. მე-II-ე საუკუნეში მათ მიეცათ ნება ქადაგებისა საეკლე<mark>სიო კრ</mark>ებებზე. რა მნიშვნელობა ქონდათ მათ მე-III-ე საუკუნის დასაწყისში, ეს სჩანს იმავე დროის მწერალის კომმოდიანის სიტყვებიდან: "თქვენ ხართ ხალხში ყვავილნი, — ეუბნება ის წამკითხავებს, —თქვენ ხართ ქრისტეს მნათობნი, გახსოვდეთ თქვენი ღირსება და ნუ დაივიწყებთ მას. მე-III-ე საუკუნეში ქადაგების თქმა დაევალით ეპისკოპოსს და მღვდელს, ამისთვის წამკითხავებმა დაჰკარგეს თავიანთი მნიშვნელობა და ჩაირიცხენ ეკლესიის მოსამსახურეთა ჯგუფში. ამავე საუკუნის შუახანებში რომის პაპიმ კორნელიმ წამკითხავები მოაქცია ეკლესიის მეკარეთა და დამკრულველთა გუნდში. ამის შემდეგ წამკითხავები ვალდებულნი იყვნენ ცოდნოდათ მექანიკური კითხვა. იმ დროიდგან დაწყებული დღევანდლამდის წამკითხავებს სხვა არივითარი მნიშვნელობა არა ჰქონიათ gymalina 30 1).

<sup>\*)</sup> იხ. "სასულ. მოამბე" Ne 8,

¹) "პენზ. საეპ. უწყ." № 2.



მგალობელნი, როგორც განსაკუთრებული წოდება, ადრე გაჩნდნენ გელესიაში, მათი თანამდებობის დაარსება გამოიწვია არა მარტო ღვთის-მსახურების წესების გაფართოვებამ, არამედ საქიროებამ გაეწიათ წინაადმდეგობა მწვალებელთათვის (გნოსტიკები, მანიქეველნი), რომელნიც გალობის საშუალებით იზიდავდნენ ხალხს და ავრცელებდნენ თავიანთ ცრუ სწავლას.
თადგანაც მგალობელნი საქირონი იყვნენ ეკლესიისთვის, ამიტომ შემღეგში
ჩარიცხულ იქმნენ კრებულში. მე-IV-ე საუკუნეში მათ მიეცათ უფრო
მეტი მნიშვნელობა და დაევალათ დამორჩილებოდნენ საეკლესიო კანონებს.

რომ წერილი არ გაგრძელდეს, მოკლედ მოვსჭრით სიტყვას. შემდეგ<mark>შ</mark>ი წამკითხავის და მგალობლის მოვალეობის შესრულება მიენდო ერთს პირს, როძელსაც ეხლა ჩვენ ვუწოდებთ მედავითნეს. რა არის ეხლანდელი მედავითნე? განა შეიძლება ითქვას იმაზე, რომ იგი არის "ყვავილი ხალხში, მნათობი ქრისტესი? - "ჩვეხი მედავითნეები,—ამბობს გაზ. "ცერკოვნი ვესტნიკი", სრულიად გაუნათლებელნი არიან, იგინი აკვირვებენ კაცს სა<mark>ღვთის-</mark> შეტყველო საგნებისა და საეკლესიო ისტორიისა უცოდინარობით <sup>2</sup>) კარგი მედავითნე ყოვლის უპირველეს არის კარგი წამკითხავი და მგალობელი; მხოლოდ შეგნებული და მოწიწებით კითხვა-გალობა. შესაძლოა მარტო სადვთის მეტუველო სიადაგზე ჩვენი მედავითნეთა კონტინგენტს-კი უმეტეს ნაწილად სრულიად უსწავლელები ანუ სასულიერო სასწავლებლიდან და სემიხარიის დაბალ კლასებიდან გამორიცხუ<mark>ლი მოწაფეები შეადგენენ. მედა-</mark> ვითნეებად მიდიან ადვილი შრომის მოყვარენი, ზარმაცნი, გონებაგანუვითარებელნი. ყველა ეს გვაიძულებს ვიფიქროთ, რომ აწინდელ მედავითნეს არა აქვს და არც შეიძლება ჰქონდეს ცოცხალი ნათესაობრივი კავშირი სამრევლოსა, ტაძარსა და მღვდელთან.

მედავითნე შეგლომით ითვლება სასულიერო წოდებაში; იგი არ არის ხელდასხმული, მწესდება მარტო "რეზოლიუციით". მედავითნეების მოვალეობას ზოგიერთგან —უმეტეს ნაწილად ქალაქებში—ასრულებენ მგალობლები 
და მოყვარულნი საეკლესიო წიგნების კითხვისა, ე. ი. გარეშე პირნი. შეიძლება ამის შემდეგ ითქვას, რომ მედავითნე არის კრებულის საქირო წევრიკ არა. მაგ., თბილისში ბევრგან მღვდლების მიერ დაქირავებულნი პირნი 
ასრულებენ მედავითნის მოვალეობას. ყურადღების დირსია ის გარემოება, 
რომ ნებით დაქირავებული მედავითნენი უფრო მუყაითნი და ერთგულნი 
არიან, ვიდრე მთავრობის მიერ განწესებულნი. ეს ასეც უნდა იყოს. რადგანაც დიაკონებს და მედავითნებს ნიშნავს მთავრობა, ამიტომ იგინი ამაყად 
ექცევიან მღვდლებს, არ ემორჩილებიან და ხშირად კიდეც უჩივიან. იშვიათია 
ისეთი კრებული, მეტადრე თუ დიაკონი ურევია, რომ იქ სუფევდეს მშვი-

<sup>2) № 26-1904</sup> F.

ნება დახშულნი და საჩივრის მოყვარენი, რომ მღვდლის შეცდომებს "ქრონოლოდიურის" რიგით უბის წიგნებში იწერენ, რათა, თუ ვინიცობაა გარემოებამ მოითხოვა, მთავრობას დასაბუთებული საჩივრის ქაღალდი წარუდგინონ. ფრიად სამწუხარო <mark>მოვლენაა ეს. ზოგიე</mark>რთი დიაკონ-მედავითნენი ისეთს შთაბეჭდილებას ახდენენ, თითქოს განგებ მზვერავებად იყვნენ მღვდლებთან მიჩემებულნი. მღვდელი შ. კომერიცკი სწერს გაზ. "პოლტავშჩინაში- (№ 10 – 1905 წ.): "მედავითნე არის შინაური მტერი, მიჩემებული მღვდელთან კონსისტორიის მიერ\* 3). ჩვენმა დიაკონ-მედავითნეებმა აშკარად დაამტკიცეს 1905 წ. 12 დეკ. სამღვდელოების კრებაზე, ის, თუ როგორ ექცევიან ეკლესიას: აი რას სწერს ამის შესახებ ბ. მწირი: "სამღვდელოებას 12 დეკემბრის კრებაზედ უსათუოდ და ყოველივე დაბრკოლების მიუხედავად უნდა აერჩია დელეგატები, რა ფასშიაც უნდა დაჯდომი ეს არჩევნები, რადგანაც საქართველოს სხვა და სხვა მხრიდან დელეგატები უკვე ჩამოსული იყვნენ და თბილისის დელეგატების არჩევას უცდიდნენ, შობის დღესასწაულები და რკინის გზის გაფიცვა ახლოვდებოდა და საქირო იყო საქმის ყოველნაირად დაჩქარება, ხოლო ამავე დროს დიაკონები და მედავითნეები დაჟინებით გაიძახოდნენ, დაუყოვნებლივ დააკმაყოფილეთ ჩვენი მოთხოვნილებანი, თორემ დელეგატების არჩევაში მონაწილეობას არ მივიღებთ და ამ საათიდან გავიფიცებითო " 4). ამ სიტყვებს განმარტება აღარ ეჭირვება.

12 დეკემბრის კრებას ჩვენც დავესწარით. მან მოახღინა ჩვენზე გულშემაწუხებელი შთაბექდილება. სწორეთ იმ დღიდან დავრწმუნდით, რომ დიაკონ-მედავითნეებს არა აქვთ გკლესიასთან ნათესაობრივი კავ შირი. <u>ცალ</u>კე ორგანიზაციის დაარსებით ა) მათ დაამტკიცეს, რომ იგინი სულიერად არ ეკუთნიან ეკლესიის კრებულს. თუ ამას ჩვენ მივ<mark>უმატებ</mark>თ დიაკ**ონ**ობის და მედევითნეობის მნიშვნელობის დაცემას, მაშინ ცხადათ დავრწმუნდებით, რომ მათი არსებობა მეტია, ჩვენ გვჯერა, რომ განახლებული ეკლესია უარს ჰყოფს ძველებურს "ანგელოზებს" და "წინასწარმეტყველებს". "მნათობნი" ქრისტესნი და "ყვავილნი ხალხში" იქმნებიან მხოლოდ ხუცესნი, მქონებელნი საკუთარის მახვილი "ყურებისა", შორსმჭვრეტი "თვალებისა" და უანგარო "ხელებისა"...ტოან ძიბგომისწობა დებგოფილებს სალათ ენმის მის და გარის კელების გარის მის და მაგრამ ის და და გარის საციანის გარის გარის გარის გარის გარის გარის გარის გარი

edy the bounded by many the confidence of the months of the bear o

House bearing the solution of the political solutions of the political solution and the political solutions and the political solutions and the political solutions are solved to the political solutions and the political solutions are solved to the political solutions and the political solutions are solved to the political solutions and the political solutions are solved to the political solutions and the political solutions are solved to the political solutions and the political solutions are solved to the political solutions and the political solutions are solved to the political solutions and the political solutions are solved to the political solutions and the political solutions are solved to the political solutions and the political solutions are solved to the political solutions and the political solutions are solved to the political solutions and the political solutions are solved to the political solutions and the political solutions are solved to the political solutions and the political solutions are solved to the political solutions and the political solutions are solved to the political solutions are solv

<sup>\*) &</sup>quot;პოლტავ. საეპ. უწყ." № 5.

\*) "სასულ მთამ." №№ 23—24—1905 წ.

\*) ინ. "სასულ. მთამბე" № 5—1906 წ.



## რა გვეჭირვება?

### (შენიშვნები სოფლის მღვდლისა)

რა მდგომარეობაში იმყოფება ამ უკანასკნელ დროს ჩვენი სამღვდელოება, ცოტად-თუ-ბევრად ყველასათვის ცხადია. ის ხალხი, რომელიც თექვსმეტი საუკუნის განმავლობაში სულის სამაგალითო სიძლიერით და თავდადებით იბრძოდა თვისი სარწმუნოების დასაცველად და რომელიც დიდის ხნის განმავლობაში თანაგრძობით ეპყრობოდა სარწმუნოებრივ სიწმიდეთა და სამდედელო წესებს, დღეს ყოველსავე ამაზე გულაცრუებულია. რამ მოუმზადა ნიადაგი ამ მოვლენას, რა წამალი დაედება მას ნორმალურ კალაპოტში ჩასაყენებლადშ აი ის საკითხი, რომელიც ითხოვს მიუდგომელს, ღრმად ჩახედულს და გულ-წრფელს ანგარიშს. შევეხებით ამ საკითხის გამორკვევას, რაძდენადაც ეს შეგვიძლია,—მხოდოდ მოკლედ ვილაპარაკებთ.

მართალია, პროპაგანდა პრინციპიალურად შგეხო სარწმუნოებას, უარყო სამღვდელო წესები, მაგრამ ხალხის უმრავლესობას რომ სარწმუნოებრივ ზნეობრივი წარმოდგენა განვითარებული ჰქონოდა, სცოდნოდა ქრისტიანობრივი საოწმუნოების შინაარსი, სული და გული, მაშინ სხვა იქნებოდა. მაშინ ხალხი ადვილად მიხვდებოდა ნამდვილ საქიროებას, ნამდვილ აზრს სარწმუნოებრივი ძოძრაობისას, სტიქიურ ძალასაც არ მიმართავდა, და სარწმუნოების წინაალმდეგი პროპაგანდაც ფეხს ვერ ძოიკიდებდა. ზოგნი ამბოაენ "ხალხმა შეიგნო და ამიტომაც უარყოფს სარწმუნოებრივ-ზნეობრივს მოთხოვნილებას, საეკკლესიო და სამღვდელო წესებსო". მაგრამ ეს ასე არ არის. ჰირიქით, ხალხს ეს სარწმუნოებრივი უცოდინრობით მოდის. განათლების რომელ საფეხერზედაც უნდა იყვეს ხალხი, მისი უმრავლესობა სარწმუნოებას ვერ შეელევა: ამას გვიმტკიცებს ისტორიული მეცხიერება...

წინედ ხალხს აკმაყოფილებდა სარწმუნოების მარტო გარეგანი მხარე, წირვა-ლოცვა, სამღვდელო წესების ასრულება. მაგრამ ის დრო წავიდა. ცხოვრება გართულდა, მრავალმრხრივ გადიშალა, ხალხს წინ წამოუყენა მოავალ გვარი სარწმუნოებრივ-ზნეობრივი საკითხი, გაუჩინა ახალი მოთხოვნილება. ამიტომაც ალარ ეყო მარტო წესების ასრულება. ხალხი კარგი ხანია საქიროებს სარწმუნოების შინაარსის ქრისტეანობრივი მოძღვრების შეგნება-განვითარებას. საძღვდელოებაც წინადაც უნდა მიმხვდარიყო ხალხის ამ საქიროებას და დაეკმაყოფილებია იგი, თორემ ახლა ყურის მოყრუება მაინც აღარ შეიძლება. საქმე ის არის, რა პიტობებში მოახერხებს ამას?— მაშინ, როდესაც თითონ არის განვითარებული, ესმის იდეალი თავისს დანიშნულებისა, გათვალისწინებული აქვს მიზანი თავის სამსახურისა, თვალყურს ადევნებს თანამედროვე ცხოვრებას, ესმის მისი სიავ-კარგე და შეუძლია პასუხი გასცეს მათ.

ამიტომაც ჩვენ წინდა წინ უნდა გველონა რაშე, რომ ამგვარი მღედლები გვყოლოდა, არა მარტო ქალაქის სამრევლოებში, არამედ სოფლებშიაც. დღევანდელს პირობებში კი, როდესაც ასე გამწვავებულია მდგომარეობა, როდესაც თითონ ცხოვრება ითხოვს სამღვდელო ასპარზე განვითარებულს პტკიცე რწმენისა და ზნეობის, იდეალური მიმართულების კაცებს, კიდევ უსწავლელს პირთა კურთხევა მღვდლებად, სრული წინაუხედაობა იქნება, და დიდი დანაშაულიც საქართველოს ერისა და ეკკლესიის წინაშე. განა, როდესაც ასეთ ცოდნას და უფლებას მოკლებული პირები მეცადინობენ მღვდლობა იშოვონ, სამსახურის მაღალ იდეალებით არიან გამსქვალული?

— "ღარიბი კაცი ვარ, წვრილი ც<mark>ოლშვილის</mark> პატრონი, თავის რჩენის სხვა წყარო არა მაქვსო", და სხვა ამგვარი საფუძვლებით ასაბუთებენ თავიანთ თხოვნას ეს პირნი. ხალხიც დღეს სამღვდელოებას ჰკიცხავს იმისთვის, რომ ის მეტად გატაცებულია ნივთიერი მხრით და დავიწყებია მაცხოვრის

სიტყვები: "არა პურითა ხოლო ცხოვნდების კაცი"...

ექვს გარეშეა იგიც, რომ დღევანდელს ჩვენს სასულიერო სკოლებს დიდი ნაკლი აქვსთ—მათში სწავლა მიღებულთაც აკლიათ იდეალური მიშართულება, მათაც ვერ უსახელებიათ თავი, მაგრამ, სანამ ჩვენი ეკკლესია დამოუკიდებლობას მოიპოვებდეს, სანამ ეროვნულ სკოლებს დაიარსებდეს და თანამედროვე ცხოვრების მოთხოვნილებათა თანახმად მოაწყობდეს სწავლებას, მანამდე მთლად უსწავლელს ის უნდა დაუყენოთ წინ, ვისაც არსებულ სკოლებში მიუღია სწავლა. სწორედ ასე იქცეოდა განსეენებული ყოვლად-სამღვდელო იმერეთის ეპისკოპოსი გაბრიელი.

მაგრამ რა ხღებოდა მის მახლობლად ამ ათიოდე წლის წინად, ჩეენ ამ ამბავს აღარ გამოუდგებით ახლა, ვინაიდგან სავსებით მისი დასურათება რომ შევიძლოთ, ბექდვითი სიტყვის ვითომ და თავისუფლება დღესაც არ მოგ-ვცემს ნებას. სულ ათიოდე წლის განმავლობაში იმდენი მღვდლის ადგილი დაიცალა, რომ ცხოვრების ნორმალური მსვლელობის დროს ერთს საუკუნეშიაც არ მოხერხდება. ყველა ამ ადგილებზე ეკურთხენ უღირსი კანდიდტები, საშუალო სასწავლებელში სწავლა-მიდებულებს კი უარს ეუბნებოდენ.

საქმე იმაშია რა ზედ გავლენა უნდა მოიპოვონ მრევლზე მღვდლობის ხარისხის მიღებით ისეთმა პირებმა, რომელთაც ერის კაცობაშიაც არ ჰქონიათ ნდობა დამსახურებული, ერის კაცობაშიაც არ ეკითხებოდენ ქკუასა და ზნეობრივის მხრითაც ათვალწუნებულნი იყვენ; — თვით სო-



ფლის უსწავლელი გლეხიც კი ამჩნევს, რომ უსწავლელი და მოუმზადებელი მოცდლობას მხოლოდ მოხერხებით და შუაკაცების დახმარებით აღწევს ან თითონ ასეთმა მღვდელმა როგორ უნდა შეხედოს სამღვდელო ასპარეზსას თუ არა როგორც თავის რჩენისა და დანახარჯის ასანაზღაურებელს წყაროს! ამ გარემოებამ დასცა სამღვდელოების ავტორიტეტი, ნდობა, ზედგავლენა, მან შეუწყო ხელი სამღვდელოებისა და სამწყსოს შორის განხეთქილების ზრდას, და დააჩქარა იგი.

რა ვქნათ მაშინ თუ ადგილი დაიცალა, ხოლო შეგნებული მთხოვნელი არ არის, ან არ ნდომობს მღვდლობას? პირველად სამღვდელოგბამ უნდა ყოველი დონე იხმაროს და მოსპოს ის დაბრკოლება, რის გამოც ალარე ნდომობენ მღვდლობას. ამის გარდა ყოველს ათს სამრევლოში მოიპოვება სამი ან ოთხი შტატს გარეთ მყოფი მღვდელი, რომელთაც თავისუფლად შეუძლიათ მღვდლის თანამდებობის ასრულება. მაშასადამე, შესაძლებელია კარგახანს გავაჩეროთ დაცლილი ადგილი ლირსეულ კანდიდატის მონახვამას დის. დასასრულ, შეიძლება ზოგი შტატის ეკკლესიები სრულიადაც გავაუქმოთ.

მღვდელი დიომ, ჩხაიძე.

#### ᲡᲐᲥᲣᲠᲐᲓᲦᲔᲑᲝᲓ ᲡᲐᲥᲐᲠᲗᲕᲔᲚᲝᲡ ᲡᲐᲛᲦᲕᲓᲔᲚᲝᲔᲑᲘᲡᲐ.

com begin adaban com da bisaga<del>a dagaba</del>gaa i egennom namenaha dada-

მოუცლელობის გამო მარტო დღეს გადავავლე თვალი "Перковныя Вѣдомости"-ს ამ წლის ზოგიერთ ნომრებს და მთლად სახტად დავრჩი, როლესაც გავიცანი ხსენებული ჟურნალის მეცამეტე და მეთოთხმეტე ნომერში მოთავსებული წერილი საქართველოს ეკლესიის ავტოკეფალობის შესახებ. ვითომდა ქართველი სოფლის მღვდელი სწერს: "საქიროა ნამდვილად დღეს ჩვენთვის ავტოკეფალია, სასარგებლოა იგი, თუ ეს კითხვა ხელოვნურადაა წამოყენებული არეულობის წყალობით? ნუ თუ რუსებს სჯერათ, რომ ავტოკეფალია სურთ ქართველ მღვდლებსა და ერს? დავიჯეროთ უწმიდესი სინოდი მიაქცევს ყურადღებას საქართველოს სამღვდელოების ამ მოგონილ და არა ნამდვილ სურვილს? თუ მართლა დაიჯერა და ამით საქართველოს ეკკლესია ჩააყენა უბედურსა და მწარე გარემოებაში, სინოდი პასუხს არ აგებს ამაზე მსოფლიო ეკკლესიას სამსჯავროს წინაშე?..

"ზომიჟრების მიმდევარ ქართველ მღვდლქბს არ გვესაქიროება არავითარი ავტოკეფალობა... ჩვენ მუდამ დღე ვლოცულობთ ეკკლესიათა ერთობისათვის და არა განყოფისათვის, ქრისტიანობა უმაღლესია, ვიდრე ეროვნული ვიწრო ფარგალი, ქრისტიანობისათვის "არა არს მონტბა... ყველანი



ერთ ვართ ქრისტე იესოს მიერ" (გალატ. 3, 28). ჩვენ ღრმად გეწამს, რომ აღსრულღება მაცხოვრის სიტყვები: "და იყვნენ ერთ სამწყსო და ერთ მწყემს"...

ამ გვარად, მოყვანილი წერილის ავქსონს რომ დავუჯეროთ, გამოდის, რომ კითხვა საქართველოს ეკკლესიის ავტოკეფალიის შესახებ წამოუყენებია ქართველი სამღვდელოების სულ მცირედ ჯგუფს წინაამღდეგ ამავე სამღვდელოების დიდი უმეტესობის იმ შეგნებული და ბეჯითი რწმენისა, რომ სამშობლო ეკკლესიის განთავისუფლება, ავტოკეფალობა არამც-თუ არაფრის მაქნისია, პირიქით დამლუპავი, უბედურობის მომასწავებელი საქმეა და, რასაკვირველია, ამის გამო სამღვდელოება არც ყოფილა და არც დღეს არის მისი მომხრე. თქვენ თითონ ბძანეთ, რა უნდა იფიქროს ამ წერილის შემდეგ უწმიდე მა სინოდმა ჩემს ნამუსსა და პატიოსნებაზე, როდესაც სიტყვით და წერილობით ვარწმუნებდი მას, — სინოდს, რომ ავტოკეფალიას თხოულობს საქართველოს სამღვდელოება, ესაა შეურყეველი რწმენა სამღვდელოებისა, ვერა-გვარი ქვეყნიური ძალა ვერ ამოფხვრის ამ რწმენას სამოვდელოების გონებიდან, არა-გვარ კომპრომისებზე არ გასცვლის იგი ამ რწმენას და, თუ საქირო იქნება, არც არავითარ მსხვერპლს არ დაერიდება-მეთქი ამ გუ ლითადი საწადელის განხორციელებისთვის და სხვა!.,. ბძანებთ – არც უნდა გელაპარაკათ მაგგვარათ, რადგან აღქურვილი არ იყავით სამღვდელოების ვექილობითო! დიაღ! სამღვდელოებას არ დაუვალებია და არც მოუნდვია ჩემთვის მისი სახელით დაცვა ავტოკეფალიისა სინოდის წინაშე, მაგრამ განა საქირო-და იყო კიდევ ჩემთვის რაიმე ვექილობა სამღვდელოების მხრით შემდეგ იმ ვრცელი, დასაბუთებული და მედგარი პეტიციებისა, რომლებითაც სამღვდელოებამ მიმართა სინოდს შარშან? პირველად ამ საგნის შესახებ გაიგზავნა 1905 წელს მარტში იმერეთის სამღვდილოების პეტიცია, მას გაჰყვა თან აპრილში გურია-სამეგრელოს ეპარქიის სამღვდელო ბისა და, ბოლოს, ნოემბერში, ქართველი მღვდელთმთავრებისა ეს პეტიციები მოისაზრა და შეიმუშავა მთელმა სამოვდელოებამ, მას ძალის დამტანი და დამჩაგვრელი არავინ ჰყოლია, საკუთარი სურვილით დ, ნებაყოფლობით დაფარა მან პეტიცები ხელის მოწერით და აპაზე უდიდესი, აპაზე უფრო ცხადი საბუთი აღარ იყო ჩემთვის საქირო: სწორეთ ამან გამაბედვინა სინოდში სამდვდელოების სახელით გაბედულად მსჯელობა ავტოკეფალიის შესახებ.

მივაქცევ საქართველოს სამღვდელოების განსაკუთრებითს ყურადღებას შემდეგ გარემოებას: ეს პირველი მაგალითი არაა რუსულ პრესსაში იმ აზრის გამოთქმისა, რომ საქართველოს სამღვდელოებას არ სურს და არც უთხოვია მთავრობისათვის ეკკლესიური ავტოკეფალიაო; მას აშინებენ, ატყუებენ, მისი სახელით სარგებლობენ და სთხუზავენ სიცრუით აღვსილ პეტიციებს სხვა-და სხვა ბოროტი მიმართულების პირებიო. ამაზე მეტად სამღვდელოების გალანძღვა, ჩემის აზრით, წარმოუდგენელია. სიჩუმე ამ შემთხვევაში დანაშაულად უნდა



ჩაეთვალოს სამღვდელოებას, მან დაუყოვნებლივ უნდა გამოსთქვას, რომ თავის სახელს არავის არ ათელვინებს, არავის აპატივებს, რომ მის მაგივრათ, მისი სურვილის წინააღმდეგ, მის გაუგებრად და ნება დაურთველად სწერონ პეტიციები ავტოკეფალიის შესახებ და, თუ ეს საგანი წამოყენებულია დღესა, თუ ამის შესახებ ბევრი რამ დაიწერა და იწერება დღეს სამღვდელოების სახელით, ე' მოხდა და ხდება ამ წოდების ნება ყოფლობით, მისი სურვილით, ამით სამღვდელოება გამოსთქვამს თავის რწმენას, თავის ერთგულობას ქრისტიანობისადმი, სახარების მაღალი მოძღვრების მართებულ შეგნებას. ასეთი განცხადება ააცდენს სამღვდელოებას მომავალში მოსალოდნელ შეურაცხყოფას ბექდვითი სიტყვის საზუალებით, დამიხსნის პირადად მე იმ საზიზღარი და ღირსების შემბღალავი ბრალდებისაგან, რომ ვითომც ბოროტი განზრახვით შეცდომაში შემყავდა სინოდი, როდესაც სამღვდელოების სახელით ვიცავდი ავტოკეფალიას, გაუადვილებს, როგორც კავკასიის ადმინისტრაციას ისე სინოდს ავტოკეფალიის ჩვენდა სასურველად გადაწყვეტას და გამოარკევეს, ვინაა დღეს ჩვენში მომხრე ან მოწინააღმდეგე ამ კითხვისა.

ნათქვამის განხორციელება შეიძლება მოხდეს ამ გვარად: ყოველი ბლაღოჩინი დაიბარებს თავის ოლქის სამღვდელოებას, გააცნობს მას მოყვანილი წერილის შინაარსს და სხვებსაც მის მსგავს, ბოლოს სამღვდელოების სრული თანხმობით, გარეშე ყოველი ძალდტანებისა, თანახმად მღვდლების სვინიდისისა, დამსწრენი ადგენენ დაახლოვებით ამისთანა შინაარსის ოქმს: ჩვენ ქვემორე ამისა ხელის მომწერნი ამით ვაცხადებთ, რომ პეტიციით ვთხოულობდით და დღესაც მტკიცედ მოვითხოვთ ჩვენი სამშობლო ეკკლესიის ავტოკეფალიის აღდგენას. იმ გვარი შინაარსის წერილები, საქართველოს ეკკლესიის ავტოკეფალიის შესახებ, როგორიც არის, მაგალითად ამ წლის "Церковныя Въдмости" ს მეცამეტე და მეთოთხმეტე ნომერში მოთავსებული, ჩვენ მიგვაჩნია საზიზლარ პასკვილებად, ოქმები, შემდეგ ბლაღოჩინის შემოუნდა გაგზავნილ იქმნენ "საქართველოს "სასულ. მოანბი" სადა "მწყემსი"-ს რედაქციებში, რომლებიც, რა კითხი უნდა, თავის დროზე გა მოაქვეყნებენ ყვილაფერს ამას და მით დაუყობენ პირს საქართველოს სამღვდელოების ძვირად მახსენებლებს. ვთხოვ დანარჩენ ქართულ ყოველდღიურ და კვირეულ გამოცემებს გადაბეჭდონ ეს წერილი. ("მწყემსი" 🌿 8.)

ლეონიდი, ეპისკოპოსი იმერეთისა.



# რა სჭირდება საქართველოს ეკლესიას?

(გაგრძელება \*)

#### IH

წინა თავში ჩვენ გავარკვიეთ, რომ აუცილებლათ საქიროა შეიცვალოს მღვდლისა და დიაკვნის გამწესების წესი: მღვდელსა და დიაკვანს თვითონ პრეგლი უნდა ირჩევდეს და არა ექსარხოსი გინდ ეპისკოპოსი და მათი კანცელარია, როგორც ეს დღესაა.

განვიხილოთ ახლა კრებულის წევრთა **გასამართლების** წესი. ვთქვათ, მღვდე**ლი** მრევლს უდიერათ ექცევა, მოვალეობას წესიერათ არ ასრ**ულებს,** მღვდელმოქმედების შესრულებაში ფუ<mark>ლს ბევ</mark>რსა სთხოვს, უზნეო ცხოვრებას

ეწევა და სხვა.

როგორა ჰფიქრობთ? შეუძლია თუ არა მრევლს, ასეთი "მოძღვარი" ადვილათ მოიშოროს?

რასაკვირველია, არა...

და აი ამისი მიზეზი.

დღევანდლის წესით, რომელსაც, როგორც სჩანს ბორჯომის ხეობლები ძლიერ სუსტათ იცნობენ, სამღვდელო პირზე საჩივრის შეტანა შეიძლება მხოლოდ სასულიერო მთავრობის სახელზე, სხვა არც ერთი დაწესებულება ამგვარს საჩივარს არ მიიღებს. უახლოესი სასულიერო მთავრობა კი არის ეპისკოპოსი ან ექსარხოსი. მაშასადამე, როცა მრევლი მღვდელზე უკმაყოფილოა, საჩივარი იმავე ეპისკოპოსს უნდა მიართვას, რომლისაგანაც ის მღვდელია გამწესებული. რასაკვირველია, ეპისკოპოსი ეცდება თვის მიერ არჩეულსა და გამწესებულ მღვდელს სახელი არ გაუტეხოს, რადგან, თუ ასე არ მოიქცა, თვითონაც ნდობა დაეკარგება ხალხის თვალში, ერთი სიტუვით, ეპისკოპოსი ყოველ ღონეს იხმარს, სამღვდელო პირის "ღირსება" დაიცვას.

ამას ძლიერ ხელს უწყობს თვით საქმის გამოძიების წესიც. ამ წესის ძალით სასულიერო პირის (მღვდლის ან მედავითნის) ყოველგვარ საქმეს იძიებს იმავე ქმისკომოსის მიკრ დანიშნული "სასულიერო გამომძიებელი," რომელიც უსათუოთ მდგდელთაკანია. ხშირი ყოფილა ისეთი მაგალითი, რომ საქმე, რომლის გულისთვისაც სისხლის სასამართლო დამნაშავეს უსათუოთ სასტიკ საჯელს გადაუწყვეტდა, "სასულიერო გამომძიებლის" ხელში ბევრჯერ სრულიად უმნიშვნელო "შეცდომად" ან "დაუდევრობად" გადაქცეულა, ხოლო ზოგჯერ სრულიად ჩაფუჩეჩებულა და მოსპობილა...

ეს ძალიან კარგათ იციან იმ პირებმა, რომელთაკ თვითონ გამოუტი

<sup>&</sup>quot;) იხ. "სასულ**იერ**ო მოამბე" **№**8.

დიათ, თუ რას ნიშნავს "სასულიერო სასამართლოსთან" რაიმე საქმის და-

ასეთია დღევანდელი წესი, რომელსაც, თავისი უვიცობის გამო, ასე

ძლიერ შესტრფიან ბორგომის-ხეობელი ქართველები.

ახლა ვნახოთ, რა ცვლილებას გვპირდება ამავე წესის შესახვბ ჩვენი სამღვდელოების დელეგატების მიერ შემუშავებული პროექტი: ვის ანდობს იგი კრებულის წევრთა (მღვდლისა და დიაკონების) წინააღმდეგ რაიმე დანა-

Boymort godan to Jant sedanst, zanhagata es zaes yagatal?

პროექტის სიტყვით, "კრებულის წევრთა უთანადო მოქმედებისა და ტუდი ყოფაქტევის" შესახებ საჩივრის აღძრვას ანუ იწყებს "სამრეგლო კრება," რომელიც შესდგება სამრევლოში მცხოვრებ ყველა სრულწლოვან მორწმუნეთაგან სქესის განურჩევლად, მაშასადამე თვითონ ხალხი (§ 21 მუხლი — ე). ცხადია, როცა სამრევლო კრება საჩივრის აღძვრას განიძრახავს, წინდაწინვე ეცდება სამღვდელო პირის დანაშაულის შესახებ ნამდვილი ცნობები შეჰკრიბოს; უამისოთ ვერც საჩივრის დაწყებას მოახერხებს. ამ გვარათ, საქმის თაგდა-მარგედი გამოძიებაც თვითონ მრევლის ხელში იქნება.

გავყვეთ ქვემოთ.

პროექტის თანახმათ, სამრევლო კრება საჩივარს წარუდგენს ან საოლქო საბქოს და კრებას, ან საუპარქიო კრებას, გინდ საეპარქიო საბჭოს. (იქვე § 21, მუხლი—ე).

ვისგან შესდგება ეს ორი უკანასკნელი დაწესებულება?

"საეპარქიო კრება შესდგება 90-ის წევრთაგან, რომელთა შორის 30 სამღვდელოების წარმომადგენელია და 60 მოოწმუნეებისა (ერისგანებისა)" (§ 14).

ხოლო საქჰარქიო საბჭოში "შედის 6 წევრი, რომელთაგან 2 ეპარქი<mark>ის სა-მღვ</mark>დელოების წარმომადგენელი" (§15).

ანგვარათ, თვით ხალხის მიერვე არჩეულ პირთა თანადასწრებით და მონაწილეობით,-აი რა წესით უნდა ირჩეოდეს ყოველ საკრებულო წევრის საქმე. კრება, და არა ეპისკოპოსი და მის მიერვე დანიშნული სასულიერო გამომძიებელნი, აი ვინ უნდა არჩეგდეს და გადასწუუტდეს, პროექტის შემდგენელთა აზრით, ყოველ საჩივარს, რომელიც: სამღვდელო პირს შეეხება.

ასეთია ის რადიკალური ცვლილებანი, რომელთაც საჭირო<mark>დ რაცხს</mark> ჩვენი სამღვდელოების დელეგატთა კრება, ასეთია თვით სამღვდელოების მი-

ერვე წარმოყენებული რეფორმა.

და მართლა ბორჯომის-ხეობელებივით დაბრმავებულნი უნდა იყოს კაცი, რომ ამ წმინდა ღემოკრატიულს რეფორმას ზიზღი და უნდობლობა გამოუცხადოს, დღემდე არსებული სასულიერო-ბიუროკრატიული წყობილება კი სატრფიალოდ დაისახოს.

ერისგანი.



#### IV.

## 1 5 8 5 6 0 5 0 0.

ჩვენ უკვე ვიცით, თუ როგორის სიბრთხილით ექცეოდა იმპ. კონსტან. ტინე I დიდი საეკლესიო სამართალს: "მე, ადამიანსა არა შემიძლიაო,— ეუბნებოდა იგი კრების მამებს,—ისეთი საქმეების მოვისმინო, სადაც ბრალმდებელნიცა და ბრალდებულნიც მღვდლები არიანო"— ვიცნობთ აგრეთვე მე-IV მსოფლიო კრების მამათა გარდაწყვეტილებასაც, რომლის ძალითაც ყოველი საქმე, რომელიც მღვდელმთავრებს შეეხება, უსათუოთ საეგდესით კანონით უნდა გაირჩეს და არა საიმპერატორო წესდებით.—სამწუხაროთ იმპერატორები ყოველთვის ვერ იცავდენ ამ წესს. მოვიყვანთ რამდენსამე მაგალითს.

საეკლესიო "სასჯელთა" შორის კველაზე უდიდესია შეხვენება-განკვეთა, რომელსაც ეკლესია მხოლოდ ისეთი ცუდვილების შესახებ ხმარობს ხოლმე, რომელთაც არა სურთ თავი ი ცოდვა აღიარონ და ეკლესიის ხელმძღვანელობას დაემორჩილონ. ამნაირი განკეთა გრძელდება მხოლოდ მანამდის, სანამ შეჩვენებული წევრი არ შეინანებს და თავისი სურვილით არ დაუბრუნდება ეკლესიას. ამ სასჯელის მიზეზია მხოლოდ საეკლესიო ხასიათის დანაშაულობანი; მიზანი კი მარტო ზნეობრივე გასწორებაა, და არა დასჯა დასჯი bought, gotos bodoganamb dazado, Jagazzasza dob drazygado braman dba mare beggmalan co benefity and and margination of margaran all the margaran (მაგალ., განკვეთილს აღარ შეუძლია საეკლესიო კრებას დაესწროს, ზიარება მიიღოს და სხვა), და არა რაიმე ნივთიერის გინდ პოლიტიკურ და სოციათოუო პრივილეგიების ჩამორთმევა. შეჩვენების წარმოთქმა შეუძლია მხოლოდ beginning shadous as beginning managast ballong and is beding ზოგჯერ იმპერატორები ითვისებდენ ბოლმედ ასე მოიქცა, მაგალითად, იმპერატორი რომან I gma (+945 f.), რომეომაც თვიაონ შეადგინა და გამოაქვეყნა შეჩვენების ბარათი ("ანათემატიზმები\*), რომელშიაც თანაბრათ "ანათემას" უძღვნიდა კველა შეთქმულ— აგანყებულებსა და აგრეთვე იმ მღვდლებს, რომელნიც ამ აგანყებულთაგან აღსარებას მიიღებდენ. 39) კიდევ უფრო შორს წავიდა იმავე საუკუნეში იმპერ. იოანე ციმისხი (969—997 წ.), რომელმაც სულ უბრალო ექვის გამო პატრიარქს (ბასილის) კათედრა ჩამოართვა და თვითონ პატრიარქი, საეკლესიო კრების დაუკითხავათ, მონასტერში

<sup>\*).</sup> იხ № 7 "სას. მთამბისა" 1906 წ.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) И. Срытенскій—Критическій анализь глави ученій объ отношеніяхъ между церк. и государствомь. Москва. 1877 г. стр. 60.



ტიის იმპერატორთა დასახასიათებლათ, ვგონებთ, ესეც საკმათ უნდა იყოს.

V

## റുര്ടര്പ്പ്റട.

პირველი საში საუკუნის განმავლობაში საეკლესი თთნამდებობის პირებს მთელი ადგილობრივი ეკლესია ანუ საზოგადოება ირჩევდა. 41) მას შემდეგ კი, რაც ქრისტიანობა ბიზანტიის იმპერატორებმა სახელმწიფო სარწმუნოებად გამოაცხადეს, ამ წმინდა დემოკრატიულ წესს ერთი ახალი ჩვეულებაც მიემატა, სახელდობრ, არჩევნებში საერო მთავრობის მონაწილეობა.

მილანის ედიქტი ერთი წლის გამოცემულიც არ იყო, რომ აფრიკის ეპისკოპოსებმა კონსტანტინე-იმპერატორს თხოვნით მიშართეს: კართაგენის მღედელმთავარი ცეცილიანი არ მოგვწონს და სხვა, ჩვენ მიერ არჩეული მაიორინი დაგვიშტკიცეო. იმპერატორმა, რასაკვირველია, თხოვნა არ გაუწბილა და სწრაფათ მოახდინა განკარგულება, რათა ორგან გაემართათ საეკლესიო კრება: ჯერ რომში და მერე არელატში. ამასთანავე იმპერატორმა თვითონვე უჩვენა, თუ სახელდობრ რომელი ეპისკოპოსები უნდა დასწრებოდენ ამ კრებებს და რამდენა მღვდელი შეეძლოთ თან ეახლებიათ.

ეს ფაქტი ნათლათ გვიჩვენებს, თუ რა შორსაც შეუტოპავს საერო მთავრობას იმ თავითვე საეკლესიო საქმეების "ხელის შეწყობაში", თუმცა სიმართლე მოითხოვს შევნიშნოთ, რომ პირადათ იმპერატორი კონსტანტინე ძლიერ ფრა ხილათ ექცეოდა მღვდელმთავრების არჩევის საკითხს; ამ საქმეში იგი უფრო შორიდან ხელმძღვანელობას სჯერდებოდა, ვინემ თვით არჩევნებში ჩარევას. "ეს საქმე ახლა თქვენზეა დამოკიდებულიო",- სწერდა იგი პირველი მსოფლიო კრების შემდეგ ნიკომიდიელ სამწყსოს და ურჩევდა მართლმადიდებელი მღვდელმთავარი აერჩია. 42)

სამაგიეროთ, სულ სხვაგვარ დატრიალდა საქმე, როცა კონსტანტინეს შემდეგ სამეფო ტახტი არიოზის მიმდევარმა კონსტანციმ დაიქირა. სხვათაშორის განიდევნა ალექსანდრიიდან ცნობილი მამა ეკლესიისა წმ. ათანასე ალექსანდრიელი, რომლის ადგილიც იმპერატორის განკარგულებით არიანელ გრიგოლს გადაეცა. ცხადია, ამისთანა თავხედობას არ შეეძლო ეკლესიის მხრივ

<sup>40)</sup> Ibidem, crp. 60-61.

<sup>\*1)</sup> იხ. ჩვენი წერილი: "სინდისისა და ეკლესიის თავისუფლება" (**ლ"საქ. სასულ.** მოამბე" 1906 წ. №1—2, გვ. 15),

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) оъ. Дъявія Всел. соборов, т. І, стр. 201 (Посланія имп. Константина въ никомидіицамъ противъ Евсевія и Өсогноста).



სამართლიანი პროტესტი არ გამოეწვია; და აი, მართლაც, ვხედავთ, რომ ათანასესთან ერთათ მის სასარგებლოთ და ეკლესიის თავისუფლების დასაცველათ, იმპერატორის წინააღმდეგ ხმას იმაღლებს რომის პაპი იულიოს: "სად ნახულა იმისთანა საეკლესიო კანონი, სად მოიპოება იმისთანა სამოციქულო გარდამოცემა, რომ მაშინ, როცა ეკლესია და ამოდენა მღვდელმთავრები აღტაცებით შეჰყურებენ ათანასეს, მის ადგილას ვიღაცა უცხოსა და ყველასათვის უცნობს ადამიანს აგზავნით, რომელიც იქ არ მონათლულა, რომელსაც ხალხი ვერ იცნობს და რომელსაც არც მოქალაქეები, არც მღვდელმიავრები არ თხოულობდენო\* — სწერს იგი იმპერატორს კონსტანცის. ამავე დროს ეკუთვნის, სპეციალისტების გამოკვლევით, ეგრეთ წოდებულის "მოციქულთა მე-30 კანონას" შედგენაც, რომლის ძალითაც უსათუოთ კათედრა უნდა წაერთვას იმ მღვდელმთავარს, რომელიც საერო

იმპერატორებისაგანვე იყვენ დანიშნული კონსტანტინოპოლის კათედრაზე სხვა და სხვა დროს: ნექტარი, იოანე-ოქროპირი, ნესტორი და სხვანი 🎁)

ამავე დროს თანდათან შეამცირეს ხალხის ხმა მღვდელმთავართა არჩევნებში. ამის მოტივად იმას ასახელებენ, რომ არჩევნების დროს მოპირდაპირე პარტიები, განსაკუთრებით უბრალო ხალხთაგანი, ბრძოლას მართავენ ხოლმე, რასაც ხანდახან სისხლის ღვრაც კი მოსდევსო (შეად. ლაოდაკიის კრების კანონი მე—13). ამას შემდეგ სამღვდელმთავრო კანდიტატის არჩევაში მონაწილეობას იღებდენ მხოლოდ ადგილობრივი სამღვდელოება, მეზობელი ეპისკოპოსები, შეძლებული მემამულეები და წარჩინებული მოქალაქენს (შეად. მე-IV მსოფლიო კრების დადგენილებანი 46). —რაც შეეხება იმპერატორების პირადს გავლენას, იმათი ხმა უფრო წარჩინებულ კათედრათა მღვდელმთავრების არჩევაში ემჩნეოდა. 46)

ეს გავლენა განსაკუთრებით იუსტინიანე I-ელის დროიდან გაძლიერდა. და ეს არც გასაკვირველია, რადგან სწორეთ ამავე დროიდან მიეცათ მღვდელმთავრებს ბევრი ისეთი უფლებანი, რომელთაც საეკლესიო მართვა-გამგეო-ბასთან არავითარი კავშირი არა აქვთ. სამღვდელოება საერო მთავრობის ფუნქციებით აღიქურვა; ამის გამო მისი არჩევაც საერო მთავრობის საქმედ იქცა.

<sup>49)</sup> Павловъ—Объ участім мірянъ... стр. 461—462. შვად. სარდიკიის კრების მე-6 კანონი (347 წ).

<sup>\*\*)</sup> Терновскіе—loc. cit. стр. 128. 14I. 228.

<sup>\*\*)</sup> Дѣян. всел. соб. т. IV, стр. 358-359. 381-382.

<sup>44)</sup> Паслост—loc. cit. 490. 494—495. Чээс. архісп. Іоапна— Опыть курса... І, стр. 173.

იუსტინიანე I-ის შე-86 ნოველლის ძალით მოვდელმთავოებს მიენდო პროვინციალურ მსაჯულთა მოქნედების უმადლესი ზედამხედველობა; უკეთუ მსაჯული მომჩივანს უსამართლოთ მოეკიდებოდა და მიდგომილობას გამოიჩენდა, მომჩივანი ვალდებული იყო ადგილობრივის მოვდელმთავრისათვის მიგმართა და იგი გაარჩევდა საქმეს მსაჯულის თანადასწრებით; ხოლო, უკეთუ მსაჯული მომჩივანს შეურაცუოფას მიაყენებდა, მაშინ საქმეს მარტო მღვდელმთავარი არჩევდა. მღვდელმთავარი მონაწილეობას იღებდა ამ მსაჯულთა (პრეფიქტები) არჩევაში, თვალყურს ადევნებდა მათს მოქმედებას და <mark>მათ</mark>ის არასათანადო ყოფაქცევის შესახებ იმპერატორს მოხსენებას წარუდგე<mark>ნდა,</mark> - მსგავსისავე უფლებით იყვენ აღ ქურვილი ეპისკოპოსები ქალაქის მამასახლისთა (\*pater civtatis") და დეფენსორების (მარშლების) შესახებაც. — მღვდელმთავარი ადევნებდა თვალ-ყურს ქალაქის შესავალ-გასავალსაც და უფლება ჰქონდა მათი გამგეებისაგან ყოველგვარი ანგარიში მოეთხოვა.—ეპისკოპოსთა ზედამხედველობის ქვეშ იყო, აგრეთვე, სატუსალოების მდგომარეობა, საზოგადოებრივი სამუშაონი, ხარკის აკრეფა, საზოგადო გართობანი, საქველმოქმედო დაწესებულებანი და შენობები. — დასასრულ, იუსტინიანეს კანონთა თანახმათ, სამღვდელოებავე ითვლებოდა იმპერატორთან დაახლოებულ წოდებად, რომელსაც უფრო მეტათ ენდობოდა იმპერატორი, ვინემ მექრთამე მოხელეებსადა Jamofal Badalabemalgal 47).

ასეთი იყო ბიზანტიის სამ<u>ოვდელოების სამოქალაქო უფლებანი. ცხადია,</u> თუ რა საფუძვლის ძალით ერეოდენ იმპერატორები სამღვდე<mark>ლოების წევრთა</mark> არჩევნებში და სცდილობდენ ეს არჩევნები მდაბიო, ხალხისაგინ გაეთავისუფლებინათ.

იუსტინიანეს კანონმდებლობის თანახმათ, ადვილობრივს მღვდელშთავარს ირჩევდა კრებული და წარჩინებული მოქალაქენი; ესენი ათრჩევდენ სამს კანდიტატს, შეადგენდენ ოქმს და ფიცით ამტკიცგბდენ, რომ არჩევნები საეკლესიო კანონების თანახმათ და უანგაროთ იყო მომხდარი, ხელ მოაწერდენ და ადგილობრივს მიტროპოლიტს უგზავნიდენ, რომელიც სამში ერთს აირჩევდა და ამტკიცებდა (Novella 123 et 137). ესევე კანონი დაამტკიცა მე-IX საუკუნეში იმპერატორმა ბასილ-I მაკედონელმა ("ბაზილიკებში").

მიუხედავათ ამ კანონისა, ზოგიერთი იმპერატორები, განსაკუთრებით იგინი, რომელთაც ხატებთან ბრძოლით გაითქვეს სახელი, ხშირათ საკუთარის ინიციატივით და ეკლესიის დაუკითხავათ დასვამდენ ხოლმე ეპისკოპოსებს ამა თუ იმ კათედრებზე. და, აი, სწორეთ საერო მთავრობის ეს თვითნებობა ჰქონდა სახეში მე-VII მსოფლიო კრებას, რომელმაც გადაჭრით გამოაცხადა,

<sup>47)</sup> ეფრო збостов ов. *Терновскіе* loc. cit. cтр. 284—286; *Робертсонз*—Пст. Хр. Церкви I, стр. 513—515; *Маасент*—девять главь о свободь и и свобсов., стр. 52—53; *Куріановг*—loc. cit. стр. 480—482.



რომ "უკანონოდ უნდა ჩაითვალოს ეპისკოპოსისა, მღვდლისა და მთავრის (დიაკონის) არჩევა, რომელსაც საერო მოხელეები ხელმძღვანელობენო" (—"дълаемое мірскими начальниками» იბ. VII მსოფ. კრებ. მე-3 კანონი).

ასეთი იყო წმ. მამების აზრი საერო მთავრობის მონაწილეობაზე საეკლესიო იერაქიის წევრთა არჩევაში. მაგრამ ზოგიერთი იმპერატორები სავალდებულოდ არ სთვლიდენ ამ წესს დამორჩილებოდენ. მაგალ., 963 წელს იმპერატორმა ნიკიფორე ფოკამ პირდაპირი კანონი გამოსცა, რომლის ძალითაც პატრიარქისა და ეპისკოპოსების არჩევა იმპერატორის უფლებას დაემორჩილა. მართალია, ფოკას მემკვიდრემ, იმპერ. იოანე ციმისხიმ, პატრიარქის თხოვნით ეს კანონი გააუქმა, მაგრამ პრაქტიკულათ კი ბიზინტიაში მღვდელმთავრების არჩევამ მაინც წმინდა ბიუროკრატიული სახე მიიღო. მე-XII საუკუნეში ამ გაუკულმართებულ წესს ვექილებიც აღმოუჩნდენ, სახელდობრ <mark>საეკლესიო კანონისტე</mark>ბი, რომლებიც საამისოდ საეკლესიო კანონების და-<mark>მახინჯე</mark>ბასაც კი არ მოერიდენ. მაგალითად, როგორც ზემოთ შევნიშნეთ, ლაოდიკიის კრებამ (მე-13 კანონით) მღვდელმთავრის არჩევებიდან მხოლოდ "ქუჩის სალხი" (толна, сборище) დაითხოვა. ხოლო მე-VII მსოფლიო კრებამ—საერო მთავრობის წარმომადგენელნი; მე-XII საუკუნის კანონისტები კი განმარტებენ, ვითომც აქ მღვდელმთავრის არჩევნებიდან დაბალი სამღვდელოება და წარჩინებული მოქალაქეებიც იყონ დათხოვნილი, ე. ი. პირდა-<mark>პირ იმას წინა</mark>აღმდეგს ა<mark>მტკიცებენ, რაც ამ კანონებშია ნათქვამი.—უფ<mark>რო</mark></mark> ცუდი დღე დააღგა იმავე ლაოდიკიის კრების მე.5 კანონს. ამ კანონში ნათქვამია, რომ მღვდელმთავრის კურთხევის (ხიროტონია) დროს ეკლესიაში არ უნდა დაესწრონ "მსმენელნიო", ე. ი. ცნობილი კლასი შენანებულთა; მე-XII საუკუნის კანონისტები კი განმარტებენ: ეპისკოპოსის არჩეგას მღვდე– ლმოავრების მეტი მოწმე არ უნდა დაესწროსო. "ამიტომაცაო,—ამბობს ვალსამონი, — ახლა ჩვენში მღვდელმთავრები საიდუმლოთ (наединѣ) ირჩევენ ხოლმე ეპისკოპოსსაო". 48)

ამგვარათ, უკანასკნელ საუკუნეებში ბიზანტიის იმპერიამ მღვდელმთავრების არჩევნებიდან თანდათან განდევნა: ჯერ უბრალო ხალხი, შემდეგ მოქალაქცნი და დასასრულ დაბალი სამღვდელოებაც. სანაცვლოდ იქ დამ-

yohoo on hangaha Folo.

დაიცლებოდა თუ არა კონსტანტინოპოლის საპატრიარქო კათედრა, იმპერატორი იმწამსვე ადგილობრივი მლვდელმთავრების კრებას მოუწოდებდა. თუმცა კანონით ამ კრებას მთელი საპატრიარქო მღვდელმთავრები უნდა დასწრებოდენ, მაგრამ უფრო ხშირათ იმპერატორები იმ მღვდელმთავრებითაც კმაყოფილდებოდენ, რომელნიც იმდროს შვმთხვევით იქნებოდენ ჩამოსულნი სატახტო ქალაქში. ეს "შემთხვევითი" კრება ირჩევდა სამს კანდი-

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) Павловъ-Уч. мірявъ... стр. 498-499.



დატს, რომელთაგან შემდეგ იმპერატორი ამტკიცებთ ერთს. ამასთანავე, როგორც სვიმონ თესალონიკელი შენიშნავს, იმპერატორები "ხელს უწყობ-

დენ არებაზე პატრიარქის არჩევას. 49)

ამავე წესით სრულდებოდა მიტროპოლიტისა და მღვდელ-მთავრების არჩევა; განსხვავება მხოლოდ ის იყო, რომ იმპერატორის ნაცელად პირველ შემთხვევაში პატრიარქი ამტკიცებდა ერთს ხამ კანდიდატთაგანს, ხოლო მეორე შემთხვევაში – მიტროპოლიტი. სამართლიანათ შენიშნავს თეოდორე ვალსამონი, რომ ამ წესში იუსტინიანეს დადგენილებიდან ერთად-ერთი ნიშანილა დარჩა, სახელდობრ, სამი კანდიდატის არჩევა. 50)

ასეთი შედეგი მოიტანა საეკლესიო ცხოვრებაში საერო და საეკლე-

სიო მთავრობათა საურთიერთო კავშირის პრინციპშა.

L. 3M 63340.

(შემდეგი იქნება.)

ტფილისის საეჰარქიო საქალებო სასწავლებლის რეორვანიზაციის აროექტის შესახებ.

(ქართლ-კახეთის ეპარქიის სამღვდელოების რწმუნებულთა მომავალ კრების საყურადღე<mark>ბოდ</mark>)

1

განმათავისუფლებელმა მოძრაობამ თავისი ცხოველმყოფელი სხივებით სასულიერო უწყების სასწავლებელთა კედელთშორისაც შეაშუქა; მათს ძლევა მოსილობას ვეღარ გაუძლო ხსენებულ სასწავლებელთა ადამიანის ბუნების გამათახსირგბელმა სწავლა-აღზრდის ბრუნდად მავალმა საქმეშ... დაიწყო მუშაობა მათში სწავლა-აღზრდის საქმის უკეთესად მოწეს-რიგების შესახებ. საეპარქიო საქალებო სასწავლებელიც, რომელსაც მძიმე ტვირთად აწვა სწავლა-აღზრდის ძველი ყოვლად—დუხქირი რეჟიმი, განახლების გზას

4°) Кургановъ-loc. lit. стр. 66-67.



დაადგა. ამ სასწავლებლის წესდებულება, ორმოცისწლის წინ შემუშავებული, ვეღარ აკმაყოფილებდა თანამედროვე ცხოვრების რთულს, მომწიფებულს მოთხოვნილებათა... ამის გამო წელს რუსეთის თითოეული საეპარქიო სასწავლებლის საბქომ და მათ შორის ტფილისისამაც შეიმუშავა სწავლა-აღზრდის რეორგანიზაციის პროექტი. ტფილისის საეპარქიო სასწავლებლის საბჭოს მიერ შემუშავგბული პროექტი შეეხება უპირველეს ყოვლისა ადმინისტრატიულს (საგამგეობო) მხარეს. ის საქიროდ სთვლის საარჩევნთ წესის შემოღებას. სასწავლებლის უფროსს ქალს პროექტით ირჩევს სამღვდელოების რწმუნებულთა კრება; უფროსი ქალი უნდა იყვეს ცნობილი თვისის განათლებით და მაღალ-ზნეობით. მით უმეტეს საქიროა უუროსის ქალის აღრჩევა სამღვდელოების მიერ, რომ სასწავლებელს თავის საკუთარ ხარჯით ინახავს სამღვდელოება, რომელიც ამისგამო მისი უფლება მოსილი პატრონია. საპედაგოგიო საბჭო ირჩევს—სასწავლებლის ინსპექტორს, მასწავლებლებს და ყველ<mark>ა მსა</mark>ხურ პირს... სამღვდელოებას უნდა ჰყავდეს თავის წარმომადგენელებად სასწავლებლის საბჭოში ხუთი წევრი (აქამომდე ორი მღვდელი ჰყავდა); ამასთანავე შეეძლება საბქოს წევრებად პედაგოგიურ გამოცდილებით ცნობილი საერო პირებიც აღირჩიოს და არა მხოლოდ მღვდლები, როგორც აქამომდე იყო. სამღვდელოების ხუთ წევრთაგან ორი მუდამ თვალყურს ადევნებს სასწავლებლის სამეურნეო მხარეს.

აქამომდე სასწავლებელს სამი უფროსი ჰყავდა: საბქოს თაგმჯდომარე, გარეშე სასულიერო პირი, ეპისკოპოსის მიერ დანიშნული, — უფროსი ქალი და კლასთა ინსშექტორი. თითოეული მათგანი იჩემებდა უფროსობას, მით უმეტეს რომ არც ერთი მათგანის უფლება კანონის მიერ ცხადად განსაზ-ლვრული არ იყო... ამისგამო მათშორის კინკლაობა ხშირი მოვლენა იყო, რაც სწავლა-აღზრდის საქმეს ძლიერ ვნებდა. პროექტი სასწავლებლის უფროსად სთვლის საშედაგაგით საბჭოს, როგორც შეშკრებულობითს და რჩეგითს დაწესებულებას, რომელსაც სასწავლებელში მსახურნი პირნი უნდა ემორჩილებოდენა საბჭოს არ ჰყავს შედმაგა თაგმჯდომარე. ის თვის წევრთა შორის თავმჯდომარეს ერთის წლის ვადით ირჩევს, რის მეოხებით თავმჯდომარეს ერთის წლის ვადით ირჩევს, რის მეოხებით თავმჯდომარეობა შეიძლება შეხვდეს თითოეულს მასწავლებელსაც, უკეთუ მას საბჭოს წევრები ხმის უმეტესობით ნდობას გამოუცხადებენ.

აქამომდე წესდებულების მე-49 მუხლის თანახმად, სასწავლებლის ინსპექტორი უნდა ყოფილიყო უსათუოდ მღვდლის ხარისხით; აშვიათად ერის კაცებსაც ნიშნავდენ... ამის მეოხებით სასწავლებლის ინსპექტორად ამწესებედენ მღვდელს,—თუმცა უმაღლესის განათლების მქონეს, — მაგრამ ხშირად ახალგაზრდას, სწავლების საქმეში გამოუცდელს,—რომელსაც, რა თქმა უნდა, არ შეეძლო ჰქონებოდა ჯეროვანი გავლენა ამ საქმეზე. პროექტით ინსპექტორს ირჩევს მთელი საბქო: აქამომდე ირჩევდენ მას: თავშჯღომარე,



უფროსი ქალი და სამღვდელოების ორი წევრი იმ მასწავლებელთა დაუსწრებლად, რომელთ უფროსად ნიშნავდენ. ინსპექტორად უნდა აღირჩიოს საბჭომ უმაღლესის განათლების მექონი პირი, ცნობილი თვისის პედაგოგიურ გამოცდილებით და მოღვაწეობით; მისთვის მღვდლის ხარისხი სავალდებულო არაა.

სასწავლებლის საბქოს წევრებად პროექტით ითვლებიან 30680ვლებლები და აღმზრდელი ქალები. აქამომდე საბჭოს შეადგენდენ: თავმჯდომარე, უფროსი ქალი, ინსპექტორი და სამღვდელოების ორი წვვრი, სულ ხუთი პირი, რომელთაგან ოთხი მღვდელი იყო. სხვათაშორი<mark>ს, ხანდა-</mark> ხან, როდესაც თავმჯდომარე მოისურვებდა, მასწავლებლებსაც მოიწვევდნენ, მაგრამ მათ მოწაფეთა ცოდნის შესახებ ჰკითხავდენ რასმეს, თორემ სასწავლებლის სხვა მრავალი მხარე მათთვის უცნობი იყო. აღმზრდელს ქა ლებს სხდომის დროს ხომ ახლოსაც არ მიიკარებდენ... ამის მეოხებით სასწავლებლის სვე-ბედს განაგებდა მხოლოდ ხუთი პირი, რომელთაგან მარტო ერთმა თუ იცოდა დაახლოებით სწავლის საქმის მდგომარეობა(ინსპექტორმა) და ერთმა კიდევ — მდგომარეობა აღზრდის საქმისა (უფროსმა ქალმა).

პროექტი საქიროდ სთვლის სასწავლებლისთვის მასწავლებელთა დამოუკიდებელს შტატს, ისე რომ არ სჭირდებოდეს სხვა სასწავლებელთაგან მასწავლებელთა მოწვევა, როგორც აქამომდე იყო. საკუთარი შტატისთვის კი საჭიროა უფრო მეტი ხარჯის გამოღება, ვინემ აქამდე იყო. 50-მდის საეპა-<mark>რქ</mark>იო სასწავლებელია და მათში ხუთ-ექვსს თუ ჰყავს მასწავლებელთა საკუთარი შტატი; დანარჩენებში მსახურებენ გიმნაზიის, სემ<mark>ინარიის და სას. სას</mark>წავლებლის მასწავლებლები... თუ სწავლების საქმე სასურველად ვერ მიდის საეპარქიო სასწავლებელში, ამის ბრალი მასწავლებლებს ვერ დაეკი<mark>სრებათ.</mark> ამის მიზეზია უფრო ის, რომ ერთსა და იმავე საგანს რამდენიმე მასწავლებელი ასწავლის, რომელთაგან თითოეულს აქვს თვისი მეთოდი, თვისი ცოდნა საგნისა და სხვა... სასწავლებელი ექვს კლასიანია: პროგრამმა კი შვიდკლასიანი საქალებო გიმნაზიის აქვს; ზოგიგრთს საგნებს, რომელთაც გიმნაზიებში ასწავლიან, საეპარქიო სასწავლებელში არ ასწავლიან (ალგებრა, ტრიგონომეტრია, ბუნების-მეტყველება; პედაგოგიკა; უკანასკნელი საგნის მხოლოდ ერთს ნაწილს ასწავლიან: დიდაქტიკას); მოწაფეები ვერ ასწრებენ განვითარებას ოთხი-ხუთისწლის განმავლობაში და ამისგამო უფროსს კლასებში საგნებს შეგნებულად ვერ ითვისებენ. საეპარქიო სასწავლებელი საქალებო გიმნაზიაცაა და არცთუ გიმნაზიაა ერთსა და იმავე დროს... უფრო კი ფრთებშეკვეცილი გიმნაზიაა... საეპარქიო სასწავლებლის მოწაფეთა უგიცობა და განუვითარებლობა ამ სასწავლებელში გამეფებულ სწავლების დღენაკლუ<mark>ლი</mark> Unleggant amama...

### T



სასწავლო ნაწილის პროექტის შედგენის დროს საბქომ ასხვათა შორის ისარგებლა საქალებო გიმნაზიების პროგრამებით, როგორც მასალით, უფრო კი ისარგებლა აწინდელი ცხოვრების მოთხოვნილებათა ჩვენებით. სასწავლებელი უნდა შედგებოდეს თერთმეტ კლასიდამ (აქამომდე რვა იყო), რომელთაგან სამი მოსამზადებელი უნდა იყვეს, — შვიდი ძირითადი კლასი და ერთი(კ (მერვე) პედაგოგიური. სამს მოსამზადებელს კლასშ<mark>ი სწავლება ქართველთათვის</mark> მათს მშობლიურს ენაზე უნდა სწარმოებდეს, ხოლო რუსული ენა უნდა ისწავლებოდეს, როგორც ერთი სავალდებულო საგანი. არა ქართველთათვის ამდენივე მოსამზადებელი კლასი უნდა (პარალლელური) გაიხსნას. ქართველნი და არა ქართველნი შეერთდებიან პირველს ძირითადს კლასში და ბოლომდის ერთად ისწავლიან. მოსამზადებლს კლასებში საგნებრივი სისტემის მაგივრად, — შემოღებულ უნდა იქმნას კლასებრივი სისტემა სწავლებისა, რომლის ძალით ყველა საგნებს თითოეულს მათგანში (საღმრთო სჯულს გარდა) ერთი მასწავლებელი უნდა ასწავლიდეს. საგნები: საღმრთო სჯული. მთელს სასწავლებელში კვირაში 27 გაკვეთილი. ქართველები სწავლობენ მშობლუირს ენაზე ყველა კლასებში. 2 რუსული ენა და სიტუვიერება - 47 გაკვეთილი. მეტი ყურადღება მე-VI და-VII კლასებში მიექცევა უახლეს მწერლობას; 3 ქართული ენა და სიტუგიერება 47 გაკვეთილი; მეV-VI კლასებმი ახალი და უახლესი მწერლობა. პუბლიცისტიკა და ისტორიული მწერლობა; მე-VII კლასში—ძველი მწერლობა და სიტყვიგრების თგორიის მოკლე კურსი. 4 მათემატიკა — 44 გაკვეთილი (არითმეტიკა, ალგებრა, გეომეტრია, ტრიგონომეტრია, ქიმია და ფიზიკა); 5 ბუნების-მეტეგელება - 7 გაკვეთილი. ისწავლება — V კლისებში სავაჟო გიმნაზიის აწინდელ პროგრამით; 6 სამოქალაქო ისტორია 16 გაკვეთილი, — შასაფერს აღგილებში კულტურის ისტორის განმარტებით; 7 კეოგრაფია და კოსმოგრაფია—18 გაკვეთილი, 8, პედაგოგიკა, დიდაქტიკა და ფსიხოლოგია – 6 გაკვეთილი. მე VIII კლასში—პედაგოგიკის ისტორია; 9. ფრანგული ენა (სავალდებულოა)—19 გაკვეთილი. 10. გალობა, 11. ქაგიენა და სახელდახელო ექიმობა — 6 გაკვეთილი; 12 ხატვა და 13. ხელსაქმე.

მერვე კლისი დამატებითია, პედაგოგიურია; ის სავალდებულოა მათთვის,

ვისაც მასწავლებლობა სურს.

სასწავლებელში მიიღებიან სამღვდელოების ასულთა გარდა ყველა წოდების შვილები. სიმხება უნდა მოისპოს. კლასიდან კლას მი გადასასვლელი გამოცდა—მოისპობა; მხოლოდ დარჩება მისაღები გამოცდა სხვა და სხვა კ ლასებში და გამოცდა იმ კლასებში, სადაც საგნის კურსი თავდება.

გაკვეთილის საფასური დაბალ კლასებში მესამემდის-55 მან. თითო გაკვეთილი წლიურად: ხოლო უფროსს კლასებში-75 მანეთი. სასწავლებლის შე-



სანახად საქიროა 32 ათასი მანეთი წელიწადში ახალ ხარჯთ-აღრიცხვით. სასწავლებელი უნდა გათანასწორებულ იქმნას ყოვლის მხრით სხვა ამის მსგავსს საშუალო საქალებო სასწავლებლებთან.

საპედაგოგიო საბქომ თვისი პროექტი შემდეგის შენიშვნით დააბოლოვა: \* ამ პროექტს სასწავლებლის საბჭო ისე უცქერის, როგორც თვისს საკუთარს შრომას,და არ ამტკიცებს, რომ ის დააკმაუოფილებს ქართგელს სამდეგელოებას, რომელსაც, როგორც არა ერთ გზას გამოუთქვამს ბეჭდეითი სიტუვის საშუალებით, სურს იქონიოს სკოლა სამშობლო ენაზე სწავლებით, ისე კი რომ რუსულს ენას მასში ჯეროვანი ადგილი ეჭიროს. სამედაგოგიო საბჭოს წმინდა პედაგოგიურ მოსაზრებათა საგონებით არ შეუძლია არ თანაუგრძნოს ქართველ სამდგდელოების ამ სურვილს\*...

#### Ш

ჩვენი სურვილი**ა** ამ პროექტის და მისი ბოლოსიტყვა<mark>ობის შესახებ</mark> გამოვთქვათ რამდენიმე ჩვგნი მოსაზრება. ეს მით უმეტეს საჭიროა, რომ ამას წინად გაზეთს "ცნობის ფურცელ"ში ერთმა "არაპედაგოგმა", რომელმაც <mark>საქმის ვ</mark>ითარება ალბად არ იცოდა, სასწავლებლის საპედაგოგიო ხსენებულ ბოლოსიტყვაობის პროექტში მოთავსებისთვის ორს სკამზე ჯღომა და ორქოფობა შესწამა. ქართველი სამღვდელოება (საუკეთესო ნაწილი იგულისხმება) არასოდეს არ იყო კმაყოფილი საექსარხოსოს სასულიერო უწყების სასწავლებლებში (სემინარია და საეპარქიო სასწავლებელიც იგულისხმება) სწავლა აღზრდის საქმის მდგომარეობისა. თვის უკ<mark>მაყოფილე</mark>ას სამღვდელოება აქამომდე აცხადებდა ხანდახან, თუმცა იშვიათად და გაუბედავად, წერილობითად, — და უფრო კი ჩვეულებრივ "ურუდ,... მართლაც, აღზრდის საქმე მათში ადგილობრივს ცხოვრებას მოშორებული იყო, და მის მოწაფეებსარ აცნობებდენ ამ ცხოვრების თავისებურობას, რის გამო ისინი შორს იდგენ მშობლიურს სინამდვილეზე, თითქოს ემზადებოდენ ციმბირს და ან სახალინზე მოღვაწეობის სარბიელზე გამოსასვლელად... მათ ზედ—მეწევნით არ იცოდენ მშობლიური ენა, რომლის ცხოველ მყოფელს და გამაკეთილშობილებელს გავლენას ამისგამო მოკლებულნი იყვნენ. ბოლო დროს განმათავისუფლებელმა მოძრაობამ ჩვანი სამღვდელოებაც აალაპარაკა... მან ხმა აღიმაღლა იმ სასწავლებელთა უკუღმართობის წინააღმდევ, რომლებშიც მათი შვილები, —ეს მყობადის იმედნი—განათლებას ღებულობდენ... და მოითხოვა მათში სწავლა აღზრდის საქმის გაუმჯობესობა, მან გამოთქვა სურვილი იქონიოს ისეთი სასწავლებელნი, რომელთ მეოხებით მის შვილები ნორმალურად განვითარდებიან მშობლიურს ენაზე და ამავე დროს სახელმწიფო რუსულს ენასაც საფუძვლიანად შეისწავლიან... მაგრამ ჯერ სამღვდელოებას საერთოდ დაწვრილებით არ გაურკვევია ცნება მშობლიურ (ნაციონალურ)



სასწავლებლის შესახებ. ამის თაობაზე სხვა და სხვანაირი ჰაზრი გამოითქვა. იმერეთის და გურია-სამეგრელოს სამლვდელოება თხოულობს თავის შვილთათვის რვაკლასიანს სასწავლებელს, რომელშიაც ქართულს ენაზე უნდა ისწავლებოდეს (ქართული სიტყვიერების გარდა) სადმრთო სგული და ბუნების მეტუგელება... მაგრამ ნუ თუ შეიძლება ასეთს სასწავლებელს ნაციონალური სასწავლებელი ეწოდოს?! გორში და თელავში კი სხვანაირი მოთხოვნილება წარმოადგინა სამღვდელოებამ... წარსულის წლის მაისის კრებაზე ქართველმა სამღვდელოებამ საერთოდ დაგმო არსებული სასულიერო სეოლა და თვისი შეხედულება ამ სკოლის საუკეთესოდ მოწყობის შესახებ კი გარკგუგით არ გამოთქვა. ამის თქმა კი თამამად შეიძლება, რომ ჩვენი სამღვდელოების საუკეთესო წარმომადგენელთ საერთოდ ნაციონალური სასწავლებლის ი<mark>დეა</mark> აქვსთ, თუმცა საქართველოს სხვა და სხვა კუთხეში სხვა და სხვანაირად აქვსთ წარმოდგენილი ეს იდეა... არ შევცდებით, — თუ განვარტებთ რამდენადმე ამ იდეას: სამღვდელოების შესამჩნევს ნაწილს სურს იქონიოს თვის შვილთათვის ნაციონალური სასწავლებელი, ისე კი რომ ყველა საგნები მთელს სასწავლებელში (ზოგიერთვან სურთ მხოლოდ პირველს ოთხს კლასში) მშობლიურს ენაზე ისწავლებოდეს, ხოლო რუსულს ენას, რუსულს სიტყვიერებას, რუსულს საეკლესიო და სამოქალაქო ისტორიას და რუსულს გეოგრაფიას რუსულად ასწავლიდენ. სამღვდელოების ეს სურვილი დიდის თანაგრძნობის ღირსია პადაგოგიურ მოსაზრებათა გამო. უცილობო ჭეშმარიტებაა, რომ ნაციონალურს სასწავლებელში ახალთაობა ნორმალურად განვითარდება და ესრედ განვითარებული საზოგადოებისთვის ხორცმეტი აღარ იქნება... მხოლოდ ასეთს სასწავლებელში "მიეცემა ნიკს გზა ფართო". ნაციონალური სასწავლებლის არსებობის საშუალებით შეიძლება განხორციელდეს პიროვნების და ერის, როგორც კერძო პიროვნებათა კრებულის, თავისუფლი განვითარების იდეა... რაიც შეეხება კერძოდ ტფილისის საეპარქიო სასწავლებელს, — მისმა საბჭომ შეადგინა სასწავლო და საადმინისტრაციო პროექტის გარდა ხარგთ - აღრიცხვის პროექტიც. ამ უკანასკნელი პროექტით სასწავლებელს შესანახად სქირდება 32 ათასი მანეთი; მის ნაწილი სამღვდელოებამ უნდა გამოილოს. დღეს კი სამღვდელოება აძლევს მას 13 ათას მანეთზე ცოტა მეტსა ტფილისის საეპარქიო სანთლის ქარხნის შემოსავლიდამ. თუ საბჭომ არ შეადგინა პირდაპირ ნაციონალური სასწავლებლის პროექტი, ეს მას მოუვიდა არა იმის გამო, რომ არ ესმოდეს ასეთი სასწავლებლის უაღრესობა, არამედ შემდეგთა საყურადღებო მოსაზრებათა გამო. ქართლკახეთის სამღვდელოების ნაწილს შეადგენს სამღვდელოება ამიერ-კავ-John to mylon, ophdaton, mlore or solumnos. Agamolol legischetom fahხანაში თვის წილი აქვსთ ქართველ სამღვდელოებასთან ერთად ამ ოთხი ერის სამღვდელოებასაც. დასთანხმდება თუ არა მათი სამღვდელოება, რომ



ამ ქარხნიდამ ეძლიოს ყოველწლივ ქართულს ნაციონალურს სასწავლებელს, რომელშიაც მარტო ქართველი ქალები ისწავლიან, საკმაო დახმარება. მოსალოდნელია,—რომ არაქართველი სამღვდელოება დაიარ ებს თავის საკუთარს სანთლის ქარხანას, და ტფილისის სანთლის ქარხანა კი მარტო ქართლკახეთის ამარადა დარჩება .. შეუძლია თუ არა ამის შე°დეგ ამ ქარხანას იმდენი შემოსავალი ჰქონდეს, — რომ ყოველწლივ საჭირო დახმარება აძლიოს სასწავლებელს?!... ჩემის ჰაზრით, თუ ეს ასე მოხდა ქარხანას მომავალში იმ 13 ათასი მანეთის მიცემაც გაუქირდება,—დღემდის რომ იძლეოდა სასწავლებლის შესანახად. ამასთანავე თვით საკითხს სანთლის ქარხნის შესახებ განმარტება სქირდება. სამღვდელოება სანთლის ქარხანას თვისს საკუთრებად სთვლის, მაგრამ ეს დაწესებულება სავსებით მისი საკუთრება არაა. სანთელს ჰყიდულობს სამწყსო, ხალხიც ამით ქარხანა! შემოსავალს და მოგებას აძლევს. სიმართლე მოითხოვს, რომ ამის გამო საეპარქიო სასწავლებელში, რომელიც სანთლის ქარხნის შემოსავლით ინახება ქართლ-კახეთის ეპარქიაში, ეთმობოდეს თავისუფალი ადგილების ნახევარი საერო წოდების შვილთა და ნახევარი კი—სამღვდელოების შვილებს. დათანხმდება თუ არა სამღვდელოება ამაზე, ეს საკითხ<mark>ი</mark> ჯერხანად გამოურკვეველია. ვთქვათ, სასწავლებელში ყველა წოდები<mark>ს</mark> შვილებს თანასწორად მიიღებენ, სამღვდელოების შვილთ უპირატე<mark>სობა არ</mark> მიეცემათ, — მაშინ სამღვდელოებას შეუძლია მას სანთლის ქარხნიდამ შემწეოdo opon odmanu po Johaba Balantogoma lago ogall tofanagoot anobloროს... მაგრამ ნუ თუ სამღვდელოებისთვის არსებობს სხვა უფრო დიადი საჭიროება სწავლის საჭიროებასთან შედარებით? — თვისი უკანასკნელი გროშიც კი მან უნდა გამოიღოს ერში სწავლა-ცოდნის გასავრცელებლად. ის მოვალეა თვისს სამწყსოს შესწიროს იმ შემოსავალის ნაწილი, რომელსაც აძლევს უკანასკნელი სანთლის ყიდვის სახით...

სანთლის ქარხნის დაუხმარებლად თავის ჯიბიდამ ქართლ-კახეთის ქართველი სამღვდელოება სასწავლებლის შესანახად უკიდურეს სიღარიბის გამო ვერაფერს გამოიღებს... თუ საქართველოს ეკლესიას სრული დამოუკიდებლობა მიენიქა, — მაშინ ჩვენმა სამღვდელოებამ ან უნდა დააარსოს ნაციონალური სასწავლებლები და ან მათზე სრულიად უარი თქვას და საერო უწყებას გადასცეს. თუ საქართველოს ეკლესია რამდენსამე ხანს დღევანდელს მდგომარეობაში დარჩა, — სამღვდელოება იძულებული იქნება პირველს ხანად შეურიგდეს შკრეულ სასწავლებლის არსებობას, სადაც ქართველებთან ერთად არა ქართველებიც ისწავლიან... საეპარქიო სასწავლებლის საბქომ ეს გარემოებანი მიიღო მხედველობაში და შეადგინა ისეთი პროექტი, რომლის ძალით ქართველი მოწაფეები სამს მოსამზადებელს კლასში მშობლიურს ენაზე ისწავლიან, საღმრთო სჯულს ამავე ენაზე შეითვისებენ ყველა კლასებში და ქართულ ენას და სიტყვიერებას იმდენივე გაკვეთილი აქვს დათმობილი, რა



მდენიც რუსულს ენას, - სახელდობრ - 47 გაკვეთილი, ვიცით, რომ ეს საშღვდელოების სურვილის "მინიმუმია", რომელიც პირველს ხანად უნდა განხორციელდეს, სანამ ქართველი სამღვდელოება დღევანდელს ნივთიერს მდგომარეობაში და სინოდის ბრძანების ქვეშ იმყოფება. შემდეგში, - როდესაც ის ოავს დააღწევს დოევანდელს ყოფას, —მას შეუძლია დააარსოს ნაციონალური სასწავლებელი, რომლის არსებობას თანაგრძობა გამოუცხადა წინდაწინ ს: სწავლებლის საბქომ პროექტის ბოლოსიტყვაობაში პედაგოგიურ მოსაზრე ათა გამო... თუ მან შეადგინა შერეულ სასწავლებლის პროექტი, —ეს იმის გამო ჩაიდინა, რომ თვალთწინ ეხატა სამღვდელოების აწინდელი უკიდურესი გაჭირვება, მისი ნავთიერი უშემწეობა და საეპარქიო ქარხნის საეჭვო მდგომარეობა, მისი შემოსავლის შესაძლო შემცვირება, ეხატა სამღვდელოების ცხოვრების მწარე სინამდვილე, რომლის მხედვილობაში მიუღებლად მისი პროექტი იქნებოდა "ცისა და ქვეყნის შუა დაკიდული"... - holfe common solone ample only decoloder seg do plant so baffer be ხოსის წინაშე წელს მაისის გასულს ქართლ-კახეთის სამოვდელოების რწმუნებულთა კრების მოწვევის შესახებ. ამ კრებას სხვა საკითხთა შორის, რომელნიც შეეხებიან საეპარქიო სასწავლებლის ცხოვრებას, გადაეცემა საბჭოს მიერ შემუშავებული ახალი პროექტიც სასწავლებლის რეორგანიზაცი ს შესაექსარხოსი, როგორც ვიცით, დათანხმდა მოიწვიოს სამღვდელოების კრება, თუმც არა მარტო სასწავლებლის გულისთვის. კრებამ უნდა იქონიოს ჩვენის ჰაზრით მსჯელობა: ა) სურს თუ არა მას მომავალში არსებობდეს საეპარქიო საქალებო სასწავლებელი, ბ) თუ სურს რა ხასიათისა, წმინდა ეროვნული, თუ ნახევრად ეროვნული, კერძო თუ სახელმწიფო სასწავლებლის უფლებით; გ) რა საშუალებით შეუძლია შეინახოს ეს სასწავლებელი, უკეთუ მასში აღარ ისწავლიან არაქართველები; დ) სურს თუ არა მას სასწავლებელში არსებობდეს "ზოგად-საცხოვრებელი" (პანსიონი), რომლის არსებობა სასურველი არაა; ამისდამიუხედავად, აქ თურმე ზოგიერთი მღვდლები ჰაზრს არ თანაუგრძნობენ, თუმცა პედაგოგიური და ჰიგიენუ რი მოსაზრებანი სწორედ ამ ჰაზრისკენაა გადახრილი; ე) სამღვდელოებამ უნდა გამოთქვას თავისი ჰაზრი იმის შესახებ, —თუ რა ადგილი უნდა ექიროს სასწავლებელში სარწმუნოებას. საბქოს ჰაზრი ამ საკითხის შესახებ ასეთია: საღმრთო სჯულს მაინც და მაინც მან პროექტში დიდი ადგილი არ დაუთმო. საბჭო პრინციპიალურად წინააღმდეგია მოწაფეთა შორის "გარეგნულის დვთისმსახურების" განვითარებისა, რასაც ხელს უ<sup>ო</sup>ყობს არსებული აღზრდის სისტემის დაძველებული და მოწაფის ბუნების დამჩაგვრელი ზომები... ვ) სასწავლებელს რეორგანიზაციის შემდეგ მოაწყდება დიდძალი მოწაფე... თავისთავად ცხადია, რომ მეორე სასწავლებლის დაარსება ახლო მომავალში აუცილებცლი მოვლენა შეიქნება; თქმა არ უნდა,



რომ ერთი ამ სასწავლებელთაგანი ქართული უნდა იყვეს; ზ) საქიროა გა-<mark>დაწყდეს</mark> საკითხი იმის შესახებ,—სასწავლებელში უფასო სწავლება იქნება თუ ფასიანი; ()) რა დამოკიდებულება უნდა ჰქონდეს სამ<u>ოვდელოებას სასწავლებლის</u> ცხოვრებასთან; თ) რა და რა ცხოვრებაში გამოსადეგი საგნების სწავლების შემოლება სურს სამღვდელოებას თავისს სასწავლებელში... და სხვა და სხვა... თუ სამოვდელოება გამონახავს საშუალებას ნაციონალურ სასწავლებლის არსებობისათვის და შეიმუშავებს საკითხს იმის ტიპის შესახებ, ის არ უნდა შეუშინდეს, უკეთუ საეპარქიო სასწავლებელს სახელმწიფო სკოლის უფლებანი წაერთმევა... რუსეთის მოქმედი კანონების ძალით, ყოველს წოდებას შეუძლია იქონიო<mark>ს</mark> თავისი სასწავლებელი, რომელშიც რუსულს ენაზე უნდა ისწავლებოდეს მხოლოდ რუსეთის ისტორია, რუსული გეოგრაფია და რუსული სიტყვიერება; დანარჩენი საგნების სწავლება — მშობლიურს ენაზე შეიძლება. (ტომი მეთერთმეტე კანონებისა § შე-3720); ასეთი კერძო სასწავლებლის მოწაფეებს დღესაც აქვ<mark>სთ სახელმწიფო სასწა</mark>ვლებელში დამთავრებულებთან თანასწორი უფლება, — შეუძლი**ათ** უშაღლეს სასწავლებელშიც შევიდენ (მაგალ. უნივე<mark>რს</mark>იტეტში), —მხოლოდ საქიროა კურსის დამთავრების გამოცდას საე<mark>რო უწყების</mark> სასწავლებელთა წარმომადგენელი დაესწროს (იქვე § 3738)... ან კი რა უფლება ჰქონდა დღემდის საეპარქიო სასწავლებელს?—მაინც და მაინც არც თუ შესახარბი... უმაღლეს სასწავლებელში ძნელად იღებენ მის მოწაფეებს; ერთად ერთი ადგილი — რომელსაც აძლევდენ, — ხანდახან იმასაც გაქირვებით, ეს პირველ-დაწყებითის სკოლის მასწავლებლის ადგილი იყო. იშედია, — სამღვდელოება ახალთაობის ნორმალური განვითარებისა და გაადაშიანებისთვის ქეშმარიტს ეროვნულს ნიადაგზე, —უკეთუ გამონახავს სახსარს, **პო**მავალ ნაციონალური სკოლის არსებობისათვის საქიროს, — უკუაგდებს იმ მცირე უფლებებს, – რომლითაც საეპარქიო სკოლის მოწაფეებს აქამომდე ბიუროკრატია აჯილდოებდა, მით უმეტეს რომ, თუ საეპარქიო სასწავლე-<mark>ბელი კერძო სას</mark>წავლებლის ხასიათის იქნება, მას შეუძლია სარგებლობდეს უფრო მეტის უფლებებით, — ვიდრე აქამდის სარგებლობდა, როგორც ეს ზემოდაც განვმარტეთ. რუსეთის პოლიტიკური ცხოვრების მოსალოდნელი განახლებაც ხელს შეუწყობს ასეთი სასწავლებლის არსებობას.

റജരാ ფერაძე.

P. S. ეს წერილი უკე აწყობილი იყო სტამბაში, როდესაც ახლად გამოსული გაზეთის "სიტუგის" პირველს ნომერში ორი სხვა და სხვა წერილი წავიკითხეთ თფილისის საეპარქიო სასწავლებლის შესახებ. არ შეგვიძლია ჩვენი მოსაზრება არ გამოვთქვათ "სიტყვის" ამ წერილთა ზოგიერთ მოსაზრებათა გამო საეპარქიო სასწავლებლის შესახებ.

ა. ერთს წერილში ნათქვამია: "თუ ჩვენ გიქნებით სასწავლებლის პატორნინი, მაშის ფულის გაღებაზედაც გიქონიოთ მსველობა". ჩვენ დიდათ გაგვებარდება, უკეთუ სასწავლებლის პატრონად ნამდგილად სამღვდელოება გახდება. შედგენილი პროექტით სამღვდელოება ირჩევს სასწავლებლის უფროსს ქალს. თუკი საქიროდ და მოსახერხებლად დაინახავს, დაე სამღვდელოებამ აღირჩიოს ინსპექტორი, მასწავლებლები და სხვა მსახურნი პირნიც. პროექტმა ამ უკანასკნელთა (ინსპექტ-მასწ.) არჩევა პირდაპირ არ მიაკუთვნა მას, მხოლოდ იმ მოსაზრებით, რომ სანამ ტფილისის საეპარქიო სასწავლებელი რუსეთის ასეთივე სასწავლებლების წესდებულებით ისარგებლებს, პირველის გაუმჯობესება სწავლა-აღზრდის და საგამგეობო მხრით მეორეთაგან დამოუკიდებლად შეუძლებელია: რაც იქნება რუსეთში, ის იქნება ჩვენშიც, თუ ჩვენს ეკლესიას ავტოკეფალობა არ მიენიქა. და სასწავლებელსაც კერძო სასიათა არ მიეგა.

ბ. "სიტევა"-ში სწერია: ეპარქიალურ სასწავლებელზე უნდა ითქვა<mark>ს, რომ</mark> იმის სმეტა (?!) ისევ ძველებურად უნდა დარჩეს". განვიხილოთ. სასწავლ<mark>ო კურ-</mark> სის ისე დატოვება, როგორც აქამომდე იყო, ჰირდაჰირ შეუძლებელია თანა-<mark>პე</mark>დროვე ცხოვრების მწვავე მოთხოვნილებათა მიხედვით, თუ სასწავლ**ე**ბლის კურსი შეიცვლება, ერთი კლასის მომატება მაინც დასჭირდება, რაც თავის თავად ახალს ხარჯს გამოიწვევს. მაშასადამე, ძველი "სმეტის" დატოვება ყოვლად-შეუძლებელია. თუნდ ექვს კლასიანიც დარჩეს სასწავლებელი, მაშინაც ძველი ხარჯთ-აღრიცხვის დატოვება შეუსაბამოა. იმისთანა მცირე "საგლასაკო საფასურს", რომელსაც იძლევიან საეპ. სასწავლებელში, ერთს საშუალო სასწავლებელში ვერ შეხვდებით. ჩვენი საუკუნე "შრომის სუფევის" საუკუნეა, რომელმაც სამართლიანი ჯელდო უნდა მისცეს მშრომელს. თითოეული მუშა კი ღირსეულს საფასურს მოითხ<mark>ოვს;</mark> მუშაკთა **ხმ**ა მძლედ გრგვინავს და ძილს უფრთხობს ფუფ<mark>უნების მოყვარე, სხვის</mark> შ<mark>რომის</mark> ნაყოფით დამტებარს უმცირესობას. შრომის "ექსპლოატაციას", მის აბუჩად აგდებას ბოლო ეღება... ნუ თუ მასწავლებლ<mark>ის შრომა, გონე</mark>ბითი მუშ<mark>აო.</mark> ბა, — ნაკლებ მძიმეა სხეულებრივს მუშაობაზე?! ნუ თუ იგიც — ეს გონებითი მუშაობა — ღირსი არაა ჯეროვანის სასყიდლისა?! ჩვენ მოთაყვანე არა ვართ "დიპლომი"-სა, ჩვენ არ ვარჩევთ უმაღლეს განათლების მექონე მასწავლებლის შრომას საშუალო განათლების მასწავლებლის შრომიდამ, მთელს საეპ.რქიო სასწავლებელში მასწავლებელთა ადგილებზე უანაფორო და ანაფორიანი სემინარიელების განწესებაც რომ მოინდომოს სამღვდელოებამ, მაშინაც მათ ეკუთვნით ისეთივე სასყიდელი, როგორიც—უმაღლეს განათ**ლე**ბის პირთა. შრომის საფასური თუ არ მოემატება, არც ერთი რიგიანი მასწავლებელი აუარ დარჩება სასწავლებელში.—და მაშინ სამღვდელოება იძულებული გახდება ხელ-შეკრულობით დაიქირაოს მასწავლებლები და ის მოიწვიოს, ვინც ჰირობას მისცემს არსებულ საფასურზე ემსახუროს მასწავლებლად.



საქართველოს საექსარხოსოს მთელს ქართველს სამღვდელოებას (ოთხისავე ეპარქიისას) შეუძლია სერთო ძალით დააარსოს ერთი ეროვნული საქალებო სასწავლებელი და მასში მოაწყოს სწავლა-აღზრდის საქმე თვისის სურვილისამებრ და სივთიერადაც უზრუნველჰყოს მსახურნი პირნი.

გ. სასწავლებლის სრულიად დახურვა, როგორც "სიტუგა"-შია ნათქვამი, შეუწყნარებელ საქმედ ჩასათვლელია. დღეს სასწავლებლის პატრონად ითვლება სამღვდელოება, რომელსაც შეუძლია ადვილად განახორციელოს ამ სასწავლებელში ეროვნულ სასწავლებლის იდეა. დღეს ისეთი ხანაა, რომ არსებული სასწავლებლები კი არ უნდა დავხუროთ, ახლები უნდა გავხსნათ,

რათა დავაკმაყოფილოთ სწავლა-განათლების დიადი წყურვილი.

დ. "სიტყვა"-ში სწერია: "სამღვდელოებას თვისი ჰაზ**რ**ი უკვე გამოთქმული აქვს მარმან იმის შესახებ, თუ რომელს ენაზე უნდა იყვეს საგნე<mark>ბის</mark> სწავლება. ეს ჰაზრი საბჭოს მიერ პროექტის შესადგენად დანიშხულმა კოძისიამ არ იცოდა, თუმც სხვამ ყველამ იცოდაო". ხსენებულს კომისიაში აძ სტრიქონების დამწერიც გახლდათ. მან იცოდა სამღვდელოების ჰაზრი, და რომ იცოდა ეს ჰაზრი, მან დაამტკიცა ტფილისის სამღვდელოების ზოგიერთ წევრთა (12—მდის) წინაშე, როდესაც პროექტიდამ ამის შესახებ უმც<mark>ი.</mark> რესობის ჰაზრი წაიკითხა იმ კრებაზე, რომელიც "სიტყვა"-შია მოხსენებული... მაგრამ იგივე ამ სტრიქოსების დამწერი განცვიფრდა, როდესაც იმავე კრებაზე დამთავრებული საერთო მტკიცე გადაწყვეტილება და ჰაზ<mark>რი</mark> გერ მოისმისა. კრებაზე მხოლოდ ერთმა გამოთქვა ცხადად <mark>და გარკვევით,</mark> რომ სამღვდელოებას ეროვნული სასწავლებელი სურსო… დახარჩენთა შ**ო**რის ერთი ამბობდა,—რომ ის სამღვდელოების სა**ხელით ვერ ილაპ**.რაკებ<mark>ს</mark> და, თუ იტყვის რასმეს,—იტყვის თავის სახელით, როგორც თავ<mark>ისს</mark>კერძ<mark>ო</mark> და არა საზოგადო მოსაზრებას,—მეორე გაიძახოდა სასწავლებელი სულ უნდა დაიხუროსო და სხვა... არც თუ მოულოდნელია ჰაზრთა ასეთი ცვალესამღვდელოებამ ზოგიერთი თვისი გადაწყვეტილება წარსული წლის კრების შემდეგ უკანვე წაიღო და ვერ განახორციელა. წარმოიდგინეთ ყოვლისავე ამის შემდეგ ის, ვინც საეპარეიო სასწავლებლის საბჭოში პირგელშა აღძრა საკითხი ეროვნული საქალებო სასწავლებლის შესახებ და ამტკიცებდა, რომ სა<sup>ვ</sup>ღვდელოებას სურსო ასეთი სასწავლებელი, როგ<mark>ორ</mark> გაწითლდებოდა და რაგვარ უხერხულ მდგომარეობაში ჩავარდებოდა იმათ წინაშე, რომელთაც მისი ჰაზრი ამის შესახებ სავსებით არ სჯეროდათ?!. ძაგრამ დაგვიანებული არც დღესაა. სასწავლო პროექტი სამღვდელოების წარმომადგენელებმა უნდა განიხილონ და თვისი ჰაზრი წარმოსთქვან იმის შესახებ... მოლოდინი გვაქვს, – რომ სამღვდელოება წარმოსთქვამს თვისს დასააუთებულს და მიუდგომელს ჰაზრს იმის შესახებ, თუ როგორი ტიპის საქალებო სასწავლებელია მისთვის სასურველი... და თუ საბჭომ ვერ წარ-



მოსთქვა, როგორც "სიტყვა" უკიჟინებს, მა<mark>ნ მაინც წარმო</mark>სთქვას "ხეირიანი და გაბედული ჭაზრი" სასწავლებლის რეორგანიზაციის შესახებ… ჩვენ დიდის აღტაცებით და თანაგრძნობით მივეგებებით ამ ჰაზრს.

ი. თვ.

## წერილები რედაქციის მიმართ.

### 1. m.ja.

იშერეთის ეპარქიის ხონის საკეთილმოწ**ესო ოლქის სამღედელ**ოებისა, 1906 წ. 15 მაისს.

ჩვენ ქვემორე ამისა ხელის მომწერნი ამით ვაცხადებთ, რომ პეტიციით ვითხოვეთ ჩვენ და დღესაც მტკიკედ ვითხოვთ ჩვენი სამშობლო ეკკლესიის ავტოკეფალიის აღდგენას. იმ გვარი შინაარსის წერალება საქათთველოს ეკკლესიის ავტოკეფალიის შესახებ, როგორიც დაბექდილია ამა წლის "Церковныя Въдомост, ების №. № 18 და 14-ში, ჩვენ მიგვაჩნია სრულიად შეუფერებელ და საზიზღარ სიცრუეთ. არ გვრწამს, რომ ავტორი მოთავსებული წერილებისა იყოს ვინმე სამღკდელო პირი იმერეთ ს ეპარქიისა და, თუ არის, ჩვენის მხრით ვუცხადებთ ზიზღს და პროტესტს...

(ხელს აწერენ 19 სამღვდელო მსახურნი).

 ამისთანავე შინაარსის ოქმი მიიღო რედაქ ეიამ ქართლკახეთის ეპარქიის ბორჯომის ხეობის საკეთილ-მოწესო ოლქიდანაც. ამ ოქმს ხელს აწერენ 19 სამღვდელო და საეკკლესიო მსახურნი.

გ. ამისთანავე შინაარსის ოქმი მიიღო რედაქციამ იმერეთის ეპარქიის ქვიტირის საკეთილ-მოწესო ოლქიდამ... ამ ოქმს ხელსაწერენ 25 საეკლესიო და სამღვდელო მსახურნი.

## ღია წერილი

დიდ-მეგვრიხევის წმ. მარინეს ეკლესიის მდედელს ნიკოლოზ სამხარაძეს.

ოთხ წელზე მეტია, რაც მე და თქვენ მრევლის განაწილებაზედ გვაქვს ერთი დაუსრულებელი კამათი და დავი-დარაბა. ამ დროს განმავლობაში არა ერთი და ორი "რაპორტი"; "პროტესტი" და სხვა ამისთანანი დაგვიხარჯავს. "ბლაღოჩინს" აუარებელი "ოტნოშენიები», უწყებები და მსგავსი მათი მოწერილობანი ჩაუბარებია ჩვენთვის, გამოვცვალეთ
ერთი "ბლაღოჩინთაგანი",—საქმის გამომრკვეველი, ვინაიდგან ერთ-ერთ ჩვენგანისაგან შემჩნეულ იქმნა, როგორც "მონათესავე" კაცი, და საქმის გამორკვევა მიენდო მთავრობისაგან
სხვა "ბლაღოჩინს". გეხსომებათ, რომ ამ უკანასკნელმა ჩვენ ორთავეს ხელწერილი ჩამოგვართვა ურთი-ერთის მოევლს არ შევნებიყავთ, წინააღმდეგ შემთხვევაში ერთ-ერთს ჩვენგანს ადგილი უნდა დაეცალა. მიუხედავათ ყოვლისავე ამისა,—რომ თქვენ ერთ კომლში
ორ წაიყვანეთ (თუმცა მრევლის უნებურათ), თქვენ დავი-დარ ბის მანიით შეჰყრობილი
თქვენსას არ იშლით, კვლავ თქვენებურათ ძველებურათ ირჯებით და ეტმასნებით იქ, სადაც
სხვა უნდა გახლდეთ,—მიბირავთ მრევლს და ამნაირის ქცევით უსიამოვნობას
მაყენებთ.
და ვინაიდგან მთავრობის განჩინება არა გსურთ შეიწყნაროთ და მეც მომბეზრდა

ერთისა და იმავე საკითხის განმეორება, ამისათვის ვამჯობინებ ჩვენი მღვდლური აღანეთაბა სამწყემსო სამედიატარო სასამართლომ გაარჩიოს და თვის მსჯავრი დასდოს ამ საქმესა, ისე კი, რომ გაზეთში გამოაცხადოს თავისი გადაწყვეტილება. გიწვევო სამედიატორო სამართლში და ველი თქვენს პასუხს, ჩემის მხრით მოსამართლეებს დავნიშნავ თქვენის პასუხის წაკითხვისათანავე.

დიდიმეჯგრისხევის წმ. გიორგის ეკლესიის მდ. სეით გამრეკელი.

კერმო განცხადება: ყოველ-კვერეულე გაზეთი "ს 0 ტ 4 3 ১"

გამოდის ყოველ კვირაობით მღვდ, ი, ჩიჯავაძის რედაქტ არობით, გა<mark>ზეთის ფასი</mark> 1906 წლ. ბოლომდის 2 მ. და 50 კ.

ადრესი: Тифлисъ. Редакціи газеты: "Ситква", Графская ул. № 3.

## оффициальныя объявления.

Ректорь императорскаго Казанскаго Ундверситета при отношний оть 19-го минувшаго апрыля ва № 1258 препроводиль вы правдение Тифлисской духовной соминарии нижепечатаемым Правила о прием вы студенты Казанскаго Университета съ просъбою по тавить воспитанниковъ Семинарии вы извёстность о содержании сихъ правиль и предупредить ихъ, что всь частные запросы по этому дълу отдёльныхъ лицъ, въ виду ихъ подавляющей массы, не могутъ средствами Университетской канцеляри сопровождаться особыми каждому лицу отвътами и сообщениями.

### Правила о пріем'є семинаристовъ въ Казанскій Университетъ.

1. Семинаристы принимаются на следующих условіяхь: На какой бы факультеть ни поступали, они должны иметь по аттестату или свидьтельству семинарии удовлетворительную отмьтку по одному изъ новых языковъ; не имеюще таковой отмътки при поступлении въ Университеть дають обязательство ваписаться на одинь изъ этихъ языковъ и въ концё года сдать по нему экваменъ.

2. На историко филологический факультеть принимаются какь кончившие полный курсъ въ духовныхъ семинарияхъ, такъ и кончившие общеобразовательный курсъ, т. е. перешедшие въ V классъ, но всь при условии, чтовы по теории словесности, истории русской дитературы, латинскому и греческому языкамъ, всеобщей истории и русской във история въ аттестатахъ или свидътельствахъ имѣли отмътки въ среднемъ не менъе четырехъ (4) Не имъющие таковыхъ отмътокъ подвергаются повърочному испытанию по тъмъ изъ названныхъ предметовъ, по которымъ имъется баллъ три (3).

3. На физико-математическій факультеть принимаются дида, окончившія подный курсь духовныхь семинарій, съ пові-рочными экзаменами по математикі и географіи въ предълажь курса классическихъ гимиваїй, а дида перешедшів въ V классъ, съ повырочными экзаменами по русской дитературь (устно и письменно), по математикь и географіи въ предълажь курса классической гимназів.

 На юридаческій факультеть принимаются какъ кончившіе курсъ, такъ и перешедшіе въ V классъ духовной семинаріи.



- 5. На медицинскій факультетъ принимаются также окончившие курсъ и перешедшие въ V классъ духовной семинарии, съ повърочными экзамснами, по усмотрѣнию факультета, при чемъ испытание цо математикъ, въ предълахъ курса классической гимназіи, обявательно.
- Лица священнаго сана и лица женатыя не лицаются права на поступление въ студенты на изложенныхъ выше условияхъ.
  - 7. Приемъ студентовъ происходить одинъ разъ въ годъ, передъ 20 августа.
- Прошения о пріємъ вь студенты, съ обозначеніемь факультета и отдаления подаются Ректору Упиверситета съ 15 июля по 10 августа.

При прошеніи должны быть приложены следующіе документы, вмаста съ коніями на простой бумагь:

- а) аттестать или свидательство объ образовании;
- б) лицами христіавских исповъданій— метрическія свидітельства о времени рожденія и крещенія, удостовъренныя установленными порядкоми;
- в) документы о состояния, къ которому проситель принадлежить по своему происхождению: лица податного состояния должны приложить сверхъ того увольнительныя свидътельства отъ обществъ;
- r) сридательство о приниска къ призывному участку по отвыванию воинской повинности и
- д) два фотографическія карточки съ собственноручной подписью просителя на
  - Примичаніе 1-е. Независимо отъ исчисленныхъ выше документовъ, желающій поступить въ Университеть долженъ представить свидательство о везукоризненномъ поведении отъ мъстной полиции. Отъ представления такого свидътельства освобождаются только лица, окончившия въ ионъ того же года курсъ гимназій или равнаго съ ними учебнаго заведения.
  - Примичание 2-е. Въ случав недостаточности или неполноты документовъ, не преплатствующей опредълсно просителя на поступленте въ студенты, назначается годовой срокъ для пополнения документовъ, по истечени котораго не пополнивний ихъ уводъняется изъ Университета.

Правленіе Тифлисской Духовной Семинаріи просить О. О. благочиных в Грузинскаго Экзархата довести содержаніе нижепом'ящаемых объявленій по свёлінія тёхъ липъ, которых оно касается.

- 1) По указу Его Императорскаго Величества, Святьйшій Правительствующій Синодъприкавали: Принимая во внимавіс, что, по причинь происходивших въ Закавказскомъ крав общественныхъ бевпојудковъ, а тавже бывшихъ въ учебныхъ заведеніяхъ края забастовокъ, занятія и въ духовныхъ училищахъ Грузинскаго Экзархата за послудніе два учебныхъ года неръдко прерывались на впачительное время въ возобновляясь, не могли идти всегда успъшно и правильно, почему учащісея, не прошедшіе въ надлежащей полнотъ и съ должной основательностью училищнаго курса, могутъ оказаться недостаточно подготовленными къ продолженію образованія въ духовной семинаріи. Святьйшій Синодъ, согласно заключенію Учебнаго Комитета, опредъляетъ: разрышить Правленію Тифансской духовной семинаріи, въ видѣ временной мѣры, подвергнуть пріємнымъ повѣрочнымъ непытаніямъ для поступленія въ І-й классъ семинаріи воспитанниковъ духовныхъ училищь Грузинскаго Экзархата, какъ тѣхъ, которые оканчиваютъ училищный курсъ въ текущемъ году, такъ и тѣхъ, которые, въ равныхъ съ ними условіяхть окончили курсъ въ текущемъ году, такъ и тѣхъ, которые, въ равныхъ съ ними условіяхть окончили курсъ въ текущемъ году, такъ и тѣхъ, которые, въ равныхъ съ ними условіяхть окончили курсъ въ текущемъ году, такъ и тѣхъ, которые, въ равныхъ съ ними условіяхть окончили курсъ въ текущемъ году. Такъ и тѣхъ, которые, въ равныхъ съ ними условіяхть окончили курсъ въ текущемъ году. Такъ и приняты въ семинарію га послѣдовавшимъ ся закрытіемъ;
  - Принимая во вниманіе, съ одной стороны, положение благовадежных воспытанныховъ Тыфлисской духовной семпнарів, безъ виды пострадавных всяфдетніе за-

крытія семвнарів послі вабастовки остальных восинтаников в сентябрі місяці 1905 гола, а съ другой стороны, имбя въ виду опреділеніе Святійшаго Синола, оть 8 февраля сего года, в 1 № 844, разрішающее принимать обратно вь семинарій съ переходимих възменомь въ слідующіє классы тіхь изъ уволенных в затімь приянанных благоналежными воспитанников семинарій, которые обучались въ текушейт учобного году не латів япваря місяца сего года. Святійшій С нодъ согласно заключенію Учебнаго Комитета, опреділяеть: разрішнить Правленію Тифансской духовной семинарій, въ виду исключить правинать правинавших участія въ безпорадкахъ въ семинарій, къ переводиных обетоятольствъ напівнато учебнаго года, полустить желающихъ изтачисла воспитанниковъ семинаріи, не принимавшихъ участія въ безпорадкахъ въ семинарій, къ переводинымь экваменамь въ слізурощіє классы во второй половині внуста 1906 г. по съ тімь, чтобы, согласно указанію Синодальнаго опреділенія отт. 8 февраля сего гола за М.814, къ вкаменамъ были допушены лишь исключительно благонадежные воспитанники семинарій.

3) Правленіе Тифлисской духовной семинаріи симъ локолить до сведёнія бывшихь воспитанниковь этой семинаріи, уволеннихь изъ нее за безпорядки въ септябрё мьемий 1905 года, что жедающіє продолжать вь ней опять свое образованіе должим подать на ним Правленія семинаріи, по янкакъ не позже 16 августа сего года, прошенія объ обратиомъ пріемѣ ихъ въ семинарію, который будеть произведень га основаніяхъ, указаннихъ въ опредъденіи Святьйшаго Синодо отъ 8 февраля сего года за № 844, отмечатанномъ въ № 6 Церковнихъ Въдомостей за этоть годъ.

Содержаніе №№ 9-10. Часть оффиціальная: Распоряженія Грузинскаго Епархіальнаго Начальства. Часть неоффиціальная: Литургическая справка по вопросу объ автокефаліи грузинской церкви. Прот. К Кекелидзе. Къ "Проэкту организаціи Грузинской перкви". Свяш. Илар. Джаши. По поводу статьи "Голосъ изъ Сухума" (газ. "Колоколъ" № 45). Архим. Амеросія. По поводу статьи: "Къ вопросу о преобразовании перковнаго управления въ Грузии" (Церковныя Вѣдомости" №№ 13-14 за 1906 г). Историческ: я справка по вопросу объ автокефальности грузинской перкли (Отвътъ г. В. Самуилову). Свящ. К. Цинцадзе. Оффиціальныя объявленія, докопото добототодогодо. რაზეა დავა? (პასუხი თბილელ დიაკონებს და მედავითნეებს), მწირისა. ჩემს ოპონენტებს ქალ. თფილისის დიაკონებს და მედავითნეებს. 80. 0. ჯაზისა, რა გვექირვება? (შენიშვნები სოფლის მღვდლისა) მომოლ. ლიომ. ჩხაიძისა, საყურადოებოდ საქართველოს სამოვდელოებისა, იმერეთის ეპისკოპოსის ლეონიდისა, რა სჭირდება საქართველოს ეკლესიას? ერისგანისა სინდისისა და ეკლესიის თავისუფლება ბიზანტიის იმპერიაში. ს. გორბაძისა, ტფილისის საეპარქით საქალებო სასწავლებლის რეორგანიზაციის პროექტის შესახებ, (ქართლ-კახეთის ეპარქიის სამღვდელოების რწმუნებულთა მომავალ კრების საყურადღებოდ ილია ფმრაძისა. წერილები რედაქციის მიმართ, ლია წერილი მღვდ. ს. გამრეკელისა.

> Редакторъ, свящ. *Н. Покровскій*. Редактирующій грузинскій отдъль, *Ил. Перадзе*