

# Еженедъльный журналъ | 200 12-й. | 17-го марта 1911 года.

## Часть оффиціальная.

### РАСПОРЯЖЕНІЯ ЕПАРХІАЛЬНАГО НАЧАЛЬСТВА.

Фанны Пека: вом службы деминь формации в ремини священии семины спротамы Александры демини

8 марта, бывшій воспитанникъ духовной семинаріи Стефанъ *Гутовскій* назначень псаломщикомъ въ с. Башуки, Кременецкаго увзда.

9 марта, псаломщикъ с. Буды-Воробіевской, Овручскаго уъзда, Михаилъ Палецкій переведенъ въ с. Оръшковцы, Кременецкаго уъзда.

9 марта, окончившій курсь Бѣлозорской второклассной школы, Кременецкаго уѣзда, Стефанъ *Марчук* назначенъ псаломщикомъ въ с. Васьковичи, Овручскаго увзда.

14 марта, священники с. Волицы-Керекешиной, Староконстантиновскаго ужада, Владиміръ Струменскій и с. Поповецъ, того же ужада, Анатолій Станицкій перемъщены одинъ на мъсто другого.

Вакантныя мѣста.

#### ан сыныманыма) священническія:

Въ с. Жджарахъ, Владимірволынскаго увзда; жалованья священнику 300 р. въ годъ; земли при церкви 35 десят. 225 саж; прихожанъ 767 душъ; помъщение есть.

#### δ) псаломщическія:

Въ с. Пашинахъ, Овручскаго уъзда; жалованья псаломщику 50 руб. въ годъ; земли при

церкви 33 десят. 800 саж.; прихожанъ 2625 душъ; помещение есть.

Въ м. Бълозоркъ, Кременецкаго уъзда; мъсто 2-го псаломщика (не штатное).

Въ с. Будъ-Воробіевской, Овручскаго увзда; жалованья псаломщику 50 руб. въ годъ; земли при церкви 32 десят. 600 саж.; прихожанъ 1354 души; помъщеніе новое.

#### Отъ Волынской Духовной Консисторіи.

Духовная Консисторія симъ объявляєть, что Волынскимъ Епархіальнымъ Начальствомъ выданы книги для сбора доброхотныхъ пожертвованій въ предълахъ Волынской епархіи на постройку и ремонтъ приходскихъ церквей, срокомъ на одинъ годъ.

- на имя крестьянъ села Мосура, Владимірволынскаго уъзда, Павла Лещука, Павла Киричука и Николая Сачука,—за № 5744.
- 2) на имя крестьянъ деревни Яновки, Пляшевскаго прихода, Дубенскаго уъзда, Ивана Николаева Салійчука и Андрея Григорьева Зубовскаго,—за № 5935.
- 3) на имя крестьянъ деревни Новоселицы, Сковородецкаго прихода, Староконстантиновскаго уъзда, Никиты Өеодорова Яцюка и Ивана Самуилова Яцыка,—за № 6449.
- 4) на имя крестьянъ с. Бѣлева Емеліана Андрейчука, Якова Довгалюка и дер. Кондратки, Изяславльскаго уѣзда, Тихона Тшпорчука и Луки Марчука,— за № 6781.

## Отъ Канцеляріи Епархіальнаго Архіерея.

- 1. Въ виду того, что нѣкоторые ставленники во діакона и священники, рукоположенные въ Почаевской Лаврѣ и при архіерейскихъ служеніяхъ въ сельскихъ приходахъ, не получили установленныхъ ставленныхъ грамотъ, Канцелярія Архіерея проситъ таковыхъ немедленно донести объ этомъ Канцеляріи, съ прописаніемъ какимъ Преосвященнымъ, гдѣ, когда они рукоположены и кто ихъ исповѣдывалъ и приводилъ къ присягѣ предъ рукоположеніемъ.
- 2. Вслѣдствіе являющейся нужды въ запасныхъ священникахъ для несенія пастырскихъ

обязанностей въ приходахъ, остающихся безъ настоятелей за болѣзнею таковыхъ или по другимъ причинамъ, Канцелярія Архіерея обращается къ заштатнымъ священникамъ волынской епархіи съ просьбою сообщить ей: не пожелаетъ ли кто изъ заштатныхъ священниковъ, чувствующихъ себя способнымъ нести означенныя обязанности, принять на себя временное завѣдываніе таковыми приходами, за особое вознагражденіе.

# Отъ Епархіальнаго Попечительства.

По постановленіямъ Епархіальнаго Попечи тельства, состоявшимся 8 февраля с. г. съ соизволенія Его Преосвященства, утверждены къ исполненію росписанія о бѣдныхъ духовнаго вѣдомства, составленныя на предметъ выдачи изъ суммъ мъстныхъ окружныхъ попечительствъ пособій: 1) за 2-ю половину 1910 года, безъ воспособленія со стороны Епархіальнаго Попечительства, по 2-му окр. Староконстантиновскаго увзда, следующимъ лицамъ: священническимъ сиротамъ Василиссъ Пекарской 7 руб., Варварѣ Лехницкой 8 руб., Кикиліи Букоемской 6 руб. и псаломщическимъ сиротамъ Зиновіи и Софіи Волковскимъ 8 руб.; 2), за 2-ю половину 1910 года, при воспособленіи восьми руб. 65 коп. со стороны Епархіальнаго Попечительства, по Гор. окр. Дубенскаго увзда слѣдующимъ лицамъ: священническимъ вдовамъ Юліи Теодоровичъ 5 руб., Евгеніи Кучинской 6 руб. Аннъ Мержвинской 4 руб., Татіанъ Подчашинской 5 руб., Асклипіад в Корженевской 9 р.; псаломщическимъ вдовамъ Маріи Радковской 3 р., Аполинаріи Гриневичъ 3 руб., Анастасіи Шидловской 4 руб., Олимпіадѣ Оленицкой 5 руб. и священническому сыну Стратонику Кучинскому 5 р.; 3) за 2-ю половину 1910 года, при воспособленіи со стороны Епархіальнаго Попечительства 3 руб. 40 коп, по 6-му окр. Изяславльскаго у., слъдующимъ лицамъ: священническимъ вдовамъ-Юліи Левицкой 4 руб., Александръ Малевичъ 15 руб., Фаинъ Пекарской 4 руб., Аннъ Данькевичъ 4 р., священническимъ сиротамъ Александръ Демчинской 4 руб., Іуліаніи Кресовичъ 4 руб., Екатеринъ Лукасевичъ 4 руб., заштатному псаломщику Михаилу Соражкевичу 6 руб., псаломщическимъ вдовамъ-Іуліаніи Мартышевской 5 руб., Александръ Вакуловичъ 5 руб., Стефанидъ Стеблецкой 4 руб; пономарскимъ вдовамъ Маріи Коротинской 5 руб., Елисаветъ Червинской 4 р., Еленъ Божкевичъ 4 руб. и заштатному діакону Амвросію Левицкому 6 рублей.

По постановленіямъ Епархіальнаго Попечительства, состоявшимся 22—23 февраля с. г., съ

соизволенія Его Высокопреосвященства, утверждены къ исполненію росписанія о бъдныхъ духовнаго въдомства, составленныя на предметъ выдачи изъ суммъ мъстныхъ окружныхъ попечительствъ пособій: 1) за 2-ю половину 1910 года, при воспособленіи 9 р. 50 коп., со стороны Епархіальнаго Попечительства, по гор. окр. Овручскаго уъзда слъдующимъ лицамъ: священнической вдовъ-Юліи Буткевичъ 8 руб; діаконскимъ вдовамъ-Иринъ Юркевичъ 7 р, Екатеринъ Плюховской 5 руб.; псаломщическимъ вдовамъ-Аннъ Теодоровичъ 5 р., Александрѣ Комаревичъ 5 руб. Домникіи Комаревичъ 8 руб. и Ольгъ Гречинъ 5 руб.; 2) за 1-ю половину 1911 года, при воспособленіи 7 руб, со стороны Епархіальнаго Попечительства, по 3-му окр. Овручскаго увзда следующимъ лицамъ: священническимъ вдовамъ - Елисаветъ Өеодоровичъ 5 руб., Ольгъ Гардасевичъ 5 руб; священническимъ сиротамъ-Антонинъ Янчинской 5 р., Февроніи Саковичъ 5 р., Александръ Саковичъ 5 руб, Александръ Страшкевичъ 5 руб.; просфорнямъ Іуліаніи Голубовичъ 5 руб., Анисіи Литвиновичъ 5 руб., Іустинъ Переверзевой 5 руб, Маріи Бояковской 5 руб. и псаломщиче ской вдовъ - Даріи Гречинъ 7 р. 40 коп.

#### О смерти священника и діакона.

12 января 1911 года скончался отъ сыпного тифа псаломщикъ Житомірскаго Каеедральнаго собора діаконъ Симеонъ Бондарчукъ. Послѣ него осталась вдова Хіонія Бондарчукъ. 5 копеечный сборъ на осиротѣлыя семейства въ теченіи 1910 года почившій внесъ.

16-го января 1911 года умеръ отъ саркомы, на пятидесятомъ году жизни священникъ м. Нов. Ратно, Ковельскаго у., Калистратъ Миляшкевичъ, оставивъ послѣ себя жену-вдову и трое дѣтей, изъ коихъ двѣ до чери не пристроены, обучаются въ учебныхъ заведеніяхъ, а сынъ съ прошедшаго года состоитъ на службѣ въ Русско-Китайскомъ банкѣ. Покойный священникъ Калистратъ Миляшкевичъ 25 коп. взносы въ пользу осиротълыхъ семействъ вносилъ аккуратно.

Редакторъ оффиціальной части, Секретарь Духовной Консисторіи В. Добровольскій.

## Часть неоффиціальная.

## Архипастырское воззваніе

ко вевмъ православнымъ жителямъ Житоміра.

Въ эти святые дни Великаго Поста, когда христіане очищають души свои покаяніемъ и причащеніемъ твла и крови Господней, радуются на небв Божіи Ангелы, а на землю Христовы служители—церковные пастыри. Печалятся же Ангелы Божіи о твхъ, кто пренебрегаетъ общеніемъ со Христомъ и скорбять о нихъ церковные пастыри. Къ нимъ относится теперь слово Господне: "какъ вамъ кажется? Если-бы у кого было сто овецъ и одна изъ нихъ заблудилась, то не оставить ли онъ девяносто девять въ горахъ и не пойдеть-ли искать заблудившуюся" (Ме. 18, 12).

Внимая сему слову Господню, радъ-бы я былъ самъ обойти всв ваши жилища и звать васъ подобно тому слугв Господина на Его вечерю и говорить всякому: "идите ибо уже все готово" (Мато. 14, 17).

Все готово! Святые храмы открыты. Ежедневно возносится въ нихъ покаянная молитва; совершается священная исповъдь гръховъ; за сокрушенное покаяніе объявляется прощеніе отъ Господа священниками, коимъ сказалъ Господь: "примите Духа Святого; кому простите гръхи, тому простятся, на комъ оставите, на томъ останутся" (Іоан. 20, 22, 23).

Все готово: "Господня трапеза исполнена, да насытятся вси, Телецъ упитенный, никто-же да изыдетъ алчай; вси насладитеся пира въры, вси воспріимите богатство благости", какъ говорилъ св. Іоаннъ Златоустый о причащеніи святыхъ тайнъ.

Таковъ призывъ Господень. Но не всѣ идутъ на него: слышно, что есть въ нашемъ городѣ, особенно въ пригородныхъ хуторахъ, такіе нерадивые христіане, которые уже по нѣскольку лѣтъ пренебрегаютъ Господней трапезой и никогда не приходятъ молиться на святую литургію; ни разу не были они и въ соборной пещерной церкви, не прикладывались къ святымъ мощамъ Анастасіи Римлянины; дѣтей своихъ не учатъ молитвамъ и не посылаютъ во св. храмъ, словомъ дичаютъ, отдѣляются отъ св. вѣры и живутъ въ ожесточеніи сердца, какъ одичалыя, заброшенныя кошки, которыя злобно разбѣгаются, когда хозяева стараются лаской приманить ихъ къ себѣ и подкладываютъ имъ пищу. Но та пи-

ща тлънная, а Господь сказалъ: "старайтесь не о пищъ тлънной, но о пищъ, пребывающей въ жизнь въчную, которую дастъ вамъ Сынъ Человъческій (Іоан. 6, 27).

Посему никто не оправдывай своего нерадънія ни бъдностью, ни отдаленностью отъ храма, ни недосугомъ отъ работъ. Работа для жизни земной, а для смертнаго часа что она тебъ дасть? Чъмъ тогда тебя утъщать тъ безсовъстные люди, которые отвращають тебя отъ церкви и отъ святыхъ таинствъ и говорятъ, что съ этого богатъ не будешь?-Ты работаешь для чрева и для одежды 6 дней въ седьмицу; поработай хоть одинъ день для души. "Душа не больше ли пищи? "-спративаетъ тебя Господь (Мато. 6, 25). Смотри: добрые христіане проходять пъшкомъ по сто верстъ и болже для говънія у святынь церковныхъ, а ты лънишься пройти нъсколько верстъ, чтобы пріять Самого Христа во святомъ причащеніи и разръшиться отъ духовныхъ недуговъ своихъ, т. е. отъ гръховъ, чрезъ таинство покаянія.

Не говори: "успъю покаяться въ старости". Слушай, что сказаль о таковыхъ св. Кириллъ Александрійскій въ своемъ словъ о исходъ души и о второмъ пришествіи, которое печатается въ Следованной Псалтыри и читалось въ нашемъ соборъ въ прощенный день: "Глаголющіи -въ юности согръшимъ и въ старости покаемся, отъ демоновъ поругаются и прельщаются; яко волею согръшающе, покаянія не сподобятся, но въ юности отъ смертнаго серпа пожинаются"; и далъе: "иже церкве и причастія себе удалиша, врази Божіи бывають и демоновь друзи". Смотрите же, христіане, Кого отрицаются удаляю. щіеся отъ службъ церковныхъ и съ къмъ сближаются? удаляются отъ Господа и сближаются съ бъсами. И не одинъ святый Кириллъ учить, но вся Христова Церковь или върнъе, самъ Святый Духъ, Который на шестомъ Вселенскомъ Соборъ изрекъ: "аще кто пребывая въ градъ въ три воскресные дни въ продолжении трехъ седьмицъ не пріидеть въ церковное собраніе, то клирикъ да будетъ изверженъ изъ клира, а мірянинъ да будетъ удаленъ отъ общенія", т. е. преданъ анаеемъ. Если такъ строго наказуется Богомъ пропустившій три неділи безъ церкви, то какому осужденію подлежить тотъ, кто едва ли три раза въ году въ нее входитъ?

Объ этихъ-то гръшникахъ болъетъ моя душа, о нихъ-то скорбитъ мое сердце, —и вотъ, не имъя возможности пойти по всъмъ домамъ ихъ, вмъсто себя посылаю имъ эти печатныя воззванія и молю: братіе! не удаляйтесь отъ Вога, отъ Христа, Который сказалъ, что преслушавшій церковь для насъ все равно, что язычникъ и мытарь (Мате. 18,17). Вспомните наиболъе тяжкіе гръхи своей жизни и, придя во св. церковь съ покаянною модитвой, исповъдайте ихъ іерею Вожію, а получивъ прощеніе, спѣшите на другой день къ причащенію св. тайнъ.

А что тогда будеть моей душъ? спросите вы. Вудеть то, что сказали неложныя уста Господни: если Добрый Пастырь обраль одну заблудшую овцу, "то истину говорю вамъ, онъ радуется о ней болье, нежели о девяносто девяти незаблудившихся" (Мато. 18, 13). Радуются и св. Ангелы, какъ сказалъ Господь: "такъ говорю вамъ, бываеть радость у Ангеловь Вожихь и объ одномь гръшникъ кающемся" (Лук. 15, 10). Такъ говоритъ Господь о покаявшемся, а о томъ, кто услышалъ призывъ и еще размышляетъ, вотъ что говорить Онъ въ Апокалипсисв: "будь ревностенъ и покайся. Я стою у двери и стучу. Если кто услышить голось Мой и отворить дверь, войду къ нему и буду вечерять съ нимъ и онъ со Мною" (3, 19, 20). Не оттолкните-же братіе Господа, стучащаго въ двери вашего сердца, отверзите Ему и спъшите на Его безсмертную тайную вечерю во святые храмы.

дуства в применения в применени

CHOR BROWN GROWN TORTHER

Аниди Литвиновичь 5 руб, Тустил 1101 втдам 7 об

#### Правда о денежномъ довольствіи монашествующихъ лицъ въ старину и нынѣ.

Въ виду нѣкоторыхъ разнорѣчій по сему вопросу, открывшихся въ бесѣдахъ монашествующихъ на иноческомъ съѣздѣ въ Житомірѣ, въ январѣ 1911 года, позволяю себѣ здѣсь печатно высказатъ правду, одну только правду о денежныхъ средствахъ чернаго духовенства.

Начинаю выдержкою изъ завѣщанія Святителя Димитрія Ростовскаго (пом'вщено въ писцѣ Епископа Амфилохія и др. сказаніяхъ о Святитель). Азъ, говорить онъ, объщахъ Богови нищету извольную, не стяжевахъ имънія и мшелоимства, кромъ книгъ святыхъ, не сбирахъ злата и сребра. Входящая же въ руцѣ мои отъ благодътелей подаянія, и яже на начальствахъ лейный приходы, тыя истощевахъ на мои... нужды; и въ архіерействъ сый, не собирахъ келейныхъ приходовъ (яже не немногіи бяху), но ово на мои потребы иждивахъ, ово на нужды нуждныхъ. Никто же убо да трудится по смерти моей испытуя и взыскуя келейнаго собранія моего... прошу о семъ не истязовати служившихъ мнъ, ради Бога". Доселъ изъ завъщанія Святителя Димитрія.

О какихъ же деньгахъ здѣсь идетъ рѣчь, кои, повидимому, бывали у лицъ въ подобномъ санѣ, разъ предполагалъ Святитель возможныя даже истязанія слугъ при поискѣ сихъ денегъ? Разумѣется тутъ говорится о личныхъ деньгахъ Святителя. Откуда же собирались эти личныя деньги Святителей? Отвѣты найти можно въ дру-

гихъ житіяхъ. Святитель Гурій Казанскій (сказано въ описаніи св. мъстъ Муравьева, т. 2, стр. 146], напримъръ, составлялъ азбуки, продавалъ ихъ, а деньги отъ выручки раздавалъ бѣднымъ. Өиваидскіе отцы (сказаніе о жизни Достоблаженныхъ Отцевъ) плели корзины, продавали, и имъли отъ сего пропитаніе. Сверхъ сего черное духовенство встарину пользовалось накоторыми церковными доходами, какъ и бълое. У бълаго со старины были вознагражденія за требы, которыя собирались и дълались нъсколько разъ въ году. Тоже самое и у чернаго. Совершеніе молебновъ, крестныхъ ходовъ и пр., какъ и нынѣ, такъ и встарь всегда оплачивалось, и деньги эти составляли достояніе духовенства, которое совершало эти молитвословія (черное, или бѣлое). Крестныхъ ходовъ у бълаго духовенства было множество (какъ и нынъ въ средней Россіи), черное духовен. ство ходило съ иконами рѣже, но во многихъ обителяхъ съ изстари, съ незапамятныхъ временъ, въ храмахъ стояли Чудотворныя иконы и св. мощи, и передъ ними пълись молебны. Пожертвованія за эти молитвословія ділились между всіми. И въ духовенствъ бъломъ протопопъ бралъ себъ 3 часть этихъ молитвенныхъ денегъ, а въ обителяхъ ее получалъ настоятель. Посему и многіе Святые, бывшіе настоятелями, конечно получали это же довольствіе, иначе изъ чего же они подавали милостыню бѣднымъ, рѣчь о коей проходитъ красною нитью почти чрезъ всѣ житія святыхъ Божіихъ Если бы это была милостыня изъ суммъ обители, то составители житій не ставили бы сего въ похвалу настоятелю, а лишь обители, притомъ всѣ монастырскія деньги съ изстари въдалъ и берегъ не настоятель, а казначей, а экономическія-келарь. Изъ этихъ денегъ настоятели не получали ни одной деньги. Доходы же отъ требоисправленій (въ монастыряхъ вездъ исповъдывали и причащали встарь, индъ маслособоровали, браковъ нигдъ не вънчали) безусловно вездъ дълились между настоятелемъ и братіей — монастырями, приходами. Низшее русское духовенство, говоритъ Знаменскій [Руков. къ Русс Церк. Истор, изд. 3, стр. 32), содержапось, въ древности, доходами отъ требоисправленій. У митрополита и епископовъ въ глубокой древности были еще десятины съ княжескихъ доходовъ. У городскихъ пастырей бывали руги отъ обществъ. У монашествующихъ были деньги келейныя, какъ видъли, большая часть коихъ составлялась изъ тъхъ же молитвословныхъ суммъ по раздѣлу. Индѣ и донынѣ экономъ разноситъ и раздаетъ ежемъсячно, или по третямъ, по кельямъ эти деньги, по полученіи настоятелемъ трети, и раздаетъ ихъ по росписи. Потому тѣ деньги—свъчныя, сборныя—суть церковныя, ибо хранятся въ церквахъ, эти же-келейныя, ибо идутъ по келліямъ, по рукамъ братіи. Индъ они называются братскими, ибо дълятся настоятелю и братіи, индъ кружечными, отъ способа собиранія ихъ въ кружки на нужды братіи. Кромъ этихъ доходовъ встарь были еще деньги выкадныя. Нынѣ кажется только въ одной Астрахани остался сей обычай, у меня на родинъ былъ еще въ 50 хъ годахъ (слышалъ отъ родителя своего), а встарину былъ онъ вездъ. При возгласъ: ", Богородицу и Матерь Свъта въ пъснъхъ возвеличимъ" -- выходилъ и сбиралъ по церкви старшій причтъ: діаконъ шелъ со свічею съ приділаннымъ къ ней снизу блюдечкомъ, и священникъ съ кадипомъ и тарелочкой въ лѣвой рукѣ. Кадили весь храмъ и сбирали на себя. Псаломщикъ, или дьячекъ, сбиралъ на себя во время перваго часа, что самъ я еще видалъ въ Вологдъ (сбиралъ въ днище какой то жестяной коробки круглой). Это сборъ выкадочный, онъ шелъ по рукамъ. Бывалъ встарь и по обителямъ. Такимъ образомъ, въ древности у настоятеля и братіи были свои деньги, что и требовалось доказать, ибо это отрицали иные на съъздъ.

Настоятели и епископы имъли встарину нерѣдко и свой столъ, отдѣльный отъ братскаго: сохранилась роспись покупокъ для стола святителя Митрофана. Во многихъ древнихъ настоятельскихъ келіяхъ сохранились особыя отъ братскихъ столовыя, кухни. Иногда такой порядокъ и преслѣдовался законоположеніемъ, но обычай держалъ его твердо. Что не только у настоятеля, но и у братіи скапливались въ обители деньгивидно изъ указа 1723 года, воспретившаго монахамъ дълать духовныя завъщанія. Значитъ деньги бывали у встхъ. Но въ обитель лишь ръдкіе приходили съ ценьгами, следовательно наживали ихъ въ монастыряхъ. Другіе получали и пенсіи, напримѣръ, Святитель Тихонъ Задонскій получалъ пенсію въ 400 рублей въ годъ, и всю раздавалъ неимущимъ (Знаменскій, стр. 424). Владъніе такими деньгами въ древности отнюдь не считалось преступленіемъ противъ монашескаго объта о нестяжаніи, ибо въ старомъ чинъ постриженія, напечатанномъ въ требникѣ (Кіево печерскія Лавры въ 1873 году), вовсе даже и нътъ вопроса и объщанія о нестяжаніи, а значится лишь: береши ли всякую скорбь и тъсноту монашескаго житія царствія ради небеснаго? И хотя въ наставленіи сказано: нищеты да не отвращаешися, но въ древности всякую милостыню не считали противною нищетъ сей, почему встарь монахи бъдные даже сбирали себъ, что потомъ воспрещено было закономъ.

Изъ сказаннаго ясно, что древле и епископы, и настоятели, и монахи получали денежное довольствіе. Конечно, получали такое довольствіе и тѣ настоятели, кои потомъ прославились, какъ святые. Если же многіе изъ нихъ сіи средства отдавали бѣднымъ, то дѣлали это по своему произволенію, а не по обязанности. Ихъ побуждала къ сему лишь обязанность евангельская, заповѣдь

Христова о помощи бѣднымъ, а не монастырскія правила. Извѣстно, что у преподобнаго Серафима, особенно въ послѣдніе годы жизни, было много приносныхъ денегъ въ келліи, хотя онъ ихъ тщательно раздавалъ и, кажется, на ночь не оставлялъ. Іоаннъ, пастырь Кронштадтскій, имѣлъ также немало денегъ, разъ жертвовалъ тысячами. Значитъ святые Божіи не гнушались денегъ, хотя никогда не копили для себя,—такъ понимался и встарь обѣтъ монашества, тѣмъ болѣе не давали денегъ въ ростъ.

На съъздъ же мы слышали и въ Почаевскомъ листкъ ранъе читали, будто деньги для монаха есть что то крайне опасное и запрещенное. Нътъ, исторически это не върно. Конечно, для иныхъ деньги опасны: для пьяницъ, ибо поддерживаютъ ихъ страсть къ вину, для впадшихъ въ блудное житіе, потому что питають страсть и т. д. А для средняго монаха деньги очень нужны; ибо и книжекъ никто безъ нихъ имъть не будетъ. Да въдь и намъ надо когда либо подать неимущему, или внести въ общество доброе за членство, уплатить служащему и прочее. А тутъ проповъдуютъ, будто деньги есть что-то какъ бы антихристово для монаха. Мнъ кажется это ненависть къ день гамъ-Толстого, тотъ дъйствительно училъ, что деньги вовсе не нужны. Но намъ не слѣдъ слушать "безумнаго старика". Посмотримъ лучше на Спасителя и Апостоловъ Святыхъ. И въ обществъ 12 учениковъ Јисусовыхъ былъ ковчезецъ, куда слагалось вкладываемое и изъ него благотворились нищіе. Апостолъ Павелъ получалъ дважды подаяніе отъ Филиппійцевъ и написалъ: "подобаеть служителю Христову оть благовъствованія жити, а служащіе алтарю отъ алтаря питаются". Итакъ, слъдуетъ разграничивать пристрастіе къ деньгамъ, воспрещенное въ монашествъ, и умъренное и умълое ими пользованіе.

При Петръ Первомъ въ 1701 году велъно было монастырскому приказу монастырямъ и архіереямъ выдавать жалованье по опредъленному окладу, уръзанному приказомъ съ большой экономіей (Знаменскій, 310 стр.) Это называли началомъ штатовъ, но собственно это было лишь предначаломъ жалованья духовенству.

Штаты въ обителяхъ введены были со временъ Императрицы Екатерины Второй. И съ тѣхъ поръ и полынѣ никто ни изъ Іерарховъ, среди коихъ бывали и святые, ни изъ настоятелей обителей и іеромонаховъ никогда не высказывалъ мысли, будто бы грѣхъ получать монахамъ небольшое жалованье по этимъ штатамъ. Великіе Іерархи, Митрополитъ Филаретъ Московскій, Митрополитъ Филаретъ Кіевскій, Архіепископъ Евгеній Ярославскій, Митрополитъ Исидоръ, Митрополитъ Фаловей, Архіепископъ Димитрій — всѣ получали казенное штатное жалованье, и отъ сего не умалялось высокое ихъ значеніе, —и даже возвышалось, при сравненіи скудости окладовъ ихъ

съ другими свѣтскими лицами, по рангу равными, и даже меньшими ихъ. Получали они и <sup>1</sup>/<sub>3</sub> часть молитвословной суммы, и изъ нея то Митрополитъ Исидоръ разсылалъ пенсіи знакомымъ бѣднякамъ старикамъ и старухамъ, а Архіепископъ Димитрій разсылалъ серебряный дождь нищимъ.

Посему разговоры на съвздв и вокругъ съвзда о грвхв монаховъ получать жалованье и кружечный надвлъ—есть только разговоры, а не обоснованныя на историческомъ ходв жизни церкви мнвнія. Всякое доброе средство, если захотвть, можно обратить во зло. Можно и лекарствомъ инымъ даже отравиться, если его принять черезъ мвру. А что бывали примвры худаго пользованія деньгами у монаховъ – то это частные случаи. Истинная философія отъ примвра не доказываетъ.

И еще одно соображение. Жалованье монахамъ штатныхъ обителей и настоятелю даровано Императрицей Екатериной Великой. На Волыни оно примънено лишь приказомъ Императора Николая Павловича Посему Святъйшій Сунодъ, разсуждая о преобразованіи обителей третьяго класса въ общежитія, отнюдь не имълъ въ виду лишать настоятелей и монаховъ сихъ обителей жалованія. Лишить можеть лишь Даровавшій жалованье, или Преемникъ Его. При преобразованіи въ общежитія имъется въ виду лишь лишеніе молитвословнаго, келейнаго вознагражденія, вмѣсто коего въ общежитіяхъ даютъ готовую обувь, одежду и все прочее. Иногда этотъ вопросъ не выясняють, и дело смешивають. А иные кричать: зачъмъ жалованье монахамъ, полагая что оно очень велико. Нътъ отцы и братіе! Настоятели третьеклассныхъ монастырей имъютъ всего въ мъсяцъ жалованья 18 р. 75 коп. Іеромонахи обителей перваго класса 40 р. въ годъ-и все въ такой же степени. Поистинъ нынъшнее жалованье есть милостыня царская за поминъ Его Величества о здравіи и старыхъ Дарей и всей фамилій о упокоеніи. А милостыню отнимать никто не посовътуетъ. Что же касается раздъловъ келейной кружечной суммы, скопляющейся отъ вознагражденія за помины, молебны, панихиды и прочее, то, согласно старому обычаю, штатные монастыри Волыни почти вст находять деломъ местной необходимости не отмѣнять еще пока и ихъ, выдавая части этой суммы монашествующимъ на всъ прописанныя выше нужды, ибо и Святьйшій Сунодъ повельлъ приводить посльдній Указъ въ дѣйствіе постепенно, то есть въ продолжение 5, 10-15 лътъ. Новое большое дъло сразу не нападится. Здъсь же, на окраинъ отечества, крайне трудно наладить классовыя обители на образецъ новыхъ общежитій. Лишь время покажетъ пути и способы движенія впередъ.

Настоятель Мелецкаго Монастыря, Кандидатъ Богословія, Архимандритъ Алексій.

## Трудъ, его необходимость и значение, съ христіанской точки зрѣнія.

Для того, чтобы привлечь на свою сторону простодушныхъ и неопытныхъ людей, соціалисты объщаютъ, что въ будущемъ соціалистическомъ государствъ люди будутъ работать въ сутки всего лишь  $2^{1/2}$  или 3 часа. При этомъ работать будутъ люди только отъ 16 до 28 лътъ, а послъ этого они могутъ жить въ полной и совершенной праздности, получая все потребное для жизни отъ общества. Работа будетъ идти весело, такъ сказать, "играючи"; мужчины и женщины будутъ работать вмъстъ, при чемъ въ промежуткахъ для развлеченія будутъ устраивать танцы.

Спрашивается, какъ же смотритъ на трудъ христіанство? Всеблагій Богъ, сотворивши человъка, какъ извъстно, благоволилъ надълить его различными силами и способностями; но всъ эти силы и способности на первыхъ порахъ были дарованы ему только лишь въ зародышт въ видъ съмени, и потому нуждались въ развитіи и усовершенствованіи. Поэтому первому человъку вмънено было въ непремънную обязанность, чтобы онъ развиваль и усовершаль эти богодарованныя ему силы и способности и такимъ образомъ постепенно уподоблялся Богу, своему Первообразу. А это возможно не иначе. какъ только путемъ постояннаго и постепеннаго упражненія ихь въ соотв'ятствующей имъ дъятельности. И вотъ, дъйствительно, всеблагій Вогъ, на первыхъ же порахъ окружилъ первозданнаго человъка всъми самыми благопріятными условіями для его умственнаго, нравственнаго и физическаго развитія. Онъ даровалъ ему право господствовать и владычествовать надъ встми прочими земными тварями и пользоваться ими, какъ средствомъ и пособіемъ для развитія своихъ высшихъ богоподобныхъ стремленій; Онъ повелёль ему воздёлывать и хранить рай, въ которомъ Онъ помъстилъ его на первыхъ порахъ; а послъ гръхопаденія человъка Онъ прямо и ръшительно ему объявилъ: "Въ потъ лица твоего снъси хлъбъ твой, дондеже возвратишися въ землю, отъ неяже взять еси" (Выт. 3, 19.). Такимъ образомъ послъ гръхопаденія человъка трудъ сдълался для него еще больше необходимъ, чъмъ раньше, такъ какъ земля подверглась проклятію за гръхъ человъка; вслъдствіе этого она утратила свое прежнее плодородіе и стала производить тернія и волчцы. Она стала требовать теперь отъ человъка изнурительныхъ трудовъ, для того чтобы онъ могъ снискивать себъ пропитаніе. Но если трудъ необходимъ былъ для человъка еще до паденія, когда онъ обладалъ совершенно свъжими и не-

испорченными силами, какъ духовными, такъ и тълесными, для того, чтобы онъ могъ соотвътствовать тому высокому назначенію, для котораго онъ созданъ, то тъмъ болъе онъ необходимъ для человъка теперь, послъ гръхопаденія, когда его природа подверглась глубокому поврежденію и разстройству и когда силы его сд'влались слабыми и немощными, удобопреклонными болъе ко злу, нежели къ добру. Если и въ первобытныя времена еще дъвственная почва земли, и та требовала отъ человъка изнурительныхъ трудовъ для того, чтобы онъ могъ получать отъ нея необходимыя для его существованія средства; то тъмъ болъе таковые труды необходимы теперь, когда земля далеко не обладаетъ такимъ плодородіемъ, какимъ она обладала на первыхъ порахъ. Вотъ почему трудъ признавался необходимымъ во всв времена и у всвхъ народовъ. Правда, въ мірв языческомъ, предъ пришествіемъ на землю Христа Спасителя, физическій трудъ считался позорнымъ и унизительнымъ для человъка; свободные римскіе граждане обыкновенно пренебрегали заниматься физическимъ трудомъ, считали его недостойнымъ для себя и предоставляли его своимъ рабамъ. Но послѣ того, какъ Самъ Іусусъ Христосъ, явившись на землю, благоволилъ избрать Себъ уничиженное званіе простого ремесленника, - послъ этого Онъ снялъ клеймо незаслуженнаго позора со всякаго честнаго труда, къ какой бы отрасли онъ ни принадлежалъ. И Самъ же Онъ благоволилъ показать намъ высочайшій образецъ трудолюбія.

Во время Своего общественнаго служенія роду человъческому, Онъ является изумительно дъятельнымъ и неутомимымъ. Такъ, напримъръ, когда Евангелисты повъствуютъ (Ме. 8, 16; Мр. 1, 32), что вечеромъ одного дня уже по захожденіи солнца къ Нему со всёхъ сторонъ приносили бъсноватыхъ и Онъ изгонялъ духовъ словомъ Своимъ и исцълялъ всякія недуги; то это быль вечерь того дня, который Онь провель въ непрерывной дъятельности, - въ путешествіи, ученіи и благотвореніи. А на слъдующее утро, когда еще было совершенно темно, Онъ уже ушелъ въ пустынное мъсто и тамъ молился. И вотъ ученики Его находятъ и говорятъ Ему: вст Тебя ищуть Идемь, отвъчаль имъ Спаситель, въ ближайшие города и веси, чтобы Мню и тамъ проповъдывать, такъ какъ Я для этого пришель (Мр. 1, 35-38.). И не смотря на такой непрерывный и утомительный трудъ, въ Евангеліяхъ мы не находимъ ни малъйшей жалобы Спасителя на утомленіе. Равнымъ образомъ и Апостолы, лишь только исполнились Духа Св., они, по заповъди Спасителя, немедленно выступили на дъло Евангельской проповъди и распространяли ученіе христіанское съ величайшею ревностью. Они пронесли его по всемъ стра-

намъ тогдашняго міра и возвъстили его всъмъ народамъ, однимъ словомъ-, во всю землю изыде въщание ихъ и въ концы вселенныя глаголы ихъ" (Римл. 10, 18). Но при этомъ они посвящали свое время не одному только проповъданію слова Божія, но и дізламъ благотворительности, трудамъ тълеснымъ, а нъкоторые изъ нихъдаже и письменной дъятельности. И вотъ, проходя съ полнымъ самоотвержениемъ свое высокое служение и ревностно исполняя свои обязанности, завъщанныя имъ ихъ Божсственнымъ Учителемъ, Св. Апостолы и върующимъ при каждомъ удобномъ случав старались настойчиво внушать и показывать необходимость и высокое достоинство честнаго труда. Они говорили: "не трудивыйся да не ясть (2 Сол. 3, 10.) Воть почему "трудиться и молиться" - это правило сдълалось девизомъ христіанской жизни.

Такимъ образомъ трудъ, по ученію христіанскому, это вовсе не есть одно простое развлеченіе или забава, какъ смотритъ на него соціализмъ; а напротивъ, это есть необходимый священный долгъ, безусловно обязательный для каждаго человъка. Безъ труда немыслимо и самое существование на землъ рода человъческаго: онъ не только доставляетъ людямъ всъ необходимыя для ихъ существованія и жизни средства, но онъ въ то же время является необходимымъ условіемъ развитія и усовершенствованія богодарованныхъ имъ силъ и способностей и такимъ образомъ служитъ залогомъ не только земного и временнаго ихъ счастья и благополучія, но вм'вств съ твмъ и ввинаго. Отсюда на обязанности каждаго человъка лежитъ избрать себъ какой либо одинъ опредъленный родъ дъятельности въ жизни общественной. Дёло въ томъ, что область человъческой дъятельности такъ обширна, и многосложна, что ни одинъ человъкъ не можетъ обнять ее своими собственными силами. Поэтому каждый человъкъ по необходимости долженъ ограничиться какимъ-либо однимъ опредъленнымъ кругомъ дъятельности. Вотъ почему различныя званія и состоянія являются въ род'в человівческомъ съ самыхъ первобытныхъ временъ и освящены для насъ примъромъ дътей нашего праотца Адама. И Самъ Богъ нарочито неравномърно распредъляетъ дары свои между людьми, такъ что одни люди являются способными преимущественно къ одной дъятельности, а другіе къ другой. Это дълается съ тою мудрою цълью, чтобы всв люди взаимно служили и помогали другъ другу, такъ что всякій, даже и незначительный по своимъ дарованіямъ человъкъ и тотъ можетъ занимать въ обществъ приличное мъсто и приносить пользу своимъ ближнимъ.

Таковое избраніе себъ опредъленнаго рода дъятельности имъетъ для человъка чрезвычай-

но важное значеніе. Пока человъкъ не избралъ себъ опредъленнаго рода дъятельности, онъ находится въ нервшительномъ состояніи; онъ не знаетъ, къ чему приложить свои силы и способности. Но послъ того, какъ онъ избралъ себъ какой-либо опредъленный родъ дъятельности, послъ этого его силы и способности получаютъ опредъленное направленіе, и онъ уже можетъ съ пользою трудиться на этомъ избранномъ имъ поприщъ, какъ для себя самого, такъ и для своихъ ближнихъ. Но, конечно, при этомъ надобно наблюдать, чтобы избранное имь дёло было вполнъ честное и законное, отнюдь не противное волъ Вожіей, и чтобы оно было вполнъ сообразно съ его силами и способностями. Избравши себъ въ обществъ опредъленное званіе, сообразное съ своими силами и способностями, христіанинъ долженъ смотръть на него, какъ на призваніе и опред'вленіе Божіе и какъ на путь, ведущій къ достиженію нравственнаго совершенства. Онъ долженъ дорожить своимъ званіемъ, любить его и уважать; онъ долженъ проходить его честно и добросовъстно и со всею ревностью исполнять соединенныя съ нимъ обязанности. При этомъ онъ долженъ стараться исправлять, улучшать и совершенствовать то, что въ немъ есть несовершеннаго и недостаточнаго, и достигать въ своемъ дълъ возможно высшаго совершенства. Онъ долженъ терпъливо и безропотно переносить трудности и невыгоды, соединенныя съ принятымъ имъ на себя званіемъ; онъ долженъ помнить, что всякое званіе имъетъ, и свои выгодныя и не выгодныя стороны. Однимъ словомъ-христіанинъ долженъ дълать свое дъло такъ, какъ бы оно было поручено ему Самимъ Богомъ, не изъ желанія и ожиданія для себя одн'яхъ только временныхъ выгодъ, но изъ чувства сыновней любви и повиновенія Своему небесному Отцу, изъ искренняго желанія содвиствовать этимъ истинному благу своихъ ближнихъ, памятуя, что во всемъ этомъ онъ долженъ будетъ нъкогда дать отвътъ передъ Богомъ на страшномъ судъ Его. Само собой понятно, что при такихъ условіяхъ трудъ будетъ имъть чрезвычайно важное значеніе; при такихъ условіяхъ человівкь будеть наслаждаться счастьемъ и благополучіемъ не только въ настоящей, земной жизни, но онъ наслъдуетъ въчное блажество и въ жизни будущей, загробной.

Между тъмъ соціализмъ объщаетъ своимъ будущимъ согражданамъ, что они будутъ работать въ сутки всего лишь часа  $2^{1/2}$  или 3, и при томъ будутъ работать только отъ 16 до 28 лътъ, а послъ этого они будутъ жить въ полной и совершенной праздности, получая отъ общества все нужное для ихъ существованія и жизни. Но соціализмъ, очевидно, забываетъ, что праздность—это есть мать всъхъ пороковъ. Че-

ловъкъ, проводящій время въ праздности, губитъ и зарываетъ въ землю, данныя ему отъ Бога дарованія; онъ неизбъжно падаеть и понижается, какъ въ умственномъ, такъ и въ нравственномъ отношении и въ концъ концовъ становится въ тягость, какъ для себя, такъ и для другихъ. Однимъ словомъ-праздная и бездъятельная жизнь-это не жизнь, а какое то совершенно безполезное и безцвиное прозябаніе, рвшительно ни для кого и ни для чего не нужное: чвмъ жить такимъ образомъ, лучше уже совсвиъ не жить. - Кромъ того въ будущемъ соціалистическомъ государствъ человъкъ не самъ будеть избирать для себя подходящій родъ дъятельности; а напротивъ, - онъ долженъ будетъ дълать то, что будетъ приказано и предписано ему обществомъ, при чемъ сегодня, по распоряженію общества, онъ долженъ будеть дълать одно дъло, а завтра-совершенно другое и при томъ, быть можетъ, такое, къ которому онъ не имъетъ ни склонности, ни навыка, ни расположенія. Но отъ такой постановки діла никоимъ образомъ нельзя ожидать добрыхъ и благод втельных в последствій. Всякому изв'єстно, что отъ уваженія къ своему званію, отъ увъренности въ его достоинствъ, въ его соразмърности съ нашими силами и способностями, наиболже зависить ревностное исполнение соединенныхъ съ нимъ обязанностей. И наоборотъ, отъ неуваженія къ своему званію, отъ нежеланія посвятить ему свои силы, и даровавія, какія только у насъ есть, происходитъ небрежение объ обязанностяхъ, надагаемыхъ имъ, а отсюда проистекаетъ явный вредъ, и для насъ самихъ, и для общества. При такихъ условіяхъ человъчество естественно должно будетъ понизиться и пасть, и въ умственномъ, и въ нравственномъ отношеніяхъ. міжное за овренем лам А. Меньшовъ.

## отклики.

По поводу статьи: "Состояніе духовенства въ Волынской епархіи по отчетамъ о.о. благочанныхъ за 1909 г. ("Епарх. Вѣд". № 8 за сей годъ).

Настоящей замѣткой я не намѣренъ упрекать въ чемъ либо автора означенной статьи, а тъмъ болъе возражать противъ справедливости сказанной въ ней. Хочу только подълиться тъмъ впечатлъніемъ, какое произвело на меня одно мъсто этой статьи. Мъсто это слъдующее:

"Нѣкоторые о.о. благочинные, въ округахъ которыхъ есть много священниковъ, не получившихъ семинарскаго образованія, характеризуютъ такихъ священниковъ непривлекательными чертами. "Нельзя умолчать" говоритъ одинъ о. благочинный, о тъхъ священникахъ, кои безъ должнаго образованія: здѣсь и проповѣди рѣдки, а если бываютъ, то читаются чужія, и народъ въ тѣхъ приходахъ какъ то грубъе: невоспитанъ и въ церкви стоитъ неблагоговѣйно" и т. д.

Допускаю, что, можетъ быть, въ округахъ этихъ "нѣкоторыхъ о о. благочинныхъ" всѣ свя щенники "безъ должнаго образованія" заслужили такую рекомендацію; но скорблю о томъ, что не нашлось ни одного о. благочиннаго, который бы также не умолчалъ и о такихъ священникахъ, которые хотя и безъ должнаго образованія, однако ни въ чемъ не уступаютъ священникамъ съ таковымъ образованіемъ, а многихъ изъ нихъ и превосходятъ. А что такіе священники (хотя можетъ быть и немного) въ нашой епархіи есть, это едва-ли кто станетъ оспаривать.

Изъ этихъ священниковъ есть такіе, которые выступаютъ со своими замътками на страницахъ нашего епархіальнаго органа, есть отличные проповъдники, есть такіе, о достоинствахъ которыхъ заявляли печатно прихожане и даже есть одинъ (а можетъ быть и не одинъ) благочинный, нѣсколько лътъ проходящій съ успъхомъ эту должность, избранный духовенствомъ и пользующійся его уваженіемъ. Не говорю уже о томъ, что почти всъ такіе священники хорошо знаютъ церковное пѣніе.

Что касается того явленія, что въ приходахъ съ неполучившими семинарскаго образованія священниками народъ "грубъ, невоспитанъ и неблагоговъйно стоитъ въ церкви", то и тутъ нельзя всецѣло винить именно нынѣшняго священника, если принять во вниманіе то важное обстоятельство, что кандидаты изъ "неокончившихъ", какъ у насъ на Волыни выражаются, обыкновенно назначаются въ плохіе приходы, съ "плохими" прихожанами, гдъ такъ или иначе сумъли воспитать народъ ихъ предшественники, на которыхъ, естественно, и падаетъ часть вины. Кромѣ того, прошу согласиться со мною такъ же и въ томъ, что не исключительно же въ приходахъ съ "такими" священниками народъ грубъ и невоспитанъ, а есть очень много приходовъ съ высокообразованными священниками, гдъ народъ все таки очень грубъ и невоспитанъ, и наоборотъ. Повидимому, въ воспитаніи прихожанъ играетъ роль не исключительно дъятельность священника, а и различныя другія условія, хорощо извъстныя каждому священнику.

Впрочемъ, въ предупреждение обвинения меня въ пристрастномъ освѣщеніи вопроса долженъ пояснить, что вышеприведенные отзывы мои относятся къ немногимъ изъ священниковъ безъ семинарскаго образованія, большинство же изънихъ заслуживаютъ данной имъ благочинными аттестаціи и защищать ихъ я не берусь. Тъмъ не

менъе характеризовать всъхъ поголовно священниковъ этой категоріи "непривлекательными чертами" обидно для тъхъ, которые заслуживаютъ отмъченными иначе. Едва ли можно быть послъ этого обвинять этихъ отцовъ и въ нежеланіи продолжать свое самообразованіе. Я глубоко убъжденъ, что стремленіе къ пріобрътенію познаній у нихъ есть; если же многіе не идутъ дальше желанія, то причины этого лежатъ не въ нихъ самихъ, а въ томъ, что они положительно не имѣютъ возможности истратить нѣсколько рублей на выписку журналовъ и книгъ, такъ какъ бюджетъ большинства изъ нихъ едва-ли не ниже бюджета псаломщиковъ на хорошихъ приходахъ. Устройте окружныя библіотеки и увидите, что эти батюшки будутъ первыми ихъ читателями.

II.

#### По поводу замѣтни о благочинныхъ въ № 8 "Епарх. Вѣдомостей".

Въ № 1 "Епарх. Вѣдомостей" авторъ "М", говоря "о бѣгствѣ благочинныхъ", главнымъ образомъ выставлялъ причиной бѣгства тяжесть труда, возложеннаго на каждаго изъ благочинныхъ, что для старика нерѣко бываетъ не въ моготу и старецъ-благочинный по этой причинѣ вынужденъ оставить возложенный на него постъ.

Это фактъ неопровержимый. Канцелярія благочиннаго теперь стала очень сложной, такъ что безъ посторонней помощи трудно справиться не только старому благочинному, но и молодому. Надо же имъть въ виду и приходъ и неръдко многолюдный.

По мнѣнію же о. Владиміра Ясинскаго, выссказанному въ № 8 "Епарх. Вѣдом.", причина бѣгства старыхъ о.о. благочинныхъ совершенно иная. Такой причиной служатъ современные либеральные священники, псаломщики изъ монастырскихъ и псаломщики діаконы. Приведу лучше всего его собственныя слова: "Не старость имъ мѣшаетъ служить, а мы, современные священники, съ нашими либеральными взглядами на жизнь, наши зазнавшіеся псаломщики изъ монастырскихъ и псаломщики-діаконы съ ихъ мечтой о священствъ".

Больно читать эти слова. Много ли примѣровъ въ природѣ, спрошу я, чтобы муха заѣла паука? Навѣрное, ни одного. А псаломщикъ по сравненію съ благочиннымъ не только муха, но и комаръ, одинъ нажимъ руки и онъ раздавленъ...

Далѣе, о. Владиміръ сѣтуетъ, что на должность благочинныхъ избираются молодые люди въ попираніе старческихъ сѣдинъ... Скажу, что и мнѣ въ жизни представлялся случай участвовать въ выборахъ благочиннаго и пришлось видать, какъ старцы іереи умоляли своихъ собратьевъ не возлагать на нихъ этого тяжкаго труда, а пото-

му если выбираются въ благочинные люди молодые, то по причинъ отказа старцевъ-јереевъ. О выборахъ благочинныхъ вы такъ пишите: "Вся бѣда здѣсь въ томъ, что допущены выборы благочинныхъ. Этимъ совсъмъ не консолидируется идея благочинія, а, напротивъ, умаляется ея значеніе и дается широкій просторъ случайностямъ. Хорошо еще, если благочиннаго избираютъ только свои собратія т.-е. священники, люди компетентные въ этомъ, но горе тому собранію, гдъ допускаются псаломщики, да еще съ полнымъ (?!) голосомъ. Согласитесь, въдь псаломщики низшіе члены причта, какое же они имъютъ право судить "настоятелей", что тотъ достоинъ, а тотъ недостоинъ быть благочиннымъ, наконецъ, не изъ ихъ же среды берутся кандидаты".

Читая эти слова, я скажу, что это право дала сама жизнь. Въдь псаломщикъ есть низшій служитель церкви, поставленный властію епископа и находящійся въ постоянномъ его въдъніи.

Въ этой замъткъ кстати не псаломщикахъ. Никто не повъритъ, что старцы благочинные уходять изъ за псаломщиковъ изъ монастырскихъ. Мнѣ недавно приходилось читать на страницахъ "Епарх. Въд." рапортъ одного священника на имя Его Высокопреосвященства, въ которомъ онъ писалъ, что самыми лучшими псаломщиками оказываются послушники изъ архіерейскаго дома, а о бывшемъ псаломщикъ изъ семинаристовъ писалъ, что былъ грубъ и непочтителенъ къ святынямъ. За последніе два года поднявшійся на Волыни престижъ псаломщика надо поддерживать, а не попирать и спасибо за то, что теперь духовенство стремится поднять престижъ псаломщика и сдълать его ближе къ своей священнической средъ. У многихъ священниковъ псаломщики приняты въ своемъ домъ и псапомщики за это отвъчаютъ своею любовью къ такимъ священникамъ. Но, конечно, не всякій псаломщикъ принятъ, а кто этого заслуживаетъ.

Въ заключеніе скажу, что пишу сіи строки съ цѣлью защитить псаломщиковъ отъ напраслины.

Сельскій дьячекъ.

#### ХРОНИКА.

Отпъваніе и погребеніе протоіврея Н. Н. Трипольскаго. 6-го марта въ г. Житоміръ хоронили о. протоіврея Николая Николаевича Трипольскаго. Заупокойную литургію въ Каведральномъ соборъ, куда наканунъ было перенесено тъло усопшаго, совершалъ Высокопреосвященнъйшій Антоній въ сослуженіи многочисленнаго бълаго и монашествующаго духовенства. По окончаніи литургіи предъ отпъваніемъ Каведральнымъ протоівреемъ К. І. Левитскимъ было произнесено слѣдующее слово, посвященное памяти почившаго.

"Мирное, спокойное теченіе душеспасительной Четыредесятницы въ Богоспасаемомъ градѣ нашемъ, въ православной семьѣ нашей нарушено... Гробъ, покойникъ сосредоточиваетъ нынѣ на себѣ вниманіе братіи святого храма сего "Се нынѣ видимъ лежаща посредѣ насъ" служителя Алтаря Господня, приносителя и совершителя Божественныхъ таинствъ, вѣрнаго стража дома и дѣла Божія, нелѣностнаго проповѣдника истины. Помыслимъ его краткую жизнь, помянемъ его любовь къ намъ и извлечемъ для себя урокъ, назиданіе.

Любилъ почившій поучать, любилъ разсказывать близкимъ и знакомымъ характерные моменты изъ своей жизни. Нѣкоторые изъ этихъ моментовъ и запечатлѣлись въ нашемъ сердцѣ и памяти.

Вотъ его первые шаги выступленія на поприще общественной дъятельности, на служеніе церкви и отечеству.

Чуждый русскому духу, грубый и жестокій соціализмъ свивалъ себѣ тогда (въ 70-хъ годахъ прошлаго столѣтія) гнѣздо на русской землѣ, шаталъ умы русскихъ людей и особенно молодого поколѣнія, колебалъ лучшіе устои русской жизни. Вмѣстѣ съ походомъ противъ государства объявленъ былъ походъ и противъ церкви. Враги церкви и отечества старались всюду разливать свой губительный ядъ.

Жизнь точно вышла изъ своей обычной кои двигалась впередъ неровными шагами. Грозившая опасность побуждала и возбуждала къ энергической дъятельности. Вниманіе лучшихъ людей давно уже съ безпокойствомъ слѣдило за водворявшеюся въ умахъ русскаго общества смутой. Пастыри словеснаго стада ясно видъли, что ихъ паства не идетъ по тому пути, который указанъ и начертанъ Единымъ Пастыремъ, что въ стадъ появилось много волковъ въ овечьей шкурѣ, которые и увлекали неразумныхъ за собой. Зловредное направленіе стало просачиваться и въ учебныя заведенія, проникло и въ школу. И сюда въ область воспитанія успѣло втиснуться чуждое направленіе и придавить правильное развитіе въ питомцахъ духовнаго начала, разобщить ихъ съ народною жизнію, съ исторіей и преданіями родной страны, охладить въ нихъ чувство участія въ судьбахъ отечества и образовать изъ нихъ Базаровыхъ съ върою въ лягушку, но не въ Бога.

Почившій собрать нашь съ первыхь дней своей пастырски-педагогической дѣятельности, какъ законоучитель юношества, твердо сталъ на почвѣ православной традиціи и народности, смѣ-

по и рѣшительно вступилъ въ жизненный водоворотъ, боролся, гдѣ и противъ кого нужно было, несъ въ жизнь добро и свѣтъ, черпая оружія для борьбы и источникъ жизненнаго обновленія въ мірѣ внутреннемъ и Богѣ, въ неистощимой силѣ слова Божія, въ правдѣ Христовой, въ сознаніи величія и красоты этой правды

Въ своихъ урокахъ и поученіяхъ время отъ времени раскрывалъ онъ жизненную силу нашей религіи и направлялъ дѣло религіознаго воспитанія такъ, чтобы оно содѣйствовало расширенію души учащихся, сливало бы ихъ душу съ религіей, съ душею всей церкви, воспитывалъ въ нихъ христіанскіе идеалы на противопоставленіи истины Евангелія житейской суетѣ, на освѣщеніи, съ Евангельской точки зрѣнія, жизненной перспективы.

Благолъпнымъ, чинно, неспъшно и съ возможною торжественностію совершаемымъ Богослуженіемъ часто привлекалъ онъ въ храмъ Божій самыхъ холодныхъ и равнодушныхъ посътителей и для нихъ мало по малу домъ Божій становился домомъ молитвы, колокольный звонъгласомъ радости и веселія, благов т стникомъ, зовущимъ "къ молитвъ благостной"; въ сердцахъ же истинныхъ сыновъ церкви Христовой внъдрялъ убъжденіе, что въ церкви Божіей непрестанно живетъ все то же и такое же важное, торжественное, неумирающее, какимъ было въ первые въка христіанства, что все здъсь направляется и оживляется благодатію Небеснаго Кормчаго—Всеосвящающаго, Зиждительнаго Божественнаго Духа, - все дышетъ тою въчною жизнію, отъ которой отворачивается близорукая современность, -- настойчиво проповъдывалъ, что участіе близкое, непосредственное въ церковной жизни —это тотъ спасительный якорь, съ которымъ христіанинъ можетъ выдержать всякія бури и невзгоды въ сей юдоли плача...

Шло время впередъ, вбивались въ нашемъ нъкогда "забранномъ" краъ новыя сваи утвержденія основъ русской государственности... настали 80-е годы — ужасное событіе 1 марта заставило русскихъ людей вдуматься въ то горестное положеніе, проанализировать тотъ ложный путь, какому шло русское общество, подражая во всемъ Западу; оживленнъе становилась повсюду дъятельность церкви, закипъла и на Волыни духовная и душевная работа: возстановлялись древнія братства, созидались школы, усилилась просвътительная и миссіонерская д'ятельность духовенства правильною организаціей внѣбогослужебныхъ бесѣдъ и чтеній, —во всѣхъ этихъ благополезныхъ для церкви Божіей и православнаго русскаго отечества мъропріятіяхъ почившій являлся однимъ изъ первыхъ піонеровъ, умомъ и сердцемъ откликался онъ на всякое благое начинание и да-

валъ ему надлежащее направление... Много на Волыни живых памятников его сердечных заботь, его неутомимых втрудова. Лишь только застучала въ двери православія злокозненная штунда, почившій первый выступиль на поле брани съ ору.жіемъ слова; началось чешское религіозное движеніе, ревнитель дома Божія -- почившій своими воодушевленными бесъдами, своими общедоступными поученіями много содѣйствовалъ вступленію ихъ въ лоно православной церкви, равно и укръпленію и утвержденію неофитовъ въ въръ и привязанности къ храму; устройствомъ же школъ вырывалъ подрастающее поколѣніе изъ тьмы невѣжества-отвлекалъ отъ сѣтей штунды и обольстительнаго вліянія католицизма. Сильно боролся почившій и съ воинствующимъ инославіемъ... Любилъ почившій нашу древне православную Волынь, серьезно изучалъ ея исторію, знакомился по преимуществу съ ея священными памятниками-памятниками старины въковъчной, глубоко назидательной. Замътные слъды своей плодотворной дъятельности оставиль онъ въ объихъ мужскихъ Житомірскихъ гимназіяхъ, въ женской Маріинской, и въ духовныхъ училищахъ - женскомъ и мужскомъ: храмъ во имя святыхъ первоучите. лей Славянскихъ въ послѣднемъ созданъ по его иниціативъ и его стараніями. До послъдняго момента своей земной жизни жилъ онъ интересами школы, воспитанія, законоучительства: въ періодъ своей бользни все скорбълъ, что не можетъ, не имъетъ силъ ходить на уроки Закона Божія.

Его трудамъ и заботамъ много обязано благолъпіе святыни и сего величественнаго храма. Жизнь и дъятельность почившаго, какъ священнослужителя, тъсно связана съ симъ мъстомъ селенія славы Господней. Его призваніе къ служенію церкви Божіей только на годъ упредило освященіе сего храма. И почившій, можно сказать, былъ живымъ свидътелемъ поучительной исторіи его, -- свидътелемъ и очевидцемъ того, какъ слава Преображенія Господня, въ честь котораго посвященъ сей храмъ, осіяла градъ нашъ и люди и какъ быстро пошло развитіе его и процвътаніе, при молитвенномъ заступленіи святыхъ Волынскихъ угодниковъ---нѣкогда земныхъ защитниковъ нашего отечества, нынъ же небесныхъ молитвенниковъ и представителей. Ему, его же дорогому участію и содъйствію обязанъ храмъ сей водвореніемъ здѣсь частицъ мощей родныхъ угодниковъ-преподобномученика Макарія Овручскаго, преподобнаго Өеодора Острожскаго и святыя праведныя Іуліаніи Дубровицко-Ольшанскія, къ коимъ благоговъйно върующая и молящаяся душа имъетъ возможность нынъ во всякое время припадать, лобызать ихъ и осънять себя молитвеннымъ благословеніемъ на трудный жизненный подвигъ...

Конченъ путь его временной, суетной жизни, земнаго странствованія, путь, устланный и

высокими радостями и дорогими потерями,—дарами любви, чести и славы, восторгами сочувствія и еще больше знаками и выраженіями печали и ударами скорби...

Безропотно, благодушно несъ почившій свой жизненный крестъ, смотрълъ онъ и на горе и на радость, на неудачи и удачи какъ на грани и ступени Провидѣнія Божія. Умѣлъ онъ въ трудную минуту и себя и другихъ утъшить и ободрить, подкрѣпить и усладить молитвою и надеждою на милость и благость Божію. И нынѣ изъ гроба въщаетъ онъ намъ и поучаетъ; "сицевое наше житіе, братіе, сіе на земли игралище, соніе есмы непостоянное, дуновеніемъ неодержимое, пареніе птенца преходящаго, корабль по морю слъда не имый... Теченіе скорое и жестокое есть, имже течемъ: дымъ есть житіе, пара и пепелъ, и прахъ по малѣ будемъ и яко цвѣтъ увядаемъ". (Пъснопънія изъ чина погребенія іерейскаго). Одного желаетъ онъ отъ насъ, одного проситъ, одинъ завътъ оставляетъ намъ всъмъ: "воспоминаю вамъ братіе мои и чада и друзи мои, не забывайте мя, егда молитеся ко Господу: молю, прошу и милъ ся дъю, навыкайте симъ въ мять и плачите меня день и нощь. Братіе возлюбленные, не забывайте мя, егда поете Господа: но помните братство и молите Бога, да успокоитъ мя съ праведными Господь".

Помолимся же, братіе, со всѣмъ усердіемъ и будемъ молиться, да вчинитъ Превѣчный Богъ духъ его — "въ вѣрѣ и надеждѣ любви и въ священномъ достоинствѣ благочестно пожившаго" — въ мѣстѣ свѣтлѣ и краснѣ, идѣже праведніи упокоеваются, да водворитъ его въ райскомъ наслажденіи, въ мѣстѣ селенія дивныя славы Своея.

На исходъ своего земнаго жительства все ждалъ онъ, все казалось ему, что вотъ вотъ наступитъ Пасха Христова, эта благоухающая весна духовной жизни. Да дастъ же ему Господъ "истъе причащатися въ невечернемъ дни Своего Божественнаго Царствія" Пасхи въчной и совершеннъйшей! Аминь".

Затъмъ Высокопреосвященнъйшимъ Антоніемъ соборне съ Преосвященнъйшимъ Гавріиломъ и всъмъ почти городскимъ духовенствомъ совершено самое отпъваніе усопшаго по чину погребенія іерейскаго, послъ чего, по окончаніи трогательнаго прощанія духовенства, родныхъ и близкихъ, гробъ былъ обнесенъ священниками вокругъ собора и установленъ на траурную колесницу. Крышку гроба несли учащіеся ІІ гимназіи, гдъ покойный состоялъ послъднее время законоучителемъ Печальное шествіе, сопровождаемое духовенствомъ, во главъ съ Преосвященнъйшимъ Гавріиломъ, направилось къ Вильскому кладбищу.

На кладбищѣ предъ открытой могилой два юныхъ питомца II гимназіи произнесли прочув ствованныя рѣчи.

Первымъ говорилъ ученикъ V класса Андрей Кокульскій.

"Тяжкую утрату переживаемъ мы въ эти дни, сказалъ гимназистъ Кокульскій. Не хочется върить, что о. Николай мертвъ, что мы не увидимъ его больше среди насъ. За небольшой промежутокъ времени своего учительства, благодаря необычайной доброть своего характера, покойный заслужилъ всеобщую любовь и уваженіе среди насъ---гимназистовъ. Изъ его отношенія къ намъ, кроткаго, довърчиваго и простого, видно было, что наша школа была для него семьей, каждому члену которой онъ всегда былъ готовъ помочь добрымъ, по истинъ отеческимъ совътомъ и на зиданіемъ. Какъ теперь вижу его свѣтлое чело, окаймленное съдинами, слышу его голосъ, проповъдующій намъ слово Божіе въ храмъ или же поучающій насъ Закону Божію въ классь. Но заболѣлъ ты, дорогой нашъ отецъ духовный, -- и мы страдали душою за тебя, все время, однако же, надъясь на твое выздоровленіе. Твой, сильный при жизни, организмъ давалъ намъ право надъяться, что ты, съ Божіею помощью, преодолжешь и на этотъ разъ свой старческій недугъ. Но по непреложному закону, общему для всего рода человъческаго, Господу Богу угодно было взять тебя отъ насъ-и ты умеръ, т. е., перешелъ въ другую, въчную жизнь, для истинныхъ христіанъ, каковымъ несомнънно былъ и ты, полную разныхъ радостей духовныхъ и неизсякаемаго блаженства. Но окончательное воздаяние по заслугамъ каждаго въ загробной жизни, какъ извъстно, настанетъ лишь послъ второго Страшнаго Пришествія Христова Спи же пока покойно, не забвенный нашъ наставникъ и знай, что память о тебъ будетъ въчно жить въ нашихъ юныхъ сердцахъ, а молитвы объ упокоеніи твоей души въ селеніяхъ праведныхъ никогда не прекратятся съ нашей стороны во исполнение апостольской заповъди: "Поминайте наставники ваша, иже глаголаша вамъ слово Божіе (Евр. 13,7)".

Послѣ Кокульскаго ученикъ VII класса Леонидъ Бычковскій, сказалъ слѣдующее:

"Съ глубокимъ прискорбіемъ смотримъ мы на сіе печальное зрѣлище. Многочисленная толпа собралась проводить тѣло глубокоуважаемаго пастыря. Проживъ на свѣтѣ свыше полстолѣтія и испытавъ, подобно другимъ, многія превратности жизни, онъ до конца ея остался съ сильной непреклонной волей, направленной на осуществленіе добрыхъ началъ. До конца жизни онъ оставался съ чистой душой, до конца жизни былъ поборникомъ правды, особенно онъ успѣлъ въ просвѣтительной дѣятельности. Въ продолженіи многихъ лѣтъ онъ наставлялъ, писалъ, училъ и проповѣдывалъ. Въ продолженіи многихъ лѣтъ

онъ законоучительствовалъ въ нашей гимназіи и снискалъ среди воспитанниковъ ихъ неограниченное довъріе и любовь. Его способъ преподаванія, его истинно отеческія къ намъ отношенія, заставляють насъ глубоко скорбъть о его кончинъ. Будемъ же молиться объ упокоеніи души о. Николая, да даруетъ ему Всеблагій Господь прощеніе всъхъ его вольныхъ и невольныхъ прегръшеній ".

При пѣніи духовенствомъ "вѣчной памяти" гробъ съ прахомъ почившаго былъ опущенъ въмогилу. Миръ праху о протоіерея и вѣчная память его душѣ!

По окончаніи погребенія учениками ІІ гимназіи была поднесена семейству покойнаго пріобр'ятенная ими икона святителя Николая Чудотворца. А преподавательскій псрсоналъ той же гимназіи въ память усопшаго пріобр'ялъ икону Алексія, митрополита Московскаго, которую также передалъ семь покойнаго.

# По Епархіи.

Посъщение преосвященнымъ Гавріиломъ, епископомъ Острожскимъ, своей паствы, и торжество чина Православія въ каведральномъ Острожскомъ соборъ.

Нежданно Господь сподобилъ Острожанъ пережить день особой духовной радости; одинъ изъ тъхъ дней, которые даютъ христіанину не только отраду въ молитвъ, но и уму его много пищи въ познаніи христіанскихъ истинъ, а сердцу сладостную любовь къ родному православію, какъ единому исповъданію неизмънно истинному, небесному и спасительному.

День этотъ—недъля православія съ ея поучительнымъ чиномъ ананематствованія, при архіерейскомъ служеніи, всъхъ отступниковъ отъ догматовъ православной церкви.

Службу въ этотъ день въ Острожскомъ соборъ совершалъ преосвященный Гавріилъ, епископъ Острожскій.

Преосвященный Гавріилъ, какъ начальникъ пастырской школы, имъетъ мъстомъ своего постояннаго пребыванія г. Житоміръ, но паства его—Острогъ и уъздъ, а качедра—древній мъстный соборъ. Чувство этого духовнаго родства съ Острогомъ, той материнской любви и заботливости, которая мыслями никогда не оставляетъ своихъ дътей, сказалось во всей силъ, къ нашей радости, при нынъшнемъ посъщеніи г. Острога преосвященнымъ Гавріиломъ. Не въ

моготу молодому Владыкъ, полному силъ и энергіи, сталась эта долгая разлука со своей первой, родной паствой. И въ порывъ высшаго духовнаго подъема, послъ говънія первой седмицы поста, онъ разрываетъ узы обычнаго служебнаго дъла, и спъшить въ свой Острогъ къ родной паствъ: спъшить тъснъе сродниться съ нею, объединиться молитвою, и провозгласить здёсь, въ соборе, на месте подвиговъ за веру торжество непобъдимаго великихъ предковъ, православія. Здісь, послі поученія и молитвы, Владыка громогласно провозглашаеть анавему всвмъ отступникамъ отъ православія, втиную память скончавшимся ен подвижникамъ и многолтте твмъ "христоименитымъ чадомъ, иже нынв утверждають православіе".

Владыка прибыль въ Острогъ въ субботу первой седмицы великаго поста, 26 февраля, въ  $1^{1/2}$  часа пополудни; остановился въ домѣ о. настоятеля собора. Всенощное бденіе, торжественной встрвчи Владыки, началось 6 часовъ вечера. Передъ шестопсалміемъ однимъ изъ соборныхъ священниковъ прочтено было посланіе Святъйшаго Сунода о предстоящемъ прославленіи 4 сентября с. г. Іоасафа, епископа Бългородскаго. Послъ первой канизмы самъ Владыка въ душевной и простой ръчи выяснялъ предстоящій чинъ анаоематствованія значение дня торжества православія. Владыка убъдительно говорилъ, что спасеніе возможно только въ лонъ православной церкви и внъ ея нътъ спасенія; что христіанство весьма тъсно связано съ церковію, такъ что и христіаниномъ, по праву, можетъ называться лишь тотъ, неизмённо принадлежить къправославной церкви. Эта пастырская беседа, не смотря на продолжительность, была прослушана съ особымъ вниманіемъ, такъ какъ она открывала завъсу новыхъ знаній въ христіанствъ и отвъчала запросамъ времени. Всенощная окончилась 11-мъ часу ночи.

Чинъ православія съ аначематствованіемъ являлся новинкой для Острога и по сему произвелъ здъсь на молящихся особое впечатлъніе и впечатлъніе самое благопріятное. Во первыхъ. этоть чинъ воочію уб'вдиль въ томъ, что анаоематствование не есть проклятие церковию всъхъ несогласныхъ съ ея мнвніями въ ввроученіи, а только громогласное отлучение отъ себя всъхъ отступниковь отъ догматовъ православной церкви, т. е. подтверждение того, что сами съ собою уже сдълали отступники, и то послъ просительныхъ молитвъ о ихъ вразумленіи: "О еже просвътити мысли невъріемъ помраченныхъ томъ своего богоразумія и сопричести ихъ избранному своему стаду". Во вторыхъ, этотъ умилительный и весьма содержательный чинъ учитъ народъ, что нельзя легкомысленно относиться ко всякимъ върованіямъ, такъ какъ истина одна и исповъданіе правое возможно только одно, и посему нужно быть твердымъ въ своей преданности церкви. Наконецъ, этотъ чинъ показываетъ, что христіанство не есть сумма отвлеченныхъ истинъ, а живая мать, которая, безмърно милуя своихъ дътей, караетъ ей непокорныхъ. Эта личность церкви, какъ живого организма, здъсь особенно рельефно выдълялась. Такое пониманіе чина православія особенно яснымъ стало послъ литургійной проповъди Влалыки.

торжественный молебенъ съ чиномъ Ha анаоематствованія вышло во главъ Владыки на средину храма 10 священниковъ и 4 діакона. Протодіаконъ торжественно трижды пропълъ на солеи, предъ образомъ Спасителя, -- "Кто Богь велій, яко Богъ нашъ; Ты еси Богъ творяй чудеса единъ". Затъмъ обратясь къ народу и громогласно засвидътельствовавъ особый промыселъ Божій "о возлюбленномъ Своемъ достояніи святой церкви", протодіаконъ на распъвъ прочелъ сумволъ православной въры. Чтеніе этого исповъданія онъ закончилъ пъніемъ "Сія въра апостольская, сія въра отеческая, сія въра православная, сія въра вселенную утверди". И снова протодіаконъ при полной тишинъ громогласно провозгласилъ: "Противящихся сей истинъ, священному писанію послъдующе и первенствующія церкве преданій держащеся, отлучаемъ и ананематствуемъ". При этихъ словахъ невольно дрожь пробъжала по тълу.

За симъ послъдовало торжественное провозглашение 12 анаоематствований, съ пъниемъ слова "аначема" прежде духовенствомъ, затъмъ хоромъ. Одно анавематствование было отъ Волынской паствы въ такихъ словахъ: "Отпавшимъ отъ православной христіанской въры въ латинство тремъ стамъ и седми, и въ лютеранство седми, и въ штунду тридесятимъ, и въ іудейство единому, анавема" (за время отъ 5 марта 1910 г. по 25 февраля 1911 г. отпало на Волыни 345 человъкъ). Торжество чина закончилось провозглашеніемъ в чной памяти вс вмъ поборникамъ православія, начиная отъ царей, великихъ князей и императоровъ греческихъ и русскихъ и кончая встми православными христіанами, скончавшимися въ исповъданіи въры православной, а также многолътіями Государю Императору, Царствующему Дому, патріархамъ, епископамъ и народу православному. Во время богослуженія, которое окончилось около трехъ часовъ пополудни, соборъ былъ переполненъ моляшимися.

Отдыхъ Владыки былъ крайне непродолжителенъ. Уже въ половинъ шестого Владыка былъ въ Новомъстскомъ храмъ, а въ 7-мъ часу слушалъ вечерню въ соборъ и затъмъ служилъ молебенъ у св. раки Преподобнаго. При прикладованіи народа ко св. мощамъ, Владыка болъе

часу поучалъ въ истинахъ христовой въры. Поучение чередовалось общимъ пъниемъ обычныхъ молитвъ, по указанию Владыки: "Отче нашъ, Върую, евангельския блаженства" и др.

Такъ "свято"—въ молитвенномъ подвигъ и поученіяхъ проведенъ Острожанами день торжества Православія въ общеніи со своимъ Архинастыремъ.

Понедъльникъ Владыка провелъ въ мужской гимназіи,—здъсь онъ присутствовалъ на всъхъ урокахъ, имълъ бесъду съ преподавателями. Вторникъ Владыка пробылъ цълый день въ женскомъ гр. Блудова училищъ и въ Кирилло-Меоодіевскомъ Братствъ. Въ полдень Владыка служилъ панихиду въ Братскомъ храмъ по Императоръ Александръ II, въ 30-ю годовщину мученической его смерти.

Въ среду Владыка былъ на утренней молитвъ и на урокахъ въ соборной церковно-приходской школъ; за симъ посътилъ городское двухклассное училище, гдъ пробылъ до 3 часовъ пополудни. Въ 4 часа Владыка уъхалъ на вокзалъ для слъдованія въ Житоміръ.

Возблагодаримъ же Господа Бога тако изволившему о насъ, и посылающему своихъ Архипастырей, яко ангеловъ, для благовъстія царствія Христова: "Покайтеся, приближибося царствіе небесное".

Острожская паства счастлива имъть теперь своего Архипастыря. Но вмъстъ съ каоедрой надлежить ей вопросъ и объ устройствъ для Владыки дома въ Острогъ, гдъ бы снъ могъ свободно проживать лътомъ и въ зимніе праздники, во время не учебное въ пастырской школъ. Жизнь Владыки въ Острогъ, котя мъсяцами, принесла бы древнему граду съ его историческимъ соборомъ и многими сотнями учащихся несомнънную пользу.

Да поможеть же Господь и въ этомъ.

Священникъ М. Тучемскій.

## ПЕЧАТЬ.

На страницахъ многихъ "Епар. Вѣдомостей" раздаются сѣтованія на паденіе монастырскаго авторитета и раскрываются причины этого печальнаго явленія, но рѣже указываются средства къ возвышенію вліянія пастыря на пасомыхъ, по сему считаемъ не лишнимъ познакомить въ извлеченіи читателей съ статьей о. Гр. Лебедева, напечатанной въ "Оренб. Епарх. Вѣдомостяхъ".

Много говорилось и писалось о томъ, что пастыри церкви обособились, отдалились отъ народа - своихъ пасомыхъ, нътъ между ними прежней близости, связи и проч., отсюда и наросло, накопилось такъ много ненормальностей въ области церковно-приходской жизни, которая настоятельно требуетъ упорядоченія, полной реформы. Отчужденность и обособленность многіе понимаютъ односто. ронне и больше усматриваютъ въ нѣкоторыхъ внѣшнихъ культурныхъ улучшеніяхъ, какъ-одеждъ, жилищъ, обстановкъ, образъ жизни, привычкахъ и т. д., отсюда и близость, и связь толкують въ томъ же превратномъвидъ. Но при чемъ здъсь внъшность? Дъло не во внъшности, а во внутренней связи, въ сродствъ душъ, сердечной близости, въ общемъ стремленіи въ дѣлѣ спасенія, въ непосредственномъ полномъ усвоении міровоззрѣній, взглядовъ, понятій, словомъ, всего душевнаго уклада семейной и общественной жизни своихъ пасомыхъ и проч.; безъ знанія и усвоенія всего этого никакая форма не поможетъ. Вотъ эта-то область, эта сторона не изслѣдуется, не усвояется во всей своей подробности, ей мало удъляютъ вниманія, о ней знають въ общихъ чертахъ, поверхностно, а потому къ ней не прилагаютъ особаго сердца, между тъмъ основательное знаніе этой области, непосредственное искренне сердечное участіе во всъхъ ея отрасляхъ, ведетъ къ полному внутреннему сближенію и связи пастыря съ пасомыми, и имъетъ весьма цѣнное и важное значеніе и вліяніе, какъ въ плодотворности пастырской дъятельности, такъ и въ пріобрътеніи пастырскаго авторитета, престижа.

Сфера пастырской дѣятельности настолько обширна, что подъ силу только великимъ людямъ, а потому она обычно сводится и замыкается въ извѣстныя рамки. Если совершаетъ священникъ истово и благоговѣйно богослуженія и при исполненіи требъ, даетъ наставленія при исповѣди и проч., ведетъ примѣрнымъ священникомъ, добре правящимъ свое стадо. Но вѣдь недостаточно быть примѣрнымъ священникомъ, нужно быть еще и пастыремъ-отцомъ..

Добрыя, близкія сердечныя отношенія пастыря-отца къ своимъ пасомымъ, чуждыя высокомѣрія и гордости, но полныя любви и добраго расположенія къ нимъ, при примѣрной службѣ, имѣютъ огромное значеніе и дѣйствіе въ сферѣ пастырской дѣятельности.

Помимо того, что они даютъ болѣе вѣрное и цѣлебное средство въ отношеніи исцѣленія больныхъ и недужныхъ и проч.. черезъ нихъ устанавливается тѣсная внутрен-

няя связь, полная взаимнаго довърія и любви, ими же обусловливается и создается истинный престижъ и авторитетъ пастыря церкви, а не созданный искусственно: неприступностью, высокомъріемъ, страхомъ, начальнымъ тономъ.

Надъ этимъ нужно серьезно позадуматься теперь, ибо въ настоящее, неговоря уже про недавно минувшее, время только и слышишь о томъ, что авторитетъ пастыря церкви прогрессивно падаетъ, по мѣстамъ сошелъ на нѣтъ, такъ что нѣкоторымъ пастырямъ прихожане при встрѣчѣ перестали кланяться, т. е. удовлетворять требованіямъ приличія самой обычной вѣжливости, а индѣ начали и дерзости говорить и оскорбленія наносить.

А при отправленіи и исполненіи обязанныхъ требъ такая поднимается свара изъза вознагражденія, что и всякій стойкій, уравновѣшенный характеръ становится въ тупикъ, отступаетъ назадъ. И пастырь церкви, котораго раньше слушали, безпрекословно повиновались, исполняли его слово, положительно теряется, останавливается въ недоумѣніи и смущеніи. И всю вину измѣнившагося порядка вещей сваливаетъ и всецѣло приписываетъ освободительному движенію и исключительно все объясняетъ своевременнымъ вѣяньемъ.

Безспорно, послъднее сыграло очень важную роль въ данномъ отношеніи и дапо сильный толчекъ въ этомъ направленіи. И особенно тъмъ, гдъ отношенія пастыря съ пасомыми были чисто внѣшенія, формаль. ныя, сшитыя на живую нитку, разодрались, распались по всъмъ швамъ. Однако нельзя сказать про тъ мъста-приходы, гдъ у пастыря съ пасомыми установилась, тъсныя внутренняя связь. Тамъ даже въ самое жаркое время революціи отношенія къ пастырю не портились, оставались безъ всякаго измѣненія. Тогда какъ въ одномъ селѣ жизнь священника во всъхъ отношеніяхъ становилась прямо нестерпимой, невыносимой, а въ другомъ-все, какъ говорится, обстояло благополучно. Но и здѣсь обычно объяснялось тъмъ же освободительнымъ движеніемъ. Этотъ, молъ, батюшка красный, либералъ, бълый или по меньшей мъръ сочувствующій революціонному движенію, а потому его оставляютъ въ покоъ, его не трогаютъ и отношеній къ нему не измѣняютъ, а этотъ черный, реакціонеръ и проч., а потому онъ виноватъ во всемъ. Допустимъ, что это такъ. Но тогда почему же шестидесяти-семидесятилътніе старики священники и многіе другіе, которыхъ никоимъ образомъ невозможно было заподозрить въ какой либо прикосновенности къ освободительному движенію, или въ сочувствіи ихъ къ нему, продолжаютъ жить съ своими прихожанами въ хорошихъ и добрыхъ отношеніяхъ? Да кромѣ того вѣдь и раньше освободительнаго движенія, и въ давнія времена, и всегда, бывали случаи неудовольствій, раздоровъ между пастырями и прихожанами и гоненій на пастырей; освободительное движеніе дало только гораздо больше случаевъ въ этомъ отношеніи.

Такимъ образомъ нельзя все сваливать на освободительное движение и имъ всецѣло объяснять падение пастырскаго авторитета, престижа. Истинный авторитетъ не боится бурь, невзгодъ, онъ выдержитъ натискъ враждебной силы, а ложный—основанный на высокомѣріи и гордости и проч, и при не большомъ вѣяніи вѣтерка падаетъ ницъ.

Высокомъріе и гордость вообще отталкивающее дъйствіе производять на всъхъ и каждаго, а на нашего простолюдина, въ большинствъ всегда скрытнаго, недовърчиваго, запуганнаго, боязливаго и тъмъ паче.

Итакъ, если и всегда, то особенно въ настоящее время приходскому духовенству слѣдуетъ, за кѣмъ это имѣется, оставить спѣсь, высокомѣріе, гордость, начальническій тонъ и обратить серьезное вниманіе на установленіе болѣе близкихъ сердечныхъ отношеній со своими пасомыми, хотя бы для исправленія тѣхъ поврежденій въ церковно религіозной области и вообще въ приходской жизни, кои нанесены освободительнымъ движеніемъ. Ибо только при внутренней близости, полномъ довѣріи со стороны пасомыхъ возможна плодотворная работа въ этомъ отношеніи

## Изъ обозрѣнія духовныхъ журналовъ.

Въ Январьской книгъ журнала "Чтенія въ Обществъ Любителей Духовнаго Просвъщенія" помъщены слъдующія статьи: "О Саддукеяхъ"— свящ. І. В. Арсеньева, "Московскій придворный Благовъщенскій соборъ"—прот. Н. Д. Извъкова, "Религіозно-нравственное состояніе деревни за послъднія 5 лътъ"—свящ. Н. С. Лебедева, письма архіепископа Неофита (Кишиневскаго) къ А. А. Невскому.

Въ "Приложеніи" печатается катологь книгь Московской Епархіальной библіотеки — отдълъ 2-й, Патрологія—книги на русскомъ и славянскомъ языкахъ. Кстати сказать, каталогъ печатается очень подробный, съ полнымъ перечисленіемъ каждаго названія свято-отеческаго тво-

ренія, съ указаніемъ переводчиковъ книгъ (съ греческаго и латинскаго языковъ на русскій), даже съ помъткою тъхъ духовныхъ журналовъ, откуда берется извъстное святоотеческое сочинение, т. е., гдъ было въ первый разъ оно напечатано на русскомъ языкъ.

Этотъ каталогъ можно поставить въ образецъ для составителей каталоговъ нашихъ церковныхъ-Епархіальныхъ, благочинническихъ и приходскихъ библіотекъ, въ которыхъ чаще всего совершенно нътъ никакихъ каталоговъ, а если гдъ они и существуютъ, то, большею частью, составлены или небрежно и невнимательно, или безъ всякаго знанія діда... А, извітстно, что въ порядочной библіотекъ безъ хорошаго каталога невольно чувствуешь себя, какъ въ домъ безъ хозяина-книги тебя не слушаются, не отыскиваются, или отыскиваются какія-нибудь совершенно ненужныя, случайныя!

Отсюда правило для всякаго священникадля своей церковной библіотеки нужно составлять каталогъ подробный, умъло, по образцу полныхъ-напечатанныхъ лучшихъ каталоговъ.

Обращаясь къ статьямъ названной книжки журнала, мы встрвчаемъ, какъ теперь обычно дълается всъми нашими учено-богословскими журналами, -- "продолженія", начала, отрывки статей: полная и законченная статья въ этомъ № журнала—только одна ("Религіозно-нравственное состояние деревни"), а остальныя встотрывки, незаконченныя статьи.

Остановимся сначала на законченной статьъ, имъющей, при томъ, и современный, животре-

пещущій интересъ.

Статья о деревнъ (свящ. о. Н. С. Лебедева) написана очень живо, интересно, хорошимъ, почти разговорнымъ-яснымъ и образнымъ языкомъ, а потому читается съ большимъ интересомъ.

Авторъ этой статьи пишетъ про себя, что онъ много лътъ уже наблюдалъ духовную жизнь деревни: два года онъ былъ учителемъ и двадцать четыре года-священникомъ въ посадахъ Московской губерніи. Онъ сравниваеть русскую деревню недавняго прошлаго и деревню современную, по своимъ личнымъ наблюденіямъ, и свои соображенія везд' строить на прим' рахъ жизни своего сельскаго прихода.

Въ прежней до 1905 г. русской деревнъ всв селяне ходили въ церковь, за большой грвхъ считали идти въ церковь, попивши чаю... А теперь большинство мужчинъ (въ приходъ автора) въ праздники съ утра уходятъ въ чайныя, сидять за чаемъ и читають газеты. Въ церкви бываеть 40 старухъ и молодежь, пожелавшая похвастаться своими нарядами!

На измънение нравовъ прихожанъ о. Лебедева повліяла фабрика. Наприм'тръ, отношеніе крестьянъ къ постамъ замътно измънилось,

именно, подъ вліяніемъ сосъднихъ фабричныхъ... Фабричные нарушаютъ посты и ссылаются при этомъ на трудность своей работы, при которой нужна, будто бы, только мясная пища! По мнвнію ихъ, поститься должны только одни монахи. Эти же самыя разсужденія противъ постовъ перешли теперь съ фабрики къ народу.

Отношение къ священнику въ новой деревнъ измънилось до послъдней степени: съ священникомъ сталкиваются только при требахъ и при томъ исключительно почти на почвъ денежныхъ разсчетовъ... Добраго священника стараются эксплуатировать и обманывать, а требовательному или просто аккуратному священнику заявляють: "мы не обязаны тебъ давать то-то и то!"

Бороться съ одичаніемъ деревни, по мысли автора, можно только тогда, когда приходскому священнику будеть дана широкая возможность устраивать различные приходскіе союзы, Братства, общества; когда можно будетъ ему самостоятельно объединять прихожанъ въ дружныя сообщества трезвости и нравственной строгости.

Очень оригинальны письма архіепископа Неофита къ его другу - смотрителю Духовнаго Училища. Видно особенно нъжное, любящее сердце архіепископа: въ письмахъ то и дъло мелькаютъ обращенія , мой сизый голубчикъ, "незабвенный и неизмённый другь и брать" и т. п. Письма очень характерны для сравненія недавняго прошлаго и нашего времени: въ 1882 г., когда писались онъ, чай, напр., былъ такою ръдкостью, что его приходилось архіепископувыписывать; спать ложился архіепископъ въ 8 часовъ вечера, а вставалъ въ 4 часа у. - къ утрени!

# Извъстія и замътки.

## Новый семинарско-училищный уставъ. Учебная часть.

Въ послѣднихъ №№ журнала "Церковный Вѣстникъ" помъщены обстоятельныя свъдънія о предлагаемой реформъ духовныхъ семинарій и училищъ. Такъ какъ вопросъ о реформъ нашей духовной школы является вопросомъ, представляющимъ въ настоящее время общій и жгучій интересъ, то считаемъ нужнымъ познакомить въ извлеченіяхъ читателей нашего епархіальнаго органа съ содержаніемъ этихъ статей академическаго журнала.

Въ частности административной проектъ новаго устава не дълаетъ какихъ-либо существенныхъ измъненій сравнительно съ дъйствующимъ досель школьнымъ законодательствомъ.

Въ частности учебной выработанный Учебнымъ Комитетомъ проектъ семинарско-училищнаго устава имъетъ много отличій по сравненію съ уставомъ дъйствующимъ, Однимъ изъ самыхъ существенныхъ нареканій на духовную школу въ послъднее время сдълалось то, что школа эта учитъ совсъмъ плохо. По отношенію къ общему образованію этотъ упрекъ раздавался давно и вызвалъ уже нѣкоторыя временныя измѣненія въ учебномъ курсъ. Но при болъе внимательномъ и требовательномъ взглядъ оказалось, что и богословскій элементъ духовно-школьнаго обученія поставленъ не совсъмъ удовлетворительно, что замътили и самые школьные дъятели. Нъкоторые богословскіе предметы существуютъ доселѣ въ видѣ, можно сказать, архаическомъ, совершенно не удовлетворяя практическимъ задачамъ обученія; другіе отстали отъ требованій современной жизни. Проектъ новаго устава дълаетъ радикальный пересмотръ учебнаго курса и старается исправить всъ замъченные недостатки.

Въ духовномъ училищъ предметами богословскаго образованія остаются попрежнему св. исторія и катихизисъ съ богослуженімъ. На всѣ эти предметы отводится также 12 уроковъ. Однако, ихъ постановка нъсколько повышается. Дъло въ томъ, что отъ поступающихъ въ училище уставъ предполагаетъ требовать большихъ свѣдѣній, чѣмъ было досель; между прочимъ по св. исторіи требуются познанія въ объемѣ курса одноклассной начальной школы. Это даетъ возможность, при тъхъ же 6-ти урокахъ св. исторію въ училищъ изучать основательнъе, обратившись къ знакомству и съ самыми св. книгами-источниками св. повъствованій. Ученіе о богослуженіи проектъ нъсколько съуживаетъ, назначая на него вмъсто трехъ два урока и предполагая лишь задачу ознакомпемія учениковъ съ самымъ порядкомъ совершенія церковныхъ службъ, подробное же ихъ изъяснение оставляя на долю семинаріи. Зато на катихизисъ, какъ болъе трудный предметъ, назначается 4 урока. Такое изміненіе представляется вполнъ цълесообразнымъ, такъ какъ дъйствительно литургическія тонкости для питомцевъ училища излишни, а катихизисъ, какъ основа христіанскаго въроученія, долженъ быть усвоенъ сознательно и твердо.

Въ семинарскомъ курсѣ богословскіе предметы подвергаются уже болѣе существенному измѣненію. Св. Писаніе по количесву уроковъ и распредѣленію остается въ прежнемъ видѣ; но его постановка предполагается иная. До сихъ поръ, какъ извѣстно, въ семинаріяхъ изучали не столько самыя св. книги, сколько учебникъ, съ его предварительными" свѣдѣніями и толкованіями.

Въ результатъ такой системы получается, что воспитанники не только не знакомы со всъмъ свящ. текстомъ, но даже и съ наиболъе важными книгами они знакомы отрывочно, эпизодически. Проектъ устава настойчиво указываетъ, что такая постановка неправильна и что надо изучать самый св. текстъ, а исагогическія свѣдѣнія слѣдуетъ сообщать въ краткихъ чертахъ, относя знакомство съ разными отрицательными ученіями къ курсу высшей школы... Положеніе догматическаго богословія въ семинарскомъ курсъ остается прежнимъ; но его программа расширяется. Во-первыхъ, теперь требуется изученіе исторіи догматовъ, какъ восполнение свъдъний церковно-историческихъ. Затъмъ, въ семинаріи упраздняется, какъ особый предметъ, обличительное богословіе, и разборъ въроисповъдныхъ разностей присоединяется къ богословію догматическому. Перестановка—вполнъ отвъчающая существу дъла, потому что отъ нея выигрываетъ и догматическое богословіе и обличительное. Догматы православной церкви представляются значительно отчетливъе и выпуклъе при сравнительномъ сопоставленіи съ вѣроисповѣдными разностями; а полемико-критическія замъчанія становятся гораздо основательнье и понятнъе рядомъ съ положительнымъ ученіємъ прав.-церкви и исторіей его развитія. Къ двумъ урокамъ нравственнаго богословія проектъ прибавляетъ еще два. Дълается это въ виду того, что на урокахъ нравственнаго богословія предполагается недавно введенное "обличеніе соціализма", а также и потому, что съ нравственнымъ богословіемъ соединятся пастырское, досель входившее въ составъ "практическаго руководства для пастырей". Такое соединеніе опять вполнъ нормально, особенно если принять во вниманіе отмъчаемое ниже видоизмѣненіе того искусственнаго конгломерата, какой представляетъ упомянутое "практическое руководство". На основное богословіе прибавляется одинъ урокъ и наука передвигается въ третій классъ, съ тою цълью, чтобы дать воспитанникамъ возможность познакомиться съ положительною истиною христіанства прежде, чъмъ они приступятъ къ изученію разныхъ отрицательныхъ философскихъ ученій. — Церковная исторія, при 12 урокахъ, распредъляется равномърно по всъмъ классамъ семинаріи, а самый курсъ ея увеличивается патрологическимъ элементомъ въ видъ знакомства съ самыми твореніями св. отцовъ. Эта перемѣна въ распланировкъ данной науки весьма существенная и представляетъ, какъ уже неоднократно отмѣчалось въ печати, весьма сомнительную выгоду. Но проектъ устава силится защитить свое нововведеніе, ссылаясь на то, что догматическія тонкости можно въ первыхъ классахъ обходить, оставляя ихъ до догматическаго богословія, и оправдывая себя желаніемъ сообщить богословскій характеръ всему семинарскому курсу, при

чемъ изъ богословскихъ предметовъ, кромъ св. Писанія, допускаетъ возможность опущенія до низшихъ классовъ единственно церковная исторія. Насколько оправдается въ данномъ спучав оптимизмъ авторовъ проекта, покажетъ будущее; но педагогическая среда, видимо, его не раздъляетъ. -На литургику проектъ полагаетъ четыре урока вмъсто трехъ, въ виду того, что къ литургикъ присоединяется новый предметъ-церковная археологія и сюда же концентрируются литургическія свѣдѣнія изъ "практическаго руководства для пастырей ".-- Не малую заслугу проекта новаго устава составляетъ то, что онъ радикально peформируетъ пресловутою семинарскую "гомилетику". Самое неудобопонятное название это упраздняется и замѣняется "церковнымъ проповѣдничествомъ". Главное же-совершенно измъняется характеръ преподаванія этого предмета. Теорія проповѣди исключается, а все вниманіе устремляется на практическую подготовку къ проповъданію, состоящую въ разборъ и изученіи образцовыхъ проповъдей и составленіи и произношеніи собственныхъ. Между прочимъ, уставъ требуетъ, чтобы обращено было вниманіе и на произношеніе—декламацію. Все это перемѣны, которыя слъдовало бы сдълать давно. -- Столь же цълесообразно и превращение такъ называемаго "практическаго руководства для пастырей" церковную канонику. Пестрая наука практ. руков., составленная изъ разныхъ элементовъ, влачила въ семинаріи жалкое существованіе. Единственно цъннымъ въ ней былъ элементъ каноническій, но онъ былъ поставленъ совсъмъ слабо и не жизненно. Между тъмъ элементарное церковноюридическое образованіе пастырю необходимо не менъе знанія богословія. Новый проектъ устава восполняетъ этотъ недостатокъ, выдъливъ изъ практ. руков. пастырское богословіе и литургическій элементъ и оставивъ тольхо элементъ каноническій, конечно уже въ болѣе широкой постановкѣ, при трехъ урокахъ въ недѣлю. -- На исторію и обличеніе раскола и сектантства оставлено 7 уроковъ, хотя курсъ прежней каеедры и сократился съ выдъленіемъ обличительнаго богословія, чтобы дать возможность основательнъе поставить преподаваніе этого предмета, столь важнаго въ настоящее время. -- На церковное пъніе прибавлено по одному уроку въ училищѣ и семинаріи.

Такимъ образомъ, проектъ устава значительно усиливаетъ богословскій курсъ духовной школы и старается дать ему наиболѣе цѣлесообразную постановку, приспособительно къ требованіямъ педагогическимъ и практическимъ задачамъ пастырскаго служенія. Свою задачу проектъ здѣсь выполняетъ въ общемъ удовлетворительно, если не считать распланировки церковной исторіи, въ раціональности каковой могутъ быть справедливыя сомнѣнія.

Но, повышая курсъ богословскій, проектъ устава не уменьшаетъ, а также увеличиваетъ и курсъ общеобразовательный, выходя изъ того справедливаго предположенія, что съ одной стороны, для служителей церкви необходимо широкое общее образованіе, съ другой - надобно дать выходъ въ свътскія высшія учебныя заведенія той части духовнаго юношества, которая не чувствуетъ въ себъ призванія къ пастырскому служенію. Потому уставъ стремится поставить общее образованіе настолько широко, чтобы по возможности курсъ духовной школы равнялся курсу гимназій. Въ частности, усиливается преподаваніе русскаго языка въ училищахъ тѣмъ, что отъ поступающихъ въ училище требуются повышенныя знанія, такъ что при тъхъ же 19 урокахъ училищное изучение должно быть основательнъе. На словесность въ семинаріи прибавляется 3 урока и въ курсъ ея включается исторія иностранной литературы и русской литературы новъйшей до Чехова включительно. Число уроковъ по гражданской исторіи въ семинаріи увеличивается на 3, при 4 урокахъ эпизодическаго курса въ духовномъ училищъ. Въ преподаваніи философіи вводится немаловажная перемъна. Исторія философіи и "начальныя основанія", которыя вмѣстѣ на практикъ никакъ не могли умъститься доселъ, что заставляло ограничиваться или однимъ предметомъ, или частями обоихъ, теперь соединяются (впрочемъ, въ пожеланіи) въ одну дисциплину историко-критическій обзоръ философскихъ направленій. Такое видоизмѣненіе, несомнѣнно, должно сдълать болъе интереснымъ и сознательнымъ усвоеніемъ философіи, смягчивъ, съ одной стороны, прежнюю сухость исторіи философіи, а съ другой -- отвлеченность такъ называемыхъ "начальныхъ основаній". По математикъ прибавляется 1 урокъ въ училищъ и 3 въ семинаріи. При этомъ въ виду того, что отъ поступающихъ въ училище предполагается требовать уже знаніе четырехъ дъйствій ариеметики надъ цѣлыми и отвлеченными числами, курсъ ариеметики въ училищъ заканчивается въ третьемъ классъ, а въ четвертомъ классъ, при 3 урокахъ, начинается изученіе алгебры и геометріи. Въ семинаріи проходится алгебра, геометрія и тригонометрія въ объемѣ первыхъ шести классовъ гимназій и реальныхъ училищъ, при чемъ требуется обратить вниманіе на практическія упражненія. Природовъдъніе въ училищъ оставляется въ прежнемъ видъ. Но число уроковъ физики въ семинаріи доводится до 8 и изучать ее полагается уже съ отдъломъ химіи, доселъ непроходимымъ. На географію прибавленъ одинъ урокъ. Въ пятомъ классъ семинаріи положено преподавать космографію, и особенно въ отдълъ физической географіи съ ея геологическими свъдъніями, важными для богословскихъ цълей. Дидактика остается въ существующемъ видъ. Гигіена съ медициной (V и VI кл. сем.), при 4 ур, дълаются предметами обязательными. Древніе языки оставлены при тъхъ 20 урокахъ каждый (по 10 въ учил. и сем.), какіе они теперь имъютъ, послъ недавняго сокращенія, и цълью ихъ ставится не столько филологическое изученіе языка, сколько практическое умъніе читать и понимать древнихъ авторовъ. Новые языки (фран. и нъм) вводятся въ училища при 9 урокахъ, а въ семинаріи получаютъ по 10 часовъ и дълаются обязательными (одинъ по выбору). По образцу гимназій, въ духовныхъ училищахъ вводится даже рисованіе.

Такая постановка общеобразовательных предметовъ въ значительной степени приближаетъ духовную школу къ свътской. Проектируемый училищно-семинарскій курсъ только со стороны филологическаго и математическаго образованія нъсколько уступаетъ гимназическому; но зато даетъ солидное образованіе философское. Питомцы будущей семинаріи, повидимому, должны дъйствительно быть людьми достаточно образованными и въ то же время безъ особаго труда получать доступъ въ высшія свътскія школы, къ чему уставъ и стремится.

#### 

При семъ № прилагается для расклейки при Церквахъ Волынской епархіи "Архипастырское Наставленіе Причастникамъ".

#### MMMMMMMMMMMMMMMMMMMMMMM

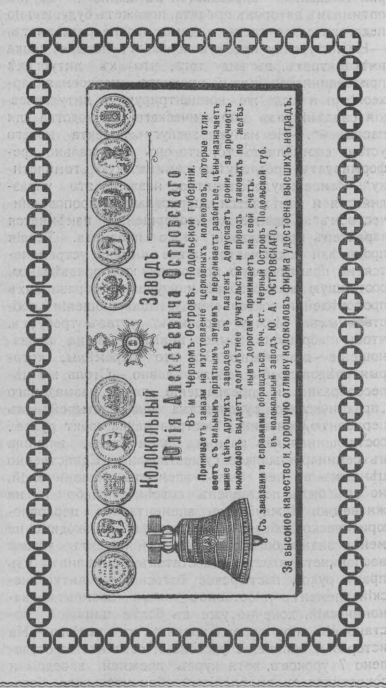
Печатать дозволяется: Цензоръ

Архимандритъ Серафимъ

Редакторъ неоффиціальной части

Свящ. О. Казанскій.

#### ОБЪЯВЛЕНІЕ.



#### содержание номера.

I. Часть оффиціальная. II. Часть неоффиціальная: 1) Архипастырское воззваніе ко всёмъ православнымъ жителямъ Житоміра. 2) Правда о денежномь довольствіи монашествующихъ лиць въ старину и нынѣ. 3) Трудъ, его необходимость и значеніе, съ христіанской точки зрёнія. 4) Отклики. 5) Хроника. 6) По епархіи. 7) Печать. 8) Изъ обозрёнія духовныхъ журналовъ. 9) Извёстія и замётки. 10) Объявленіе.