да-(СТ-(ТЪ

ыя -01

енерда

Rin

ой а-

## РИЖСКІЯ ЕПАРХІАЛЬНЫЯ ВЪДОМОСТИ.

Выходять два раза въ ва жесяцъ: 1 и 15 числа въ каждаго мъсяца. При на измента въ годъ съ пересыл-

and none none on on none none

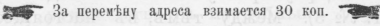
№ 17.

1 Сентября 1907 года.

НОДНИСКА
принимается въ редакцін: г. Рига, Малая
Замковая ул., № 13,

CHOIL HOHO HOHO HOHO HOHO OHO!

Объявленія для печати принимаются за одну страницу — 2 рубля,  $^{1}/_{2}$  стран. — 1 р.,  $^{1}/_{4}$  стран. — 50 к.



### aqorona

### Отдёль оффиціальный.

Указъ ЕГО ИМПЕРАТОРСКАГО ВЕЛИЧЕСТВА, САМОДЕРЖЦА ВСЕРОССІЙСКАГО, изъ Святъйшаго Правительствующаго Сунода, Превосвященному Агафангелу, Архіепископу Рижскому и Митавскому.

По указу ЕГО ИМПЕРАТОРСКАГО ВЕЛИЧЕ-СТВА, Святьйшій Правительствующій Сунодъ слушали: предложеніе Г. Сунодальнаго Оберъ-Прокурора, отъ 28 Мая 1907 г. за № 14.293, по ходатайствамъ епархіальныхъ начальствъ о разрѣшеніи помѣщать церковныя суммы на храненіе и для приращенія ихъ процентами во вновь учреждаемыя Кредитныя Товарищества, образцовый уставъ для которыхъ учрежденъ Министромъ Финансовъ 14 Сентября и 24 Ноября 1905 года. Приказали: По установленному Святьйшимъ Сунодомъ порядку, суммы монастырскія, церковныя, епархіальныхъ попечительствъ, духовно-учебныхъ и другихъ, состоящихъ въ въдъніи духовнаго въдомства заведеній и учрежденій, ни подъ какимъ видомъ и ни на какихъ условіяхъ не могутъ быть пом'вщаемы для приращенія процентами въ частные, общественные, городскіе и другіе подъ разными названіями банки, а должны быть помѣщаемы, въ случаѣ ихъ свободности, для приращенія процентами, только въ Государственный Банкъ или его Отдѣленія и Конторы, а равнымъ образомъ и обращаемы на покупку только государственныхъ процентныхъ бумагъ (Циркулярн. указъ Св. Сунода 5 февраля 1883 г. № 3). Между тѣмъ, въ настоящее время отъ нѣкоторыхъ епархіальныхъ начальствъ поступають ходатайства о разръшении помъщать церковныя суммы на храненіе и для приращенія ихъ процентами во вновь учреждаемыя Кредитныя Товарищества, образцовый уставъ для которыхъ утвержденъ Министромъ Финансовъ 14 Сентября и 24 Ноября 1905 года. Обсудивъ эти ходатайства и принимая во вниманіе, съ одной стороны, что Кредитныя Товарищества представляютъ собою новыя, еще не испытанныя на дълъучрежденія, которыя во всякомъ случав будутъ находиться въ прямой зависимости отъ исправности своихъ должниковъ, и что сохранность вкладовъ, вносимыхъ въ эти Товарищества, можно считать обезпеченной лишь въ нѣкоторой мѣрѣ въ виду того, что только часть средствъ Товарищества, не мен $\dot{b}$ е  $^{1}/_{20}$  доли всъхъ его обязательствъ, должна находиться

ь 14

oyc-

сум-

опе-

-ROT

еній

г на

для

вен-

ИMR

СХИ

тько

IN RI

на

бик

аля

емя

CTY-

рко-

ИХЪ

RIGH

бХИ

N RC

ства что

) HO-

и въ

-жис

въ

ной

оль-

ДО-

гься

во вкладахъ Госудаственннаго Банка, при чемъ размѣнъ процентовъ по вкладамъ можетъ колебаться въ зависимости отъ успѣшности операцій Товарищества, въ случав же прекращенія діль Товарищества обратное получение вкладовъ будетъ соединено съ извъстными затрудненіями, а съ другой стороны, имъя въ виду тревожныя обстоятельства настоящаго времени, требующаго особенной осторожности въ помъщении суммъ, принадлежащихъ учрежденіямъ духовнаго въдомства, Святъйшій Сунодъ признаетъ настоятельно необходимымъ сохранить и на будущее время существующій порядокъ храненія суммъ, принадлежащихъ учрежденіямъ духовнаго въдомства, не допуская изъятія въ этомъ отношеніи и для Кредитныхъ Товариществъ, и посему опредъляетъ: увъдомить о семъ, для руководства въ потребныхъ случаяхъ, Московскую и Грузино-Имеретинскую Святвишаго Сунода Конторы, епархіальныхъ Преосвященныхъ, исп. об. завъдывающаго придворнымъ духовенствомъ и Протопресвитера военнаго и морскаго духовенства печатными указами. 1907 года.

По указу ЕГО ИМПЕРАТОРСКАГО ВЕЛИЧЕ-СТВА, Рижская Духовная Консисторія слушали: отношеніе Комитета Воинскаго Благотворительнаго Общества, отъ 25 іюля 1907 года за № 916, слѣдующаго содержанія: По ходатайству АВГУ-СТѢЙШАГО Покровителя Воинскаго Благотворительнаго Общества Бѣлаго креста ЕГО ИМПЕРА-ТОРСКАГО ВЫСОЧЕСТВА Великаго Князя МИ-ХАИЛА АЛЕКСАНДРОВИЧА, Св. Правительствующій Сунодъ разрѣшилъ произвести въ пользу этого Общества сборъ пожертвованій во всѣхъ церквахъ Имперіи 6-го января сего года, для каковой цѣли Комитетомъ Общества и были своевременно разосланы соотвѣтствующія воззванія къ благочиннымъ и настоятелямъ церквей и монастырей съ просьбой собранныя въ пользу Общества деньги препроводить въ Комитетъ Общества.

J

H

T

K

B

I

B

П

Д

K

A

JI

P

1

C

a

H

E

K

H

p

H

a

N

a

П

Л

a

H

Приступая теперь къ составленію отчета о результатахъ означеннаго сбора, Комитетъ Общества при провъркъ списка церквей и поступившихъ сборовъ усматриваетъ, что нѣкоторыми благочинными и настоятелями до настоящаго времени еще не доставлены собранныя ими въ пользу Бѣлаго креста пожертвованія, равно не имѣется свъдъній о результатахъ сборовъ. Между тъмъ последствія минувшей войны съ Японіей требуютъ постоянно большихъ расходовъ по призрѣнію Обществомъ дътей убитыхъ и раненыхъ офицеровъ и на выдачу пособій пострадавшимъ воинамъ и ихъ семействамъ, подлежащимъ попеченію Общества по уставу. Въ виду вышеизложеннаго Комитетъ имъетъ честь покорнъйше просить, не найдетъ-ли Консисторія воможнымъ напечатать въ одномъ изъ ближайшихъ номеровъ Епархіаль ныхъ въдомостей просьбу Комитета къ благочиннымъ и настоятелямъ церквей и монастырей, недоставившимъ по настоящее время въ Комитетъ собранныя 6-го января сего года въ пользу Общества Бѣлаго Креста пожертвованія, овысылкѣ таковыхъ въ возможно скоромъ времени въ Комитетъ Общества, С.-Петербургъ, Очаковская улица. д. № 4-6. Приказали: согласно просьбѣ Комитета, настоящее отношение напечатать въ Рижскихъ Епархіальныхъ Вѣдомостяхъ.

### Епархіальныя извѣстія.

ковой:

-ниРС

й съ

ньги

ета о

бще-

**EXXIII** 

бла-

реме-

ользу бется

тѣмъ

уютъ

фнію.

рице-

намъ

0б-

наго

, не

тать

хіаль

-нин

і, не-

тетъ-

бще-

в та-

тетъ

и. Д.

тета, кихъ

Перемъщены: священники церквей: Вяйке-Ляхтрской—Александръ Звъревъ, согласно прошенію, къ Менценской церкви 2 августа и Рижской тюремной — Петръ Апситъ, согласно прошенію, къ Лидернской церкви, 14 августа; состоящій на вакансіи при Рижской Покровской церкви діаконъ Таковъ Кусовскій, согласно прошенію, на штатную вакансію діакона при той же церкви 13 августа и псаломщики церквей: Салонайской-Өеодоръ Богдановъ, согласно прошенію, къ Рижской Преображенской церкви 21 іюля, Валкской Николаевской— Андрей Ристьковъ, согласно прошенію, въ Гелламской церкви 13 августа, Кальценауской—Иванъ Рѣкстынь, согласно прошенію къ Угаленской церкви, 16 августа, Тестамской — Константинъ Рятсепъ, согласно прошенію, къ Паденормской церкви 23 🕶 августа, Паденормской-Мартинъ Кангуръ, согласно прошенію, къ Тестамской церкви 23 августа и Буртнекской – Иванъ Балтынь, согласно прошенію, къ Рижской тюремной церкви 25 августа.

Уволены отъ службы по Рижскому епархіальному въдомству: протодіаконъ Рижскаго кафедральнаго собора Іоаннъ Гонестовъ, за перемъщеніемъ на службу по придворному въдомству, 15 августа и псаломщики церквей: Фабіановской — Михаилъ Цвътиковъ, согласно прошенію, съ 1 августа и Гарьельской — Иванъ Сассь, согласно прошенію, съ 14 августа.

Уволены, согласно прошенію, за штатъ псаломщикъ Гелламской церкви Иванъ Парцъ съ 13 августа и состоящій на псаломщической вакансіи при Перновской Преображенской церкви священникъ Іоаннъ Цвѣтковъ съ 28 августа. Опредълены: къ исправленію должности псаломщика при Сасмакенской церкви окончившій 4 класса Рижской Духовной Семинаріи Владиміръ Минкевичъ 7 августа; къ временному исполненію обязанностей псаломщика при церквахъ: Караперской — бывшій псаломщикъ Александръ Вестманъ 10 августа, Фабіановской — окончившій курсъ Красногорской второклассной учительской школы Антоній Микутель 25 августа, Берзонской — учитель Нейгофской вспомогательной школы Петръ Наматъвъ 25 августа и псаломщикомъ при Газенпотской церкви учитель Штокмансгофской церковно-приходской школы Петръ Микельсонъ 25 августа.

Имѣются вакантныя мѣста: священника при церквахъ: Леллеской, Кольценской, Ново-Вердерской, Пальцмарской, Вяйке-Ляхтрской, и Рижской тюремной и псаломщика при церквахъ: Мало Іоанновской, Сунцельской, Маріенбургской, Феннернской, Салонайской, Перновской Преображенской, Иллукстской монастырской, Кальценауской, Валкской, и Николаевской, и Буртнекской,

### ofters

Рижскаго Епархіальнаго Комитета Православнаго Миссіонерскаго Общества за 1906 годъ.

Личный составъ Рижскаго Епархіальнаго Комитета Православнаго Миссіонерскаго Общества въ 1906 году былъ слѣдующій: Предсѣдатель Комитета—Его Высокопреосвященство, Высокопреосвященьйшій Агаеангель, Архіепископъ Рижскій и Митавскій, и члены Комитета: настоятель Алексѣевскаго монастыря архимандрить Иннокентій

пса-

й 4

пръ

нію

ipa-

ест-

рсъ

олы

чи-

тръ

вен-

цер-

25

поп

цер-

кой

aH-

ерн-

илк-

аго

ми-

ВЪ

ми-

ВЯ-

йи

ле-

тій

(нынѣ умершій), ректоръ Духовной Семинаріи протоіерей А. П. Аристовъ, каеедральный протоіерей В. И. Плиссъ, окружный инспекторъ Рижск. учебнаго округа дѣйствительн. статск совѣтникъ В. Я. Иоповъ (нынѣ оставившій службу), протоіереи — Ө. М. Либеровскій, І. К. Яковлевъ, Н. А. Лейсманъ и казначей В. П. Березскій. Обязанности дѣлопроизводителя исполнялъ Секретарь духовной Консисторіи И. И. Соколовъ.

Членовъ Православнато Миссіонерскато Общества въ отчетномъ году состояло 122, въ томъчислѣ 102 лица духовнато званія, и 20 лицъ свѣтскато званія.

Рижскій Епархіальный Комитеть, за отсутствіемъ собственныхъ миссій, сводилъ свою дъятельность исключительно къ изысканію и пріобрътенію матеріальныхъ средствъ, для удовлетворенія нуждъ Православнаго Миссіонерскаго Общества, имѣющаго своею цѣлью содѣйствовать православнымъ миссіямъ въ дѣлѣ обращенія въ православную въру обитающихъ въ предълахъ Имперіи нехристіанъ и утвержденія обращенныхъ въ истинахъ св. въры и въ правилахъ христіанской жизни. Съ этою цълью въ отчетномъ году, чрезъ мъстную Консисторію, были разосланы приходскимъ священникамъ епархіи воззванія къ пожертвованіямъ на святое дёло и подписные листы, присланные отъ Совъта Православнаго Миссіонерскаго Общества. Кром'я того, по вс'ямъ церквамъ епархіи обносились установленныя для добровольныхъ пожертвованій на распространеніе православія между язычниками Имперіи кружки и производился единовременный на предметъ тарелочный сборъ въ недълю православія. Съ тою же цілію увеличенія средствъ Комитета и въ заботахъ о поддержаніи и оживленіи среди русскаго православнаго населенія епархіи сочувствія миссіонерскому ділу, Комитетъ разослалъ отчеты и брошюры Православнаго Миссіонерскаго Общества и, чрезъ благочинныхъ, приглашалъ священниковъ епархіи къ содъйствію дълу миссіи, чрезъ произнесеніе должныхъ поученій. Наконецъ, по просьбѣ Комитета, редакціи мъстныхъ духовныхъ журналовъ, эстонскаго и латышскаго, напечатали въ прошедшемъ году въ своихъ журналахъ статьи, касающіяся миссіонерскаго дъла. А именно, редакція эстонскаго журнала напечатала слъдующія самостоятельно составленныя ею статьи: 1) Православная церковь въ Манджуріи, 2) Путешествіе миссіонера въ Киргизской степи, 3) Въ юртахъ самовдовъ, 4) Православное миссіонерское дѣло въ Японіи и 5) Христіанство и язычество; редакція-же латышскаго журнала помъстила одну статью о дъятельности Православнаго Миссіонерскаго Общества. Для доставленія о. о. редакторамъ нужнаго для миссіонерскихъ цълей матеріала выписанъ былъ на счетъ Комитета издаваемый въ г. Москвѣ "Православный Благовъстникъ".

Къ 1 январю отчетнаго 1906 года въ распоряжени Комитета состояло: а) неприкосновеннаго капитала 100 руб. б) запаснаго 635 руб. 78 коп. и расходнаго 406 р. 70 к. Въ 1906 году поступило: а) членскихъ взносовъ отъ 122 членовъ 366 руб. б) пожертвованій по подписнымъ листамъ (взносовъ менѣе 3 руб. отъ одного лица) 260 р. 24 к.; в) тарелочнаго сбора въ недѣлю православія 267 руб. 65 коп.; г) церковно-кружечнаго сбора на

И-

іи

іи

30-

10-

И-

ію

ie-

іи

И

ВЪ

ep-

p-

ra-

ВЪ

13-

30-

-N(

TO

ТИ

RIL

ci-

на

oa-

10-

ГО

И

: 01

уб.

10-

к.;

вія

на

распространеніе православія между язычниками Имперіи 88 руб. 52 коп. и д) <sup>0</sup>/<sub>0</sub><sup>0</sup>/<sub>0</sub> по книжкѣ сберегательной кассы 22 руб. 51 коп. Поступившія суммы распредѣлены такъ: тарелочный сборъ въ недѣлю православія и пожертвованія по подписнымъ листамъ, въ количествѣ 527 руб. 89 коп., согласно журнальному опредѣленію Совѣта Православнаго Миссіонерскаго Общества отъ 3 февраля 1870 г. и отъ 22-го февраля 1888 г., отнесены къ запасному капиталу; членскіе взносы, кружечный сборъ и <sup>0</sup>/<sub>0</sub> <sup>0</sup>/<sub>0</sub> съ капитала, всего въ количествъ 477 р. 3 к., согласно опредѣленію Совѣта Общества отъ 3-го февраля 1870 г. и 15 сентября 1872 г., отнесены къ расходному капиталу. Такимъ обравомъ въ теченіе отчетнаго года состояло: неприкосновеннаго капитала 100 р., запаснаго капитала 1173 руб. 67 коп., расходнаго 883 р. 73 к., а всего 2157 р. 40 к. Израсходовано въ отчетномъ году: а) согласно предложенію Совъта Православнаго Миссіонерскаго Общества отъ 4 іюля 1906 г. за № 673 выслано въ Забайкальскій Епархіальный Комитетъ Миссіонерскаго Общества 1052 р. 48 к. (весь запасный и весь расходный капиталъ). Изъ расходныхъ суммъ текущаго года уплачено: дълопроизводителю Комитета, согласно протокольному опредѣленію Комитета отъ 20-го ноября 1902 г., 98 руб., сторожу Цишу за разноску билетовъ 2 р.; въ возмѣщеніе расходовъ Казначея по дѣламъ Комитета 3 руб., за пересылку денегъ 80 коп. и редактору эстонскаго православнаго журнала согласно протокольнаго опредѣленія Общаго Собранія членовъ Общества 35 руб. 15 коп. Всего въ расходъ было 1191 р. 43 к. Въ остаткъ къ 1 январю 1907 г. состоить 965 руб. 97 коп., въ томъ числъ

неприкосновеннаго капитала 100 руб., запаснаго 527 руб. 89 коп. и расходнаго 338 р. 8 коп. Изъсостоящей въ остаткѣ къ 1 январю 1907 г. суммы: 927 руб. 19 коп. хранятся въ Рижской Конторѣ Государственнаго Банка по разсчетной книжкѣ за № 28770 и 38 р. 78 к. находятся на рукахъ у казначея.

Отчетъ утвержденъ общимъ собраніемъ членовъ Православнаго Миссіонерскаго Общества 9-го марта 1907 года.

2457 рл 40 и .....Изпасходовано из опистирить прита

cont onino 119 p. 43 a. Ba octarat an 1 anaapio

въ возмение расходовъ Казначея по дължиъ

## Отдълъ неоффиціальный.

ы: ы:

à d

EB.

y

3a

# Дъятельность духовенства рижской епархіи въ первыя десятильтія ея существованія.

(Продолженіе).

II.

#### Дъятельность богослужебная.

(Совершеніе Богослуженія, таинствъ и требъ).

Совершеніе Богослуженія можно считать дѣломъ наиболѣе легкимъ въ ряду всѣхъ прочихъ дѣлъ и обязанностей приходскаго духовенства. Гдѣ-ль ни совершается Христ. правосл. Богослуженіе, совершается оно подъ строгимъ покровительствомъ законовъ и властей въ опредѣленное время и по опредѣленному чину. Повидимому никакихъ ни стѣсненій, ни препятствій ни затрудненій здѣсь не можетъ и не должно быть.

Итъмъ не менъе, для православнаго духовенства Прибалтійскаго края почти до самаго послъдняго времени оно было сопряжено съ крайними стъсненіями, препятствіямии затрудненіями и среди всъхъ пастырскихъ дълъ являлось для него едва не однимъ изъ труднъйшихъ.

Причины такого ненормальнаго явленія заключались въ особыхъ мѣстныхъ чрезвычайно неблагопріятыхъ условіяхъ.

Между этими условіями первое мѣсто занимало почти полное отсутствіе въ Прибалтійскомъ краѣ сельскихъ храмовъ и крайняя скудость и неблагоустроенность замѣнявшихъ храмы помѣщеній.

Послѣ массоваго присоединенія къ Правосл. церкви латышей и эстовъ сразу явилась нужда въ многочисленныхъ храмахъ, но такъ какъ на постройку ихъ требовались непомѣрно большія средства, и не мало времени, то приходилось долгое время ограничиваться временными помѣщеніями для отправленія Правосл. богослуженія. Но и послѣднихъ, късожалѣнію, было недостаточно. Такъ какъ масса присоединившихся были бѣдные работники, не имѣвшіе собственныхъ помѣщеній, то за послѣдними для отведенія ихъ подъ богослужебныя приходилось обращаться къ домохозяевамъ и фермерамъ—лютеранамъ.

Но лютеране—владѣльцы фермъ и вообще всѣхъ построекъ всячески противились требованіямъ назначить хоть к. л. помѣщеніе для православнаго богослуженія. Если силою закона и при помощи властей удавалось принудить ихъ къ уступкѣ, то они уступали православнымъ лишь самыя негодныя и жалкія строенія.

Большинству православныхъ священниковъ приходилось совершать Богослуженіе или въ пустыхъ полуразвалившихся сараяхъ и ригахъ, или въ жилыхъ тѣсныхъ крестьянскихъ избахъ и даже въ корчмахъ.

При чемъ ихъ постоянное мѣстожительство отстояло отъ этихъ богослужебныхъ мѣстъ нерѣдко на десятки верстъ.

Наконецъ, право пользованія пом'вщеніемъ часто было вовсе не обезпечено для православныхъ. "Не даютъ, Владыка, и Господу Богу помолиться и—такая крайность. Это горькое восклицаніе, невольно вырвавшееся изъ устъ Лемзальскаго священника по поводу запрещенія однимъ мызникомъ крестьянину

Андрессону допускать у себя въ хатѣ богослуженіе, вырывалось, вѣроятно, не у одного изъ прибалт. священниковъ. (Дѣло 1850 г. № 32).

Какова была обстановка богослужебныхъ помѣщеній, можно судить изъ того, что даже въ самое послѣднее время (при Высокопреосвященнѣйшемъ Арсеніѣ) она, по словамъ Архипастыря, "вызывала слезы" и "поражала сердце православнаго."

1

1

"Вотъ вамъ комната (описываетъ Архипастырь), тъсная, низкая, не свътлая; впереди столикъ — это Св. престолъ, въ сторонъ шкафъ для ризницы и для храненія Св. сосудовъ, на лъво тоже столикъ — это жертвенникъ.

Только въ нѣкоторыхъ мѣстахъ нѣсколько иконъ поставлены въ формѣ иконостаса. (Риж. Епарх. Вѣд. 1888 г. № 22, 688 стр. Но такова обстановка молитвенныхъ домовъ была при Высокопреосвященномъ Арсеніи въ позднее, можно сказать, цвѣтущее время, а что было раньше, вотъ примѣры.

Анзекольская Церковъ (на о. Эзелѣ) была възданіи полуразвалившемся ... Сквозь огромныя щели проникалъ и вѣтеръ, и дождь... Потолокънастланъ былъ безъ всякой закрѣпы ...

Въ Лаймьяльской Церкви, помѣщавшейся въсараѣ не было перегородки для алтаря, а въ окнахъзапоровъ... Досчатый потолокъ и полъ настланы были лишь только на мѣстѣ, предназначенномъдля алтаря; не было ни лампадъ, ни подсвѣчниковъ.

Въ Лайзбергской Церкви была всего одна икона и та не собственная, а принесена изъ Карисской Церкви. Изъ рапорта Вельдемановскаго. Лѣло 1852 г. № 32.

Пастырямъ православнымъ нужно было имѣть слишкомъ много внутренняго благоговѣйнаго огня и счастливой способности возвышаться надъ всѣмъ окружающимъ, что бы быть въ состояніи съ спокойною душею и легкимъ сердцемъ священнодѣйствовать среди такой кощунственно жалкой обстановки.

Безъ сомнѣнія, сердце тяжко болѣло у нихъ всякій разъ, какъ приходилось имъ браться за отправленіе богослуженія. Соблазнительная обстановка каждый разъ дѣлала для нихъ изъ благодатнѣйшаго священнодѣйствія тяжелую пытку.

Эта пытка особенно увеличивалась отъ сознанія, какъ должно было падать въ глазахъ простолюдиновъ, — и достоинство, и внутреняян сила и обаяніе Православія, — отъ жалкой несоотвѣтствующей обстановки богослуженія. Но помимо внутреннихъстраданій, отягчавшихъправосл. священникамъ совершение святого дъла, имъ приходилось страдать при этомъ дѣлѣ и физически, осенью и лѣтомъ мокнуть отъ дождя, зимой подвергаться вліянію сильныхъ морозовъ. Плохія неустроенныя богослужебныя пом'ященія настолько не были ограждены отъ дъйствія погоды, что напр. въ Аудернской Церкви, по свидътельству благочиннаго, во время его посъщения пелена напрестольная оказалась примерзшею къ Евангелію; что бы приподнять ее, пришлось нѣкоторое время разогрѣвать. (Изъ рапорта Перн. благочин. Дѣла 1852 г. № 32).

При крайне убогой обстановкѣ мѣстъ богослужебныхъ священники терпѣли полную нужду въ облаченіяхъ и Церковной Утвари. Положеніе ихъ въ этомъ отношеніи было одинаково съ положеніемъ тѣхъ древнихъ христіанскихъ пастырей, которымъ приходилось священнодѣйствовать

въ ветхихъ холщевыхъ ризахъ, въ деревянныхъ сосудахъ безъ иконъ и свъчей.

ТЬ

RE

ďЪ

й-

30-

a-

ТЪ

a

a-

0-

a-

0-

И

V-

H-

d

ТЬ

Ю

Ы

Й

R

ь

Ъ

Ъ

Ъ

Ъ

)-

I-

Ъ

Незнаніе мѣстныхъ туземныхъ языковъ (латышскаго и эстонскаго) было вторымъ очень сильнымъ затрудненіемъ при совершеніи богослуженія для православныхъ священниковъ рижской епархіи.

Конечно, въ настоящее время, это затруднение само собою устранилось, такъ какъ кандидатами на священство являются, съ одной стороны, природные эсты и латыши, съ другой, хотя и русскіе уроженцы, но достаточно изучившіе названные языки въ риж. д. семинаріи. Но въ прежнее время, когда весь контингентъ православныхъ священниковъ состоялъ исключительно изъ пришлыхъ русскихъ, для послѣднихъ указанное затрудненіе доставляло много хлопотъ. "Первая служба по латышски была слишкомъ тяжела для меня (говоритъ Протоіерей Поспѣловъ)... языкъ, не привыкшій къ латышской ръчи, какъ то не слушался меня и иногда искажалъ латышскую рѣчь. Страшно я усталь отъ этой службы". (Б. В. 1892 года. Зк. 286 ст.).

И всякій разъ въ первое время при совершеніи богослуженія или отправленія требы, приходилось, продолжаетъ тотъ же священникъ, "нести тяготу не малую." "Чувствовалъ, я сильную неловкость отъ того, что не понималъ читаемаго и не былъ увѣренъ въ томъ, что вѣрно читалъ". Тамъ же 987 стр.).

Для священниковъ, не отличавшихся способностью къ быстрому усвоенію чужого языка, описанная тягота и неловкость затягивались на довольно продолжительное время.

Продолженіе будеть.

### Пастырская задача въ борьбъ съ соціалъдемократическою партіею.

Изъ рѣчи сказанной Высокопреосвященнѣйшимъ Владиміромъ Митрополитомъ Московскимъ и Коломенскимъ на пастырскомъ собраніи.

(Продолженіе).

II. Соціалъ-демократическое движеніе, какъ нравственнорелигіозное движеніе.

Въ этой второй части ораторъ отвѣчаетъ на три вопроса: а) какъ соціалъ-демократія относится къ христіанству и къ религіи; б) каковы тѣ блага и цѣли, къ достиженію коихъ она стремится и в) какъ должны смотрѣть на эти соціалъ-демократическія вождѣленія мы,—христіане?

"Потребовалось бы слишкомъ много времени, говорить онь, если бы я захотыть сейчась подробно изложить тв основанія, по которымъ соціалъдемократія съ такою ненавистью отвергаетъ христіанство-эту религію любви и спасенія, такую религію, которая имфетъ много точекъ соприкосновенія съ ихъ ученіемъ. Не буду входить въ подробное изложение и того, — хотя для насъ какъ богослововъ, было-бы небезъинтересно-почему они въ христіанствъ ничего не видять, кромъ въры въ догматы, я ограничусь только установленіемъ того факта, что они, шитая къ нему глубочайшую ненависть, стремятся къ его ниспроверженію и къ величайшему нашему прискорбію, не безъ успѣха. Соціалъ-демократическіе вожаки, напр., Бебель и Либкнехтъ прямо и открыто заявляють, что соціализмъ есть атеизмъ. "Религія прошедшаго, сказалъ Либкнехтъ на одномъ изъ соціалистическихъ конгрессовъ, есть

13-

JUN.O

d MO

140-

на

HO-

TB

гся

MO-

ни,

од-

ГЪ-

ри-

ую

KO-

ITL.

OTE

Te-

3И-

усь.

и-

CH.

MY

ги-

MO

Te-

на

СТЬ

политеизмъ (многобожіе), религія настоящаго—монотеизмъ (единобожіе), а религія будущаго — атеизмъ (безбожіе)"... Энгельсъ говоритъ, что "съ Богомь мы покончили", а Либкнехтъ добавляетъ: "чтобы нанести окончательный ударъ религіи, нужно пустить въ ходъ богохульство". Мостъ называетъ Библію позорнѣйшею изъ всѣхъ позорныхъ книгъ, а Богъ, по его словамъ, изобрѣтенъ за тысячи лѣтъ назадъ для того, чтобы поддерживатьпорядокъ, наиболѣевыгодный для господствующихъклассовъ Бебель, въ рейхстагѣ 31 декабря 1881 г., сказалъ: "мы стоимъ въ политической области за республику, въ экономической за соціализмъ, а въ религіозной за атеизмъ или нигилизмъ,.

произведеніяхъ подобныхъ писателей можно встръчать такія, напримъръ, выраженія: "имени соціалиста достоинъ ко тотъ, кто, будучи самъ атеистомъ, со ревностію посвящаетъ свою д'ятельность распространенію атеизма и между другими". Какъ атеисты, мы уже по принципу должны быть врагами всякой церкви и всякихъ поповъ". И вотъ эти полные ненависти и злобы противо-христіанскія и противо-церковныя мысли, въ переведенныхъ русскій языкъ книжкахъ и брошюркахъ, во множествъ распространяются сейчасъ, при нашей свободъ печати, въ нашемъ народъ. Все, что когдалибо говорилось не въ пользу христіанства кими, напр., проповъдниками невърія, какъ Фейербахъ, Фогтъ, Бюхнеръ, Молешоттъ и другіе, все заботливо собирается, резюмируется, облекается въ общедостунную форму и выдается за такъ называемое "научное мнѣніе", въ подрывъ религіи. Такъ напр., въ № 12-мъ библіотеки со

ціаль-демократа, въ статьъ: "Христіанство и соціализмъ" говорится: "христіанство, какъ и всъ другія религіи, есть человъческое произведеніе, ни болье, ни менье, и только тамъ оно можетъ имъть значеніе, гдъ существуеть невъжество и незнаніе исторіи и естественной науки... христіанство, какъ и каждая религія, есть тормазъ и врагъ истиннаго прогресса... Все то доброе, что сдѣлано было за время господства христіанства, принадлежитъ не ему, а того зла и вреда, которое совершается имъ, мы не желаемъ". Въ № 26-мъ того же сборника показывается "истинный образъ христіанства" въ противоположность ложному образу, въ которомъ якобы преподносятъ сейчасъ рабочимъ христіанское ученіе представители земной троицы: "аристократы, попы и буржуазія" и показывается съ тою, несомнънно, цълію, чтобы каждый, прочитаетъ это сочинение, навсегда сдълалъ разсчеть съ христіанствомъ. Статья подъ № 34-мъ этого сборника "религія капитала" II. Лафарга полна ненависти и издевательства надъ христіанствомъ. Приведу только два-три примъра. Между "молитвами капиталиста" (на стр. 27) приводится молитва Господня въ слъдующей редакціи. "Отецъ нашъ капиталъ, ты, который царствуешь въ этомъ мірѣ, какъ всемогущій богъ, ты, который измѣняешь теченіе рѣкъ и переставляешь горы, отдѣляешь одну отъ другой части свъта и соединяешь народы, творецъ товаровъ и источникъ жизни, повельвающій царямь и подданнымь, рабочимь и работодателямъ, да придетъ и утвердится на земль твое царство. Дай намъ побольше покупателей, которые принимають наши товары, хорошіе дурные. Дай намъ нуждающихся рабочихъ, которые безропотно беруть самыя тяжелыя работы, за самую низкую плату. Дай намъ дураковъ, которые сидять за прилавками нашихъ магазиновъ. Даруй, чтобы наши должники сполна уплачивали намъ долги ихъ. Не введи насъ въ долговое отдъленіе, но избави насъ отъ банкротства и даруй, чтобы мы въчно получали барыши. Аминь". А на стр. 94 "Символъ въры капиталистовъ": читаемъ: "върую въ капиталъ—владыку душъ и тълесъ, върую въ барышъ, его единороднаго сына, и въ кредитъ, отъ него исходящій и съ нимъ споклоняемый".

Еще возмутительные перелицовка заповыдей блаженствь, которые читаемь мы въ слыдующей редакціи \*):

"Несчастны (вмѣсто блаженны) нищіе духомъ, примирившіеся съ своей нищетой и не возставшіе противъ неправды. Имъ не будетъ принадлежать царство небесное, ибо нѣтъ другого "царства небеснаго", кромѣ царства правды на землѣ. Блаженны всѣ недовольные своимъ нищенствомъ духовнымъ и житейскимъ, всѣ возмутившіеся противъ своего невѣжества и униженія, ибо лишь такимъ суждено осуществить царство Божіе на землѣ.

Несчастны плачущіе, ибо слезы ихъ признакъ слабости, отказъ отъ борьбы. Утѣшенія надо искать не въ слезахъ, а въ сопротивленіи, въ борьбѣ. Блаженны смѣло вступающіе въ эту борьбу, ибо они не плачутъ и не нуждаются въ утѣшеніи".

Далъе:

CO-

всѣ

ни

БТЬ

ніе

акъ

ин-

опло

ТЪ

ГСЯ

op-

ва"

TO.

ри-

цы:

ГСЯ

KTO

a3-

МЪ

ога

ан-

кду

гся

ЦЪ

МЪ

TB-

**13**-

ШЬ

ни,

ьи

ем-

ей,

И

TO-

Несчастны кроткіе, встрѣчающіе насиліе, тупой, смиренною, безропотною кротостію! Они никогда

<sup>\*]</sup> Кармелюкъ "Новая нагорная проповъдъ" изд. Н. Паромонова "Донская ръчъ". № 143.

не наслѣдуютъ землю, ибо землею давно завладѣли сильные и жадные, сердце которыхъ одервенѣло и умъ изощрился въ защитѣ того, что они награбили. Ожидать, что они отдадутъ землю въ наслѣдство кроткимъ за ихъ кротость — все равно, что ожидать отъ кукушки, что она, когда подростетъ въ чужомъ гнѣздѣ, не выкинетъ изъ него птенчиковъ настоящей матери. Блаженнымужественные и непокорные, ибо лишь они, силь ные волею и мощью, завоюютъ и наслѣдуютъ землю.

- —— Несчастны алчущіе и жаждующіе правды, если они ничего не дѣлаютъ для утѣшенія своей жизни и возложили всѣ свои надежды на Бога. Ибо они никогда не насытятся... блаженны всѣ возставшіе противъ неправды, ибо они уже близки къ насыщенію.
- Несчастны милостивые къ немилосердію, ибо они умножають зло на землѣ. Всякое милосердіе, оказанное притѣснителю, есть жестокость по отношенію къ притѣсняемымъ. Блаженны же тѣ, которые покорны лишь голосу справедливости, ибо они не нуждаются въ милости.
- Несчастны миротворцы, ибо то, что они будуть наречены сынами Божіями, не сдѣлаетъ ихъ способными постоять за правду. Войнѣ надо противопоставить войну, насилію—силу, такой законъ жизни и дѣятельность любви. Блаженны тѣ, которые не толкуютъ о мирѣ, когда необходимъ отпоръ и не болтаютъ лицемѣрно о возможности братства между волками и овцами. Блаженны сѣющіе сѣмена борьбы и возстанія противъ зла, ибо они будутъ наречены сынами правды.

зла-

ιep-

OTP

(MIL)

BCe

гда

TSP.

-Idl

ПЪ

TT.

цы,

рей

га.

всѣ вки

,OI

JIO-

CTI

же

ти,

бу-

ΥЪ

po-

3a-

ГB,

МЪ

ти

ck-

бо

— Песчастны вы, если васъ станутъ безнаказанно гнать, поносить и всячески злословить за
правду; несчастны вы, если такія гоненія не заставляютъ васъ, гонимыхъ, подать братски другъ
другу руки и объединиться и составить легіонъ
правды и, препоясавъ чресла своимъ мечемъ,
встать съ чистою душой и мужественнымъ сердцемъ противъ нечестивыхъ. Царство небесное на
землѣ принадлежитъ не тѣмъ, что терпѣливо
страдаютъ хотя бы даже за правду, а всѣмъ неспособнымъ терпѣть кривду и утѣшеніе. Блаженны тѣ, которые не хотятъ терпѣливо выносить
гсненіе даже за правду, ибо правда не должна
быть гонима, но сіять всѣмъ, какъ солнце, изливая свѣтъ и теплоту на всѣхъ невозбранно".

Изъ такихъ примъровъ, коихъ можно бы привести очень много, съ поразительною ясностио открывается, что соціаль-демократія до мозга костей пропитана духомъ ненависти къ христіанству. И это было вполнѣ послѣдовательно и справедливо, кога радикалы на одномъ изъ праздниковъ своей партіи сдѣлали такое объявленіе: "Соціалъдемократія принципіально отвергаетъ всякую догматическую вёру, какъ источникъ умственнаго угнетенія и какъ сильное препятствіе эманципаціонной борьбы пролетаріата, и не признаетъ церкви, которая на основаніи догматовъ противодъйствуетъ соціальнымъ и политическимъ стремленіямъ рабочаго класса. Въ виду такихъ заявленій, то утвержденіе, что религія, какъ частное діло \*), предоставляется вполнѣ волѣ каждаго отдѣльнаго лица, есть только ширма, которою соціаль-демо-

<sup>\*)</sup> См. постановленіе Готскаго соціалъ-демократическаго конгресса въ 1875 г.

кратія находить нужнымъ до поры до времени прикрыть и замаскировать свое ядоносное жало. Это только тактическій маневръ, который до времени не допускаетъ открытой войны противъ религіи. Въ массъ фабричныхъ городскихъ и еще болъе деревенскихъ рабочихъ агитація не находитъ еще прямо враждебнаго противъ религіи настроенія, а потому и считають за лучшее, при агитаціи, религію выдавать за личное діло. И въ этомъ нельзя не видъть добраго и отраднаго доказательства того, что, несмотря на всв насмышки и издъвательства надъ христіанствомъ, несмотря на всякія нападки и клеветы на него, все таки тысячи и милліоны послѣдователей соціалъ-демократіи не порывають съ нимъ своей связи. Религія не дозволяетъ вычеркнуть себя однимъ почеркомъ пера изъ жизни народа. Вотъ почему и стараются съ такимъ усердіемъ постепенно прямо и непрямо исторгать этихъ "товарищей" изъ нѣдръ христіанства, ставить ихъ внѣ всякаго его вліянія, чтобы совсвмъ завербовать ихь въ свой лагерь, пріобръсти для своихъ соціалъ-демократическихъ плановъ. Но какъ ни какъ, а самый фактъ остается фактомъ: т.-е., что собственно соціалъ-демократія ничего не хочетъ знать о христіанствѣ, и не было еще такой партіи, когорая съ такою, поистинъ, сатанинскою злобою и ненавистью возставала бы противъ религіи.

2). Эта вражда и эта ненависть противъ христіанства есть—и здѣсь мы переходимъ ко второму пункту въ разсмотрѣніи соціалъ- демократіи, какъ нравственно-религіознаго движенія—только проявленіе лежащаго въ основѣ соціалъ-демократіи противохристіанскаго міровозэрѣнія-матеріализма. Го-

лый чистьйшій натурализмъ и матеріализмъвотъ религія соціалъ-демократіи. Совершенно натуралистически и матеріалистически понимаетъ она тъ блага и цъли, къ коимъ стремится. Соціалъ-демократы стараются доказать, что всякое послѣдовательное разумное мышленіе приводить къ атеизму и матеріализму, и что міровоззрѣніе матеріализма есть единственное научно-состоятельное и достойное довѣрія міровоззрѣніе. Матеріалистическій принципь-этоть каррикатурный живописецъ, такъ называемой, "науки"-представляетъ твердое, систематичное основание для этой партіи и придаетъ ей грубую, революціонную силу, но вмъстъ и идеализмъ, который приноситъ съ собою каждый принятый за истину принципъ. На этомъ основаніи созидають они-пока еще въ мысляхъ и въ словахъ-свое государство будущаго. Теперь существующее государство и Церковь должны быть отмънены и уничтожены, такъ какъ при господствѣ ихъ разраслось такое невыносимое соціальное б'ядствіе. Достаточно взглянуть на все то вло, на всю ту несправедливость и влоупотребленія, которыя допущены государствомъ и Церковью, чтобы убъдиться въ ихъ негодности и безполезности. Христіанство всегда было только религіею богатыхъ и дурацкимъ колпакомъ для бѣдныхъ, оно есть средство въ рукахъ буржуазіи къ эксплуатаціи низшаго сословія. Далье всесь большимъ и большимъ извращеніемъ и преувеличеніемъ указывается на несоразмѣрность богатства и бѣдности, какъ на безнравственное и въ благоустроенномъ государствъ совершенно недопустимое явленіе. Потомъ-и это суть дальнѣйшія жалобы и обвиненія противъ теперь существующаго поряд-

ени по.

ребо-

итъ 00етаомъ

льизна

гырагія

гся имо сті-

топріла-

rcя riя бынь.

бы

исму къ

po-[o-

ка-между работодателями и рабочими всякая бливость и личное сношеніе исчезають; челов'я ческая работа разсматривается только, какъ покупаемый товаръ. Рабочій совсѣмъ не пользуется плодами своего труда, пропитывается крайне скудными, нищенскими крупицами, и беззащитно отданъ во власть капитализма и маммонизма. Какъ хищный звърь, съ жадностью и жестокостью набрасывается капиталистъ на матеріально-слабаго человѣка, чтобы высосать последнюю кровь изъ него... Такую вопіющую несправедливость, которая при покровительхристіанства и государственной власти все болѣе и болѣе усиливается, необходимо вырвать съ корнемъ. Нужно построить совершенно новое, на новыхъ соціалистическихъ основаніяхъ, соціалистическое государство, въ которомъ каждый будетъ имъть одинаковыя условія существованія, одинаковую обязанность работать, одинаково наслаждаться жизнію. Счастье и свобода, равенство и братство должны процвѣтать въ этомъ будущемъ обществъ. Золотое это будетъ время, тогда будетъ снова рай на землъ. Въ небесномъ утъшеніжей у не будетъ и надобности. Тогда исполнится то желаніе, которое выражають рабочіе въ своей пъсни: "Дълайте пріятною и прекрасною здъшнюю жизнь, загробная намъ не нужна, ея нътъ, нътъ тамъ свиданія".

Религія для цѣлаго общества уже исчезла; Церкви болѣе не существуетъ. Соціалъ-демократія сдѣлалась спасителемъ страждущаго человѣчества, и плачевная юдоль стала небомъ на землѣ. Таковы въ общемъ мечты и чаянія соціалъ-демократовъ. пиая ый МИ -иг BO ый ROS TOпіпь-3ce ТЬ oe, Ц1ый іЯ, Ia-N ďЪ TT y Reи: ΙЬ,

ďЪ ıa; Ri a, coa-

3) Что же должны сказать мы, какъ христіане, объ этихъ планахъ (разрушенія и сооруженія) соціаль-демократіи и какъ отнестись къ нимъ? Игнорировать, оставить безъ вниманія какъ бредъ сумасшедшаго? Этого нельзя, ибо они заключаютъ въ себъ долю истины, хотя и "горькой" истины. Или посм'яться надъ встмъ этимъ, какъ глупою затвею и мечтою, которая временно только занимаетъ соціалъ-демократовъ, но которую они и сами не имъютъ намъренія проводить въ жизнь? Въ такомъ случав мы показали бы слишкомъ плохое знаніе соціалъ-демократіи: ибо кто не видитъ, съ какою энергіею, съ какимъ фанатизмомъ стремятся послѣдователи ея къ осуществленію своихъ, хотя въ существъ своемъ, и не осуществимыхъ идей! Нѣтъ, какъ христіане, мы не можемъ ни молчать объ этихъ стремленіяхъ, ни глумиться надъ ними, но должны спокойно и безпристрастно взвѣсить и обсудить ихъ. Что касаетпрежде всего до ихъ матеріалистическаго возврвнія, то мы, какъ христіанскіе пастыри и, въ особенности въ интересахъ нашего народа, со всею силою и рѣшительностью должны опровергать его ложьинесостоятельность, но при этомъ не должны забывать, что это матеріалистическое міровоззрѣніе какъ въ его научной теоріи, такъ и въ практическомъ осуществленіи, отнюдь не изобрѣтеніе соціалъ-демократіи или явленіе, ограничивающее кругомъ ея послѣдователей. Такіе эпикурейцы—матеріалисты, которые любять пожить на веселую ногу, которые поступають по слову: "будемъ всть и пить, ибо завтра умремъ", въ настоящее время есть во всъхъ партіяхъ, во всъхъ сословіяхъ и классахъ. Въ этомъ направленіи соціалъ-демокра-

ты во всвхъ слояхъ человъческаго общества имъють своихъ, тихихъ и часто несознательныхъ союзниковъ, и эти господа, хотя и являются непримиримыми врагами соціалъ-демократіи, но только потому, что она посягаеть на ихъ владенія и мешаетъ наслаждаться жизнію, внутренно же и фактически они находятся въ связи съ нею и стоятъ на одинаковой почвѣ матеріализма и безбожія. Соціалъ-демократы въ отношеніи атеизма и матеріализма суть только ученики людей высшаго класса, которые такое міровоззрвніе провозгласили, какъ самый новый выводъ изъ всёхъ человёческихъ изследованій и какъ высшую мудрость для практической жизни. Въ этомъ пунктъ, мы, если хотимъ быть справедливыми, должны отнестись къ соціаль-демократамъ, какъ увлеченнымъ на этотъ путь ученіемъ и примѣромъ знатныхъ и образованныхъ, снисходительнье.

Точно также должны поступать мы и во второмъ пунктъ, въ отношении ихъ критики теперешнихъ условій, гдѣ, къ сожалѣнію, мы должны многое признать справедливымъ. Вопіющую несоразмърность между богатыми и бъдными видитъ каждый, кто хочетъ видъть, и только все притупляющей силь привычки можно приписать то, что христіанство терпитъ въ своей средѣ такія явленія. Въ самомъ дѣлѣ, можетъ ли не возмущаться христіанское чувство человъческаго достоинства и чувство братской любви, при видѣ приниженія человъка до положенія раба или даже до положенія вьючнаго животнаго? Да-это тяжелое, грустное явленіе, что въ христіанскомъ мірѣ возможна такая несообразность! Здёсь нельзя не сказать; "это не такъ, здъсь должно быть иначе".

1B-

CO-

OM-

КО

13-

IK-

ТЪ

30-

iaca,

КЪ

ďХ

IK-

0-

КЪ

ТЪ

30-

-07

III-

10-

13-

**Ж-**

Ю-

И-

3ъ

T1-

B-

-01

Rin

B-

ая

е

Конечно, мы не можемъ согласиться съ ними въ ихъ взглядѣ на то, что составляетъ истинное счастье и свободу человѣка. Въ этомъ отношеніи между нами и ими-цълая пропасть. Они признають и ценять только матеріальное наслажденіе чувственныя блага, думая, что только жизнію, полное, истинное счастье человька въ томъ и состоитъ, если онъ имъетъ возможность сытно поъсть, вдоволь попить, умъренно поработать и не имъть никакой заботы. Золотыя горы счастья и свободы, которыя соціаль демократія объщаеть своимъ ученикамъ, поистинъ, не даютъ никакого залога для мира и спокойствія души. Никогда не удастся соціалъ-демократіи ниспровергнуть той старой истины, что "человъкъ не о хлюбъ единомъ живъ будетъ" и что не "будетъ ему пользы, если бы онъ и "весь міръ пріобрълъ", а душт своей причинилъ вредъ. Какое блаженство испытываетъ сердце человъка, живущаго въ союзъ съ Богомъ и въ любви Бога! Можетъ ли оно пойти хотя въ какое нибудь сравненіе съ соціалъ-демократическимъ счастьемъ неукротимаго чувственнаго наслажденія. Все воображаемое богатство соціалистическаго государства, всъ духовныя и плотскія удовольствія, которыя оно объщаеть, никогда не возвысять человъческаго духа и не удовлетворятъ запросовъ сердца. Если же соціалъ-демократія не въ состояніи утолить глубочайшей тоски человъческаго то не доставитъ она удовлетворенія и сердца, своимъ земнымъ стремленіямъ. Хотя она и объщаеть своимъ послъдователямъ полную свободу, но не говоря уже о тъхъ безконечныхь стъсненіяхъ, на которыя обрекается каждый изъ членовъ соціалистическаго союза при выборъ занятій, мъста для

жилища, при воспитаніи своихъ дѣтей, при устройствъ своей семейной жизни (не безъ основанія соціалистическое государство одни уподобляють казармамъ, а другіе исправительному дому), не говоря уже о всемъ этомъ, умолкнетъ ли въ этомъ воображаемомъ рав будущаго государства этотъ старый, душу раздирающій вопль: "окаяненъ азъ человѣкъ, и кто избавитъ меня? Не еже бо хошу доброе, сіе творю, но еже не хощу злое, сіе содъваю" (Римл. VII, 19, 24)! Глубочайшая причина человъческаго бъдствія и самый страшный источникъ всякой неправды и всякаго зла на землъ грахъ! До тахъ поръ, пока не избавимся мы отъ этой гнетущей, ужасъ наводящей силы, до тъхъ поръ не будетъ ни дъйствительнаго спасенія, ни истинной свободы! Но спасти отъ этого гръха и привести къ истинной свобод можетъ одинъ только Христосъ, нашъ Спаситель!-Съ этимъ мы и переходимъ къ третьему нашему отдълу".

Дѣятельность религіозно просвѣтительнаго общества при каеедрѣ Рижскаго Архіепископа въ первое трехлѣтіе своего существованія.

Религіозно-просвѣтительное общество при каеедрѣ рижскаго Архіепископа учреждено въ память 50-лѣтія самостоятельнаго существованія рижской епархіи. Уставъ общества утвержденъ Св. Синодомъ въ 1903 году. Открытіе и организація общества совершились 24 февраля 1904 г. въ залѣ Архіерейскаго дома подъ предсъдательствомъ Высокопреосвященнаго Агаеангела, Архіепископа рижскаго и митавскаго\*).

<sup>\*)</sup> Совътъ Общества составляютъ слъдующія лица: предсъдатель кав. прот. В. Плиссъ, казначей прот. М. Синайскій, дълопроизводитель прот. В. Березскій, члены: ректоръ семинаріи прот. А. Аристовъ, прот. Н Лейсманъ, П. М. Микхельсонъ, П. П. Соколовъ. И. И. Высоцкій. Описаніе торжества открытія Общества см. въ Рижск. Еп. Въд. за 1904 г.

T-

ія

ГЪ

-O

1Ъ

ТЪ

3Ъ

цу 0"

**B**-

СЪ

ГЬ

ТЪ

ďЪ

Ш

И

Р.

И

e-

υĚ

ія

ВЪ

5I-

Γ.

0-

И-

a-

И-

К.

Въ первое трехлѣтіе дѣятельность Общества выразилась въ устройствѣ: 1) религіозно-нравственныхъ бесѣдъ въ каеедральномъ соборѣ, въ школѣ на фабрикѣ М. С. Кузнецова, во ІІ и ІІІ чайной попечительства о народной трезвости; 2) богословскихъ курсовъ въ женской гимназіи Л. И. Тайловой, рефератовъ въ семинаріи и Александровской гимназіи; 3) проповѣднической библіотеки; 4) въ изданіи двухъ книжекъ для общаго пѣнія во время бесѣдъ.

Для того чтобы видѣть, въ какой мѣрѣ общество удовлетворяло запросамъ религіозной мысли въ минувшее трехлѣтіе, мы кратко опишемъ религіозно-просвѣтительную дѣятельность его въ каждомъ году отдѣльно, укажемъ темы бесѣдъ: главнѣйшія мысли нѣкоторыхъ изъ нихъ и отношеніе слушателей къ дѣятельности Общества.

Въ 1904—5 г. въ каведральномо соборт было предложено 24 бесёды. Бесёды открылись 24 октября рёчью кав. прот. В. Плисса о рел.—просв. обществе, значений его, порядке беседъ съ приглашениемъ слушателей къ содействию обществу. По совершении молебна первую беседу предложилъ прот. В. Плиссъ на тему: "оружие нелобидимое" (по поводу русско-японской войны). Хоръ архіерейскихъ певчихъ пропель концерть: "съ нами Богъ" и "Сей день, егоже сотвори Господъ". Затемъ свящ. П. Синайскій предложилъ разсказъ: "Іонаванъ, сынъ "Саула и другъ Давида", въ которомъ объясняется, кто истинный другь и когда и какъ онъ познается.

2-ая бесѣда 31 октября: 1) Прот. В. Плиссомъ была предложена на тему: "Христіанскій взглядь на войну вообще и значеніе настоящей русско-японской войны для нашего отечества въ нравственномъ отношеніи".

2) Свящ. А. Голосовъ предложилъ чтеніе: "О томъ, что можетъ служить утъшеніемъ въ скорби при потеръблизкихъ сердцу людей на войнъ".

3-я бесѣда, 7 ноября: 1) прот. Плиссъ говорилъ на тему: "Какъ должно относиться православному христіанину къ призванію свят. Синода о совершеніи молебныхъ ппній о дароганіи побъды".

2) свящ. А. Голосоет прочель на тему: "О небесных заступниках на поль брани.

4-я бесѣда, 14 ноября: 1) прот. *М. Синайскій* провелъ на тему: "О христіанском ученіц, о Боль и о въръ".

2) преподаватель духовнаго училища *Н. Лихачевъ* предложиль чтеніе "О Кирилль и Меводіи, славянских просвытителях». Эта часть бесёды состояла изъ объясненія, что не матеріальная сила господствуєть надъ нравственной, а наобороть, нравственная надъ матеріальной.

5-ая бесѣда 21 ноября. 1) прот. *М. Синайскій* продолжаль чтеніе: "О христіанском ученіи, о Богь и о въръ".

2) преподаватель духовнаго училища *Н. Лихачев* продолжаль свое чтеніе: "О св. братьях Кирилль и Меводіи-славянских просвътителяхь". Въ бесъдъ Н. Лихачевъ разъясниль великое значеніе ихъ апостольскихъ трудовъ и просвътительной дъятельности для славянскаго міра вообще и для русскаго народа въ особенности.

6-ая бесѣда 1) прот. М. Синайскій говориль на тему: О свойствах Божішх: " о премудрости, святости и правосудіи.

2) прот. В. Плиссъ предложилъ небольшой, но живо составленный разсказъ: о чудесномъ отражении полчищъ Баторія при осадъ.

7-ая бесѣда, 5 декабря: 1) прот. Верезскій предложиль разсужденіе: "Объ откровеніи," и въ настоящей бесѣдѣ развиль понятіе преимущественно о такъ называемомъ естественномъ откровеніи, когда человѣческій умъ, разматривая видимый міръ и изучая законы природы, психо-

логію и исторію челов'єка, приходить къ заключенію о бытіи единаго Творца видимаго и невидимаго.

HA.

nu-

ec-

00-

B ".

1863

uxo

-4'C

aB-

ой.

po-

1 0

po-

60евъ

ОВЪ

BO-

MY:

IRO

uns

Л0-

бе-

омъ

a3-

KO-

2) свящ. А. Голосовт изложиль чудо спасенія одного отрока изт плина сарацынскаго по молитвамт св. Николая Чудотворца и даль болье широкое пониманіе этого событія примънительно къ настоящему времени.

8-ая бесѣда, 1) прот. Березскій продолжаль "объ от-кровеніи".

2) преподаватель духовной семинаріи И. П. Малышкинъ познакомилъ слушателей съ древнѣйшимъ литературнымъ памятникомъ VII вѣка, такъ называемымъ "Пугомъ духовнымт " Іоанна Мосха, изъ котораго заимствованъ самый разсказъ: "Таинственный ходатай". Основной смыслъ разсказа можно передать словами: доброе дѣло служитъ таинственнымъ, но вѣрнымъ ходатаемъ передъ высшею правдою въ критическую минуту жизни.

9-ая бесѣда. 19 декабря: 1) свящ. Н. Перехвальскій развилі тему: "Мирт на землю во человиках благоволеніе, " въ которой указывалось, что съ Рождествомъ Іисуса Христа явился на земль миръ не внѣшній, который составляеть искомое въ исторіи людей, въ отношеніяхъ народовъ, сословій и семьи, а миръ внутрепній, религіозный миръ человѣка съ Богомъ, миръ совѣсти, который возникаетъ въ душѣ вѣрующаго индивидуума и распространяется на церковь.

Послѣ чтенія свящ. Перехвальскаго хоръ Вспхсвятской церкви исполниль концерть Бортянскаго: "Господи. Боже Израилевь."

2) Діаконъ К. Доринъ на тему: Святыни въ древней Руси", познакомилъ слущателей съ состояніемъ благочестія въ Россіи въ XVII в. по наблюденіямъ антіохійскаго патріарха Макарія и описалъ придворное празднованіе Рождества Христова при царъ Алексъъ Михайловичъ.

10-ая бесѣда 26-го декабря: 1) свящ. Н. Архангельскій изложилъ ученіе "О тайнь воплощенія Сына Божія для спасенія людей".

2) Діакономъ Доринымє на тему: Бъгство святого семейства въ Египетъ" — были воспроизведены для объясненія библейскаго повъствованія объ этомъ нъкоторыя историческія событія въ связи съ данными церковнаго путешествіи пресв. дъвы Маріи, Іисуса и Іосифа въ Египетъ, пребыванія ихъ тамъ и просвътительномъ вліяніи Младенца Іисуса на египтянъ.

11-ая бесёда: 1) Преподаватель духовной семинаріи В. Щукинг читаль на тему: "Настоящая война, какт кара и исипленіе наших общественных недуговт". Эта бесёда была напечатана вся цёликомъ въ Риж. Еп. Вёдом. и издана Обществомъ отдёльно книжкой.

2) свящ. А. Голосовъ привелъ поучительный разсказъ "О чудесномъ исимленіи этт разслабленія" черезъ троекратное погруженіе въ воду тотчасъ послѣ крещенскаго освященія ея и разсказъ "О силѣ терпѣнія и молитвы преп. Ксенофонта, его жены и дѣтей ихъ Іоанна и Аркадія.

1) О бъдных и помощи имъ" прот. 12-ая бестда: понятіе Либеровскій бѣдности, изложилъ неодинаковыхъ неизбъжномъ состояніи при человѣка, по извѣстному выраприродныхъ дарахъ женію: Господъ убожить и богатить," провель различіе между деревенскимъ бъднякомъ и городскимъ пролетаріемъ и указалъ, что истинное утъщение бъдняка въ благочестивой въръ.

2) свящ. Е. Осиновскій предложиль библейскій разсказь "О праведном» Іови", въ которомъ Іовь представляется, какъ идеалъ отцовской любви, терпѣнія и безропотнаго страданія.

13 ая бесѣда: 1) Протоіерей  $\theta$ . Либеровскій окончиль бесѣду "О быдных и помощи имъ", которую началь Въ

CKIN

da R

nora

ДЛЯ

БКО-

цер-

ифа.

JM B.

ріи

caro

Эта

LOM.

сазъ-

par-

-REC

реп.

OOT.

CTU,

dXI.

na-

ччіе

емъ.

сти-

)a3-

rab-

po-

илъ

B'b.

предыдущее воскресенье, и пришель къ заключенію, что общественная благотворительность въ видѣ устройства пріютовъ, школъ, богадѣленъ для неимущихъ есть наиболье совершенный способъ помощи бѣднымъ и воспитанія среди нихъ привычки бороться съ бѣдностью.

2) о протодіакономъ І. Гонестовымо прочитань трогательный разсказъ подъ заглавіемъ: "Тайна священника". Разсказъ заимствованъ изъ дѣйствительной жизни и изображаетъ идеальнаго священника, до такой степени преданнаго долгу, что онъ готовъ душу свою положить за духовное благо пасомаго и нѣсколько лѣтъ несетъ каторжное заключеніе, будучи осужденъ по несчастной судебной сшибкѣ невинно; между тѣмъ какъ онъ могъ бы во всякое время оправдаться, если бы согласился разоблачить врученную ему на исповѣди тайну.

14-ая бесѣда: 1) Свящ. *П. Синайскимъ* на тему: "О церкви и ея свойствахъ", раскрыты были понятія б томъ, что такое церковь: объ основаніи ея Господомъ Іисусомъ Христомъ, о составѣ церкви, о цѣли учрежденія ея на землѣ.

2) о. протодіакономъ *I. Гонестовым* быль прочитанъ разсказъ "Спасенная Богомъ", изображающій взаимныя отношенія мужа и жены.

15-ая бесёда 30 января 1905 г.: 1) прот. В. Плиссъ предложиль чтеніе на тему: "О религозных вырованіях япониевъ".

2) свящ. П. Синайскій, продолжая бесёду свою на тему: "О церкви и ся свойствах», развиль понятіе о единств'ь церкви, о единомысліи и единодушіи христіанъ для достиженія нравственно практических цёлей церкви.

16-ая бесѣда 6 Февраля: 1) о. прот. В. Плисст предложиль поученіе о благодияніях народу со стороны русских государей.

- 2) о. прот. Ө. Либеровскій прочиталь: "О лицемѣрін", гдѣ отмѣтиль, что лицемѣріе имѣеть обыкновенно благовидныя формы и подкупаеть иногда даже опытныхъ родителей и воспитателей.
- 3) свящ. П. Синайскій, не случаю стельтія со дня прославленія святителя иркутскаго Иннокентія, воспроизвель предъ слушателями событія изъ жизни этого знаменитаго мужа, современника Петра I, разсказаль о явленіяхъ чудодьйственной силы по молитвамъ святителя и объ обстоятельствахъ, при которыхъ совершилось прославленіе его и перенесеніе мощей св. Иннокентія.

17-ая бесѣда, 13 февраля: 1) о. прот. В. Березскій предложилъ разсужденіе "О взаимоотношенія между бо-жественною благодатію и свободною волею человика."

2) дьяконъ К. Доринг прочиталь библейскій разсказь: "О мученниках Маккавеях».

18-ая бесѣда, 20 февраля: 1) о. прот. ,В. Плиссомъ была предложена тема: Современное состояніе нашего отечества и запросы времени при світть божественнаго откровенія съ патріотической точки зрпнія". Приведены были поучительные примѣры изъ русской и всеобщей исторіи. Затѣмъ указано было, какъ долженъ вести себя русскій гражданинъ и православный христіанинъ въ настоящихъ трудныхъ обстоятельствахъ нашего отечества.

2) свящ. Н. Перехвальскій предложиль назидательную бесёду по необходимости уничтожать языческіе обычаи современной жизни православнаго общества, масляничный разгуль, о покаяніи и подготовительных недпляхь къ Великому посту.

19-ая бесѣда, 1) Прот. Лейсмант "предложиль бесѣду "о нькоторых проявленіях жизни, противных христіанскому братолюбію" по такому плану: Многія лица стремятся къ разнаго рода улучшеніямь, къ болѣе совершеннымъ формамь и порядкамь въ управленіи, къ улучше-

ніямъ взаимныхъ отношеній и житейскихъ условій. Существенное улучшеніе можеть произойти отъ нравственной личности человѣка, и въ этемъ дѣлѣ необходимо проникнуться духомъ евангельскимъ. Въ человѣкѣ на ряду съ низменными началами находятся силы лучшія, чувства возвышенныя, кои при ихъ развитіи съ помощью Божією могутъ заглушить терніе, и тогда бремя евангельское окажется легкимъ.

2) Свящ. Д. Соколовъ прочиталь "Объ историческихъ обстоятельствахъ, вызвавшихъ учреждение обряда православія, совершаемаю въ этотъ день", и познакомиль съ дѣ-ятельностью константинопольскаго патріарха Никифора, ревностнато защитника иконопочитанія при императорѣ Львѣ Исаврѣ.

20-ая бесѣда, 13 марта: 1) прот. Н. Лейсмант на тему: "О молитет Господа въ Геосиманскомъ саду.

2) свящ. Ханевыму на тему: "Константинопольскій патріарху св. Меводій", изображена была ревностная дѣ-ятельность этого патріарха въ защиту иконопочитанія.

21-ая бесѣда, 20 марта: 1) "О необходимости обрядовъ и символовъ еъ богослуженіи", прочитанная свящ. Е. Осиновскимъ. Въ ней развиты мысли о томъ, что христіанскимъ богослуженіемъ, какъ совокупностью совершаемыхъ по церковному чину священныхъ обрядовъ и дѣйствій христіане а) выражаютъ свое внутреннее благоговѣніе и почтеніе къ Богу, б) и поддерживаютъ, воспитываютъ и развиваютъ свое религіозное сознаніе и в) получаютъ (особенно чрезъ таинства) благодатные дары Св. Духа.

2) Діаконъ К. Доринъ: "Жизнь и подвиги преподобнаго Іоанна Листвичника".

отона Автроналания (Продолжение будеть). 470 минов мант

### Епархіальная хроника

г. Иллукстъ Курл. г. Иллукстское женское Духовное училище 21-го августа провожало одного изъ лучшихъ своихъ

преподавателей С. А. Плиткина. Въ течение 8-ми лътъ пребыванія въ училищь А. С. Плиткинъ зарекомендоваль себя въ качествъ образцоваго преподавателя и незамънимаго работника. Необыкновенная аккуратность, честность и выполнительность красной нитью проходять чрезъ всю его деятельность въ училищь. Поступление его на должность преподавателя совпалосъ тъмъ періодомъ въ жизни училища, когда оно стеченіемъ благопріятныхъ обстоятельствъ призвано было занять положеніе средне — учебнаго заведенія . . . С. А. Плиткинъ былъ однимъ изъ тъхъ, которые много поработали для того, чтобы укрѣпить за училищемъ авторитетъ средне — учебнаго заведенія. Вотъ почему благодарное училище устроило С. А. Плиткину задушевные проводы: въ присутствіи всей училищной корпораціи и воспитанниць быль отслужень напутственный молебенъ, предъ началомъ котораго священникъ В. Марковъ произнесь слово на текстъ: «Всякій оставайся въ томъ званіи, къ какому призванъ. Въ этомъ словъ было выяснено, что избираемый С. А. Плиткинымъ путь служенія наукъ и есть то высокое званіе, которое всегда влекло его къ себъ.

Затёмъ состоялась братская трапеза, за которой было произнесено нёсколько задушевныхъ словъ, очертившихъ достоинства педагогической работы С. А. Плиткина.

Кромъ того ръшено — составить адресъ и пріобръсти отъ сбора добровольныхъ пожертвованій подарокъ, каковые и будутъ провождены С. А. Плиткину въ Юрьевъ.

(Изъ церковно-общественной жизни и мысли).

Славянскій католическій конірессь о соединеній церквей. Въ Велеградъ съ 25 и 27 іюня происходиль славянскій католическій конгрессь о соединеній церквей. Присутствовали: архісписконь Ольмюцскій Францискь-Салезій Бауеръ (протекторь конгресса); митрополить галицкій и архісписконь львовскій Андрей Шентицкій; архіспископь Софій и Филиппоноля Меннини и другіс предаты. Кромъ того на конгрессь явились представители почти отъ всёхъ славянскихъ національностей Австрій: чеховь, кроатовъ, словинцевь и др. Всего на конгрессь было около 80 человъкъ. Въ первые два дня засёданій были прочитаны 6 рефератовъ. Произнесены были ръчи: митрополитомъ Андреемъ (о значеній конгресса, о его цъли и отношеній къдълу соединенія церквей), архіспископомъ Бауеромъ и архіси.

ебы-

ика.

ость

учи-

пало

1емъ

оже-

тобы»

ваве-

лит-

цной.

иман

ВЪ

3Ba-

OTP

ь то

OUNG

Д0-

**БСТИ** 

И.

Въ

чес-

епи-

кон-

рей

и и

ави-

iui:

опи

-NPC

омъ

КЪ

ieu.

ВЪ

Меннини (на ту же тему). Предсъдателемъ конгресса выбранъ быль митр. Андрей. Послъ каждаго реферата имъли мъсто совъщанія о различныхъ способахъ наиболье тьснаго сближенія католическихъ ученыхъ съ православными для основательнаго ознакомленія съ православной богословской наукой, -- въ особенности же съ русской, какъ главной представительницей научнаго прогресса восточной церкви. Выражены были желанія установить регулярныя научныя сношенія католических университетовъ съ православными духовными академіями Петербурга, Москвы, Кіева и Казани; ввести въ славянскихъ гимназіяхъ Австріи изученіе русскаго языка; основать при католическихъ университетахъ отдёльныя канедры для изученія православнаго исповъданія и литургики восточной церкви; установить 0собыя преміи за лучшія сочиненія, касающіяся русской церкви; организовать особое общество для перевода русскихъ научнобогослоскихъ произведеній на иностранные языки и т. п. Наконецъ, всъми было выражено пожеланіе видъть на будущихъ конгрессахъ русскихъ православныхъ богослововъ и некоторымъ отправлены особыя приглашенія. Конгрессы будуть собираемы регулярно черезъ каждые два года, приблизительно въ концъ іюля (по новому стилю). (Колоколь)

Въ Святъйшемъ Синодъ. Св. Синодъ, разсмотръвъ съ точки зрвчія каноническихъ правиль проекть министерства вн. дъль о вызываемыхъ провозглашенной манифестами 17 апръля и 17 октяря 1905 г. свободой совъсти и исповъданія измъненіяхъ въ дъйствующемъ законодательствъ касательно семейственныхъ правъ, призналъ возможнымъ изъ числа смѣшанныхъ браковъ допускать лишь: 1) браки православныхъ съ инославными и б) браки православныхъ съ теми изъ старообрядцевъ и сектантовъ, которые върують въ Господа Інсуса Христа, какъ воплотившагося Сына Божія и Искупителя міра, и имъютъ водное крещеніе, правильно совершенное и потому при принятіи въ православную церковь неповторяемое: заключение такихъ браковъ должно быть, по мысли Святвишаго Синода, обусловлено разрѣшеніемъ епархіальнаго архіерея въ каждомъ отдѣльномъ случав. Далве, Св. Синодъ призналь существенно необходимымъ, чтобы дети отъ такихъ смешанныхъ браковъ были крещены и воспитываемы въ православной въръ, въ чемъ передъ заключеніемъ брака отъ веправославнаго брачущагося должна быть

отобрана подписка, имѣющая юридическое значеніе. Этоть отзывь будеть на этихъ дняхъ разсмотрѣнъ совѣтомъ министровъ.

Снятія сана. Св. Синодомъ 12-го іюля изданъ слёдующій указъ: По указу Его Императорскаго Величества Святейшій правительствующій Синодъ слушали прошеніе состоявшаго при Яранской Троицкой церкви Вятской епархіи запрещеннаго священнослужени протојерея Николая Огнева о сняти съ него сана и по сиравкъ приказали: по обсуждении прошения протоіерея Вятской епархіи Николая Огнева о снятіи съ него священническаго сана, принимая во вниманіе: 1) что проторіерей Огневъ, обнаружившій въ бытность въ составѣ причта Яранской Троицкой церкви явное пренебрежение долгомъ установленнаго въ церкви јерархическаго подчиненія, недспустимое въ лицъ, принадлежащемъ къ церковному клиру, самоволіе и симъ дозволившій себъ подписать такъ называемое выборгское воззваніе, не можеть быть оставлень на службѣ въ церковномъ клиръ и 2) что съ 27 іюля 1906 года Огневъ состоить въ запрещения священнослужения и съ 4-го января 1907 года былъ отрушень отъ мъста, каковое состояние можетъ быть вмънено ему во взысканіе за допущенное имъ самоволіе и неподчиненіе духовной власти, а за подписание выборгского воззвания прот. Огневь подлежить уголовному суду, Святьйшій Синодъ опредъляетъ предоставить Вятскому епархіальному начальству снять съ прот. Огнева санъ, согласно его прошенію, безъ требуемыхъ закономъ увъщаній, и засимъ дёло о прот. Огневъ почислить конченнымъ, о чемъ и послать указъ Преосвященному 1 ятскому. («Р. Въд.»

— Къ пріему священниковъ въ университеть. Въ канцелярію Петербургскаго университета поступило увъдомленіе отъ канцеляріи Святъйшаго Синода, что послъдній, раземотръвъ вопрось о пребываніи священниковъ въ числъ студентовъ свътскихъ высшихъ учебныхъ заведеній, постановилъ воспретить священникамъ поступать на медицинскій и естественный факультеты. Ръшеніе Синода мотивируется тъмъ, что служитель безкровной жертвы не можетъ принимать участія въ занятіяхъ, связанныхъ съ пролитіемъ крови. (,, Колоколъ")

— Въ Святвишемъ Синодъ обсуждался вопросъ о разръшеніи священникамъ поступать въ зубоврачебныя школы. Поводомъ къ обсужденію этого вопроса послужило прошеніе священника Старо-Письманской слободы Самарской губ., который прострему ръши тимы дъли

въропочи нево Сино сдъл прин пред хран пере нача поря рели нихъ

> домо внут зако несе разв

O BO

рафи русс паст ють гото разв тыся каза вати

повт

Этотъ отнистровъ.

«Бдующій вятвйшій шаго при наго въ и съ него протонего свя
оторіерей ка Яран-

оторіерей та Яранустановтимсе въ іе и заыборгское рковномъ оитъ въ сода былъ

одчиненіе нія прот. цъ опречальству безъ тре-

Огневѣ нщенному ь канце-

леніе отъ смотрѣвъ овъ свѣтспретить ный фалужитель анятіяхъ,

о разрѣлы. Поеніе свякоторый просиль разрёшенія поступить въ зубоврачебную школу. Для предупрежденія подобныхъ ходатайствъ священниковъ Св. Синодъ, рёшивъ, что занятія въ зубоврачебныхъ школахъ не совмёстимы съ саномъ священника и допустимы быть не могутъ, опредълиль извёстить объ этомъ епархіальныхъ архіереевъ.

— Для устраненія случаевъ покупки лицами нехристіанскихъ въроисповьданій церковной утвари и предметовъ религіознаго почитанія христіанъ, продаваемыхъ вмѣстѣ съ предметами, невостребованными съ желѣзнодорожныхъ станцій, Святѣйшій Синодъ по соглашенію съ министерствомъ путей сообщенія сдѣлалъ распоряженіе, чтобы православныя церкви нынѣ принимали отъ желѣзныхъ дорогъ на храненіе подобнаго рода предметы, дѣлали публикаціи въ газетахъ о поступившей на храненіе утвари и другихъ вещахъ, и послѣ истеченія года передавали въ одну изъ церквей по усмотрѣнію епархіальнаго начальства всѣ невостребованныя церковныя вещи. Такимъ же порядкомъ булетъ поступлено съ предметами церковными или религіознаго почитанія, обнаруженными при вскрытіи домашнихъ вещей, поступающихъ въ продажу или находящихся въ забытыхъ и найденныхъ вещахъ.

— По возбужденному пермскимъ губернаторомъ вопросу о воспрещении ношенія открытыми гробовъ съ покойниками изъ домовъ до церкви, Св. Синодъ, по соглашенію съ министерствомъ внутреннихъ дѣлъ, разъяснилъ, что къ измѣненію дѣйствующихъ законоположеній, воспрещающихъ въ санитарныхъ цѣляхъ перенесеніе открытыми гробовъ съ покойниками только во время заразныхъ болѣзней, не имѣется никакихъ основаній.

— О необходимости живой проповьди епископъ Орловскій Серафимъ пишеть слёдующее: "Изъ края въ край по всей землю русской раздается одинъ и тотъ-же возглась: что же молчать пастыри? Почему они намъ не разъясняють, насъ не поучають истинъ и правдъ? И недоумъваетъ върующій, а также готовый къ отступничеству отъ церкви, образованный, но неразвитый духовно, и невъжественный братъ нашъ. Гибнутъ тысячи людей, тысячи душь, ввъренныхъ Богомъ пастырямъ. Казалось-бы, не только возгласы и слова наши должны раздаваться въ полъ и на улицахъ, но крики, мольбы отчаянія, призывы ко спасенію. Въдь насъ тоже не десятки, не сотни, а тысячи пастырей,—время-ли теперь писать или заучивать проповъди, спорить, что живое слово не можеть быть такъ обду-

мано, какъ написанное, что живое слово часто походитъ безсодержательную болтовию, будто писанное слово, для котораго вынуждены были установить цензуру, не бываеть такъ-же слабымъ и плохимъ. Давно не только въ городахъ, но и въ селахъ, народъ раздражается при видъ тетралокъ, лежащихъ предъ проповъдниками, молящеся съ неудовольствемъ спъщать покинуть храмы до конца объдни, какъ только послъ заамвонной молитвы ставится аналой для проповъдника, народъ съ негодованіемъ говорить: прочесть мы сами можемъ, а хотимъ слушать простое, ясное слово! А мы все продолжаемъ писать и читать. Повторяю, насъ-тысячи настырей, если не всв одарены способностью пропов'вдывать живымъ словомъ, если между нами еще много молодыхъ, неопытныхъ священниковъ, то не ясный ли выводъ изъ этого, что получивше отъ Господа даръ не имъютъ права скрывать его подъ спудомъ, обязаны помочь неспособнымъ молодымъ и постщать другіе храмы, являться въ монастыри для проповеди и совершать поездки туда, гдъ собрался народъ для моленія. Неужели смутное время вмъсто того, чтобы расположить къ дъятельности и живому слову, повліяло на всёхъ удручающимъ образомъ, устрашило и спутало мысли въ виду естественнаго запрета духовенству говорить о политикъ? Выходъ не труденъ изъ затрудненія, ибо мы представители не политической, а Евангельской истинной свободы, нужны организаціи, содружество и духовное общеніе между пастырями для того, чтобы выйти намъ изъ безмолвнаго и оскорбительнаго положенія"... См. Еп. Въд.

#### Содержаніе № 17.

Отдълъ оффиціальный. — Указъ Его Императорскаго Величества, Самодержца Всероссійскаго, изъ Святъйшаго Правительствующаго Сунода, Цреосвященному Агафангелу, Архіепископу Рижскому и Митавскому. — Епархіальныя извъстія. — Отчетъ Рижскаго Епархіальнаго Комитета Православнаго Общества за 1906 годъ.

Отдълъ неоффиціальный. — Дѣятельность духовенства рижской епархіи въ первыя десятилѣтія ея существованія. — Пастырская задача въ борьбъ съ соціаль-демократическою партією. — Дѣятельность религіозно-просвѣтительнаго общества при кафедрѣ Рижскаго Епископа въ первое трехлѣтіе своего существованія. — Епархіальная хроника.

A

C

T

И. об. Редактора, Священникъ Іоаннъ Щукинъ.

Печ. дозв. 1 сентября 1907 г.—Цензоръ, Каеедр. Прот. Владиміръ Плиссъ. Типографія Л. Бланкенштейна, Ткацкая ул. № 13, соб. домъ.