

Подписная цѣна: безъ доставки на годъ 3 р. 50 к., на полгода 2 р., на три мѣсяца 1 р., на мѣсяцъ 40 к.

Съ доставкою и пересылкою на годъ 5 р., на полгода 3 р., на 3 мѣсяца 1 р. 50 к., на 1 мѣсяцъ 1 р.

Отдѣльные №№ продаются въ Реданціи Московскихъ Церковныхъ Вѣдомостей. изданіе.

.Nº. 21.

Редакція открыта отъ 10 до 2 ч. дня.

Адресь: Москва, Лиховъ пер. Епархіальный домъ, редакція "Моск. Церк. Вѣдомостей".

Объявленія принимаются за строку или місто строки: за 1 разв 30 к., за 2 раза 50 к., за 3 раза 70 коп., на голь—по особому условію.

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА

HA

## "МОСКОВСКІЯ ЦЕРКОВНЫЯ ВЪДОМОСТИ" "БЛАГОВЪСТЪ" и "БРАТСКОЕ СЛОВО"

на 1908 годъ

#### на прежнихъ условіяхъ.

Въ случат неисправной доставки №М Московскихъ Церковныхъ Въдомостей и Московскаго Благовъста, Редакція просить немедленно увъдомлять ее, такъ какъ она не имъетъ возможности провърять жалобы на неисправную доставку, поступающія въ Редакцію по истеченіи, иногда, значительнаго срока. При этомъ, для повърки, Редакціи необходимъ печатный адресъ, который Редакція и просить прилагать при заявленіяхъ.

Нькоторые 00. благочинные обращаются в Редакцію Московских Церковных Видомостей сь за просомь: можно ли выписывать по почти листки Московскаго Благовиста па каждую педилю 10.25, 30, 40, 50 экземпляровь на одно лицо и на кажих условіяхь? Симь доводится до свидний, что условія доставки Благовиста одинакови, какь для выписывающих сотиями экземпляры одного №-ра, такь и разныхь. Принимается во вниманів общев количество Благовыста.

## Бесъда Іисуса Христа съ Никодимомъ.

#### Ръчь Его Высокопреосвященства, Высокопреосвященнъйшаго Владиміра, Митрополита Московскаго.

(Окончаніе. См. № 20).

Глубокая, и потому-то такъ мало замъчаемая, такъ мало понимаемая умомъ и усвояемая сердцемъ, истина! Вы, послъдователи соціаль-демократіи, хотите видъть царствіе Божіе, им'ять царство небесное на земл'я? Запомните, кръпче запомните это непреложное слово Спасителя и глубже напечатлъйте въ своемъ сердцъ эту истину, что вы вашею внъшнею революціею никогда не достигните вашей цъли, если прежде не произведете внутренней революціи, т. е. если не преобразуете вашего сердца, не возродитесь духовно, ибо тогда только внѣ насъ и вокругъ насъ все будеть лучше, когда мы сами будемъ лучше; во глубинъ нашего сердца, слъдов., должна брать свое начало всякая реформа, всякое преобразованіе, всякое улучшеніе. Самая радикальная ошибка и самое глубокое заблужденіе соціаль-демократіи заключается въ томъ, что она ничего не хочеть знать о томъ самоотверженіи, о той настойчивой борьбъ противъ своихъ гръховъ, которая необходима для нашего спасенія, и что этого спасенія она ожидаеть только оты разрушенія существующаго строя, отъ внъшнихъ перемънъ и преобразованій. Народу, конечно, это очень нравится, такъ какъ при этомъ онъ освобождается отъ необходимости работать надъ собою, надъ своимъ усовершенствованіемъ и исправленіемъ, — вести борьбу съ своими страстями и подвергать себя самобичеванію. Отсюда и то сочувствіе, тоть успъхъ, какой имъеть соціалъ-демократія въ пріобрътеніи послъдователей. Борьба съ собою-самая тяжелая борьба, и побъда надъ собоюсамая трудная побъда. Революціонизировать народъ не такъ трудно, гораздо труднъе направить его волю къ добру и содъйствовать ему въ нравственномъ возрождении. И однако всякій, кто воистину любитъ народъ свой, долженъ всѣ свои силы и средства направлять къ тому, чтобы споспѣшествовать этому возрожденію.

"Да въдь къ этому-то нравственному возрождению народа,—возражають намъ соціаль-демократы,—стремимся и мы. Но оно, это возрожденіе, говорять они, совершенно не возможно при теперешнихъ безотрадныхъ экономическихъ условіяхь; оно можеть быть достигнуто лишь тогда, когда общество организовано будетъ по соціалистической программъ, ибо человъкъ и въ отношеніи нравственныхъ своихъ качествъ есть только продуктъ внъшнихъ, экономическихъ, соціальныхъ условій, въ коихъ онъ находится. Вотъ почему сначала намъ необходимо съорганизовать соціалистическое общество, а затъмъ уже само собою послъдуетъ и нравственное его возрождение; въ противномъ же случав ни о какомъ нравственномъ улучшеніи не можетъ быть и рвчи". Что сказать на это? Не будемъ оспаривать, что внъшнія условія не остаются совсъмъ безъ вліянія на нравственное развитіе человъка. Такъ, напр., крайняя бъдность и нищета, соединенныя съ лишеніями и голоданіемъ, безъ сомнънія, приносять съ собою не мало нравственнаго вреда и служать иногда причиною глубокаго нравственнаго паденія, а потому мы обязаны заботиться объ устраненіи этой крайней нищеты и объ улучшеніи экономическихъ условій. Но какъ, однакожъ, неразумно и односторонне ставить нравственное развитіе въ исключительную зависимость отъ внъшнихъ условій и обстоятельствъ, при коихъ живеть человъкъ! Не видимъ ли мы на опытъ какъ нравственно высокъ, какъ честенъ и магодушенъ бываеть иногда бъднякъ, не смотря на скудость своихъ средствъ и невзрачныя условія жизни, какъ, наоборотъ, глубоко несчастливъ и нравственно испорченъ-иной богачъ, не смотря на благопріятныя условія своей внішней обстановки. И это отъ того, что въ томъ заложено здоровое нравственное зерно, а въ этомъ его нътъ. Въ этомъ отношеніи больше всего им'єють значеніе ті сокровенныя, невидимыя силы, которыя живуть во глубинъ души человъческой, изъ которыхъ вырабатывается личность, характеръ, при чемъ нравственная свобода, самоуправленіе и саморъшимость не только не отходять на задній планъ, но кграють самую важную и первостепенную роль.

Здёсь намъ невольно приходится столкнуться и по-считаться съ тёмъ матеріалистическимъ воззрёніемъ 1), которое играеть преимущественно роль въ выдающихся произведеніяхъ этого направленія, и которое состоить вътомъ, что человъкъ есть ничто иное, какъ продуктъ, произведеніе окружающей его природы. Только визшнія условія, говорять послідователи матеріалистическаго ученія, опредъляють положение человъка, его судьбу, его развитіе, его свойства и ихъ образованіе, его счастье и его несчастье. Такъ приблизительно старается теперь матеріалистическая наука объяснить характеръ развитія, исторію человъчества. Духовное побуждение, иниціатива, сила разума и воли человъка, его твердое намъреніе или ръшимость, вліяніе религін-при такомъ воззрѣніи не играютъ уже никакой роли. Воля и характеръ человъка безсильны противъ внѣшнихъ обстоятельствъ, — напр., условій климата, положенія въ обществъ и т. д. Эти послъднія дълають изъ него, что хотять; они созидають ему то или другое настроеніе, придають ему тоть или другой нравственный обликъ, словомъ, - мъсять его, какъ тъсто. Дъло въ концъ концевъ сводится къ такому вопросу: "есть ли человъкъ-господинъ своей судьбы, или нътъ?

Что говорять на это исторія, этнографія, психологія? Онъ говорять: человъкъ, какъ и цълый народъ, состоитъ не изъ тѣлесной только натуры, но и изъ духа. Хотя его развитіе и совершается подъ значительнымъ вліяніемъ внъшнихъ условій, въ которыя онъ поставленъ, но гораздо больше значение имъежь здъсь его индивидуальность, первоначальные задатки, сила воли, которую онъ приносить съ собою въ жизнь и чрезъ которую, при извъстныхъ обстоятельствахъ, онъ дълается господиномъ надъ этими внъшними условіями. Челов'якь въ изв'ястномъ смысл'я им'ясть свободу выбора и воли; онъ можетъ свое положение, обстоятельства и условія своей внішней жизни измінять и устроять соотвътственно своему внутреннему настроенію; его счастье и несчастье, так. обр., зависять оть его характера, отъ рътенія его свободной воли. Да, мы въ правъ, къ своему великому утъшенію, утверждать, что виъшняя

<sup>1)</sup> Флейшманъ, "Протлвъ соціалъ-демократін" перев. М. В., стр. 64 и д.

разница въ условіяхъ и развитіи различныхъ народовъ и людей основывается преимущественно на прирожденной внутренней разницъ, на разницъ способностей и духовныхъ дарованій, что причина ея въ индивидуальности, а не на оборотъ, какъ предполагаетъ матеріализмъ. Исторія міра и наблюденіе надъ жизнію показывають намъ много примѣровъ того, какъ народъ съ сильною волею преодолъвалъ иногда самыя затруднительныя обстоятельства и создавалъ себъ благопріятное положеніе, какъ иной способный, энергичный человъкъ изъ великой бъдности и низшаго сословія доходиль до очень почетнаго положенія въ гражданской жизни. Этнографія учить насъ, какъ изъ двухъ, рядомъ живущихъ, народовъ, при однихъ и тъхъ же внъшнихъ условіяхъ, одинъ возвышался, а другой шель книзу, какъ различныя націи, въ одинаковомъ климатъ, даже въ одинаковыхъ жилищахъ обнаруживаютъ, однако, совершенно различный характеръ, различный укладъ жизни, различное устройство, различное государственное развитіе и различныя духовныя цъли и направленіе. Европеецъ съ давнихъ поръ живетъ между природными съверо-американцами, а турки—въ странѣ древнихъ грековъ, однакожъ не отстоятъ ли пришельцы отъ туземцевъ, какъ небо отъ земли? Въ самомъ дълъ, возможна ли внъшняя нивелировка народовъ и отдъльныхъ людей, если они такъ не одинаковы еще внутренно? Не совершенно ли отлична культура магометанина оть культуры христіанина, хотя они уже цёлые вёка живуть одинъ подлё другаго?

Насколько можеть человъкъ стать выше всвхъ окружающихъ его условій и сдълаться ихъ господиномъ, насколько можеть онъ преобразовать весь міръ своимъ умомъ и силою идей своихъ, это особенно ясно доказываетъ исторія христіанства, которое своею интенсивною силою изъ самыхъ малыхъ зачатковъ, при самыхъ неблагопріятныхъ условіяхъ, не прибъгая ни къ какому насилію, возросло и сдълалось великою міровою силою. Побъда первыхъ христіанъ надъ господствовавшимъ въ то время Римомъ громко говоритъ за несомнънность того положенія, что духъ сильнъе, чъмъ всякая грубая, внъшняя сила. Духъ христіанства взорвалъ, такъ сказать, и разрушилъ Римское царство, не смотря на его необычайную кръпость и

силу. По планамъ и идеямъ одного единственнаго Человъка, пославшаго въ міръ немногихъ учениковъ Своихъ, возросло изъ развалинъ древняго міра могущественное новое зданіе, которое вмъстило въ себя все образованное человъчество. Незначительное число сильныхъ върою, геройски настроенныхъ мужей оказалось въ состояніи создать новую эпоху и открыть новый путь человъческой культуръ.

Но не подтверждаеть ли справедливость этого мнѣнія и соціаль-демократія? Вѣдь и она не хочеть также стѣснять себя и подчиняться внѣшнимъ господствующимъ условіямъ, вѣдь и она говорить о своихъ идеяхъ и идеалахъ, вѣдь и она хочетъ съ корня преобразовать все по своему рецепту, который есть продуктъ духа. Не свидѣтельствуетъ ли это о сознаніи человѣка, что, при сильной волѣ, онъ можетъ сдѣлаться господиномъ надъ своимъ внѣшнимъ положеніемъ, и по своему плану измѣнить и устроить внѣшнюю жизнь?

Теперь, если человъкъ не есть, какъ мы видъли сейчасъ, безвольный продукть окружающихъ его условій и обстоятельствъ, то ложное и то положение, проповъдуемое соціалистами, что стоить только изм'єнить внішнія условія, измінятся, якобы и, внутреннія свойства человіка. Дъло и здъсь обстоить, какъ мы увидимъ сейчасъ, какъ разъ наоборотъ. Дурныя условія сами по себ'в не могутъ хорошаго человъка сдълать дурнымъ, равно какъ и хорошія условія не могуть сділать дурнаго хорошимь человъкомъ. Напротивъ, благопріятное внъшнее положеніе, довольство и изобиліе во всемъ, беззаботная и привольная жизнь часто только портили людей, а нужда и бъдность, борьба и усиленный трудъ дълали многихъ хорошими людьми. Турокъ, напримъръ, и при хорошемъ климатъ, на благодарной и плодоносной почвъ, всегда бъденъ и безсиленъ, а Бранденбуржецъ и при дурномъ климатъ и на безплодной почвъ дълался могучимъ и благоденствующимъ. Лучшіе люди, чімъ въ большую попадають они опасность. испытанія и несчастья, темъ более проявляють свое нравственное могущество, величіе и энергію, а лѣнивецъ и негодяй, какъ ни измъняй въ угоду ему внъшнія условія, никогда не станетъ примъромъ добродътели, но всегла

останется бездёльникомъ и тунеядцемъ, хотя, быть можетъ, негодность его и пойдетъ по другому направленію и будетъ проявляться въ другомъ видё. Да, босяка изъкабака посади хоть на царскій престолъ, онъ и тамъ останется босякомъ.

Отсюда слъдуеть то, — и здъсь я подхожу къ психологической сторонъ разсматриваемаго вопроса, - что нравственные недостатки и пороки человъка не отвиъ приходять къ нему: они не суть только дурныя привычки, наживаемыя при дурныхъ условіяхъ; это не есть, такъ сказать, вынужденный или вызванный внёшними обстоятельствами образъ дъйствій, но скоръе внутреннее, природное свойство, унаслъдованное отъ предковъ. Такъ учитъ христіанская церковь, и это ученіе подтверждаеть даже вся матеріалистическая, антропологическая и психологическая наука. Свои дурныя свойства и наклонности человъкъ приносить съ собою, какъ задатки, вмъстъ съ появленіемъ на свъть. Они, если не встръчаютъ противодъйствія, растуть и развиваются въ немъ сами собою, при чемъ, обнаруживаясь, соотвътственно внъшнимъ условіямъ жизни, у каждаго человѣка различнымъ, но всегда вредоноснымъ образомъ, они дълаютъ и его самого, и другихъ несчастными. Неумъренныя плотскія пожеланія, чрезмърная похотливость, и разныя другія страсти, какъ-то: честолюбіе, гордость, любостяжаніе и т. д., все это, въ большинствъ случаевъ, такія качества, которыя унаслъдованы отъ родителей и которыя, конечно, у различныхъ людей проявляются различно, напр., у князя они проявляются не такъ, какъ у простолюдина, у богатаго не такъ, какъ у нищаго. Ибсенъ на этой именно истинъ, которую онъ, впрочемъ, до крайности преувеличиваетъ, построяетъ свои потрясающія драмы. Италіанскій докторъ Ламброзо, на основаніи долголътнихъ изслъдованій и наблюденій, утверждаетъ, что наибольшее количество человъческихъ преступленій происходить на почв' насл'єдственной нравственной бользни, которую онъ доводитъ до міра даже животныхъ. Онъ-матеріалистъ, и не знаетъ никакой свободной воли, почему онъ всъхъ преступниковъ, которые не могуть быть оправданы нравственно, рекомендуеть сажать въ домъ умалишенныхъ, какъ нравственно больныхъ.

Все матеріалистическое изсл'єдованіе въ этой области представляеть нравственное свойство человъка настолько крънко сросшимся съ его природою, что здѣсь никоимъ образомъ невозможно сдѣлать ни малѣйшей перемѣны. Но не такъ разсуждаеть объ этомъ христіанинъ. Онъ утверждаетъ, что путемъ умълаго и тщательнаго христјанскаго воспитанія дурныя наклонности могуть быть подавлены и устранены, что при воздъйствіи христіанскаго духа возможно полное внутреннее преобразование человъка, конечно. не безъ настойчивой и напряженной нравственной работы каждаго надъ самимъ собою. Христіанинъ, какъ въ отдъльномъ человъкъ, такъ и во всемъ міръ признаетъ свободу воли, возможность ръшимости на добро и конечную побъду надъ зломъ. Поэтому онъ сажаетъ преступника не въ домъ умалишенныхъ, а въ тюрьму, чтобы тамъ путемъ нравственнаго воздѣйствія на его разумъ, сердце и волю смягчить его, исправить и сдълать другимъ человъкомъ"

Легче дълаеть для себя это дъло Бебель. Онъ просто высаживаетъ преступника на злачное пристанище и превращаетъ его въ богатаго человъка, который можетъ доставлять себъ всъ жизненныя удовольствія и удовлетворять всъмъ своимъ потребностямъ и наклонностямъ, такъ какъ, по его мнѣнію, всѣ они одинаково хороши. Онъ, а равно и всѣ подобные ему матеріалисты говорять: "перенесите только наше нравственно-больное общество въ другія условія, въ здоровый воздухъ, доставьте только ему хорошую пищу, одежду и жилище, дайте ему возможность беззаботно наслаждаться всѣмъ, чего хочеть душа его и вы увидите, какъ оно сейчасъ же воспрянетъ, и, смывъ съ себя тълесную грязь, исцълъетъ и нравственно".

Но всего этого едва ли было бы достаточно для исцівленія и тівлесно больнаго. Для легко больнаго еще, можеть быть, этого и было бы достаточно, но для тяжко больнаго?—Какую помощь могуть оказать хотя бы самыя благопріятныя внішнія условія, самый здоровый воздухь, самыя питательныя и обильныя явства и самые укріпляющіе напитки такому больному, у котораго совершенно потерянь вкусь, атрофированы пищеварительные органы и въ крови котораго производять быстрое разрушеніе безчисленное множество бацциль? Здісь можно ожидать исців-

ленія въ томъ только случав, если самъ врачь окажеть непосредственное противодъйствіе бользни, если онъ придеть на помощь страждущему организму своими внутренними лекарствами, а прежде всего если самъ больной начнетъ работать надъ собой, т. е. принимать лекарства, исполнять всъ докторскія предписанія, соблюдать діэту и съ самоотверженіемъ отказывать себѣ въ томъ, къ чему имъеть склонность. Еще менъе можно исцълить тяжкіе и многочисленные нравственные недуги нашего общества, наши самолюбивыя, честолюбивыя и черствыя сердца однимъ только преобразованіемъ внѣшнихъ условій нашего общественнаго и экономическаго строя. Нътъ; здъсь необходима наша собственная борьба съ своими внутренними недугами, наше бдительное самовоспитание и постоянное, серьезное самоисправленіе въ христіанскомъ духв. Но объ этомъ ничего не говоритъ соціалъ-демократическая партія. Съ своей тенденціозной точки зрѣнія она находить болъе выгоднымъ и цълесообразнымъ дъйствовать такъ, чтобы хитрымъ обольщеніемъ народной массы не дать ей возможности покръпче поразмыслить о томъ, какой обманъ заключается въ ея прельстительныхъ объщаніяхъ. "Стремитесь ко власти! Идите напроломъ! Старайтесь во чтобы то ни стало захватить въ свои руки власть, говорять они своимь последователямь. Разъ если власть будеть въ вашихъ рукахъ и общество съорганизовано будеть по соціалистической программ'в, тогда все пойдеть хорошо, тогда наступить веселая, радостная жизнь, тогда мы будемь имъть свободу, равенство и братство, тогда будетъ рай на землъ, тогда наступить время такого всеобщаго счастья, довольства и блаженства, какого никогда еще не видъль

Можно ли пов'врить этому при серьезномъ взгляд'в на д'вло? Можно ли представить себ'в бол'в глубокое извращеніе челов'в ческаго сердца, челов'в ческой природы? Если эти мечтатели не хотятъ вид'вть гр'вховъ и пороковъ низшихъ классовъ, столь любезныхъ имъ,—любовь в'вдь всегда осл'впляеть,—то приняли бы они во вниманіе, по крайней м'вр'в, гр'вхи теперь господствующихъ классовъ — т'в безчисленные и тяжкіе гр'вхи ихъ, которые они такъ превосходно знаютъ и такъ безпощадно подвергаютъ ежедневному

бичеванію. Изъ всего этого великаго множества, этихъ милліоновъ людей, изъ коихъ состоить настоящее государство, конечно, не всѣ были бы истреблены и смыты съ лица земли при образованіи соціалистическаго "рая", многіе изъ нихъ вошли бы въ качествъ членовъ и въ это новое общество. Ужели они тотчасъ же вслъдъ за внъшнимъ переворотомъ настолько сдълались бы лучше, благороднъе и внутренно, что превратились бы въ ангеловъ? Не принесли ли бы они съ собою и въ новый міръ всъ свои старые гръхи и пороки, заблужденія и привычки? Не пробили ли бы себъ русло эти преступленія и сюда, не нашли ли бы они для себя удобныхъ случаевъ и возможности къ своему проявленію и въ этомъ новомъ мірѣ? И воть если бы эта, отравленная ядомъ соціализма, озлобленная, полная мести и ненависти, распущенная и непризнающая ни власти, ни авторитетовъ пролетарская толпа принесла бы съ собою сюда великую массу пороковъ и преступленій, то возможно ли было бы при такихъ условіяхъ то идеальное устройство общественной жизни, о коемъ мечтаютъ соціалисты? Допустимъ, что внѣшняя организація была бы хорошо обдумана и искусно устроена, а люди? Ахъ эти люди, они для этого далеко не были бы духовно зрѣлы и нравственно способны! "Посади лягушку хоть на золотое кресло, она все таки прыгнеть въ болото". О, кром'в безпорядка, смуть и мятежей, кром'в борьбы всвхъ противъ всвхъ, кромъ всеобщаго бъдствія, смятенія и хаоса ничего не могло бы выйти отсюда! Поистинъ, тогда стали бы снова вздыхать о прежнихъ порядкахъ, какъ евреи вздыхали о египетскихъ мясахъ! Это былъ бы не рай, а адъ, и худшаго состоянія поистинѣ нельзя было бы себѣ и представить. Теперешній строй въ сравненіи съ нимъ назвали бы золотымъ. И за такой-то перевороть люди могуть брать на себя отвътственность? И къ такому-то бъдствію могуть вести народъ тъ, которые выдають себя за друзей его, желающихъ яко-бы оказать ему помощь? И противъ такого-то, столь очевиднаго, положенія вещей могуть спорить люди, им'вющіе претензію на ученость? Пусть въ другихъ случаяхъ они противятся и см'вются, когда противная сторона требуеть отъ нихъ отвътовъ и объясненій на частные вопросы, касающіеся

общаго строя будущаго соціалистическаго общества, пусть не дають они отвъта на тъ вопросы, какъ на неосновательные; но отъ отвъта на тотъ кардинальный вопросъ, о коемъ мы говоримъ сейчасъ, нельзя уклоняться. Пусть въ другихъ случаяхъ допускаютъ они дебаты и споры въ отношеніи частностей будущаго государственнаго строя, но въ отношении настоящаго вопроса не можетъ быть никакого спора. Каждый честный и благоразумный человъкъ необходимо долженъ согласиться съ такими доводами. При такихъ соображеніяхъ нельзя не дивиться, какимъ образомъ можно питать надежду на осуществление такого грандіознаго проэкта, каковъ проэкть соціалистическаго государственнаго переворота, не принимая въ должное внимание говорящихъ противъ этого нравственныхъ факторовъ? Правда, нъкоторые изъ вожаковъ этого движенія высказываются сейчась, что они не раздёляють того мнвнія, что переворотъ этотъ—дѣло непродолжительнаго будущаго, и что до разрушенія настоящаго строя, по ихъ мнънію, еще далеко. Но такія сужденія высказываются ими очень ръдко и такъ тихо, что масса сбитаго съ толку и довърчиваго народа едва ли что нибудь слышить изъ этихъ сужденій и продолжаетъ предаваться своей несбыточной мечть и оглашать нашь слухь своимъ кличемъ: пролетаріи всках странь соединяйтесь! И они дійствительно соединяются въ такую силу, съ которою серьезно приходится считаться нашему правительству.

Что же теперь слѣдуетъ изъ нашихъ доводовъ? — Двоякій выводъ: а) преступно желать и домогаться такого соціальнаго переворота, который принесъ бы съ собою только хаосъ, смятеніе и нестроеніе, такъ какъ люди далеко еще не созрѣли для соціальнаго устройства своего быта и б) еще преступнѣе обѣщать народу счастье и благополучіе отъ одного внѣшняго переворота, такъ какъ улучшеніе внѣшнихъ условій быта безъ преобразованія внутренняго, духовно-нравственнаго состоянія, безъ обновленія и улучшенія сердца — есть чистѣйшій обманъ и иллюзія. Добиваться счастія и возвышенія благосостоянія отъ устройства общественной жизни по соціалистической программѣ, по мѣткому выраженію одного изъ нашихъ современниковъ, значить — "запрягать лошадь позади те-

лъги". Вотъ почему вмъсто того, чтобы гоняться за иллюзіями и строить зданіе общественнаго благополучія на пескъ, лучше укръпить его на томъ краеугольномъ камнъученіи Христа, которое поставляеть его (благополучіе) въ зависимость отъ нравственно-духовнаго возрожденія. На этомъ-то возрожденіи и следуеть сосредоточить намъ все свое вниманіе, всъ свои заботы и силы. Для этой-то цъли и нужно соединиться всёмъ, кто желаетъ добра себе и своему народу. Это, конечно, нисколько не помъщаетъ нашимъ экономическимъ общественнымъ реформамъ; онъ будуть идти своимъ чередомъ и идти тъмъ лучше и успъшнъе, чъмъ шире будетъ христіанское пониманіе соціальнаго вопроса въ нашемъ обществъ и чъмъ глубже сердца всъхъ, въ особенности же нашего юношества, будутъ проникаться христіанскими началами. Когда, так. обр., на такихъ христіанскихъ началахъ воспитается новое лучшее поколѣніе, тогда составится могучее христіански-соціальное общественное мнѣніе, которое и бросить, при рѣшеніи этого вопроса, на чашку въсовъ свою тяжеловъсную гирю. Да поможеть всёмь намь въ этомъ Богъ! Этоть путь къ достиженію счастья несравненно лучше и върнъе, чъмъ тотъ путь насилія, мятежей и революціи, который указывають соціалъ-демократы.

О, нъть, отвъчають намъ на это послъдніе. На нашемъ языкъ это значить: "тонко прясть, — долго ждать"; этотъ путь слишкомъ далекій, мы надъемся найти покороче, и этими словами они дълають не двусмысленный намекъ на ниспроверженіе существующаго порядка посредствомъ насилія и кулака. Но короче ли этотъ путь? Еще разъ хочется мнъ спросить васъ, господа революціонеры. Не гораздо ли длиннъе? "Ибо кто не знаетъ, что насильственныя потрясенія обществъ, съ какою бы они цълію ни совершались, не ускоряютъ достиженія цъли, а, напротивъ, замедляють оное. Неизбъжнымъ слъдствіемъ, а вмъстъ и наказаніемъ за нихъ бываетъ всегда гражданскій расколь и взаимная ненависть. Когда одна половина гражданъ стремглавъ спъшитъ впередъ, другая, какъ бы по нъкоему закону противоположности, устремляется назадъ, въ срединъ открывается бездна, которая, прежде чъмъ наполнится, поглощаеть тысячи жертвъ. Между крайностями

начинается борьба и колебаніе, по окончаніи коего, думая быть у цёли, всегда находять себя оть нея далёе прежняго. Отсюда самый правильный лозунгъ для васъ, господа искатели земнаго рая, такой: "чёмъ медленнёе, тёмъ лучше", ибо чёмъ менёе обнаруживаете вы желанія ждать, тёмъ дольше должны будете прождать, если пойдете путемъ намёченнаго насилія. Для вёрнаго достиженія счастья нужны не столько новые порядки, сколько новые люди, люди не съ низменными, желудочными идеалами, но съ идеалами высшими, истинно-христіанскими. А это-то и хочеть сказать Спаситель, когда Онъ говорить Никодиму: "если вы не родитесь снова, то никогда не увидать вамъ царствія Божія, никогда не устроить неба на землё".

Когда Никодимъ съ недоумъніемъ спросилъ, при этомъ, какъ это можетъ быть, то Іисусъ сказалъ ему: "Ты учи-тель Израиля и этого ли не знаешь?" То-есть ужели ты, будучи учителемъ, ничего не знаешь о нравственно-ду-ховномъ возрожденіи и не понимаешъ его значенія? И мы, братіе, имъемъ у себя одного учителя, учителя высокообразованнаго и много знающаго, но который, однакожъ, ничего не знаетъ о религіозно-нравственномъ возрожденіи, и не признаетъ его необходимости, который знаеть и называеть много средствъ къ нашему счастью, къ улучшенію нашего быта и нашихъ взаимныхъ отношеній, но не называеть самаго главнаго и самаго важнаго условія для этого улучшенія, —необходимости въры въ Бога и общенія съ Нимъ. Много дълается имъ сейчасъ въ области народнаго просвъщенія, образованія и знаній. Все это, конечно, хорошо, достохвально и желательно, но какъ часто забывается при этомъ, что безрелигістное одностороннее образованіе ума, безъ образованія сердца и характера, можетъ принести (и приносить, какъ видимъ мы сейчасъ) болѣе вреда, чѣмъ пользы! Вотъ почему мнѣ хочется, братіе, закончить рѣчь свою такимъ къ вамъ обращеніемъ:

Не пренебрегайте, други, успѣхами человѣческаго ума; принимайте съ чистымъ сердцемъ все благородное, высокое

Не пренебрегайте, други, успѣхами человѣческаго ума; принимайте съ чистымъ сердцемъ все благородное, высокое и великое, всѣ полезныя стремленія нашего вѣка, не чуждайтесь ничего добраго человѣческаго; но не вѣрьте тѣмъ учителямъ міра сего, которые, попирая вѣру отцевъ ѣашихъ, какъ суевѣріе минувшихъ вѣковъ, указываютъ на свои

дъла, на свою мудрость, на книги своихъ мудрецовъ, какъ на единственный источникъ спасенія отъ всякихъ бъдствій и золъ! Это спасеніе никогда не придетъ къ вамъ изъ области того, что дѣлаютъ и могутъ сдѣлать люди на землѣ. Не придетъ оно ни изъ изумительныхъ успѣховъ человѣческаго развитія, ни изъ научныхъ изслѣдованій, открытій и изобрѣтеній, ни изъ модныхъ соціалистическихъ ученій, задумавшихъ посредствомъ ненависти уврачевать болѣзни человѣчества, — оно придетъ единственно отъ Того Божественнаго Мужа, Который взошелъ на крестъ, рѣшившись не завистію и злобою, а любовью уврачевать больное человѣчество. Къ Нему идите вы, тружедающіеся и обремененніи; у Него ищите вашего счастья и покоя; иначе вы нигдѣ не найдете ихъ, иначе не увидите царствія Божія и не будете имѣть неба на землѣ!



## Тайна счастливой жизни.

Въра есть *правило* и вмъстъ съ тъмъ *тайна* счастливой жизни. И если эта тайна не для всъхъ понятна, то это зависитъ отъ того, что и жизнь по въръ далеко не обща.

Правда, область примъненія въры очень широка. Мы признаемъ непреложною дъйствительностію многое изътого, о чемъ только слышимъ и въ существованіе чего только втууемъ. Масса научныхъ открытій и предположеній покоится на въръ...

Однако религіозной въръ мы всегда, почему то, отводимъ очень скромную долю. Иногда мы просто изгоняемъ ее изъ своей личной жизни, какъ ненужный балластъ... И теперь это дълается чаще, чъмъ когда-либо... И это, разумъется, потому, что въ людяхъ не всегда можно найти человъка вдумчивой мысли — человъка, прислушивающагося къ голосу своего внутренняго существа, которое, руководясь правилами въры, подмъчаетъ тъ, поистинъ чудодъйствующія, знаменія, которыя открываются въръ...

О философъ Діогенъ извъстно, что онъ всюду искалъ "человъка".

Однажды въ полдень съ фонаремъ ходилъ онъ по авинской площади, какъ бы разыскивая что-то. Видъвшіе Діогена, со смъхомъ спрашивали его: "Діо-

HEROSES HENDO

генъ, чего ты ишешь?"

— Человика—отвъчалъ онъ.

— Развъ ты не видишь народъ? Площать полна имъ, а ты ищешь какого то человъка?!

— Да, я человъка ищу, человъка...

Люди бывають двухь родовъ: есть люди, которые имъютъ только образъ человъка. Они не для въры, какъ не для нихъ и *въра...* Но есть среди нихъ и такіе, которые им'єють высшее в'єдініе, которые прозрівають въ тайны бытія очами духовной въры, очами своего внутренняго человъка. Вотъ такихъ то людей, вотъ такого то человъка въ людяхъ и искалъ Діогенъ.

Не много бы нашлось такихъ людей и среди современнаго общества...

Но несомнънно, они всё же есть. Въ тиши и уединеніи они вглядываются въ свое сердце, прислушиваются къ голосу совъсти и, забывъ окружающую дъйствительность, какъ-бы бееѣдуютъ съ міромъ инымъ и намъ повѣдаютъ великія тайны этого міра. Они говорятъ намъ, что надъ человѣческими рѣшеніями царитъ высшій Совѣтъ, что коварное зло всегда подчиняется торжествующей въръ...

Вотъ поучительная страничка изъ воспоминаній 10. 6. Самарина 1) объ извъстномъ славянофилъ А. С. Хомяковъ-

объ этомъ человъкъ живой сердечной въры.

"Разъ я жилъ у А. С. Хомякова въ Ивановскомъ, вспоминаетъ Ю. Ө. Самаринъ (Ивановское помъстье Хомякова, гдѣ онъ выстроилъ прекрасную церковь и послѣ скончался въ 1860 г. 23 сентября). Къ нему съѣхалось нъсколько человъкъ гостей, такъ что всъ комнаты были заняты, и онъ перенесъ мою постель къ себъ. Послъ ужина, послѣ долгихъ разговоровъ, оживленныхъ его неистощимою веселостью, мы улеглись, потушили свъчи и я заснулъ. Далеко за полночь я проснулся отъ какого-то говора въ комнатъ. Утренняя заря едва-едва освъщала ее. Не шевелясь и не подавая голоса, я началъ всма-

<sup>1)</sup> Татевскій сборникъ.

триваться и вслушиваться. Онъ стояль на кольняхь предьсвоею походною иконой, руки были сложены крестомь на подушкъ стула, голова покоилась на рукахъ. До слуха моего доходили сдержанныя рыданія. Это продолжалось до утра. Разумъется, я притворился сиящимъ. На другой день онъ вышелъ къ намъ веселый, бодрый, съ обычнымъ добродушнымъ смъхомъ. Отъ человъка, всюду его сопровождавшаго, я слышалъ, что это повторялось почти каждую ночь..."

Къ этому разсказу Ю. Ө. Самарина въ Русскомъ Архивъ 1) добавляется слъдующее. "Въ генералъ губернаторство графа Закревскаго, велъно было дворникамъ поочередно ходить въ пересыльное помъщение преступниковъ, ссылаемыхъ въ Сибирь, въ подмогу сторожившимъ ихъ. Дворникъ Хомякова, возвратившись домой, разсказывалъ, что двое ссыльныхъ вспоминали при немъ о своихъ подвигахъ и сказали, что они были задержаны подъ Тулой, намъреваясь пограбить господскую усадьбу. Съ наступленіемъ ночи они засъли въ кустахъ и дожидались, чтобы въ барскомъ домъ погасили огни. Долго ждали они, но въ одной комнатъ все горъла свъча; они подошли ближе и въ окно увидъли, что кто-то на колъняхъ молится, и молился онъ до разсвъта, пока ихъ захватили проснувшіеся люди. Дворникъ спросилъ, въ какой усадьбѣ они попались, и узналъ, что это было въ Богучаровъ, у А. С. Хомякова.

Баринъ нашъ спасся молитвой отъ ограбленія, говорила Хомяковская дворня".

Какъ назидательны эти уроки въры! Какое выразительное оправданіе находить себъ жизнь по въръ!

Все это ясно показываетъ, что живая въра скрываетъ въ себъ незримые источники радости. что она окрыляетъ духъ людей, хотя бы они и проводили время среди обычныхъ всъмъ намъ условій жизни. Она даетъ радость жизни. Она родитъ благодушіе и добрую отзывчивость. Она сильна бываетъ даже отвратить злобную руку вражды и людской ненависти! Она, поистинъ, приподымаетъ таин-

<sup>1) 1908</sup> г. 5.

ственную завъсу жизни, мудро направляемой ко благу жи-

вою, пламенною върою. И если религіозная въра для многихъ стала пустымъ звукомъ, если нъкоторые не видять въ ней дъятельнаго фактора нашей жизни, то дъло, конечно, не въ въръ, а въ людяхъ, не сумъвшихъ охранить ее и сдълать руководственнымъ правиломъ жизни...

Д. Введенскій. manary soundary ounques or?

# Вознесеніе Господне.

Когда свершилось чудо Воскресенья, Когда блеснула радостнымъ лучемъ Средь ночи лжи, и злобы и коснънья Надежда свътлая на въчное спасенье И смерть была побъждена Христомъ,— О, въ эти дни, —окружена сіяньемъ Христа Воскресшаго, — воспрянула земля, Горя святымъ, небеснымъ упованьемъ, Полна невыразимымъ ликованьемъ И Господа восторженно хваля... Христосъ былъ на землъ... Болящихъ исцъляя, Онъ призывалъ къ смиренію людей... Апостоловъ на подвигъ вдохновляя И въ чистой въръ духъ ихъ укръпляя, Онъ ихъ училъ любви божественной Своей... Переносить обиды и страданья, Прощать своимъ врагамъ Онъ ихъ училъ... Но день насталъ... Священное призванье, Пророковъ исполняя предсказанья, Онъ на землъ смиренно совершилъ... И чудо новое блеснуло надъ землею: Вознесся къ небесамъ со славою Христосъ, Но, разлучаясь, съ юдолью земною, Великое ученіе съ Собою И свътъ любви Своей онъ къ небу не унесъ... Апостолы восторженно внимали Его послёднимъ благостнымъ рѣчамъ, Ему привътъ прощальный посылали

И со слезами руки простирали Къ Спасителю, къ далекимъ небесамъ... Запечатлълся Образъ незабвенный Въ сердцахъ у нихъ безсмертной Красотой... И ими сохраненъ завътъ Христа священный, Завътъ любви Его великой и смиренной, И истины евангельской святой... За дивное, нетлѣнное ученье, Что озарило скорбный мракъ земли. Съ терпъньемъ, съ кротостью, безъ страха и смущенья, На смерть позорную, на страшныя мученья. Хваля Христа, всъ христіане шли... Прошли въка... Какъ призракъ ночи черной. Какъ свётомъ побеждаемый туманъ Предъ върой во Христа могучей, благотворной, Какъ предъ зарею свътлой, животворной, Мучители исчезли христіанъ... Да! послѣ мрака страшнаго ночного Блеснула, наконецъ, всесильная заря И возсіяла Истина Христова, Исполнена величія святого. Дъла любви и милости творя. Смотрите: въ красотъ своей нетлънной Во имя Госпола - Спасителя стоятъ Святые храмы и по всей вселенной Могучей върой дивной и священной Молитвы и хвалы восторженно звучать Смотрите: благостнымъ Своимъ сіяньемъ Животворить и озаряеть каждый храмь Христосъ, все обновившій смертью и страданьемъ, И Воскресенья свътлымъ упованьемъ, Христосъ, вознесшійся со славой къ небесамъ Да! Онъ, сидящій Бога одесную, Внимаетъ и молитвамъ, и слезамъ людей, И въ душу человъка. скорбную, больную, Какъ будто-бы во мглу печальную ночную, Льеть свъть любви божественной своей!-

О, Господи! во дни тревоги й несчастья И на родную Русь взгляни съ Своихъ высотъ!

Пошли ей миръ, пошли любовь и счастье, Утъшь ее въ печали и несчастьъ, Спаси отъ смуты родной ея народъ! Истерзанный печалью безконечной, Тревожный духъ страдалицы—Руси На высоту любви Твоей и Правды Въчной Изъ мрака лжи и злобы вознеси!

Василій Ивановъ.

## Келейный дневникъ Московскаго митрополита Филарета.

(Продолжение. См. № 20).

<sup>9</sup>/<sub>21</sub>. Пятн. Св. Іоакима и Анны.

Въ 2 часа по полудни былъ въ придворномъ Соборѣ на благодарственномъ молебствіи о рожденіи симъ утромъ Великаго Князя Константина Николаевича.

11/23. Воскр. Өеодора Александр.

Iоанн. XIV. 17. Міръ не можетъ пріяти, яко не видить его, ниже знаетъ его: слѣдственно видять, знають, и потому пріемлють Духа истины.

<sup>14</sup>/<sub>26</sub>. Среда. Воздвиженіе Креста.

1834. Другой день болѣзнуя, просиль я отъ Государя Императора разрѣшенія не отправляться въ Петербургъ до будущаго августа.

15/97. Четв. Вел. м. Никиты.

1834. Не безъ труда отправился въ Лавру, чтобы завтра срѣтить Государя: но вечеромъ извѣщенъ, что путь Его обращенъ на Калугу. Въ то же время извѣщенъ, что просимое разрѣшеніе мнѣ даровано.

<sup>16</sup>/<sub>28</sub>. Пятн. Вел. мчц. Еуфиміи.

1833. Мы выбхали изъ Москвы часа въ три утра.

<sup>20</sup>/, окт. Втор. Вел. м. Еустафіа.

1833. Мы прівхали въ Петербургь вечеромъ.

<sup>21</sup>/<sub>3</sub>. Среда. Ап. Кодрата.

Господь Самъ поставиль Пастырей, между прочимъ, для единства въ въръ, и противъ безпорядковъ отъ самопоставленныхъ учителей. Еф. IV. 11—15.

<sup>22</sup>/<sub>4</sub> окт. Четв. Свящ. М. Фоки.

Полная въра заключаеть въ себъ увъренность, довъренность и върность. Евр. XI.

1838. Ночуемъ въ Петербургѣ, выѣхавъ изъ Москвы 18 вечеромъ.

<sup>23</sup>/<sub>5</sub> окт. Пятн. Зачатіе Предтечи.

1834. Послѣ дней немощи, непогоды и безуспѣшныхъ врачебныхъ пособій съ трудомъ, но по благости Божіей съ облегченіемъ, служилъ я Литургію въ домовой церкви. Была недѣля 15 Апост. 176.

<sup>24</sup>/<sub>6</sub> окт. Субб. Мц. Өеклы.

1834. Богь помогь воспользоваться предъидущими днями, написать давно предположенную выписку о чудесахъ Преподобнаго Сергія, и читать на всенощной.

<sup>25</sup>/<sub>7</sub> окт. Воск. Еvросиніи и Сергіа.

1834. Около 1000 странныхъ транезовали у Преподобнаго Сергія. Мысль сія принадлежить О. Намѣстнику Антонію, а мнѣ только согласіе на оную.

<sup>26</sup>/<sub>8</sub> окт. Понед. Ап. Іоанна Богослова.

1834. Я возвратился изъ Лавры въ Москву.

27/9 окт. Вторн. Св. м. Каллістрата.

1829. Мы вывхали изъ Москвы часовъ въ шесть утра.

1834. Я быль на погребеніи христіански скончавшейся рабы Божіей Д. В. М. Н.

1834. Государь возвратился въ Москву изъ Орла и Калуги.  $^{28}/_{10}$  окт. Среда. Преп. Харитона.

1830. 29. Предъ полуднемъ прибылъ Государь Императоръ въ Москву въ Чудовъ, а въ 3 часу по полудни въ Успенскій Соборъ. Вечеромъ былъ я у него. Онъ считаетъ завтра четырнадцатый день холеры въ Москвъ.

(Рѣшилъ).

<sup>29</sup>/<sub>11</sub> окт. Четв. Преп. Куріака.

Преосвященному Рязанскому возвратиться въ Рязань до прекращенія опасенія отъ бол'єзни, которой, впрочемь, тамъ н'єть.

<sup>30</sup>/<sub>12</sub> окт. Пят. Свящ. м. Григоріа.

1834. Былъ я на освященіи Храма Святителя Николая за Даниловымъ Монастыремъ.

1843. Государь Императоръ за столомъ, не одобривъ, что П. О. принялъ Его рѣчью, прибавилъ, что пріемлеть сіе отъ нѣкоторыхъ, наименовавъ притомъ меня и Пр. Кіевскаго.

(Продолжение слюдуеть).

#### О "новомъ религіозномъ сознаніи".

(Мережковскій и Бердяевъ). (Продолженіе. См. № 20).

Страннымъ представляется, что эту неудачную выдумку Бердяева повторяеть въ только что было появившемся и тотчасъ же закрытомъ журналъ московскаго религіозно-философскаго общества Живая Жизнь какой-то священникъ. "Не внутренняя потребность-говорить онъ-не братское чувство любви къ ближнимъ, не общія нужды и воспоминанія христіанской общины влекуть въ храмы христіанъ и объединяють ихъ вокругь одной чаши. Вей эти люди чужды другь другу, никому до другого здёсь нётъ никакого дъла"... Но то, на что означенный священникъ указываеть какъ на доказательство правильности своего взгляда, вовсе не можеть имъть такого убъждающаго значенія. Въ послъдованіи ко св. причащенію мы молимся каждый о себ' лично-говорить этоть священникъ-, Помилуй меня недостойнаго, прости мое прегръщеніе" и т. д. Но это вовсе не указываеть на нашу разъединенность въ эти важныя минуты, предваряющія таинство пріобщенія, а говорить только, что каждый изъ насъ, не прикрываясь общею граховностью и отватственностью за нее, исповадуеть предъ Богомъ свои личныя прегръщенія, какъ личную вину предъ Богомъ...

Еще замътимъ объ одномъ неосновательномъ мнъніи или требованіи г. Бердяева, обращенномъ къ Церкви. Какъ будто хлопоча pro domo sua, онъ доказываетъ, что настоящихъ еретиковъ у насъ собственно не можетъ быть! Что такое ересь? разсуждаеть онъ. Такъ, - нъкоторая неясность въ пониманіи религіозныхъ истинъ-и только! Въдь еретикъ не нарочно же такимъ дълается. Ему самому хочется прозръть и увидъть истину... Иная ересь, по Бердяеву, соединима даже съ высокимъ напряжениемъ любви къ Богу и Христу... На это, думается, и простой върующій найдется что сказать Бердяеву. Въдь, въ самомъ дъль, кому не извъстно, что ересь не простое заблужденіе, недоразумъніе въ области въры, а нъчто болъе серьезное. Это-сознательное и упорное противленіе истинъ, которая уже ясно опредълена Церковію, ведущее за собою раздъленія въ Церкви. Для освъщенія важности ереси напомнимъ здѣсь объ одномъ древнемъ великомъ подвижникъ. Онъ долго териълъ разныя поношенія оть одного изъ братій, но, по своему смиренію, никогда не отвічаль на

взводившіяся на него обвиненія. Но воть однажды влой инокъ назваль подвижника еретикомъ,—и тоть мгновенно отверзь уста свои и сказалъ: "нѣтъ! Я не еретикъ!" Когда присутствовавшіе при этомъ происшествіи иноки спросили подвижника, почему онъ молчалъ до сихъ поръ, когда злой инокъ обличаль его во всевозможныхъ грѣхахъ, въ какихъ тоть не быль вовсе виноватъ, то св. старецъ отвѣчалъ: "все, на что до сихъ поръ указывалъ инокъ, не лишало меня надежды на полученіе вѣчнаго спасенія. Но когда онъ назвалъ меня еретикомъ, я не могъ смолчать, потому что ересь отлучаетъ человѣка отъ Христа и вѣчнаго спасенія"...

Итакъ воть цълая ствна разногласій между старымъ и новымь религіознымь сознаніемь! Но Бердяевь еще находить возможнымъ поддерживать общение съ Церковью. "Насъ всёхъ соединяеть съ старой Церковью — говорить онъ — общая въра въ Інсуса какъ Христа Логоса (глава о Теопратіи). Онъ еще преклоняется предъ подвигами самоотреченія восточныхъ святыхъ. Онъ мечтаеть въ своихъ планахъ опереться на святыню православія какъ на кръпкій базисъ (ів.), такъ что компромиссъ между старымъ и новымъ религіознымъ сознаніемъ какъ будто представляется ему — а можеть быть и нъкоторымъ изъ членовъ Православной Церкви — еще возможнымъ... Но уже самъ Бердяевъ, начавши было за здравіе, вдругь переходить въ заупокойный тонъ. "Какая-то новая мірская и свободная религіозность нарождается — говорить онъ — въ міръ, и не можеть она уже примириться съ рабской и елейной религіозностью стараго сознанія". Да, очевидно, хотя новое религіозное сознаніе и признаеть Христа, но общая настроенность у него другая, чъмъ настроенность върныхъ чадъ Церкви... А Мережковскій въ последнихъ своихъ произведеніяхъ прямо, можно сказать, отръзываеть путь ко всякимь компромиссамъ. Напр. о св. Серафимъ Саровскомъ — этомъ подвижникъ въ духъ древнихъ восточныхъ подвижниковъ-онъ говорить, что тою "канавкою", которую онъ велъль выкопать предъ смертью вокругь Диввевской обители, онъ "завершиль незавершенное въ христіанствъ противоръчіе міра и Бога. Что первые святые начали, то кончиль последній (т. е. Серафимъ): Богь отнять оть міра, мірь предань діаволу"... И статью свою Мережковскій заканчиваеть признаніемъ, что между нимъ и Серафимомъ — не миръ, но мечъ... Можно ли послъ такихъ заявленій придавать значеніе попыткамъ Бердяева сохранить видимость

нъкотораго примиренія съ духомъ стараго восточнаго христіанства? Наконецъ, г. Аскольдовъ, также принадлежащій очевидно къ "маленькой церкви" Мережковскаго, въ своей стать в "святые какъ выразители христіанства" (Живая Жизнь 1908 г. № 2, стр. 29), хотя и признаеть въ святыхъ "въчные образцы высокаго личнаго подвига, высокой религіозной чистоты, глубины и силы религіозной воли", но въ то же время утверждаеть, что "въ сферъ религіозной мысли и общественнаго христіанскаго служенія святые уже не могуть быть руководящимь образцомь для новой эпохи христіанства на землъ"... Да, конечно, теперь главъ "маленькой церкви" кажется возможнымь видёть святыхъ подвижниковъ въ людяхъ ничего общаго съ религіей не имъющихъ; можно даже предположить, что и самихъ себя представители новаго религіознаго сознанія, пожалуй, произведуть во святые. Въ самомъ діль, не даромъ еще въ 1902 году у Мережковскаго сорвалась фраза, въ которой сказалось все упоеніе высотою своего религіознаго созерцанія, предъ которой должны склониться всв старые авторитеты. "Мы — говорилъ Мережковскій — въримъ въ конецъ, видимъ конецъ, хотимъ конца, ибо мы сами — конецъ или начало конца... Мы видимъ, чего никто не видитъ; мы первые видимъ солнце Великаго дня (Толстой и Достоевскій т. 2 стр. 530).

Итакъ изъ сказаннаго видно, что надежды на примиреніе новаго религіознаго сознанія съ Церковію едва ли могуть им'єть мѣсто. Но можетъ быть мы сойдемся съ Мережковскимъ и его единомышленниками на вопросѣ о будущей Церкви? Вѣдь и всѣ православные христіане, какъ и Мережковскій, вфрують въ будущее славное царство Христово, всв ожидають великаго преображенія челов'ячества при второмъ пришествіи Христа на землю. Къ сожальнію, здысь господа члены "маленькой церкви" дають намъ очень мало опредъленнаго, что могло бы послужить какоюлибо опорною точкою для установленія съ ними изв'єстнаго соглашенія. Нѣсколько лѣть тому назадь мы были на лекціи Мережковскаго, которую онъ послѣ напечаталъ въ "Вопросахъ жизни" подъ заглавіемъ "Теперь или никогда!" Послѣ лекціи начались дебаты, и Мережковскому пришлось заговорить и о своемъ положительномъ идеалъ Церкви — о Церкви апокалипсической. Но Боже! Дочего скуденъ оказался лекторъ въ своихъ объясненіяхъ! Онъ только и твердилъ: "это будетъ нѣчто новое! Невѣста Христова ждеть Жениха съ неба! Новый Іерусалимь сойдеть съ неба". Слушатели, очевидно, были совсёмъ разочарованы такими общими

фразами. Во всъхъ своихъ статьяхъ онъ также скупъ на подробности въ этомъ вопросъ. Третій Завъть, Церковь Вселенская, откровеніе Духа-воть какими терминами онъ отділывается, когда ему приходится говорить объ апокалипсической Церкви. Полную, кажется, возможность имъль онъ изобразить строй этой апокалипсической Церкви въ своемъ романъ "Петръ I и Алексъй". Здёсь онъ рисуеть предъ нами между прочимъ типъ человёка, проникнутаго религіознымъ чувствомъ, но не находящаго себъ удовлетворенія ни въ Православной Церкви, ни въ расколь, ни въ сектанствъ. Этому человъку, — который, замътимъ, очень похожъ по характеру на самого Мережковскаго-является въ видъніи самь ап. Іоаннъ. Конечно, утішая несчастнаго искателя истины, онъ долженъ бы сказать, что будеть представлять изъ себя эта истинная или его, Іоаннова, Церковь. Но что же говорить онь? Очень и очень мало такого, что дъйствительно бы намвчало черты будущаго строя Православной Церкви. "Много васъ у меня, много дътушекъ. Ходите по міру, нищіе, сирые, терпите холодъ и голодъ, и скорбь, и тъсноту, и гонение лютое. Да не бойтесь-ка, миленькіе. Погодите, ужо соберу я васъ въ новую Церковь Грядущаго Господа! Была древняя Церковь Петра, камня стоящаго, будеть новая Церковь Іоанна, грома летящаго. Ударить въ камень громъ, и потечеть вода живая. Первый Завъть Ветхій-царство Отца, второй завѣть новый - царство Сына, третій завъть послъдній — царство Духа. Едино — три, и три Едино". А потомъ двъ-три фразы изъ Апокалипсиса и все... Всего этого елишкомъ мало для того, чтобы увлечь простыхъ върующихъ христіанъ къ далекому новому и отвлечь отъ стараго...

Н. Розановъ.

(Окончаніе слъдуеть).

## Изъ дневника сельскаго священника.

Прошлый разъ я отмътиль отношеніе къ намъ — духовенству деревни. Но слово деревня надобно понимать здѣсь въ широкомъ смыслѣ: у насъ и помѣщичьи усадьбы, дворянскія деревянныя и ихъ обитатели имѣютъ къ намъ отношеніе, хотя, конечно, своеобразное.

Если русскій крестьянинъ консерваторъ, пока твердо сидить на своей традиціонной почвѣ, то эти господа скорѣе всего не сидять ни на какой. Это странные люди, въ которыхъ (конечно, не всѣхъ)

нътъ любви ни къ отеческимъ преданіямъ, ни къ церкви, ни къ ея уставамъ и требованіямъ. Боюсь судить о ихъ любви къ отечеству; боюсь сказать, что она мъряется иногда отношеніемъ отечества къ нимъ, ихъ благосостояніемъ.

Обрядовая сторона церкви для нихъ пережитокъ времени; требованій устава они не знають, насъ принимають вѣжливо, но... пожалуй, то же какъ еще нужный только пережитокъ исторіи, не зная какъ относиться къ намъ, какъ глядѣть на насъ.

Одна пом'ящица, желая несомн'янно сказать мн'я любезность, разразилась съ самой пріятной улыбкой такой фразой къ сид'явшей съ нами гость'я:

 У насъ батюшка премилый и образованный; онъ, конечно, толстовецъ...

Еще характорнее я имѣлъ разговоръ на этихъ дняхъ. Въ пятницу на Пасхѣ шелъ я потихоньку на почту; она отстоитъ отъ насъ верстахъ въ двухъ. Вдругъ навстрѣчу мнѣ катитъ верхомъ мой хорошій знакомый, маленькій помѣщикъ Петръ Васильевичъ. Онъ почти весь постъ и первые дни Пасхи пробылъ въ отлучкѣ, и вообще я его давно не видалъ. Человѣкъ онъ горячій, увлекающійся, у котораго работа языка часто опережаетъ работу мозговъ, однимъ словомъ, выражаясь по деревенски "шебарша".

- Петръ Васильевичъ! Наконецъ вижу васъ!
- -- A! Отче! Вы еще не удавились?
  - Что???
- Какъ что? Въ наше время стыдно быть русскимъ, а вы, будучи даже русскимъ попомъ, рѣшаетесь еще существовать!

Ну! я отъ неожиданности такъ раскрылъ роть, какъ будто хотъль поглотить изъ окружающаго воздуха весь кислородъ.

- Да послушайте... вы... не того? отвъчаль я указывая на лобъ.
- Чего туть того? Вся Русь безумствуеть, а вы туть съ своей археологіей что ли... Въ одной рукѣ Евангеліе, въ другой... То подѣлись послѣднимъ съ неимущимъ, то чти и сочувствуй власти. Не то вы охранители, не то вы аграрники? И выходить, Богу вѣсть, что!

И онъ взмахнулъ хлыстомъ и поскакалъ, и только кремень, выбитый ногою лошади, подкатился ко мнъ.

Что сіе есть? Искреннѣе и глупѣе вопроса предложеннаго имъ мнѣ трудно ожидать. Но онъ объ чемъ нибудь да говоритъ. Не даромъ Іоаннъ Смоленскій въ одномъ изъ своихъ поученій говоритъ, что нѣтъ слова, которое бы не играло роли въ ходѣ современной ему исторіи.

Кстати запишу случай бывшій со мной на Страстной недѣлѣ. Шель я по той же дорогѣ на почту за газетой. Встрѣчаю пьянаго нищаго своего прихожанина. Онь просить милостыни, а у меня глупая привычка зачастую не брать съ собой денегь. Волей-неволей отвѣчаю: Богъ поласть.

— А, ворчить онъ, Богъ подастъ! Вотъ придешь на Святой и я тебѣ скажу: Богъ подастъ... Вотъ тебѣ разъ! значить ты съ нимъ живешь одной профессіей и онъ видить въ тебъ своего собрата нищаго...

Дворянинъ видитъ во мнѣ учителя чего-то емутнаго: не то консерватора, не то либерала, не то врага, не то друга, которому, чтобы выйти изъ его страннаго положенія, надобно, шутливо выражаясь, удавиться. Пролетарій низшаго разбора видитъ во мнѣ товарища. Молодежь крестьянская видитъ во мнѣ паравита, отъ котораго, благодаря все-таки его вліянію (конечно временно), надобно отдълаться казеннымъ содержаніемъ... Если прибавить къ этому скорбному списку всѣ громы и молніи, которые мечутъ на насъ всѣ и всякія газеты за наши несовершенства, то невольно вздохнешь и скажешь: бѣдный, бѣдный, ты, сельскій священникъ! Печальна была твоя судьба на всемъ пространствѣ вѣковъ существованія Россіи! Все-то ты былъприниженный и обездоленный, не смотря на свои несомнѣнныя заслуги отечеству и теперь ты страдаешь и съ тревогой вглядываешься въ туманную завѣсу, которою закрыто отъ тебя будущее. Что еще грозитъ тебѣ тамъ?

Гдъ же твои друзья?

Одинъ другъ есть у насъ пока: это настоящій земледѣлецъ крестьянинъ. Вудь священникъ мало-мальски по немъ, онъ не обидитъ его, всегда будетъ съ нимъ почтителенъ, ласковъ; кучу анекдотовъ про духовенство выболтаетъ въ легкомъ разговорѣ, но про своего священника, если, повторяю, онъ хорошій человѣкъ, непремѣнно прибавитъ: а вотъ у насъ батюшка хорошій... Поискать такихъ.

Но и здѣсь есть но. Этотъ же крестьянинъ пойдеть къ своему хорошему батюшкѣ на счетъ заказной обѣдни, крестинъ, похоронъ, но пойдетъ ли къ нему съ какимъ либо дѣломъ кромѣ прямо церковнаго характера? Пойдетъ ли посовѣтоваться относительно семейнаго раздѣла, какъ управиться съ вздорной невѣсткой, стоитъ ли женить сына Васюху на Прохоровой Дашухѣ, какъ быть съ задолженностью кулаку? Обратится ли сходъ къ батюшкѣ, когда ему покажется мудрено усчитать старосту? Вообще, признаетъ ли крестьянинъ авторитетъ священника въ житейскихъ дѣлахъ?

Надо сказать правду, что нътъ или—въ очень небольшой степени.

Или крестьянинъ въ житейскихъ вопросахъ держить себя настолько самостоятельно, что недопускаетъ посторонняго вмѣшательства въ нихъ? Нѣтъ, этого сказать нельзя. При семейныхъ неурядицахъ онъ совѣтуется съ родственниками, при дѣлежахъ зоветъ "стариковъ"—почтенныхъ годами и пользующихся уваженіемъ членовъ общества; въ вопросахъ общественнаго характера онъ зоветъ старшину, земскаго начальника.

А главное: всякій, живущій около монастыря, хорошо знаеть сколько деревенскаго народа идеть туда не только для богомолья, но къ какому либо старцу посовътоваться и опять не только о спасеніи душевномъ, но и дълахъ прямо житейскаго характера,—какъ въ нихъ лучше поступить?

Достаточно какому либо почтенному старцу своею жизнію получить извѣстность и къ нему побредетъ вся округа, и изъ ближнихъ и изъ дальнихъ мѣстъ—лишь дошла бы о немъ молва, побредетъ съ сумой и палкой подъ зноемъ лѣтняго солнца и подъ дождями осенними со своими горестями, запросами жизни и будетъ проливать слезы въ его келліи, видя въ немъ высшій жизненный авторитетъ...

Почему же *сюда*, а не въ сосѣдній, можеть быть, домъ своего священника, и священника очень уважаемаго? Думалъ я надъ этимъ вопросомъ много и все-таки боюсь сразу отвѣчать на него да и поздно уже.

На улицѣ темнота, такъ уныло гудить вѣтеръ, что напоминаетъ невольно жалобы и стоны затопленыхъ водой нашихъ ближнихъ. Помоги имъ Господи!

Всѣ спять. Любиль я, бывало, эти часы темноты и тишины. Хорошо въ нихъ читалось и думалось... Но, кажется, прошло время нашего покоя и наступила наша страда. Тогда, вѣдь, думалось, что все обстоить благополучно, но послѣдніе годы выяснили, что благополучіе это кажущееся, что сработано нами мало, что мы должны спѣшить, и пахать и сѣять (но далеко еще не жать), чтобы быть рабами вѣрными Пославшаго насъ... И теперь темнота и тишина грозять какими-то страшными призраками надвигающагося на насъ великаго испытанія... испытанія, заставшаго многихъ изъ насъ неожиданно.

Свящ. С.

## Къ 500-лътію Можайскаго Лужецкаго монастыря.

27-го мая сего 1908 года находящаяся близъ г. Можайска, Московской губ., Лужецкая обитель празднуетъ 500-лътіе своего существованія.

Она была основана въ 1408 г. преподобнымъ Өерапонтомъ Бѣлозерскимъ по желанію и просьбѣ Можайскаго князя Андрея Димитріевича, сына Димитрія Іоанновича Донского.

Преп. Өерапонть—къ мірѣ Өеодоръ Поскочинъ—изъ боярскихъ дѣтей г. Волоколамска, родился въ 1337 г. Съ юныхъ лѣтъ боясь увлечься суетой житейской, онъ, пришедши въ возрастъ, рѣшился послужить Богу въ иноческомъ чинѣ. Сорока лѣтъ отъ роду, тайно отъ родныхъ, пришелъ онъ въ Москву, въ новоустроенный тогда племянникомъ преп. Сергія Радонежскаго преп. Өеодоромъ (впослѣдствіи архіепископомъ Ростовскимъ) Симоновъ монастыръ. Здѣсь немедленно былъ принятъ, облеченъ въ ангельскійчинъ съ именемъ Өерапонта и при помощи Божіей подъ руководствомъ одного

благоговъйнаго старца трудился во славу Божію, подвизаясь въ бдівніяхь, моленіяхь, пощеніяхь. Здісь онь находился въ духовномъ общеніи съ другомъ своимъ, прец. Кирилломъ и неръдко навъщавшимъ Симоновъ монастырь преп. Сергіемъ. Отсюда по особому откровенію свыше святые друзья въ 1397 г. удалились въ предълы Бѣлозерскіе, гдѣ вмѣстѣ жили, трудились и молились. Черезъ годъ преп. Өерапонть, ища безмолвія, покинуль преп. Кирилла и въ 15 верстахъ отъ него, между озерами Паскимъ и Бородавскимъ, основаль и устроиль свою обитель, гдв и подвизался десять леть. терия всякаго рода лишенія, а особенно нападенія злыхъ духовъ и злыхь людей, и собранную братію поучая и словомъ и примъромъ своей богоугодной жизни. Здёсь бы, казалось, и долженъ быль окончиться подвигь преподобнаго; того только желаль и онъ самъ, но Промыслъ Божій судиль иначе. Преп. Оерапонть сділался извізстенъ Можайскому князю, во владени котораго находилось Белоозеро. Благочестивый и богобоязненный князь Андрей Димитріевичъ возрадовался, когда узналъ о такомъ жителъ его отчины. Желая устроить обитель и въ своемъ городѣ Можайскѣ и не находя около себя способнаго на то человъка, онъ и ръшился поручить это дъло преподобному, какъ многоопытному и всъми чтимому старцу. Князь написаль ему письмо, просиль побывать у него "для великаго дъла, о которомъ можно сказать только наединъ". Вопреки своему желанію, по сов'ту братіи, повинуясь вол'я Божіей, преподобный, отп'явъ молебенъ Спасу и Богоматери, отправился въ Можайскъ, гдъ былъ встръченъ съ великою честію и радостію. Увидъвъ его смиреніе и великую духовную опытность, князь возлюбиль его и открыль ему свое желаніе. Преподобный отказывался и просиль отпустить его на Бѣлоозеро, говоря: "Государь! выше силь моихъ дѣло это, освободи меня отъ него Господа ради". Но чъмъ кръпче отказывался преподобный, темъ сильнее умолялъ его князь. Наконецъ, видя его непреклонное желаніе и не желая оскорбить особенно, когда онъ сталъ умолять именемъ Божіимъ, преподобный согласился, съ молитвою отправился, и вскоръ нашелъ мъсто болъе другихъ удобное для устроенія монастыря и красивое само по себ'я, недалеко отъ города Можайска, не болъе версты, на горъ, надъ ръкою Москвою. Мъстность эта тогда представляла обширные луга, почему и монастырь называется Лужецкимъ. По благословенію святителя, была поставлена церковь въ честь Рождества Пресв. Богородицы.

Это было въ 1408 г., ровно пять въковъ назадъ.

Влагочестивый князь не щадиль казны на благоустройство монастыря, снабжая его всёмъ необходимымъ, даруя земли и угодья. Внутренній порядокъ быль уставленъ преподобнымъ, который былъ первымъ игуменомъ, а затёмъ архимандритомъ, который и здёсь продолжалъ подвизаться, какъ и въ Бёлоозерской своей обители. Угодникъ Божій горячо молился, чтобы основанныя имъ обители не запустёли, и жаждалъ возвратиться въ Бёлоозерскую. Но Богъ судилъ иначе. Собравъ учениковъ и достигнувъ старости маститой, онъ скончался 27 мая 1426 г. на 90 году отъ рожденія, оплаканный княземь и его семействомъ. Св. мощи его почивають въ Лужецкой обители подъ спудомъ въ церкви, ему посвященной. На московскомъ соборѣ 1547 г. онъ былъ причисленъ къ лику святыхъ, чтимыхъ всею православною церковью. Благовѣрный князь Андрей скончался въ Можайскѣ 2 іюня 1432 года на 50 году и погребенъ въ Москвѣ, въ Архангельскомъ соборѣ. Сыновьямъ своимъ онъ завѣщалъ пещись о монастыряхъ Бѣлозерскомъ и Лужецкомъ.

Отойдя въ иной мірь, не оставиль преподобный созданной имъ обители. За пять вѣковъ своего существованія не мало видѣла она годинъ горькихъ и тяжелыхъ, не разъ терпѣла за землю русскую, страдала отъ моровыхъ повѣтрій и пожаровъ и отъ нашествія поляковъ и французовъ, но всякій разъ оправлялась отъ постигавшихъ ее несчастій. Невидимо и благодатно охраняемая молитвами и предстательствомъ преп. Ферапонта, поддерживаемая вѣнцемосными защитниками и оберегателями православной вѣры русской—благочестивыми князьями и парями, а также и другими христолюбцами, она осталась пѣла и невредима.

Въ концѣ XVI в. въ обители были три каменныхъхрама: Соборный, Введенскій и во имя преп. Іоанна Л'аствичника, въ которомъ находилась "гробница преподобнаго старца Ферапонта, обложена оловомъ, позолочена, на верхней дскъ писанъ образъ Оерапонта чудотворца". Ризница была обильна дорогими облаченіями и серебряными сосудами, а библіотека — книгами рукописными и печатными. Въ началъ XVII в. была построена четвертая церковь въ честь Преображенія Господня. Въ смутное время (1605 — 19 г.г.) врагами были ободраны оклады почти со всъхъ иконъ въ иконостасъ соборнаго храма. Прочіе храмы были раззорены и кровли ихъ обожжены и довольно долгое время не были исправлены. Въ 1627 г. богослуженіе совершалось только въ соборномъ храмъ. Разграблено было также и имущество церковное. Изъ келлій уцъльли только настоятельская и братская трапезная. Къ концу XVII в. монастырь имълъ приличный видь и значительное благоустройство: были выстроены каменная вмъсто деревянной ограда, новая колокольня, каменныя келліи.

Въ XVI—XVII вв. настоятели монастыря принимали участіе на соборахъ, въ обсужденіи дѣлъ важныхъ государственныхъ и церковныхъ; вмѣстѣ съ другими при наступленіи великаго поста являлись къ царицамъ и великимъ княжнамъ съ поднесеніемъ хлѣба, кваса и капусты. Не мало было получено тогда же вкладовъ денежныхъ и вещественныхъ отъ дарей, членовъ ихъ дома и патріарховъ.

Въ XVIII в. неоднократно приходилось производить поправки монастыря, зданія котораго терп'ёли отъ пожаровъ или разрушались отъ времени.

Митрополить Платонь, посѣтившій монастырь въ 1804 г., нашель, что онъ "хорошо отстроенъ" и что "внутри церквей благолѣпіе непостыдное".

Въ нашествіе французовъ братія, забравъ всё цѣнное и нуж-

ное, 25 авг. отправилась на Ярославль и до 30 окт. пробыла въ Толгскомъ монастыръ. Непріятели съ своимъ штабомъ и частію артиллеріи пом'єстились въ Лужецкой обители, обративъ её въ крыпость и сдълавъ въ оградъ болъе 220 отверстій для пушечныхъ жерль, перковь преподобнаго обратили въ столярную, а Введенскую - въ казарму и молотили въ ней рожь. Въ трапезъ и по нижнему этажу келлій поставили лошадей: оставшіяся въ келліяхъ и ризницѣ книги и веши частію расхитили, частію разбросали. По выход'в непріятеля кладбище, садъ и дворъ оказались заваленными убитымъ скотомъ: по церквамъ и келліямъ разбросаны мѣшки съ порохомъ и зажженъ иконостасъ соборной церкви. Штатный служитель Иванъ Матввевъ, прибъжавъ въ эту церковь, увидалъ пожаръ и, замътивъ пороховые мѣшки, успълъ собрать ихъ и тъмъ предотвратилъ разрушение монастыря. Пожаръ, истребивъ иконостасъ, штукатурку внутри и среднюю главу, прекратился безъ особенныхъ последствій. Братія вернулась 11 ноября, тотчасъ очистила Введенскую церковь и начала въ ней богослужение. Вскоръ же были приведены въ порядокъ и прочіе храмы и постройки монастыря. Въ XIX в. многократно производилось обновление монастыря. Особенно много было сдълано за послъдніе четыре года. Къ сентябрю 1905 г. была готова новая гробница надъ св. мощами преподобнаго, прекрасная по рисунку и исполненію, съ новою надъ нею сѣнію (стоимостію 2400 р.). Стѣна у раки украшена древнимъ покровомъ съ изображениемъ преподобнаго. Одноэтажный узкій братскій корпусь, въ которомъ поміщались келлін, расширенъ на пять аршинъ съ наложеніемъ второго этажа. Здъсь вновь устроены келліи и транеза съ кухней и со всвми службами. Трапеза расписана священными изображеніями и украшена прекраснымъ кивотомъ для иконъ. Постройка была начата безъ денегъ, въ надеждъ лишь на Бога, совершена безъ долгу и стоила до 15 т. р. Изъ близъ лежащаго родника проведенъ водопроводъ. Въ авг. 1905 г. начались, а въ мав 1906 г. окончились работы по роспискъ соборнаго храма, а 26 мая съ подобающею торжественностію было совершено его освященіе. Явился христолюбецъ, пожелавшій вызолотить ризы на семи м'єстныхъ иконахъ соборнаго храма, что стоило 600 р. Царскія врата, глава и кресты вызолочены. Иконостасъ Введенской церкви весь вновь перезолоченъ и выкрашенъ бладно-розовою краскою. Пріобратены: рашетка къ ракъ Преподобнаго, подсвъчники и облаченія золотого глазета для священнослуженія. На древнюю икону преподобнаго возложена серебряно-вызолоченая риза, за работу коей уплачено 400 р. Устроены новыя жельзныя ворота, возобновлены принадлежащія монастырю часовни у Калужскихъ и Серпуховскихъ вороть въ Москвъ и произведена окраска всъхъ монастырскихъ зданій. Всего же истрачена крупная сумма до 35 т. р. Такимъ образомъ, предъ посътителями юбилейныхъ торжествъ Лужецкая обитель, является въ видъ благоукрашенномъ и благолъпномъ. Настоятелемъ въ ней состоитъ о. архимандрить Веніаминь, возстановитель Раиеской пустыни, Казанской епархіи (76 преемникъ Св. Оерапонта).

Въ ризницѣ монастыря хранятся сосуды, кресты и евангелія XVII в., а въ библіотекѣ — книги того же времени и "Вкладная книга", начинающаяся съ 1426 г.

Діаконъ Н. Виноградовъ.

Краткій очеркъ дѣятельности Общества вспомоществованія настоящимъ и бывшимъ воспитанницамъ Московскаго Филаретовскаго епархіальнаго женскаго училища за 1-е десятилѣтіе его существованія (1898—1908 г.).

Прошло десять лѣть съ тѣхъ поръ, какъ возникла и осуществилась благая мысль объ основаніи Общества вспомоществованія бѣднѣйшимъ поспитанницамъ Филаретовскаго епархіальнаго жен-

скаго училища.

Съ глубокимъ благодарнымъ чувствомъ припоминаются тѣ, кто встрѣтилъ эту мысль съ полною готовностію помочь этому святому дѣлу христіанской любви. Кому неизвѣстна горькая нужда въ дѣлѣ воспитанія и образованія дѣтей лицъ нашего сельскаго духовенства! Кто не знаеть, какою огромною тяжестью ложится содержаніе сына или дочери въ училищѣ на благосостояніе сельскаго псаломщика, діакона и иногда священника! Бываетъ часто, помощь въ 15 или 25 рублей бѣдному псаломщику удерживаетъ его продать корову, чтобы не лишить здоровой пищи малолѣтнихъ дѣтей. Наше сельское духовенство борется съ нуждою и умѣетъ ограничивать свои потребности и съ большою семьею. Но трудно ему справиться одному, если придется воспитывать и содержать своихъ дѣтей съ цѣлью обученія въ городѣ.

Учредитель Общества, покойный о. Михаилъ Ивановичъ Хитровъ, говорилъ объ этой нуждѣ сельскаго духовенства такъ: "Малыя дѣтки—малое горе, большія дѣтки—большое горе". Нигдѣ эта пословица, можеть быть, не получаеть самаго жизненнаго значенія, какъ въ вопросѣ о воспитаніи дѣтей сельскаго духовенства. Подростають сыновья и дочери, приближается время отдавать ихъ въ училищѣ, призадумается каждый родитель и каждая мать. И тяжелая забота лежить на сердцѣ, и безсонныя ночи, и мучитель-

ное безпокойство...

Какъ можетъ священникъ или діаконъ отдаться весь, всею душею и своему священному призванію и дорогому дѣлу народнаго просвѣщенія, когда надъ нимъ, подобно Дамоклову мечу,

навись грозный неотвратимый вопросъ.

Приходилось мив, продолжаеть о. Михаиль, наблюдать во время пріемныхь экзаменовь родителей, приведшихь своихь двтей въ школу и въ свътскихъ и въ духовныхъ училищахъ,—и меня поражаль всегда особенно тревожный видъ родителей именно въ духовныхъ школахъ.

Кому неизвъстны этотъ робкій пытливый взглядь, эти смиренные поклоны, эти часто слезныя просьбы о снисхожденіи, о заступничествъ? Съ какою благодарностію принимается здѣсь всякое ласковое, участливое, ободряющее слово! Какъ глубоко сочувствуешь въ эти минуты,—въ минуты, когда, по мнѣнію родителей,

ръшается участь дътей ихъ!

Но если бы наше сельское духовенство могло быть совершенно спокойно въ вопросахъ о воспитании своихъ дѣтей, если бы наши духовно-учебныя заведенія могли свободно удовлетворять этой насущнѣйшей нуждѣ, Боже! какъ скромные сельскіе труженики на нивѣ Господней воспрянули бы духомъ, и, вмѣсто эгоистической заботы о себѣ, ожилъ бы общественный духъ, воскресла бы ревность къ самоотверженному служенію церкви Божіей и къ истинному просвѣщенію народа"! Затѣмъ о. Михаилъ касается личныхъ воспоминаній. "Я родился, говоритъ онъ, старшимъ сыномъ сельскаго діакона на пономарской вакансіи, имѣвшаго 13 человѣкъ дѣтей. Помнится мнѣ, какъ эхо далекой старины, что мой отецъ получалъ по точной записи пятьдесятъ пять рублей съ копѣйками ежегоднаго дохода.

Съ тѣхъ поръ, поры моего дѣтства, прошли десятилѣтія. Устроившись въ городѣ, я, было, уже позабылъ тяжелыя условія, среди которыхъ началась моя жизнь.

Многое съ тѣхъ поръ измѣнилось въ родительской семьѣ, измѣнилось такъ, какъ не могли и мечтать мои бѣдные родители,

по неизреченной милости Божіей.

Но воть, по волѣ Провидѣнія, мнѣ пришлось служить въ Филаретовскомъ училищѣ и разомъ воскресли у меня въ памяти мои дѣтскія и отроческія годы, и эти заботы и тяжкія думы, такъ часто омрачавшія чело родителей, и эти безконечныя рѣчи о нашемъ воспитаніи, и эти хлопоты съ тѣми же смиренными поклонами, съ тѣми же слезными просьбами... Въ зимнюю вьюгу, въ трескучій морозъ, я, съ трепетомъ въ сердпѣ, нѣкогда встрѣчалъ на Перервѣ мать мою, приходившую пѣшкомъ за 25 версть, съ тяжелою ношею бѣлья за плечами, съ двугривеннымъ, крѣпко сжатымъ въ окоченѣлой рукѣ, со слезой, замеряшей на усталомъ лицѣ...

И я снова ознакомился со всёмъ этимъ здёсь, въ этомъ училищъ.

И, думалось мнъ, эти смиренныя просьбы о пособіи, робкіе поклоны, скорбно озабоченный видъ—въдь это все наше, родное всъмъ намъ"...

Надо зам'втить, что и въ настоящее время положение псаломщиковъ сельскихъ немногимъ лучше того времени при той дороговизн'в прожитія и той назр'ввшей необходимости давать дочерямъ образованіе, безъ котораго невозможно да и гр'вшно оставлять такъ ихъ, безъ всякаго образовательнаго ценза, безъ всякихъ правъ.

У насъ въ засъдании Правленія отъ 31 января было разобрано

33 прошенія, изъ нихъ 15 прошеній псаломщическихъ.

Возьмемъ попавшееся первымъ: въ семьѣ просителя сельскаго исаломщика есть жена и 8 дѣтей, изъ нихъ три старшія дочери учатся у насъ полупансіонерками съ платою за всѣхъ 285 рублей, одинъ сынъ принятъ на казенное содержаніе въ Перервинское училище, старшая дочь и трое малолѣтокъ при отцѣ, которому дохода вмѣстѣ съ % приходитъ 230 рублей только. Проситель ссылается еще на неурожай и градобитіе, уничтоживши весь почти хлѣбъ. И такихъ прошеній приходится разбирать на каждомъ засѣданіи очень довольно. Подобныя встрѣчаются нерѣдко и среди піаконскихъ.

А 12 сентября истекшаго 1907 года, было назначено экстренное засъданіе, исключительно посвященное для оказанія немедленной помощи такъ называемымъ "недоимочнымъ" ученицамъ, которымъ за невзносъ платы за ученье грозило увольнение изъ училища. Исходя изъ того положенія, что дъти не виноваты въ недостаточности своихъ родителей и, чтобы не увеличивать и безъ того тягостнаго дътскаго чувства такихъ ученицъ, Правленіе тотчась же рішило разобрать семейное положеніе ихъ родителей, чтобы оказаніемъ помощи вернуть учениць къ обычному, спокойному теченію ихъ занятій. Воть одно изъ такихъ положеній: отець воспитанницы состоить діакономъ сельскимъ на пономарской вакансіи съ годовымъ доходомъ 125 руб. Всъхъ дътей у отца 6 человъкъ, изъ нихъ старшая учится у насъ полупансіонеркою съ уменьшенною платою 75 руб., при чемъ одежда и книги обыкновенно должны быть свои; и на всю семью ему остается 50 руб. Недоимокъ имълъ 45 руб. Другое положеніе: отецъ воспитанницы быль сельскимъ діакономъ, въ настоящее время отръшенъ отъ должности; мать состоить учительницею въ земской школъ съ жалованьемъ 35 руб. въ мъсяцъ. При матери 8 человъкъ дътей, изъ нихъ старшая дочь учится у насъ, въ Филаретовскомъ училищъ, съ платою 100 рублей; два сына учатся въ увздномъ училище съ платою 130 руб. за обоихъ; одна дочь учится въ увздной прогимназіи съ платою и живеть на наемной квартиръ; остальныя 4 дътей находятся при матери. Недоимокъ имъетъ въ 40 рублей.

Такихъ положеній было разобрано 11.

Воть всѣ тѣ тяжелыя условія, въ которыя поставлено наше сельское духовенство въ дѣлѣ воспитанія и обученія дѣтей, это пониманіе скорбной души своего ближняго, вся та пережитая нужда, и побудили покойнаго о. Михаила скорѣе придти на помощь и самымъ дѣломъ оказать поддержку меньшимъ братьямъ въ этомъ святомъ дѣлѣ.

И десять лѣть назадъ, ко времени тридцатилѣтія кончины приснопамятнаго святителя Московскаго митрополита Филарета, на дѣлѣ осуществилась мысль основать при Филаретовскомъ епархіальномъ женскомъ училищѣ Общество для оказанія помощи дѣтямъ особенно нуждающихся родителей.

20 апръля 1898 г. послъдовало утверждение устава Общества Его Высочествомъ Московскимъ Генералъ-Губернаторомъ. А 25 мая Его Высокопреосвященство, Преосвященнъйшій Митрополитъ Владиміръ, принеся свой щедрый даръ въ пользу Общества, благоволилъ открыть дъйствія новаго Общества, подъ своимъ личнымъ предсъдательствомъ и въ необыкновенно задушевныхъ и сердечныхъ словахъ пожелалъ успъха юному обществу.

Считаемъ необходимымъ присоединить еще слѣдующее заявленіе: "Благая цѣль Общества вспомоществованія нуждающимся воспитанницамъ Филаретовскаго епархіальнаго женскаго училища заставила и меня откликнуться на пожертвованіе; тѣмъ болѣе, что въ средѣ бѣдности воспитанъ, и бѣдность эта облегчена милостью приснопамятнаго святителя Филарета, которою семейство наше

пользовалось не малое время вслъдствіе распоряженій его:

1837 г. 30 октября. По состраданію къ стѣсненному положенію діакона семинарское правленіе имѣетъ принять сына его (пишущаго эти строки) на полное содержаніе и помѣстить на Перерву на годъ до усмотрѣнія, не придетъ ли діаконъ паки въ возможность содержать его; а если случится, что за сдѣланнымъ распредѣленіемъ не найдется у семинарскаго правленія, то взять годовой бурсачный окладъ изъ моего жалованья въ Чудовѣ. 1838 года 29 мая. Еще на годъ по старому. 1839 г. 24 мая. Въ правленіе. 1840 г... приказано".

"Прилагая при семъ облигацію Московск. Городск. Кредитн. Общества 53 вып. № 541835 во 100 руб. съ тремя купонами, покорнъйше прошу, присоединивъ оную къ основному капиталу, пользоваться съ нея во все время процентами.—О пожертвованіи

этомъ, до смерти моей, желаю остаться неизвъстнымъ".

N. N.

Мая 26 дня 1898 г.

На первомъ засъданіи Общаго Собранія членовъ Общества

было организовано управленіе ділами Общества.

"Взявшихъ на себя непосредственные труды по веденію дѣла, говорить покойный учредитель Общества, одушевляеть надежда, что среди членовъ великой семьи московскаго духовенства, равно какъ и среди москвичей живеть еще память о приснопамятномъ святителѣ митрополитѣ Филаретѣ, что Филаретовское епархіальное женское училищѣ — живой памятникъ его заботь о духовенствѣ, что по этому, учрежденіе при Филаретовскомъ училищѣ Общества помощи бѣднымъ воспитанницамъ встрѣтитъ живой откликъ, какъ въ самомъ духовенствѣ, такъ и въ москвичахъ".

Въ настоящее время это Общество, при Божіей помощи, благословеніи Владыки и отзывчивости добрыхъ людей, считаетъ истек-

шимъ первое десятилътіе своего существованія.

(Окончаніе слюдуеть).

## Лътопись епархіальной жизни.

Празднованіе дня Священнаго Коронованія Ихъ Императорскихъ Величествъ. 14 мая Первопрестольная столица торжественно праздновала день Священнаго Коронованія Ихъ Императорскихъ Величествъ Государя Императора Николая Александровича и Государыни Императрицы Александры Өеодоровны. Во всѣхъ храмахъ столицы были совершены молебствія о здравіи и долгоденствіи Ихъ Величествъ и всего Августъйшаго Дома.

Большою торжественностью отличалось богослужение въ Успенскомъ соборъ, гдъ литургию совершалъ преосвященный Трифонъ, епископъ Дмитровский, соборнъ, при пъни Синодальнаго хора. Въ концъ литургии настоятель Златоустова монастыря архимандритъ Алипій про-

изнесъ назидательное слово.

Слъдовавшее благодарственное молебствіе совершаль преосвященный Трифонъ, въ сослуженіи преосвященнаго Анастасія, епископа Серпуховскаго, настоятелей монастырей и высшаго столичнаго духовенства. Молебствіе закончилось возглашеніемъ многольтія Государю Императору, причемъ въ этотъ моментъ съ Тайницкой башни была произведена са-

лютаціонная пальба 101 выстр'яломъ.

Въ соборъ при богослуженіи присутствовали: временно-командующій войсками Московскаго военнаго округа генераль-оть-инфантеріи В. Г. Глазовъ, предсъдательствующій въ Московскомъ Присутствіи Опекунскаго Совъта генераль-лейтенантъ А. А. Пушкинъ, завъдующій придворною частью въ Москов генераль-лейтенантъ князь Н. Ө. Одоевскій-Масловъ, Московскій комендантъ генераль-лейтенантъ А. П. Гурковскій, военно-начальствующія лица, Московскій градоначальникъ генеральмайоръ А. А. Адріановъ, исправляющій должность Московскаго губернатора флигель-адъютантъ В. Ө. Джунковскій, вице-губернаторъ А. С. Өедоровъ, Московскій губернскій предводитель дворянства камергерь А. Д. Самаринъ, придворные чины, представители разныхъ въдомствъ и учрежденій, Московскій городской голова Н. И. Гучковъ, иностранные консулы и представители сословій. Соборъ быль полонь молящимися.

Въ Сергіевскомъ храмѣ на Ходынскомъ полѣ при богослуженіи присутствовали высшіе военные чины, офицеры и нижніе чины отъ каждой части войскъ, расположенныхъ въ Ходынскомъ лагерѣ. Послѣ молебствія состоялся церковный парадъ на площадкѣ передъ храмомъ.

Городъ съ утра былъ украшенъ флагами, а вечеромъ иллюми-

нованъ.

Кончина протојерея П. А. Соколова. 13 мая скончался на 78 году жизни бывшій настоятель церкви св. Сергія, что въ Пушка-

ряхъ, Петръ Александровичъ Соколовъ.

Покойный родился въ 1830 году, по окончании курса въ Московской духовной семинаріи, поступилъ діакономъ къ церкви св. Николая, что въ Пыжахъ, а затъмъ былъ назначенъ священникомъ къ церкви Московской пересыльной тюрьмы. Отсюда отецъ Соколовъ былъ перемъщенъ къ храму св. Сергія въ Пушкаряхъ, гдъ и служилъ до 1901 года,

когда, вследствіе тяжкой болезни, вышель за штать. Покойный въ

1898 году быль возведень въ санъ протојерея.

16 мая, въ церкви Спаса, въ Каретномъ ряду, состоялось отпъваніе тыла покойнаго, а погребеніе совершено на Ланиловскомъ кладбищь.

#### ИЗВЪЩЕНІЕ.

Правленіе Общества взаимопомощи регентовъ церковныхъ хоровъ симъ извъщаетъ, что 17 іюня 1908 г. въ 12 ч. дня въ Москвъ въ залъ Синодальнаго учил, перков, пенія состоится Всероссійскій Съездъ регентовъ церковныхъ хоровъ, (композиторовъ, регентовъ, преподавателей пенія).

Для недостаточ. членовъ О-ва, имъющихъ прибыть на Съвздъ, будеть пре-

доставлено безплат. помъщ. (безъ стола) на 30-40 чел. въ Синодал. учил.

Заявленія о желавін быть на Събзді, а также и пользов. безплат. поміщ., дълается въ Вюро по созыву Съъзда (Москва, б. Асанас, пер., д. Ордова. А. В.

Никольскому) до 10 иопя.

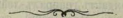
Программа занятій Съезда: 1) О желательномъ направленін церковнаго пвнія. 2) Объ организаціи регентскихъ курсовъ. 3) О правахъ регентовъ какъ членовъ причта. 4) Объ общ. вз. р. ц. х. какъ органъ корпоративнаго объелиненія.

Желающіе выступить со своими докладами на Съ'взд'в, благоволять доста-

вить таковые не позже 5 іюня въ Бюро по созыву Съвзда. Членскій взност по О-ву возобновл. за 1908 г. не позже 1-го іюня у казн.

Свящ. Дим. Аллеманова (Москва, д. духов. семин.) Во время Съвзда состоится Общее Собраніе Членовъ О-ва и будеть прочитанъ Отчетъ о дъятельности О-ва за 1907 г.

Секретарь Свящ. Дим. Аллеманова.



Содержаніе: Бесёда Іисуса Христа съ Никодимомъ. — Тайна счастливой жизни.—Вознесеніе Госполне.—Келейный лневникъ Московскаго митрополита Фи ларета. — О "новомъ религіозномъ сознаніи". — Изъ дневника сельскаго священника. — Къ 500-лътію Можайскаго Луженкаго монастыря. — Краткій очеркъ дъятельности Общества вспомоществованія настоящимь и бывшимь воспитанницамь Московскаго Филаретовскаго епархіадьнаго женскаго училища за 1-е десятильтіе его существованіе (1898—1908 г.). — Л'ятопись епархіальной жизни. — Резолюціи Митрополита Филарета. (Продолженіе).

При семъ № прилагается "Московскій Благовѣстъ" № 21. Цѣна листковъ безъ пересылки 70 коп. за 100, съ пересылкой 90 коп. При выпискъ на 5 руб., пересылка безплатно.

Цензоръ Протојерей Н. Извъковъ.

Исп. об. редактора Протојерей Іоаннъ Восторговъ.

# ОФФИЦІАЛЬНЫЙ ОТДЪЛЪ

## Московскихъ Церковныхъ Въдомостей.

24 мая.

№. 21.

1908 года.



#### ВЫСОЧАЙШЕЕ ПОВЕЛЪНІЕ.

Государь Императоръ въ 11-й день апрѣля с. г. Высочайше соизволилъ утвердить положеніе Совѣта Министровъ на продажу Коломенскимъ Бобреневымъ монастыремъ земли, мѣрою 89 дес. 1768 кв. саж., именуемой "Макарова пустошь" крестьянамъ дер. Колодкиной за 3000 р. наличными съ тѣмъ, чтобы расходы по совершенію крѣпостного акта по продажѣ земли отнесены были на счетъ покупателей, а полученная за землю сумма, согласно 447 ст. Т. ІХ, обращена была въ неприкосновенный капиталъ Бобренева монастыря, съ обращеніемъ процентовъ съ него на нужды монастыря.

#### РАСПОРЯЖЕНІЯ ЕПАРХІАЛЬНАГО НАЧАЛЬСТВА.

Его Высокопреосвященствомъ 8 мая исправляющій должность благочиннаго 2-го отдѣленія Пречистенскаго сорока протоіерей Преображенской, что на Пескахъ, церкви Сергій Успенскій утвержденъ въ должности благочиннаго.

Его Высокопреосвященствомъ 5 мая священникъ Троицкой, что при озерѣ Борисоглѣбскомъ, церкви, Бронницкаго у., Алексѣй Хавскій утвержденъ въ должности настоятеля названной церкви.

Его Высокопреосвященствомъ 5 мая монаха Екатерининской пустыни *Паисія* разрѣшено рукоположить въ санъ іеродіакона.

Согласно постановленію Епархіальнаго Начальства, закрыты нештатныя псаломщическія вакансіи при церквахъ сель: Покровскаго, на Мочь, Подольскаго увзда, и Ново-Никольскаго и Лихачева, Волоколамскаго увзда.

Его Высокопреосвященствомъ 10 мая іеромонахъ Коломенскаго Троицкаго Ново-Голутвина монастыря *Кронидъ*, согласно прошенію, уволенъ отъ должности казначея названнаго монастыря.

#### Опредълены:

1) На вакансію священника къ церкви с. Губина, Можайскаго у.; діаконъ с. Ельни, того же у., Сергъй Флоринскій, 5 мая.

2) На вакансію священника къ церкви погоста Гнилушъ, Бронницкаго у., состоящій на псаломщической вакансіи при церкви с. Внукова, Дмитр. у., священникъ Іоаннъ Уваровъ, 5 мая.

3) На вакансію псаломщика къ Димитріе-Солунской, на кладбищѣ г. Рузы, церкви крестьянинъ Тульской губерніи, Бѣлевскаго уѣзда, Семенъ *Тарасовъ*, 10 мая.

#### Перемъщены:

1) На вакансію діакона къ церкви с. Өеодоровскаго, Волоколамскаго у., діаконъ с. Ильинскаго, того же у., Владиміръ *Тро*ицкій, 5 мая.

2) Іеромонахъ Ярославскаго Спасо - Преображенскаго при архіерейскомъ дом'в монастыря *Палладій* въ число братства Спасо-

Андроніева монастыря, 7 мая.

#### Отръшенъ отъ мъста:

Діаконъ церкви с. Михайловскаго, Серпуховскаго у., Алексѣй Страховъ, по постановленію Епархіальнаго Начальства отъ 1— 10 мая.

#### Исключень изъ списковъ умершій:

Священникъ с. Чирикова, Под. у., Алексъй *Поспълов*т, 25 апръля.

Отъ Комитета Высочайше учрежденнаго, для принятія и храненія приношеній на созиданіе храма во имя Св. Благовърнаго Великаго Князя Александра Невскаго въ Москвъ, въ память освобожденія крестьянъ отъ кръпостной зависимости.

Комитеть, учрежденный при Каоедральномъ Чудовѣ монастырѣ для пріема и храненія пожертвованій на сооруженіе храма, въ намять освобожденія крестьянъ отъ крѣпостной зависимости, симъ объявляеть во всеобщее свѣдѣніе, что въ апрѣлѣ мѣсяцѣ сего 1908 года вынуто изъ двухъ кружекъ, находящихся на паперти Алексіевской церкви Чудова монастыря и при свѣчномъ ящикѣ въ той же церкви, пожертвованій на построеніе означеннаго храма десять (10) рублей 75 копъекъ.

#### Отъ Комитета для принятія пожертвованій на храмы, устрояемые въ Сибирскомъ краѣ.

Комитеть, учрежденный при Чудовѣ монастырѣ для пріема пожертвованій на храмы, устрояемые въ Сибирскомъ Краѣ, симъ объявляеть во всеобщее свѣдѣніе, что въ апрѣлѣ мѣсяцѣ сего 1908 года вынуто изъ кружки, находящейся при свѣчномъ ящикѣ Алексіевской церкви Чудова монастыря, пожертвованій восемь (8) рублей 33 копъйки.

Списокъ лицъ, получившихъ въ качествъ награды за заслуги на пользу церковно-приходскихъ школъ Московской епархіи Архипастырское Его Высокопреосвященства благословеніе:

Попечитель Устьяновской церковно-приходской школы крестьянинъ Семенъ Шаринъ.

Попечитель Старовской церковно-приходской школы крестьянинъ Сергъй Петрышевъ.

Законоучитель Георгіевской, на Красной Горк'в, церковноприходской школы, м'встный діаконъ Иванъ Преображенскій.

Законоучитель Дубровской церковно-приходской школы Бо-

городскаго увзда, мъстный діаконъ Николай Поповъ,

Учитель Воскресенско-Остоженской церковно - приходской

школы, мъстный псаломщикъ Павелъ Воскресенскій.

Учитель Московской Георгіевской, на Красной Горк'в, церковно-приходской школы, мъстный псаломщикъ Иванъ Цвътковъ.

Учитель той же школы Николай Соколовъ.

STATE OF THE PARTY OF THE PARTY

Преподаватель Закона Божія въ церковно-приходской школъ при Московскомъ Даниловомъ монастырѣ Михаилъ Вознесенскій.

Личный Почетный Гражданинъ, регентъ хора учениковъ Бо-гоявленской, г. Богородска, церковно-приходской школы Димитрій Мошковъ.

Учитель Новоселовской церковно-приходской школы Нико-

ай Лебедевъ. Учитель Павловской женской церковно-приходской школы Звенигородскаго убзда Иванъ Смирновъ. core tyle roge muliye item ilegra hyperet, nikomunika nave nem moore A confession more than Naveni promoning a cone conservan