# ПРАВОСЛАВНЫЙ СОБЕСЪДНИКЪ,

ИЗДАНІЕ

# казанской духовной академін.

1896.

ЯНВАРЬ.

#### СОДЕРЖАНІЕ:

|                                                                                                                                                                    | Стран.        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| СУДЬВЫ христіанства и міра. Бесёды въ продолженіи по-<br>слёдней недёли великаго поста, преосвященнаго Іоанна, быв-<br>шаго епископа смоленскаго. Епископа Нестора | 3-18.         |
| <b>НРАВСТВЕННОЕ УЧЕНІЕ</b> въ сочиненіи Толстого: «Царство                                                                                                         |               |
| Божіе внутри васъ» предъ судомъ ученія христіанскаго. Архи-                                                                                                        |               |
| мандрита Антонія                                                                                                                                                   | 19-51.        |
| НАУКА О ЧЕЛОВЪКЪ. В. Несмълова                                                                                                                                     | <b>52-69.</b> |
| БОГОСЛОВСКОЕ И СВЪТСКОЕ ОБРАЗОВАНІЕ. Священника                                                                                                                    |               |
| А. Смирнова                                                                                                                                                        | 60-75.        |
| СВЯТЫЙ ЕРМЪ и его книга «Пастырь». Д. Гусова                                                                                                                       | 76-142.       |
| 0. ВАСИЛІЙ ТИМОӨЕЕВИЧЪ ТИМОӨЕЕВЪ. (Неврологъ)                                                                                                                      | 143—185.      |
| объявленія                                                                                                                                                         | 1—XXXVI.      |
| приложенія:                                                                                                                                                        |               |
| МАТЕРІАЛЫ для исторіи чинопослідованія литургій св. Іо-                                                                                                            |               |
| анна Златоустаго. Н. Брасносельцева                                                                                                                                | 1-8.          |
| ПИСЬМА Н. И. Ильминскаго къ Оберъ-Прокурору Святей-                                                                                                                |               |
| шаго Синода К. П. Побъдоносцеву                                                                                                                                    | 43-58.        |
| ПРОТОКОЛЫ ЗАСЪДАНІЙ СОВЪТА Каванской духовной ака-                                                                                                                 |               |
| демін за 1893 годъ                                                                                                                                                 | 385-400.      |



#### казань.



## Въ 1896 году

## Православный Собестаникъ

будеть издаваться по прежней программѣ, въ томъ же строгоправославномъ духѣ и въ томъ же ученомъ направленіи, какъ издавался доселѣ, съ 1-го января, ежемъсячно, книжками отъ 10 до 12 печатныхъ листовъ въ каждой.

Журналъ Православный Собесъдникъ рекомендованъ Святъйшимъ Синодомъ для выписыванія въ церковныя библіотеки, "какъ изданіе полезное для пастырскиго служенія духовенства" (Синод. опред. 8 сент. 1874 г. № 2792).

Цъна за полное годовое изданіе, со всъми приложеніями кънему, остается прежняя: съ пересылкою во всъ мъста Имперіи—

#### СЕМЬ РУВЛЕЙ.

При журналь: "Православный Собесьднивъ" издаются

## Извъстія по Казанской епархіи,

выходящія два раза въ місяць, нумерами, по 2 печатных листа въ каждомь, убористаго шрифта.

Причты Казанской епархіи, выписывающіе "Православный Собесъдникъ", получають за ту же цъну и "Извъстія", съ принлатою 1 руб. за пересылку по почтъ.

Цена «ИЗВЕСТІЙ» для месть и лиць другихъ епархій и другихъ въдомствъ, за оба изданія вмёстё съ пересылкою—

#### ДЕСЯТЬ РУБЛЕЙ.

Редавція обоихъ изданій съ новаго 1896 года соединяется въ рукахъ одного общаго редактора, профессора Академіи *II. В.* Знаменскаго.

Подпирка принимается въ Редакціи Православнаго Собесъдника, при Духовной Академіи, въ Казани.

# Въ той же редавція продаются ПО ПОНИЖЕННЫМЪ ЦЪНАМЪ

- А. Православный Собосъдникъ въ полновъ составъ книжекъ (т. е. съ приложеніями): за 1872—73, 1876—79 гг. по 6 руб. сер. 1880—1881, 1884—1895 годы по 7 р. сер. Можно получать и отдъльныя книжки Собесъдпика за 1855, 1856 и 1857 гг. по 1 р., а за остальные годы по 80 коп. за книжку.
- Б. Отдильно отъ приложеній одинь Православный Собесвіднивъ; за 1855 и 1856 годы цівна по 1 руб.; за 1857 г. цівна 2 руб.; за 1859 1864, по 3 руб. за годъ. 1873, 1882 и 1883 годы. по 3 тома въ каждомъ, по 5 руб. за годъ.
  - В. Отдъльно отъ Православнаго Собеседника приложения къ нему:
- 1. Посланія св. Игнатія Вогоносца (сь свъдвнівми о немъ и его посланіяхь). Одинь томъ. 1855. Цвна 75 коп.
- 2. Дѣянія вселенскихъ соборовъ въ переводѣ на русскій языкъ. Семь томовъ. 1859—1878. Цѣна каждому тому въ отдѣльности: за 1-й томъ 4 руб., за второй 2 руб. 50 коп., за третій 2 руб. 50 коп., за четвертый 2 р. 50 к., за пятый 3 руб., за шестой 3 руб. 50 коп., за седьмой 4 руб. 50 коп. А за всѣ семь томовъ 20 руб.
- 3. Дѣянія девяти помѣстныхъ соборовъ въ переводѣ на русскій языкъ. Одинь томъ. 1878. Цѣна 2 руб.

# православный собесъдникъ,

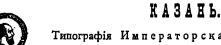
ИЗДАНІЕ

# казанской дхховной академін.

1896.

ЧАСТЬ ПЕРВАЯ.







Печатать дозволяется. Ректоръ Академіи, Архимандритъ **Антоній.** 

## ОГЛАВЛЕНІЕ

#### первой части

# православнаго собесъдника

на 1896 годъ.

| Стран:      |                                                                                                                                                 |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 3 и 187.    | Судьбы христіанства и міра. Бесѣды въ<br>продолженіе послѣдней недѣли великаго поста,<br>преосвященнаго Іоанна, бывшаго епископа<br>смоленскаго |
|             | Нравственное ученіе въ сочиненіи Тол-<br>стого: "Царство Божіе внутри васъ" предъ<br>судомъ ученія христіанскаго. Архимандрита                  |
| 19.         | Anmonis                                                                                                                                         |
| 52 и 275.   | Наука о человъкъ. В. Несмълова                                                                                                                  |
| <b>6</b> 0. | Богословское и свътское образованіе.<br>Священника А. Смирнова                                                                                  |
| 76.         | Чтенія по Патрологіи. Д. Гусева                                                                                                                 |
| 143.        | О. Василій Тимовеевичъ Тимовеевъ. (Некрологъ)                                                                                                   |
| 203.        | Основныя положенія православнаго пастырства. Архимандрита <i>Антонія</i>                                                                        |
| 24 и 337.   | Статья Гладстона Объ искупленіи. Свящ.<br>П. Свимлова.                                                                                          |

|                                                                                                                                                                                | Стран.       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| Св. плащаница и обряды, совершаемые надънею русскою церковію въ послѣдніе два дня страстной седмицы. С. Данилевскаго. 250 О нравственныхъ побужденіяхъ по Толектовичей морожи. | и 356.       |
| стовской морали. (Продолжение разбора его сочинения: "Царство Божие"). Архимандрита                                                                                            |              |
| Антонія                                                                                                                                                                        | 305.         |
| Старокатолическій епископъ Іосифъ Гу-                                                                                                                                          |              |
| бертъ Рейнкенсъ. Вл. Керенскаго                                                                                                                                                | <b>3</b> 81. |
| О перепискъ Н. И. Ильминскаго съ кре-                                                                                                                                          |              |
| щеными татарами. А. Воскресенскиго                                                                                                                                             | 396.         |
| Новыя Троицкія изданія. А. К                                                                                                                                                   | 426.         |
| Изъ чтеній по Пастырскому богословію.                                                                                                                                          |              |
| Архимандрита Антонія                                                                                                                                                           | 429.         |
| Посланіе св. ап. Павла къ Галатамъ.                                                                                                                                            |              |
| Свящ. І. Гилахова                                                                                                                                                              | 442.         |
| Въроучение Псалтири, его особенности                                                                                                                                           |              |
| и значение въ общей системъ библейскаго                                                                                                                                        | 470          |
| въроучения. П. Юнгерова                                                                                                                                                        | 470.         |
| Объ Иродѣ (такъ называемомъ) Великомъ.<br>Публичное чтеніе. <i>Я. Богородскаго</i>                                                                                             | 407          |
|                                                                                                                                                                                | 497.         |
| Аравія и Коранъ. Н. Остроумова                                                                                                                                                 | 523.         |
| О современной благотворительности. А.                                                                                                                                          | r 967        |
| Рождествина                                                                                                                                                                    | 537.         |
| Печальное двадцатипятильтіе. ІІ. Зна-                                                                                                                                          | 555          |
| MEHCKAIO                                                                                                                                                                       | 555.         |

#### СУДЬБЫ

#### ХРИСТІАНСТВА И МІРА.

БЕСЪДЫ ВЪ ПРОДОЛЖЕНИ ПОСЛЪДНЕЙ НЕДЪЛИ ВЕЛИКАГО ПОСТА, ПРЕОСВЯЩЕННАГО ЮАННА, БЫВШАГО ЕПИСКОПА СМОЛЕНСКАГО ').

#### Бесъда I.

Въ настоящіе великіе дви христіанской церкви конечно лучше бы только размышлять и чувствовать, нежели бесъдовать между собою. Какая бесъда не будетъ слишкомъ слабою и скудною предъ необъятнымъ величіемъ настоящихъ воспоминаній? Но мы не свои слова хотимъ предложить вамъ; мы желали бы передать вамъ въ размышленіяхъ тъ бесъды, какія Самъ Спаситель имълъ съ учениками въ послъдніе дни земной жизни Своей. Тогда Онъ говорилъ ученикамъ о

<sup>1)</sup> Бесёды эти были переданы Казанской Академіи преосвященнымъ Несторомъ, бывшимъ епископомъ смоленскимъ, который получилъ ихъ после смерти преосвящ Іоанна отъ брата покойнаго. Преосвященный Несторъ былъ тогда (въ 1869 г.) ректоромъ смоленской семинаріи. Онъ пожертвовалъ ихъ Академіи въ 1889 г. къ ея юбилею въ двухъ экземплярахъ, изъ которыхъ одинъ подлинный, представляющій собою черновую рукопись самого преосв. Іоанна, а другой—копія, написанная съ перваго преосвященнымъ Несторомъ. Въ концѣ этой копіи рукою преосвященнаго Нестора написана печатаемая ниже замѣтка о происхождевіи бесѣдъ, изъ которой видно, что это былъ послѣдній, въ собственномъ смыслѣ предсмертный трудъ внаменитаго витін и найденъ по кончивѣ автора на его конторкѣ еще въ незаконченномъ видѣ, почти съ едва засохшими чернилами.

будущихъ судьбахъ обътованной земли, христіанства

и міра.

Есть особенныя побужденія нынѣ размышлять объ этихъ предметахъ. Современныя движенія человѣчества, идеи и событія, ихъ сопровождающія во внутренней и внѣшней жизни народовъ, вызываютъ на эти размышленія. Какія точки указываетъ намъ Божественное откровеніе для міросозерцанія? Какія судьбы Промысла открываются въ разнообразныхъ движеніяхъ міра? Какъ относится все, что видимъ въ мірѣ, къ христіанству и какія судьбы его самого ожидаютъ?

Чувствуемъ всю недоступную высоту и всю необъятную широту этихъ вопросовъ: но, повторяемъ, не свои мысли и слова хотимъ мы излагать.

Спаситель міра, за нісколько дней до своихъ страданій, въ последній разъ посетиль Іерусалимъ. Торжественно, всенародно обличивъ здъсь фарисеевъ, уже ръшившихся предать Его смерти. Онъ предрекъ запустъніе св. города и вышель изъ него съ словомъ - возвратиться туда неиначе, какъ въ славъ Божественной. Но на тотъ разъ святейшая душа Его была полна предвъчныхъ мыслей о предстоящей Ему жертвъ искупленія.... Быль вечерь, и Спаситель по обыкновенію пошель съ учениками на гору Елеонскую. Съ горы открывался весь Герусалимъ и величественный іерусалимскій храмъ, съ которыми соединены были судьбы обътованной земли и народа. Спаситель сълъ; тогда несколько избранных учениковь, отделившись отъ прочихъ, занятые въ виду города своими мыслями о парствъ Мессіи, подошли и обратились къ Божественному учителю съ вопросами: "скажи намъ, когда будеть все, что Ты предсказываль объ участи Іерусалима и какое знамение Твоего (будущаго славнаго) пришествія и кончины міра?"

Спаситель началь бесёду: "Верегитесь, чтобы кто нибудь не ввелъ васъ въ заблуждение. Ибо многие придутъ во имя Мое и будутъ говорить: я Христосъ! и обольстятъ многихъ. Также услышите вы о войнахъ

и всякаго рода бранныхъ дълахъ. Смотрите, не ужасайтесь. Всему этому должно быть: но это еще не конецъ. Возстанетъ народъ на народъ и царство на царство; будуть также въ разныхъ мъстахъ бъдствія: голодъ, моровыя язвы, землетрясенія, Но все это— только начало бользней (Мо. XXIV, 3—8). Итакъ и въ христіанствъ міру суждены всякаго рода бъдствія: и религіозныя, и нравственныя, и народныя, и естественныя. Итакъ на ряду съ чистейшею истиною и добромъ будутъ развиваться въ немъ заблужденія и зло; искупленный міръ будеть какъ и прежде, и всегда страдать въ борьбъ съ ужасами физической природы; жизнь и благо народовъ будутъ еще долго подвержены тяжкимъ испытаніямъ и этотъ ужаснейшій бичь человечества, которато не только видъ, но и одно представление приводить сердпе въ содрогание войны, и онъ будуть губить его, какъ и до христіанства. И вотъ всв въка и страны христіанства представляють намь почти непрерывные ряды этихъ ужасающихъ бъдствій. И въ настоящее время мы не можемъ указать страны, которая бы не испытывала того или другого несчастія. Челов'вчество, обогащенное величайшими открытіями въ области наукъ и искусствъ, съ какимъ трудомъ и какъ невърно добываеть себъ кусокъ хлъба отъ земли, которая какъ бы посмъявается надъ всъми его познаніями и усиліями! Человъчество, покорившее себъ повидимому самыя могущественныя и страшныя силы природы, не можетъ противостоять тлетворной струв воздуха, которая поражаетъ его смертію въ тысячахъ жертвъ; одно минутное колебаніе земли ниспровергаеть цілые города; народы, стремящіеся къ единенію, въ видахъ совокупнаго общечеловъческаго развитія и движенія впередъ, въ тоже время, какъ будто невольно, повинуясь ходу событій, изощряють другь на друга смертоносныя оружія; и само просв'ященіе, я хочу сказать — наука, помогаетъ имъ въ этомъ убійственномъ дъль!

Но всему этому быть должно, говорить Спаситель. Что это значить? Что же—прогрессь человъчества? Что же — самое христіанство? Гдв сила того и другого? Или все это страданіе—въчный и неизмънный законъ жизни міровой? Нѣтъ! Это значить, что нетолько явленія природы, но и дёла и событія міра подъ управленіемъ высшаго всеобъемлющаго ума и вседъйственной силы предоставлены своему естественному ходу; что собственный прогрессъ человъчества развивается въ предълахъ этого хода и извлекаетъ изъ него всю возможную жизненную силу и благо для человъчества, но не уничтожаетъ свойственной ему борьбы силь естественныхъ и нравственныхъ; что само христіанство, среди всъхъ превратностей міра, глубоко и неистощимо положенное вышнею силою въ существо и жизнь міра, развивается и действуетъ, какъ семя въ глубинъ земли; естественныя и неизбъжныя непогоды и бури сопровождають прозябение съмени, и сколько ихъ, сколько борьбы съ разными противодъйственными силами должно выдержать съмя, пока оно, укоренившись въ почвъ, возрастетъ въ полное растеніе, раскроетъ изъ себя полный цвътъ свой и принесетъ своевременный плодъ!

И все это, прибавляетъ Спаситель, еще только начало бользней. Если бы мы захотъли отнести эти слова къ первымъ въкамъ христіанства, то настолько ли мы далеки отъ этихъ въковъ и временемъ и обычными условіями жизни, чтобы уже не могли простирать и на наши времена силы словъ этихъ? Но Спаситель выражаетъ здъсь то, что бъдствія физическія и народныя составляютъ только внъшніе признаки внутреннихъ бользней міра, долженствующихъ вполнъ раскрыться впослъдствіи времени. Не скоро же можно ожидать лучшаго въ міръ; напрасно умъ человъческій, увлекаемый мечтами или и дъйствительно добрыми стремленіями, думаетъ скоро совершить дъло всеобщаго улучшенія и счастія человъчества! Еще много, много борьбы предстоитъ ему! Еще много скорбей и всевозможныхъ страданій онъ долженъ вынести!

Глубоко знаменательно здѣсь собственное значеніе слова—болизни, употребленнаго Спасителемъ: оно озна-

чаетъ именно болъзни рожденія. Итакъ видимыя бълствія челов'єчества въ христіанств'є им'єють тоже значеніе, какъ естественныя муки при рожденіи тълеснаго организма: значить, среди этихь бъдствій и подъ видомъ ихъ должно совершаться нравственное возрожденіе челов'ячества; въ нихъ незам'ятно выработывается новая жизнь его; они, какъ бури въ физической природь, оживляють силу плодотворенія; они въ своемь огненномъ горнилъ перерождаютъ бытъ народовъ; они содъйствують очищению человъческого духа отъ приростающаго къ нему въ его усыплении и недъятельности зла; они, наконедъ, заключаютъ въ себъ тотъ тернистый путь страданій, которымъ должно идти чедовъчество, чтобы усвоить себъ искупление и развить въ себъ жизненную силу христіанства. (Іоан. XVI, 20-22).

"Не ужасайтесь! это еще не конець", заключаеть Спаситель. Какъ бы ни велики были бъдствія міра, физическія или народныя, они еще не означають приближенія его кончины. Въ самомъ дёль: какія ужасныя страданія испытало челов'ячество въ древнія времена, еще до христіанства! Какіе ужасы ознаменовали первыя времена христіанской церкви и потомъ времена среднія, когда одно за другимъ падали величайшія государства и целые народы издыхали, такъ сказать, подъ бременемъ неизобразимыхъ бъдствій? И тогда, повидимому, міру не оставалось ничего болье, какъ ожидать конца своей жизни, и онъ ждалъ... Но конепъ не приходилъ! Бъдствія миновались; времена перемънились, и человъчество возраждалось къ новой жизни. Вольше ли, или меньше несчастій приносять міру нынъшнія времена? Можеть быть, не трудно бы ръшить этотъ вопросъ въ пользу нашихъ временъ, но нътъ особенной нужды и пользы ръшать его. То несомненно, что несчастные случаи продолжаются въ міре и впередъ надобно ожидать ихъ: и то върно, по слову Господа, что такіе случаи еще не конецъ міру. Конецъ его наступить тогда, когда онъ выполнить свое временное назначение, а его назначение въ судьбахъ христіанства. Аминь.

#### Бесъда II.

Продолжая бесёду о будущихъ временахъ, Спаситель обратиль внимание учениковъ къ собственнымъ судьбамь ихъ, въ которыхъ открывались судьбы христіанства. Онъ говориль: "болье всего бъдствія будуть сопровождать ваше поприще; люди будуть гнать и преследовать вась; они возложать на вась свои руки и станутъ предавать васъ въ судилища и темницы; поведуть вась предъ царей и властителей, только за имя Мое. Тогда вамъ надобно будетъ свидътельствовать предъ ними о Мнъ. Но вы положите себъ на сердцъ не приготовляться заранье къ отвътамъ. Я дамъ вамъ уста и премудрость, которой не возмогуть противостоять всв противящиеся вамъ. Преданы вы будете и родителями, и братьями, и сродниками, и друзьями, и многіе изъ васъ умерщвлены будутъ. И будете вы ненавидимы всеми за имя Мое. Однако и волосъ съ головы вашей не пропадеть напрасно. Терпъніемъ спасайте души ваши. И проповъдается Евангеліе по всей вселенной во свидетельство всемъ народамъ" (Лук. XII, 19. Мато. XXIV, 13—14). Боже! Какое эрълище! И это—судьба истиннъйшей въ міръ религіи! Й совершенная истина, откровенная людямъ въ христіанствъ, и безконечное добро, въ немъ положенное для людей, не спасаеть его оть ихъ невъжества и злобы! И эта кротчайшая религія, полная безграничной любви къ человъчеству, будетъ однимъ именемъ своего Божественнаго Основателя возбуждать всё раздраженныя страсти міра, навлечеть на себя всю его ненависть. подвергнется съ истинными своими последователями жесточайшимъ гоненіямъ до того, что путь ея въ міръ будеть залить потоками ихъ крови, и все это она должна, и будеть переносить безмольно, побъждать однимъ терпъніемъ и истиною, безъ мальйшей брани

съ людьми! Или — это только первоначальная судьба христіанства? А потомъ непрерывный рядъ девяти въковъ, наполненный самою ожесточенною враждою ересей противъ истинной въры, когда для оставшейся втрною ей горсти исповтдниковъ не оставалось на прот половинь міра даже места для богослуженія, когда они воздыхали даже о первыхъ временахъ языческихъ гоненій, какъ временахъ сравнительно лучшихъ; а это несчастное раздъление востока и запада, отозвавшееся горькими страданіями на той сторонъ, на которой оставалась неизменною истина церкви, и досихъ поръ еще непримиримое; знаменитые крестовые походы, приносившіе больше зла святынь, на защиту которой они шли, нежели врагамъ ея, противъ которыхъ они вооружались. А это, уже четыреста льть продолжаюшееся, нестерпимое порабощение христіанства исламу, и въ наши времена возобновляющее опыты первовъковаго мученичества; а этотъ снотворный мракъ среднихъ въковъ, подавлявшій истину Христову невъжествомъ, неописаннымъ развращениемъ и грубостио нравовъ, варварствомъ, пытками, огнемъ и мечемъ? Потомъ -- развѣ это не бѣдствіе для истины Христовой-- усиліе водарить надъ нею человіка, въ виді земной главы церкви? Развъ не страданіе для истины христіанства подчинение коварствомъ и насилиемъ върующихъ умовъ и благочестивыхъ сердецъ авторитету этого одного человъка, выдаваемому за непогръшимый? Развъ христіанствъ, которое есть свътъ, сила, жизнь, духовная свобода, не зло - помрачение свъта тьмою немыслія и незнанія во имя самой віры, подавленіе силы ея тяжестію суевърныхъ предразсудковъ и бременемъ человъческихъ вымысловъ, подъ именемъ ключей царства небеснаго, стъснение духовной свободы и жизни - враждою противу просвъщенія и убъжденій совъсти, во имя церкви? И чемъ более эта жалкая система распространяется, тымь большими несчастими угрожаеть она христіанству. А ложь въ направленіи самого умственнаго просвъщенія, неограниченная воля мысли,

необузданная свобода совъсти, распущенные нравы, преобладание политическихъ видовъ надъ религиозными пользами народовъ, развите свътской гражданственности въ ущербъ жизни духовной, усиление духа міра въ его житейскихъ, чувственныхъ, временныхъ стремленіяхъ въ ущербъ духу церкви Христовой въ ея нравственномъ вліяніи на людскую жизнь: все это не есть-ли также великое эло для христіанства? И такимъ образомъ, положа руку на сердце, можемъ ли сказать по истинъ, что нынъ въра Христова не страдаетъ? Если бы кто противъ этого указалъ намъ на современное развитіе христіанскихъ идей, идеи всесторонняго совершенствованія человіческой жизни, столько же нравственнаго, сколько и умственнаго, сознанія и раскрытія человъческаго достоинства, уваженія личности, всеобщаго вниманія къ меньшимъ братіямъ Христовымъ и т. д., мы не станемъ спорить, что эти идеи дъйствительно христіанскія, и не изъ другого источника, а именно изъ христіанства, заимствованы. Но можно ли этими идеями ограничивать все значение христіанства и успокоиваться въмысли, что оно не страдаеть, а торжествуетъ? Увы! Христіанство существуетъ уже 19 стольтій; а давно ли эти высокія идеи вошли въ силу? и еще можно ли торжествовать ихъ силу? Такъ ли онъ повсемъстны, всеобщи, тверды, такъ ли искренни, чисты, совершенны сами въ себъ, что можно считать ихъ торжествомъ Евангелія? Нътъ ли еще налобности и имъ бороться съ противными идеями, предубъжденіями, правами? Нѣтъ ли въ духѣ и въ жизни современнаго міра многихъ такихъ враждебныхъ силъ, которыя еще долго и много будутъ ограничивать ихъ свободное развитие и плодотворность? На ряду съ прекраснъйшими явленіями христіанскаго духа, наприм. человъколюбія, не является ли еще во всъхъ своихъ ужасахъ духъ злобы, неправды, коварства? И если ваше христіанство таково, что выбравь изъ него только то, что не противоръчитъ вашему уму, не слишкомъ поражаетъ ваше сердце, не стъсняетъ вашей воли,

вы все другое, высшее и лучшее въ немъ исключили изъ своей жизни, какъ ненужное и необязательное, если вы хотите признавать и уважать только одну положительную, практическую его сторону, устранивъ изъ вида сторону вѣры, и такимъ образомъ хотите быть или считаться христіанами, не вѣруя и не зная того, во что вѣровать должно, т. е. именно того, почему и какъ мы должны быть и называться истиными христіанами, словомъ, если разсуждая о христіанствѣ, вы имѣете въ виду не основное христіанство, проповѣданное Евангеліемъ, а то, которое духъ времени образовалъ изъ смѣси понятій и нравовъ христіанскихъ и мірскихъ, то говорите, если угодно, о развитіи просвѣщенія, цивилизаціи и т. п., но не спѣщите провозглашать торжество христіанства, не отрицайте его

страдательныхъ судебъ.

Что же это за судьбы? Почему такой тяжкій жребій въ міръ сужденъ христіанству? Когда христіанство явилось въ мірѣ, оно необходимо должно было войти въ борьбу съ прежними понятіями и нравами міра, которые не только были, по духу своему, совершенно противны ему, но и сами по себъ, дошедши до крайняго предёла возможнаго для нихъ развитія, уже отживали свой въкъ и должны были уступить мъсто новымъ, лучшимъ идеямъ и стремленіямъ, и естественно не могли уступить имъ безъ раздраженія и борьбы—на смерть. Они умерли вмъсть съ древнимъ міромъ: христіанство побідило и покорило себі народы. Однакоже у человъчества не отнято было все его естественное развитіе; его естественныя силы не потеряли своей свободы и дъятельности; разумъ остался съ своимъврожденнымъ и научнымъ стремленіемъ къ знанію и истинъ, свобода — съ стремленіемъ къ добру, достойному человъка, чувства и вся жизнь — съ усиліемъ достигнуть возможнаго блага и счастія въ міръ. Христіанство открывало человъку высшія, чистьйшія идеи истины, добра и счастія; но человъкъ, по естественнымъ условіямъ своего развитія, не хотълъ принимать

эти готовыя идеи безъ самостоятельныхъ изысканій: онъ съ трудомъ принималъ ихъ на въру; онъ всегда хотълъ выработыватать эти илеи самолъятельнымъ трупомъ мысли и свободы и развить ихъ изъ самого себя. Отсюда—неизбъжныя боренія разума и въры, свободы и закона откровеннаго, сопровождающія исторію всёхъ въковъ христіанства и составляющія его страданіе въ міръ. И тогла, когла человъкъ готовъ былъ въровать. онъ не хотълъ въровать безусловно и безмолвно, а усиливался разлагать въру по своимъ умозрительнымъ началамъ и облекатъ ея учене въ свои умопостигаемые образы: отсюда-вся исторія ересей, со всьми ея ужасами. И тогда, когда человъчество сознаетъ все превосходство христіанскихъ правиль жизни, оно стращится потерять свою свободу безусловнымъ подчиненіемъ этимъ правиламъ; оно боится подняться на такую высоту совершенства, отъ земли до неба, на которую влечеть его Евангеліе, а желаеть быть христіанствомъ только на земль, только въ мірь, съ своею природою, со всёмъ тёмъ, что ему естественно. Отсюда постоянное несоотвътствіе нравовъ Евангелію, преднамъренное усиліе ослабить его действіе въ нашей жизни и - вражда, отчуждение, отвержение его, какъ скоро оно возвышаеть свой голось, чтобы обличить насъ.

Чтоже? Думаете ли вы, что разумъ человъческій, вооруженный всею силою своего естественнаго знанія, достигшій высшихъ степеней своего развитія, побъдитъ наконецъ въру и своими идеями окончательно замѣнитъ откровенное ученіе? Или что общечеловъческое образованіе собственною силою можетъ устроить со времеменемъ нравы людей такъ, что они будутъ вполнъ осуществлять въ себъ идеалъ жизни человъчественной, и тогда само собою спадетъ съ людей иго Евангелія? Нѣтъ! Евангеліе есть истина и въчная истина; христіанство есть добро и совершенное добро; никакія идеи и стремленія не могутъ такъ развить, такъ возвисить человъчество умственно и нравственно, и оплодотворить жизнь его несокрушимыми благами, какъ

христіанство; потому что въ немъ-то, въ христіанствъ. заключается въ высочайшей степени все то, къ чему стремится умомъ и всею жизнію самъ человѣкъ. Слѣдовательно, если эти стремленія сами въ себъ истинны и развиваются върнымъ путемъ, они должны привести человъка ни къ чему другому, какъ къ убъжденіямъ христіанства. Такимъ образомъ разумъ человъческій на высшей степени своего просвъщения убъдится окончательно въ тъхъ высочайшихъ истинахъ, которыя сообщаетъ ему христіанское откровеніе: тогда онъ придеть въ полное единение съ върою и образуеть въ себъ разумъ истинно-богопросвъщенный, разумъ върующій и въру разумную. Свобода человъка на высшей степни своего нравственнаго раскрытія увидить и сознаеть искомое совершенство въ истинномъ духѣ Евангелія и непринужденно, чистою совъстію обратившись къ нему, усвоить себь характерь истинной, христіанской и человъчественной свободы, т. е. освобождения отъ зла и не стъсненной ничъмъ любви ко всему доброму, прекрасному и высокому. Тогда-то утвердится въ міръ полное, гармоническое единеніе Евангелія и просвъщенія, христіанства и челов'вчества.

Однако не мечтаніе ли это? Возможно ли такое единеніе? Истина сама въ себъ едина, добро само въ себъ едино: нътъ и не можетъ быть истины двоякой, одной христіанской, другой — общечелов'вческой, и добра двоякаго, христіанскаго и общечеловъческаго. И невозможно. чтобы человъчество совершенствовалось въ истинъ и добръ, внъ и независимо отъ христіанства. Это ложь. выдуманная вольномысліемъ и незнаніемъ Евангелія къ униженію христіанства и къ погибели челов'вчества. Только въ христіанствъ человъчество мыслимо въ полномъ свъть истины и своего достоинства. И все, что ложно и худо по христіанству, никакъ не можетъ быть истинно и хорошо по человъчеству. Итакъ-одно изъ двухъ: или путемъ разума и въры, знанія и откровенія, естественнаго развитія и Евангелія человъчество достигнуть должно своего высшаго совершенства въ полномъ цвътъ и силъ христіанства; или — человъчество идетъ ложнымъ путемъ и само себя разрушаетъ. Ради человъческаго достоинства и во имя любви къ человъчеству не будемъ осуждать его на погибель. Но что ручается за его несомивнное развитие въ христіанствь? Христіанство не только есть истина неизмѣнная и добро неистощимое, но и сила, сила высшая, божественная, дъйствующая въ міръ благодатію искупленія. Никакая ложь, никакое эло не побъдять этой силы: она побъдить все. Она такъ дъйственна, что не можетъ ни на малое время остановиться въ своемъ міровомъ дъйствіи; она такъ глубоко укоренена крестомъ Спасителя въ жизни міра и положена въ самомъ существъ человъчества, что ничто не можетъ поколебать ее и уничтожить ея плодотворное развитие. Или напрасно принесена крестная жертва? Или напрасно Богъ умиралъ за міръ? Или безследно пролита кровь мученическая по всему міру? И самая въковая борьба христіанства съ міромъ, и всѣ тяжкія страданія, претерпѣваемыя вѣрою Христовою на земль, неужели не имьють ни цьли, ни плода? И волось съ головы вашей не спадеть напрасно, говорилъ Спаситель ученикамъ. Не смотря на всъ бъдствія въ міръ, Евангеліе должно быть проповъдано, и проповъдается по всей вселенной, во свидътельство всъмъ народама. Оно должно объять весь міръ, чтобы возродить и спасти его. Сокровенно, незамътно оно дъйствуетъ въ человъчествъ; оно подвигаетъ его впередъ путемъ свъта и добра; оно внутренно живитъ его, и подъ наружными видами борьбы, страданій, во глубинъ его природы и жизни оно совершаетъ его преобразованіе. Аминь.

## Бесъда III.

Витстт съ бъдствіями въры, Спаситель предрекаетъ и собственные безпорядки въ самомъ мірт, между людьми. "Многіе, говоритъ Онъ, будутъ увлекаться заблужденіями; люди возненавидять другь друга и стануть другь друга предавать. По причинь умножающихся беззаконій, изсякнеть во многихь любовь. Только претерпъвшій до конца спасется" (Мато. XXIV, 10—13). Итакъ, при явномъ и сокровенномъ дъйствии въ міръ благодатной силы христіанства, еще много зла и долго будетъ на землъ; еще сильны и упорны будутъ заблужденія; еще продолжится это несчастное разділеніе между людьми, которое порождаетъ взаимное недоброжелательство, ненависть и предательство другь друга; въ сердцахъ человъческихъ, изсущаемыхъ самолюбіемъ и страстями, не станетъ любви. Отъ такого преобладанія зла будуть страдать наилучшія души: имь не будеть мира и отрады въ этомъ развращенномъ мірѣ; онѣ будуть не только постоянно возмущаться въ своихъ добрыхъ чувствахъ зрълищемъ господствующихъ пороковъ, но и собственная добродьтель ихъ будеть подвергаться искушеніямъ; ихъжизнь будеть непрестанною борьбою съ нечестиемъ и беззакониемъ людскимъ; имъ не будетъ счастія въ мірѣ, долженствующемъ бѣдствовать отъ собственнаго зла: самая добродътель ихъ будетъ причиною ихъ несчастія, потому что будетъ вызывать на нихъ злобу людскую. Только терпъніемъ, терпъніемъ до конца они спасутся.

Кто станеть отвергать действительность такихь скорбныхъ явленій? Напрасно! Они предъ глазами у всёхъ, и никакія доказательства просвещенія и преспеннія человечества не опровергнуть ихъ. Не видимъ ли мы, что и самое просвещеніе и гражданственность во многомъ только прикрываютъ, сглаживаютъ, утончаютъ, пожалуй — облагораживаютъ зло, но далеко не уничтожають его? —По какимъ законамъ все это совершается въ мірё? И есть ли тутъ какіе нибудь законы? Да, все это происходитъ по вековымъ законамъ высшаго міроправленія, естественнымъ, кристіанскимъ. Таково это міроправленіе, что въ своей непостижимой премудрости, правдё и всемогуществе, оно представляетъ природё и свободё человъка ихъ

естественное развитие, не имъя никакой надобности, для своихъ пълей, стъснять или нарушать ихъ. И если въ частяхъ человъчества, болье или менье общирныхъ. свобода сама по себъ не подчиняется общимъ законамъ добра, а развиваетъ изъ себя зло, то она въ немъ самомъ наказывается и сама себя губитъ, а его послъдствія, подъ высшимъ міроправленіемъ, сводятся неуклонно въ общее течение міровой жизни, гдв соединяются съ другими явленіями міра и въ общей связи направляются къ цълямъ общаго и цълаго, несомнънно добрымъ и благотворнымъ. Но такъ глубоко корень зла лежить въ природъ человъческой, что оно незамътно смѣшивается и сливается съ добромъ и слишкомъ трудно провести ръзкую между ними черту и отдълить одно отъ другого. Такъ въ каждомъ человеке, такъ и въ цъломъ человъчествъ. Вотъ почему не возможно даже никакою силою исторгнуть зла въ мірѣ: исторгая зло, нельзя не коснуться и добра; поражая первое, какъ спасти послъднее? Вотъ почему и добро не только живеть въ мірѣ нераздельно съ зломъ, но и страдаетъ вибств съ нимъ, когда последнее казнится. "Думаете ли вы, говорилъ Спаситель, что тъ восьмнадцать человъкъ, на которыхъ упала башня Силоамская и побила ихъ, были грешнее всехъ другихъ, живущихъ въ Герусалимъ? Нътъ! Только, если не покаетесь, всъ также погибнете" (Лук. XIII, 4. 5). И зло имъетъ свое естественное, необходимое развитие, какъ и всякое съмя, положенное въ жизнь человъка и міра: и оно предоставляется своему развитію, пока наконецъ, достигши возможной для него силы, оно созрѣетъ и само собою отпадеть отъ своего корня и начнеть свое столь же неизбъжное разложение и истление. Такъ само Божественное откровеніе объясняеть намъ это явленіе. "Вотъ, говоритъ Онъ въ притчъ, на полъ, засъянномъ пшеницею, явились плевелы. Рабы сказали хозяину поля: хочешь ли, мы пойдемъ, выполемъ плевелы? Но онъ отвъчалъ: нътъ, чтобы исторгая плевелы, не исторгнуть вибств съ ними и пшеницы.

Оставьте расти и то и другое вивств до жатвы. Тогда мы соберемъ плевелы и сожжемъ ихъ" (Мате. XIII, 26. 30).

Итакъ зло развивается и эрветъ въ мірв. Еще болье: согласно Божественному откровенію мы должны ожидать времени, когда эло возрастеть и усилится до такой степени, что со всею своею силою, со всемъ тъмъ, что есть въ немъ противунравственнаго, противуестественнаго, противухристіанскаго, оно, такъ сказать, воплотится и олицетворится въ отверженномъ отрожденіи существа челов'вческаго и наконецъ вступитъ открытую брань съ добромъ и со всемъ христіанствомъ. Это будеть ужаснъйшая, послъдняя въ міръ брань, въ которой зло вооружится какою-то неестественною силою, дойдеть до неестественных размеровъ и действій, и въ которой погибнеть много добраго въ міръ и спасутся только лучшіе, избранные люди. Тайна такого беззаконія уже дпется въ мірт, говорить слово Вожіе.

Сколько дано будетъ времени злу для его усиленія и созрѣванія, когда начнется его ожесточенная брань противу добра, и теперь — больше ли въ мірѣ добра или зла, и на сколько больше. — это извъстно только Всевъдущему и сокрыто въ Его таинственныхъ судьбахъ. Но сила и торжество христіанскаго добра несомнънны. Оно также должно своевременно созръть и раскрыться во всей своей силь. Могь ли бы и держаться міръ, если бы въ немъ было одно зло, или несравненно больше зла, чемъ добра? И Самъ Спаситель въ изображении мрачныхъ судебъ міра даетъ намъ видеть отрадныя стороны. Онъ говорить, что многіе (но не всъ и даже не большая часть людей) будутъ увлекаться заблужденіями и что во многих (но не во всъхъ) изсякнетъ любовь. Онъ изображаетъ ръшительное время послъдней судьбы міра подъ приточнымъ образомъ ожиданія дъвами брачнаго торжества, при которомъ изъ десяти дъвъ пять оказались недостойными и отверженными, но столько же явилось и мудрыхъ,

принятых въ свътлые чертоги веселія; подъ видомъ разнообразной дъятельности трехъ рабовъ, которые, сообразно свойствамъ и способностямъ своимъ, получили отъ господина въ разной мъръ золото для приращенія, — и только одинъ оказался недъятельнымъ и злымъ, а два — върными и ревностными; подъ видомъ двухъ человъкъ, работающихъ въ полъ или на мельницъ, изъ которыхъ одинъ будетъ взятъ отъ работы, и одинъ оставленъ.

Однакожъ не отъ насъ ли самихъ зависитъ увеличить силу добра для перевеса надъ зломъ и умножить число избранныхъ? Будемъ любить добро и дълать добро и трудиться для добра; будемъ употреблять данныя намъ отъ Бога силы и средства на все доброе и Богоугодное, и пріувеличивать ихъ неслабною діятельностію; пусть души наши будуть предъ Богомъ чистыми и мудрыми девами: и, о если бы все и каждый изъ христіанъ были таковы! Не одно ли добро тогда царствовало бы въ мірѣ, и гдѣ было бы мѣсто злу? И все человъчество, мирное и счастливое въ этомъ міръ, вошло бы въ блаженное царство Христово. Не роковое предопредъление предназначаетъ тому или другому изъ насъ быть добрымъ или худымъ; не безусловно безпредъльная воля Божія опредъляеть количество добра и зла въ мірѣ: тутъ и воля и трудъ человѣка. Только последствія нашихъ дель и наши судьбы по нимъ решаетъ вечный судъ Божій. Аминь.

(Продолженіе будеть).

# ПРАВОСЛАВНЫЙ СОБЕСЪДНИКЪ,

ИЗДАНІЕ

# казанской духовной акадежін.

1896.

ФЕВРАЛЬ.

#### СОДЕРЖАНІЕ:

|                                                                                                                                                                      | Cmpan.               |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| СУДЬБЫ христіанства и міра. Бесёды въ продолженіи по-<br>сл'ядней нед'яли великаго поста, преосвященнаго Іоанна, быв-<br>шаго епископа смоленскаго. Епископа Нестора | 197 209              |
| шаго епискона смоленскаго. Епискона пестора                                                                                                                          | 107-202.             |
| ОСНОВНЫЯ ПОЛОЖЕНІЯ православнаго пастырства. Архи-<br>мандрита Антонія                                                                                               | 203-223.             |
| СТАТЬЯ ГЛАДСТОНА Объ искупленіи. Свящ. П. Свётлова.                                                                                                                  | 224—249.             |
| СВ. ПЛАЩАНИЦА и обряды, совершаемые надъ нею рус-<br>скою церковію въ послёдніе два дня страстной седмицы.                                                           |                      |
| С. Данялевскаго                                                                                                                                                      | 250—274.             |
| НАУКА О ЧЕЛОВЪКЪ. В. Несмълова                                                                                                                                       | 275-304.             |
| приложенія:                                                                                                                                                          |                      |
| ЗЕРКАЛО ОЧЕВИДНОЕ, И. Т. Посошкова. Съ предисловіемъ и примъчаніями. А. Царевскаго                                                                                   | 39—54.               |
| <del>-</del>                                                                                                                                                         |                      |
| ПИСЬМА Н. И. Ильминскаго къ Оберъ-Прокурору Святви-                                                                                                                  | <b>59</b> —74.       |
| шаго Синода К. П. Побъдоносцеву                                                                                                                                      | 99 <del>- </del> 74. |
| ПРОТОКОЛЫ ЗАСБДАНІЙ СОВЕТА Казанской духовной ака-                                                                                                                   | 404 440              |
|                                                                                                                                                                      |                      |





## Въ 1896 году

## Православный Собеседникъ

будеть издаваться по прежней программів, вы томы же строгоправославномы духів и вы томы же ученомы направленій, какы издавался доселів, сы 1-го января, *ежемпьсячно*, внижками оты 10 до 12 печатныхы листовы вы каждой.

Журналъ Православный Собестдникъ рекомендованъ Святъйшимъ Синодомъ для выписыванія въ церковныя библіотеки, "какъ изданіе полезное для пастырскаго служенія духовенства" (Синод. опред. 8 сент. 1874 г. № 2792).

Цъна за полное годовое изданіе, со всѣми приложеніями къ нему, остается прежняя: съ пересыдкою во всѣ мъста Имперіи—

#### СЕМЬ РУБЛЕЙ.

При журналь: "Православный Собесьднивъ" издаются

## Извъстія по Казанской епархіи,

выходящія два раза въ місяць, нумерами, по 2 печатныхъ листа въ каждомъ, убористаго шрифта.

Причты Казанской епархіи, выписывающіе "Православный Собесъдникъ", получаютъ за ту же цъну и "Извъстія", съ приилатою 1 руб. за пересылку по почтъ.

Ивна «ИЗВВСТІЙ» для мъстъ и лицъ другихъ епархій и другихъ въдомствъ, за оба изданія вмъстъ съ пересылкою—

#### ДЕСЯТЬ РУБЛЕЙ.

Редавція обоихъ изданій съ новаго 1896 года соединяется въ рукахъ одного общаго редавтора, профессора Авадеміи *П. В.* Знаменскаго.

Подписка принимается въ Редакціи Православнаго Собесъдника, при Духовной Академіи, въ Казани.

# Въ той же редакція продаются ПО ПОНИЖЕННЫМЪ ЦЪНАМЪ

- А. Православный Собесвдникъ въ полновъ составъ квижекъ (т. е. съ приложеніями): за 1872—73, 1876—79 гг. по 6 руб. сер. 1880—1881, 1884—1895 годы по 7 р. сер. Можно получать и отдъльныя книжки Собесьдника за 1855, 1856 и 1857 гг. по 1 р., а за остальные годы по 80 коп. за книжку.
- Б. Отдильно отъ приложеній одинъ Православный Собесвідникъ: ва 1855 и 1856 годы цвна по 1 руб.; за 1857 г. цвна 2 руб.; за 1859 1864, по 3 руб. за годъ. 1873, 1882 и 1883 годы. по 3 тома въ каждомъ, по 5 руб. за годъ.
  - В. Отдильно отъ Православнаго Собесвдника приложенів къ нему:
- 1. Посланія св. Игнатія Вогоносца (сь сведенівми о немъ и его посланіяхь). Одинь томъ. 1855. Цена 75 коп.
- 2. Двянія вселенскихъ соборовъ въ переводь на русскій языкъ. Семь томовъ. 1859—1878. Цвна каждому тому въ отдъльности: за 1-й томъ 4 руб., за второй 2 руб. 50 коп., за третій 2 руб. 50 коп., за четвертый 2 р. 50 к., за пятый 3 руб., за шестой 3 руб. 50 коп., за седьмой 4 руб. 50 коп. А за всъ семь томовъ 20 руб.
- 3. Дъянія девяти помъстныхъ соборовъ въ переводъ на русскій языкъ. Одинь томъ. 1878. Цъна 2 руб.

#### СУДЬБЫ

#### ХРИСТІАНСТВА И МІРА.

БЕСЪДЫ ВЪ ПРОДОЛЖЕНИИ ПОСЛЪДНЕЙ НЕДЪЛИ ВЕЛИКАГО ПОСТА, ПРЕОСВЯЩЕННАГО 10АННА, БЫВШАГО ЕПИСКОПА СМОЛЕНСКАГО \*).

#### Бесъда IV.

Между тъмъ какъ Спаситель раскрывалъ предъ учениками мрачные виды будущихъ судебъ міра и христіанства, ученики Его, занятые ближайшимъ въ то время къ нимъ предметомъ, — судьбою ихъ отчизны, естественно съ усиленнымъ вниманіемъ ожидали рѣшенія своего прежняго вопроса: что же будетъ съ Іерусалимомъ и народомъ іудейскимъ? Какимъ образомъ разрѣшится ихъ таинственная судьба? Какъ исполнятся, данныя издревле Самимъ Богомъ, обѣтованія о нихъ и о царствъ Мессіи, долженствующемъ въ нихъ раскрыться? Теперъ Спаситель обращаетъ бесѣду на этотъ предметъ.

"Когда Евангеліе проповъдано будеть по всему міру, тогда настанеть послъднее время для Іерусалима. Вы увидите Іерусалимь, окруженный со всъхъ сторонъ войсками: тогда знайте, что приблизилось запустъніе его. Это будеть день гнъва и отміценія на народъ сей, да исполнится все, сказанное въ Писаніи. Тогда будеть скорбь великая, какой еще не было отъ начала міра

<sup>\*)</sup> См. Прав. Собес. 1896 г. явварь.

и не будетъ. И если бы не сократились тѣ дни, то не спаслась бы никакая плоть: только избранныхъ ради сократятся дни тѣ. Тогда увидите мерзость запустѣнія на святомъ мѣстѣ. Іудеи — одни падутъ отъ меча, другіе отведены будутъ въ плѣнъ ко всѣмъ народамъ. Все, что вы видите (въ Іерусалимѣ и храмѣ его), будетъ разрушено такъ, что не останется камня на камнѣ. Іерусалимъ будетъ попираемъ язычниками до тѣхъ поръ, какъ окончатся времена язычниками до тѣхъ поръ, какъ окончатся времена язычниковъ. Не прейдетъ настоящее поколѣніе, какъ все это сбудется. Тогда будутъ являться многіе лжехристы и лжепророки; будутъ говорить: вотъ здѣсь—Христосъ, или—вотъ тамъ; не вѣрьте! Гдѣ будетъ трупъ, тамъ соберутся орлы" (Мате. XXIV, 14—28. Лук. XXI, 20—24. 32).

Hе будемъ теперь повторять исторіи разрушенія Іерусалима римлянами. Кому неизвъстна эта единственная въ мірѣ исторія, со всѣми ужасными ея подробностями? Предсказаніе Спасителя во всей точности, до слова, исполнилось въ этомъ грозномъ событіи. Обратимся къ дальнъйшей судьбъ Іерусалима и іудеевъ. Іерусалимъ въ развалинахъ; онъ испыталъ не только всъ ужасы раззоренія, но и всю мерзость запустънія, потому что въ самомъ святилищъ своемъ оскверненъ языческимъ лжебожіемъ и изувърствомъ; народъ разсвянь по всему лицу земному: вездв, у всвхъ народовъ іудеи въ покореніи, презрѣніи, отчужденіи; любовь къ отчизнъ, неодолимо влекущая ихъ туда, не имъетъ другаго удовлетворенія, кромѣ позволенія — пролить слезы надъ остатками святаго града и храма. Напрасно они будутъ ожидать еще Мессіи; ни Мессія, ни какой другой пророкъ уже не явится имъ и не возстановитъ для нихъ Герусалима ветхозавътнаго: это будетъ уже трупъ, на который будутъ налетать только орлы, хищные народы, съ огнемъ и мечемъ, чтобы только поражать и попирать его. Но вотъ торжествуетъ христіанство; благовърные цари во имя Христово обновляютъ Іерусалимъ; открываютъ его древніе, святые памятники,

а на мъсто ветхозавътнаго храма воздвигаютъ новозавътный, надъ гробомъ Спасителя міра. Что же? Возстала ли обътованная земля? Воскресь ли дъйствительно Сіонъ? Нътъ! Іерусалимъ поднятъ изъ гроба, какъ трупъ; но уже ни что не могло возвратить ему жизни. Подъ вліяніемъ всякаго рода бъдствій онъ продолжаль свое разложение. Изъ среды самого христіанства возникаетъ мысль-возстановить даже храмъ іудейскій: но это предпріятіе только посрамило усилія человіческія тамъ, гді дъйствоваль судъ Божій. Скоро и христіанскій храмъ и обновленный Герусалимъ подвергаются новому запуствнію, подъ ударами новыхъ нашествій иноплеменныхъ. И до такой степени неизмѣнна уничиженная судьба Іерусалима, что даже христіанская іерусалимская церковь, мать всъхъ церквей, отъ которой возсіяль світь Евангелія во всі страны міра, которой предоставлено сохранить въ недрахъ своихъ крестъ и гробъ Самого Спасителя, эта церковь однако же не могла во вселенской іерархіи занять міста соотвітственнаго своему значенію. Не только не первое или не второе, даже не третье и не четвертое мъсто получила она въ ряду христіанскихъ церквей, и ея енископу только почетное внимание оказано между другими іерархическими престолами, гораздо позднѣе основанными и менъе важными въ исторіи христіанства. Наконецъ жесточайшее иго ислама подавило, повидимому. последніе останки жизни обетованной земли, —и вотъ доселъ видны одни болъзненныя содроганія ея подъ этимъ невыносимымъ игомъ, одни внутреннія нестроенія и боренія, и съ воплями отверженнаго племени смъшиваются стенанія даже върныхъ послъдователей Христа. Но по крайней мере все народы имеють тамъ свое мъсто и участіе въ утъщеніяхъ святыни: нътъ мъста и отрады только тому народу, которому одному эта страна искони была завъщана.

Что все это значить? Почему самыя христіанскія племена не могли восторжествовать въ Палестинь? Почему всь громадныя силы Европы въ древнія времена

не могли освободить ее? Почему всв усилія новвищихъ просвъщенныхъ государствъ не могли облегчить ея участи? Почему и современное просвъщение терпитъ ея порабощение, и даже самыя благонамъренныя усилія въ наше время въ защиту святой земли кончились только темъ, что сами народы Европы съ оружіемъ въ рукахъ утвердили неприкосновенность джевърнаго владычества и ему же предоставили устроить состояніе Востока? Все это идеть по той именно причинь, что святою землею никакой другой народъ не можетъ окончательно владёть, кром' того одного народа, которому она Самимъ Богомъ искони быда объщана: таково опредъленіе Божіе! И оно неизмінно! Но какъ этотъ народъ, отвергшій Мессію, ради Котораго онъ и призванъ былъ изъ всъхъ народовъ, въ наказаніе за то изгнанъ изъ обътованной земли, то святая земля должна быть только во временномъ владении чуждаго народа и такъ она остается, и останется не принадлежащею никому ръшительно и окончательно до техъ поръ, какъ израильское племя, въ разсъяніи по всему міру, очищенное тяжкими страданіями, пришедши въ сознаніе, обратится на путь истины и исповъдуеть того же Мессію. Тогда оно соберется въ полномъ своемъ составъ, возвратится въ свою завътную землю и водворится въ ней уже на въки. Таковы ясныя прореченія слова Божественнаго. Еще Моисей по вдохновенію Вожію говориль своему народу: "если... (Второз. XXVIII, 58. 63. 64. 65. 66. XXX, 1-5). Таковы же прореченія другихъ посль Моисея бывшихъ пророковъ. Новозавътное слово Божіе подтверждаетъ это и говоритъ опредълительно: "Неужели Богъ отвергнулъ народъ Свой? Никакъ! Не отвергъ Богъ народа Своего, который Онъ прежде зналъ. И въ нынъшнее время еще сохранились останки его. Неужели они (евреи) преткнулись, чтобы навсегда пасть? Никакъ. Ихъ паденіе послужило только во спасеніе язычникамъ. Если начатки народа были святы, то и весь составъ его свять; если корень свять, то и вътви. Итакъ, если

они не останутся въ невъріи, то привыются: и силенъ Вогъ снова привить ихъ. Они, какъ природныя вътви, тъмъ лучше привьются къ своей маслинъ. Только отчасти приключилось ослъпление Израилю, пока войдетъ полное число язычниковъ (въ церковь Христову): и такимъ образомъ весь Израиль спасется. По избранію Вожію они возлюбленны Богу ради отцевъ своихъ. Ибо призваніе Божіе не преложно" (Рим. гл. XI). Самъ Спаситель, какъ мы читали, сказалъ, что Герусалимъ будетъ попираемъ язычниками до тъхъ поръ, какт окончатся времена язычества. Итакъ, повидимому, человьческія соображенія, естественный ходъ событій, земная сила и оружіе удерживають святую землю во власти ислама: а въ самомъ дълъ это-судьбы Божіи, которыя ведуть ее къ предназначенной цъли; и ясно уже, что исламъ, какъ лжевърный, заблуждающій, ослабленный въ самомъ себъ умственно и нравственно, безсильный даже въ гражданскомъ и воинскомъ отношеніяхъ, естественно можетъ только временно владычествовать въ Палестинъ, а не въчно и неизмънно; между тымъ, своимъ тяготынемъ онъ сдерживаетъ рвеніе другихъ народовъ, которые хотьли бы всь возобладать этою страною и которымъ она не суждена въ достояніе; но кто бы ни заняль ее, не можеть навсегда овладёть ею; и въ тоже время, какъ дряхлеющій исламъ доканчиваетъ здъсь міровое бытіе свое, какъ христіанскіе народы, въ недоумбній объ участи Палестины, можетъ быть еще долго, долго не согласятся между собою взять на себя ея ръшеніе, племя израильское, среди просвъщенныхъ народовъ, получаетъ возможность, всеми способами умственнаго образованія, нравственнаго очищенія, гражданскаго развитія, выйти изъ своего жалкаго положенія, обратиться къ свъту Евангелія и путемъ въры и любви возвратить наконецъ себъ свое первобытное наслъдіе.

Какое дивное зрѣлище временъ будущихъ открывается намъ! Существование язычества (подъ которымъ въ св. Писании надобно разумътъ вообще всякое лже-

въріе, внъ единой истинной религіи), прекращается въ целомъ міре; все народы просвещаются верою исповедують Христа; евреи обращаются къ Нему и со всъхъ концовъ свъта собираются въ св. землю: Терусалимъ, возрожденный, обновленный, возстановляется въ новой славъ христіанства; потомство Авраама помъ Лавиловъ господствуетъ въ немъ: обътованная земля. уже не въ ветхозавътной святынъ, а въ новозавътной благодати, снова процвътаетъ первобытнымъ, и еще большимъ и высшимъ, величіемъ, и въ соединеніи со всёми благами дивной природы снова становится наилучшею землею въ мірт; она делается истиннымъ средоточемъ всемірной религіи, вполнъ торжествующей. Тогда народъ избранный готовъ будетъ принять своего Мессію, уже не въ страданіяхъ, а со славою небесною грядущаго въ міръ. А до того времени. до тъхъ поръ, пока избранный народъ не воскликнетъ на своей земль: "благословенъ грядый во имя Господне!" се, сказалъ Спаситель, въ последній разъ выходя изъ Іерусалима и храма, се-оставляется дома ваша nycms! Не имате видъти Мене отсель (Мв. XXIII, **38. 39**).

Последнія слова Христовы показывають то, что все это должно совершиться не ранее, какъ предъ Его вторымъ пришествіемъ. И должно быть такъ потому, что такія всемірныя событія могутъ быть только последствіемъ уже полнаго развитія всёхъ силъ и средствъ, данныхъ народамъ, умственныхъ, нравственныхъ, общественныхъ, религіозныхъ, т. е. всевозможнаго развитія міра, которое, въ настоящемъ его порядкѣ, должно этимъ закончиваться: ибо далее этого міръ уже не можетъ идти при обыкновенныхъ условіяхъ своей жизни. Тогда должна настать для него другая жизнь, другой порядокъ бытія, который и начнется вторымъ пришествіемъ Спасителя въ міръ. Аминь.

## Бесъда V.

Вожественному Учителю оставалось сказать ученикамъ о последнемъ и самомъ главномъ предмете ихъ вопроса, о Его новомъ пришествии и кончинъ міра. Они спрашивали: что будетъ знаменіемъ пришествія Христова и кончины въка? Онъ сказалъ: "какъ молнія исходить отъ востока и блистаетъ до запада, такъ будетъ и пришествіе Сына человъческаго. Вскоръ послъ скорби дней тъхъ, (въ которые Іерусалимъ будетъ оставаться въ запустѣніи, а народъ еврейскій въ изгнаніи) будуть знаменія въ солнць, лунь и звыздахь; солние померкнетъ, луна не дастъ свъта своего, звъзды спадуть съ неба, и силы небесныя поколеблются; море возшумить и возмутится. Тогда явится знаменіе Сына человъческаго на небъ, и восплачутъ всъ племена земныя; въ народахъ будетъ уныніе и отчаяніе; люди будуть издыхать отъ страха и ожиданія судебъ, долженствующихъ постигнуть вселенную: и тогда увидятъ Сына человъческаго, грядущаго на облакахъ съ силою и славою великою. Посмотрите на деревья: когда онъ распускаются, видя это, вы сами знаете, что уже близко льто. Такъ, когда увидите сбывающимся то, что Я говорю, знайте, что близь есть Царствіе Божіе. Небо и земля прейдутъ: но слова Мои не прейдутъ. А о днъ томъ и часъ никто не знаетъ: только одинъ Отецъ Мой" (Мө. XXIV, 27—36. Лук. XXI, 25—33).

Итакъ второе пришествіе Христово должно послѣдовать за всемірнымъ просвѣщеніемъ всѣхъ народовъ христіанскою вѣрою, за обращеніемъ ко Христу іудеевъ, за возвращеніемъ ихъ въ землю обѣтованную, за полнымъ торжествомъ христіанства въ послѣдней, рѣшительной борьбѣ съ ожесточеннымъ противу него зломъ, за совершеннымъ въ этомъ торжествѣ возрожденіемъ лучшей части человѣчества. Съ новымъ пришествіемъ Спасителя соединится и конецъ настоящаго міра: ибо въ настоящемъ мірѣ, при обычныхъ условіяхъ его, не можетъ открыться царство славы, которое от-

крыть придетъ Спаситель. Возможно ли, чтобы такой окончательный переворотъ въ судьбахъ міра и человъчества совершился безъ предварительныхъ знаменій и указаній въ самомъ міръ? И вотъ Спаситель предрекаетъ, что Его пришествіе и конецъ міра будутъ предзнаменованы необычайными явленіями въ видимой природъ. Скажемъ нъсколько словъ вообще о значени подобныхъ явленій. Если недостатокъ научныхъ познаній, страхъ, суевъріе, могуть слишкомь преувеличивать значеніе необыкновенных явленій въ видимой природъ, то съ другой стороны можетъ ли и просвъщение и безстрашіе и правая вёра рёшительно отрицать въ нихъ особенную силу и всякое прознаменование? Есть ли на это неоспоримыя основанія и нъть ли достаточныхъ основаній для противныхъ заключеній? Нельзя, ни съ чъмъ не сообразно, ни съ понятіемъ о творческомъ разумъ, создавшемъ вселенную и правящемъ ею, ни съ очевиднымъ характеромъ жизни и порядка, въ ней открывающихся, - думать, что вселенная и въ целомъ своемъ составъ и въ частяхъ, въ своихъ законахъ и движеніяхъ, не выражаетъ никакой мысли, никакой цъли, никакого разумнаго значенія; она въ своемъ устройствь и движеніи выражаеть мысль Вожію. Если постоянный порядокъ видимой природы выражаетъ мысль Божію о мірозданіи, или Божіе промышленіе о естественномъ сохранении и благоуправлении тварей: то необычайныя явленія, выходящія изъ естественнаго порядка міра, должны конечно выражать особенныя мысли Божіи. въ немъ воздействующія, и такимъ образомъ знаменовать необычайныя событія. Это подобно тому, какъ особенно сильныя мысли ума и чувства сердца отражаются неизбъжно на лицъ человъческомъ и въ движеніяхъ тъла и эти отраженія заставляють ожидать отъ человъка особенных каких либо действій. Не скажет ли кто нибудь, что великія событія въ мір'в происходять отъ нравственныхъ причинъ, а явленія въ физической природь, какія бы онь ни были, принадлежать вещественнымъ силамъ, и потому нельзя делать заключенія отъ

последнихъ къ первымъ? Но можно ли, скажемъ мы съ своей стороны, во вселенной такъ рѣзко раздѣлять природу физическую и нравственную, силы вещественныя и разумныя, тъло и духъ, чтобы не допускать и не видъть между ними ничего общаго, никакой связи въ жизни и явленіяхъ, чтобы движенія и перемѣны въ однихъ не отражались въ другихъ? Напротивъ, все мірозданіе есть одно цілое; и небо видимое и наша земля, и природа чувственная, и человъкъ такъ соединены между собою, что и нравственныя явленія и физическія, и небесныя и земныя, и духовныя и тълесныя необходимо и всегда воздъйствують одни на другихъ. И это объясняется самыми простыми, повседневными опытами. Тъмъ болъе великія, міровыя событія, возникающія въ нравственной жизни всего человъчества, не могутъ не отражаться въ видимой природъ. Не только Евангеліе, но и свидътельства языческихъ современныхъ писаній утверждають явленіе необычайной звъзды въ эпоху рожденія Спасителя и страшный мракъ на землъ во время Его смерти: однакоже наука не могла объяснить этихъ явленій путемъ естественныхъ силъ и законовъ. При томъ мы видимъ событія уже тогда, когда они совершились, или совершаются предъ нашими глазами; но мы не можемъ видъть всего ряда предыдущихъ причинъ, съ которыми событія соединяются. Что же удивительнаго, если въ ряду предыдущихъ событію явленій, болье или менье отдаленных оть него. возникають и физическія явленія и такимъ образомъ издалека его указываютъ? Нить, связующая эти явленія съ послъдующими событіями для насъ невидима, тъмъ не менъе она можетъ существовать дъйствительно и придавать имъ силу предзнаменованій. Наконецъ несогласно ли не только съ всемогуществомъ Вожіимъ, но и съ премудростію Вышнею, производя необычайныя явленія въ видимой природь, намъренно придавать прообразовательное значение для вразумления и руководства человъка? И самыя обыкновенныя, естественныя дъйствія природы не имъють ли и неопредьлены ли въ извъстномъ порядкъ съ тъмъ, чтобы имъть — для человъка руководительное въ жизни его значеніе? Не по нимъ ли онъ располагаетъ наибольшую часть своей жизни? Тъмъ болъе должны имъть знаменательности для него дъйствія природы необычайныя: и это ему слишкомъ нужно, чтобы, угадывая ихъ внушенія, онъ разгадывалъ разнообразные пути и случаи своей жизни и умълъ ими пользоваться къ добру. Обратимся къ словамъ Евангелія.

Нътъ сомнънія, что кончинъ міра еще задолго будутъ предшествовать особенныя знаменія въ природѣ видимой. Но ближайтій признакъ кнчины Спаситель указываетъ въ томъ, что физическая природа начнетъ выступать изъ своего естественнаго порядка: она станетъ видимо падать; жизнь ея будеть явно угасать въ самыхъ громадныхъ и великольпнъйшихъ тълахъ, каковы свътила небесныя. Солнце померкнеть, луна не дасть свъта, звъзды спадутъ съ небосклона. Напрасно многіе усиливаются объяснить эти слова Спасителя въ смыслъ несобственномъ, переносномъ. Спаситель имълъ намъреніе показать ученикамъ признаки будущихъ событій: какъ же предметъ, представляемый не въ собственномъ видь, а закрыто подъ таинственымъ образомъ, можетъ быть признакомъ извъстнаго событія? Вмъсто того. чтобы служить къ уразумевнію другого предмета, онъ будетъ самъ загадкою. Тъмъ болъе явленія, указанныя Спасителемъ, должны быть поняты въ точномъ смыслъ, что съ событіемъ, ими предзнаменуемымъ, они будутъ имъть очевидную, существенную связь: такого рода явленія, т. е. разстройство и угасаніе жизни въ видимой природъ, именно и должны быть началомъ кончины міра. Понятно, что общей кончин' міра должна предшествовать постепенная кончина его по частямъ. Предоставляемъ самимъ естественнымъ наукамъ судить: можеть ли этотъ видимый міръ, въ целомъ своемъ составъ и въ частяхъ, быть въченъ и остаться неизивннымъ? Таково ли его существо? Таковы ли законы в условія его настоящей жизни? Таковы ли его общія

движенія и взаимныя отношенія его частей? Не носить ли видимая природа сама въ себъ началъ своего будущаго измененія? Не заметны ли уже и въ настоящемъ ея состояни такія явленія, которыя заставляють предугадывать предстоящіе ей перевороты? Тѣ самыя силы природы, которыя по своему могуществу и особенно напряженной дъятельности въ ней составляютъ основу ея настоящей жизни и развитія, какъ наприм. огонь въ разныхъ его видахъ, не могутъ ли сами собою послужить и средствомъ разрушенія и новаго изм'вненія природы? Наконецъ, что есть невозможнаго или неудобомыслимаго въ тъхъ именно явленіяхъ, на которыя указываетъ Спаситель? То ли напримъръ, что звъзды спадутъ съ неба? Но Онъ не говоритъ, что онъ спадутъ на землю, что могло бы казаться невозможнымъ: онъ спалутъ только со неби; онъ выступятъ изъ прежнихъ предъловъ движенія, уклонятся отъ своего обычнаго пути: и это будеть ихъ паденіемъ въ небесныхъ пространствахъ. Итакъ должно быть потому, что самыя силы небесныя поколеблются, т. е. тъ основныя силы, которыми держится настоящій порядокъ и путь движенія небесныхъ тълъ, какова сила тяготънія и проч. Тогда и море необходимо возмутится, т. е. выступить изъ своихъ береговъ, именно вслъдствіе поколебанія силъ природы и паденія тъль небесныхъ.

Кончина міра, о которой говоритъ Спаситель, не есть уничтоженіе, или совершенное разрушеніе міра. Вообще эта кончина означаетъ только перемѣну настоящаго порядка вещей. Главный переворотъ въ судьбахъ міра будетъ состоять въ нравственномъ измѣненіи его: совершится рѣшительное, окончательное раздѣленіе въ мірѣ христіанскаго добра отъ зла, обнаруженіе и обличеніе зла; торжество, слава и блаженство перваго, пораженіе, осужденіе и гибель послѣдняго; воцареніе въ мірѣ на вѣки перваго и изгнаніе послѣдняго. Это и представляетъ намъ Вожественное откровеніе подъ образомъ послѣдняго, всеобщаго суда и открытія въ мірѣ царства Христова. Но какъ зло проникло изъ

міра нравственнаго въ міръ физическій, и освобожденіе, блаженное водарение на землъ нравственнаго добра невозможно безъ соотвътственнаго преобразованія видимой природы: то и весь міръ физическій долженъ преобразиться. Такимъ образомъ слово Божіе сказываетъ намъ, что въ последние дни міра небо и земля со всемъ тъмъ, что въ нихъ есть вещественнаго, прейдута или мимоидуть, какъ оно выражается, т. е. окончать свой текущій ходъ жизни, перемінять свой видь, свойства и всь настоящія условія своего бытія; что сущность этой перемьны будеть состоять въ томъ, что видимый мірь очистится отъ всяких в несовершенствь, отъ всего того, что вследствие греха человека, испортило существо и жизнь физической природы, отъ всъхъ зловредныхъ ея свойствъ и дъйствій, отъ всьхъ безпорядковъ и нестроеній въ ея движеніяхъ, отъ смерти, тлівнія и возможности разрушенія; что чрезъ последній переворотъ эта природа и весь видимый міръ должны стать чисты, свътлы, исполнены одного совершеннаго добра и блаженства, нетленны. безсмертны, вечно новы и прекрасны; что такая перемъна совершится особеннъйшимъ дъйствіемъ воли Божественной, посредствомъ огня, долженствующаго потребить въ міръ все худое и злое, и очистить все хорошее и доброе; что нравственное значение и духовная сила этого измънения будетъ заключаться въ освобождени всей твари отъ ига. суеты и злонравія человъческаго, которому она неволею покорилась посл'в грехопаденія человека (2 Петр. III, 7. 10. 12. 13. Pum. VIII, 19—22).

Какое слово можетъ выразить, или какой умъ можетъ представить себъ и объять все это поразительное зрълище разрушенія и возрожденія природы? Оно будетъ столько же необъятно-величественно, сколько и невыразимо ужасно. Что тогда будетъ чувствовать человъкъ? Аминь.

## Бесъда VI.

Можно представить себъ, въ какомъ состояни будуть и что должны чувствовать люди, когда увидять ясные признаки скорой кончины міра. Страхъ и уныніе будуть томить сердца всёхь; всё придуть въ смятеніе при видъ ужасныхъ судебъ, постигающихъ вселенную; всь дъла земныя прекратятся, страсти умолкнутъ, удовольствія и надежды исчезнуть, все на землѣ для человъка потеряетъ всякую цену; самая жизнь сделается невыносимымъ бременемъ; каждый день и часъ будетъ приносить людямъ новые ужасы; въ безмолвіи и отчаяній они будуть только смотрьть на совершающіяся предъ ними непостижимыя событія, и только одно чувство, одинъ внутренній голось не замолкнеть, а темъ сильнъе будетъ вопіять и терзать ихъ душу: чувство и голосъ совъсти, уже ничъмъ не заглушаемый и ясно видящій неизбъжную ихъ участь. Такъ именно изображаетъ Спаситель состояніе людей въ послъднее время.

Тогда, говоритъ Онъ, явится знаменіе Сына человъческаго на небъ и восплачутъ всъ племена земныя. Въ глазахъ ихъ все будетъ показывать одно: несомнънно скорое пришествіе Сына Божія. Вслъдъ за встми страшными явленіями въ природт и мірт они увидять на небъ еще особое поразительнъйшее знаменіе. Спаситель не изъясняеть, какого рода и въ чемъ будеть состоять это знамение, а называеть его толькознаменіем Сына человическаго: значить, это будеть такое явленіе, которое очевиднъйшимъ образомъ назнаменуетъ уже начинающееся, такъ сказать, шествіе Сына Вожія въ міръ: подобно тому, какъ предъ самымъ восходомъ солнца виденъ бываетъ на горизонте его образъ, или какъ немедленному удару грома предшествуетъ внезапный блескъ молніи. И Самъ Вогочеловъкъ уподобляеть образь своего пришествія явленію молніи, блистающей отъ востока до запада: такъ Его пришествіе будеть міновенно, огневидно и въ одинъ мигъ

видимо для всего міра. Тогда восплачуть всѣ племена земныя: и что останется имъ дѣлать, какъ не плакать

и рыдать въ ужасъ настоящаго и будущаго!

Однако же этотъ ужасъ одинаковъ ли будетъ для всёхъ? Онъ невообразимо поразить тёхъ, которые не только въ жизни своей не найдутъ ничего хорошаго для своего утъщенія, но и должны будуть невольно увъриться въ томъ, чему дотоль не хотъли върить. О! тогда-то они слишкомъ ясно убъдятся, какъ истинно все то, о чемъ проповъдало Евангеліе, и чего они не считали нужнымъ даже знать въ точности; они своими глазами увидять, какъ върно - до слова будеть сбываться все, предсказанное словомъ Вожественнымъ, о чемъ они не думали; всв предметы и внушенія ввры, ими презрънныя, отверженныя, осмъянныя, подавленныя въ суеть жизни, въ страстяхъ и порокахъ сердца, въ надменіи и заблужденіяхъ ума, тогда предъ ними осуществятся, явятся лицомъ къ лицу и будутъ уже не кротко, снисходительно назидать и вразумлять ихъ, а нещадно обличать и всеми ужасами неумолимаго суда и казни карать ихъ душу. И обращение ихъ будетъ уже поздно! И раскаяніе безполезно! Они уже и сами не найдуть въ себъ довольно силь, чтобы удержаться въ духъ въры, чтобы найти въ ней утъщение въ последнюю минуту: ужасъ подавитъ и веру; невыразимое отчаяние наполнить все существо ихъ — и темъ уже начнутся въ нихъ адскія мученія. Последній, открытый судъ только раскроетъ эти мученія во всей силь и утвердить ихъ въчность!

А лучшіе люди? Души вѣрующія, добрыя? "Восклонитесь, говорить Спаситель, и поднимите головы! ибо приближается избавленіе ваше" (Лук. ХХІ, 28).— Такъ! Среди всеобщаго страха, который и васъ не минуеть, вы будете слишкомъ далеки отъ отчаянія; сквозь всѣ ужасы вы увидите многое, что будетъ утѣшать и радовать васъ; вы увидите, что насталъ часъ вашего избавленія, избавленія отъ тѣхъ внутреннихъ страданій, которыми вы томились въ борьбѣ со зломъ,

отъ того ига душевныхъ бользней и страстей, которое сдерживало стремленія ваши къ Богу и препятствовало любить Его такъ, какъ вы желали; — отъ той суеты жизни, которая порабощала и подавляла васъ, отъ всъхъ тревогъ, заботъ житейскихъ, которыя не давали покоя святымъ чувствамъ вашимъ, отъ тъхъ коварныхъ увлеченій, которыми покоряль себ'в ваши сердца обманчивый міръ, отъ обольщеній всёхъ лживыхъ его благъ и прелестей, отъ его собственной неправды и злобы, которою онъ преслъдоваль все лучшее въ васъ, наконецъ отъ всъхъ несчастій и злостраданій въ міръ, которыхъ вы темъ болье испытывали, чемъ менъе привязаны были къ земной жизни и чъмъ разборчивье были въ средствахъ къ устроенію своего благополучія. И вотъ-эти добрыя, святыя души съ върою и любовію будуть ожидать своего Спасителя. Разрушение міра будеть только усиливать нетерпъливое желаніе ихъ - ускорить свое блаженное соединеніе съ Господомъ.

Но пришествіе Господа будеть предварено еще однимъ сверхъестественнымъ явленіемъ: воскресеніемъ мертвыхъ. Всъ умершіе, върные и невърные, добрые и здые, возстануть и явятся въ міръ. Какъ это совершится? Какимъ образомъ тъла, погребенныя въ глубинъ земли за нъсколько въковъ, даже разрозненныя въ частяхъ своихъ, истлъвшія и обратившіяся въ прахъ, возмогуть ожить и снова получить весь свой составъ и явиться въ своемъ целостномъ виде? Только безпредъльною силою творческого всемогущества можетъ совершиться и объясниться это, какъ этою силою совершилось первоначальное создание человъка изъ земли съ его душою разумною и съ его тълесною красотою. Или какимъ образомъ, по одному слову Христову, возвратилось къ жизни тъло Лазаря, уже смердъвшее, слъдовательно уже начавшее свое разложение? Но надобно еще замѣтить, что не эта земля, грубая, мертвая, тлънная, въ которую теперь погребаютъ тыла умершихъ, воспроизведетъ ихъ въ последние дни міра. Самая земля, какъ мы уже говорили, со всёмъ міромъ физическимъ преобразится, исполнится новой жизни и животворной силы, сдёлается уже нетлённою и способною воспроизводить....

На этомъ рукопись прерывается. Преосвященный Несторъ, доставившій ее въ Казанскую Академію въ подлинникъ и въ своей собственной копіи, приписалъ въ концъ послъдней слъдующія выразительныя строки:

"Этою неоконченною мыслію, этимъ словомъ закончились бесъды Преосвященнаго Іоанна. Онъ, очевидно, готовилъ ихъ, по обыкновенію своему, для произнесенія на страстной недълъ; но нечаянная смерть не дозволила и дописать ихъ. Черновые листки бесъдъ найдены были, по смерти Преосвященнаго Іоанна, на конторкъ его съ едва засохшими чернилами. Стало быть, это именно предсмертиыя размышленія и созерцанія великаго богослова, съ которыми онъ перешелъвъ міръ горній. Бесъды переданы мнь братомъ покойнаго. Епископъ Несторъ.