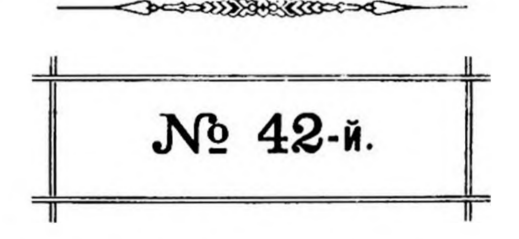
RAMMEBCELA

<del>፞፞፞ዾ፟ጟቔጟቔጟቔጟቔጟቔጟቔጟቔጟቔጟቔጟቔጟቔጟቔጟቔጟቔጟቔጟቔጟቔጟቔጟ</del>ቔ<del>ጟ</del>

## ЕПАРХІАЛЬНЫЯ ВЪДОМОСТИ



ЕЖЕНЕДЪЛЬНОЕ ИЗДАНІВ.



Восиресенье, 21-го онтября. 1907.

кишиневъ.

Епархіальная типографія.

Харалампіевская ул., д. № 42.

#### СОДЕРЖАНІЕ № 42.

#### \*\* Отдёль оффиціальный. \*\*

1. Распоряженія Епархіальнаго Начальства. 2. Епархіальныя изв'єстія. (Страницы 261—262).

#### \*\* Отдълъ неоффиціальный. \*\*

1. Религіозно-нравственная оцѣнка научнаго соціализма (маркзисма). 2. Новый важный факторъ въ жизни православнаго сельскаго прихода. 3. Типы православнаго русскаго духовенства въ современной русской беллетристикъ. 4 Примъръ достойный подражанія. 5. Списокъ древнъйшихъ церквей Бессарабской губ. 6. Епархіальная хроника. 7. Иноепархіальн. хроника, 8. Извъстія и замътки. 9. Библіографія 10. Объявленія. (Страницы 1441—1476).

При этомъ № прилагается листокъ Православнаго Христо-Рождественскаго Братства № 208.

#### Цъна годовому изданію в руб. съ пересылкою.

подписка

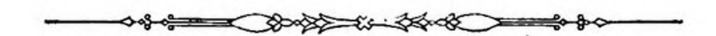
принимается у о.о. благочинныхъ епархіи и въ Редакціи «Кишинев. Еп. Въдомостей», въ Кишиневъ, Леовская ул., № 51.

О.о. благочинные, при отсылкъ въ Редакцію подписныхъ денегъ за цълый свой округъ, благоволятъ прилагать и адреса подписчиковъ.

За перемъну адреса, послъ подписки, взимается Редакціей допол-

нительная плата въ 25 коп.

Рукописи должны доставляться въ Редакцію четко переписанными, за полною (по крайней мъръ, для свъдънія Редакціи) подписью автора и съ обозначеніемъ адреса. По усмотрънію Редакціи, рукописи подвергаются иногда сокращеніямъ и исправленіямъ. Статьи, присланныя безъ указанія о гонораръ, считаются безплатными. Непринятыя для печати рукописи возвращаются авторамъ или лично, или по почтъ, если будутъ присланы марки на пересылку; невостребованныя же, въ теченіе года, уничтожаются.





#### Религіозно-нравственная оцѣнка научнаго соціализма (марксизма).

(Окончаніе 1).

Безпошадностью и жестокостью отличается отношеніе научнаго соціализма къ человѣческой личности <sup>2</sup>). Личность для него только средство, а не цѣль. Сама по себѣ личность не имѣетъ никакой цѣнности: таковую она пріобрѣтаетъ, лишь благодаря своей полезности для будущаго строя. Интересы послѣдняго должны всецѣло преобладать надъ интересами отдѣльныхъ личностей. Во имя интересовъ строя можно пожертвовать и правами, и свободою личности, и даже давить ее. «Нигдѣ, говоритъ г. Бердяевъ, такъ не проявляется злое начало марксизма, какъ въ этомъ безбожномъ и безчеловѣчномъ отношеніи къ лицу человѣческому.

Марксисты соціалъ-демократы дѣлаютъ себѣ фетиша изъ революціи, изъ пролетаріата, изъ будущаго соціалистическаго общества, но проходятъ мимо личности человѣческой съ холо-домъ и равнодушіемъ, не видятъ въ ней никакой самоцѣнности. Стихія безличности окончательно торжествуетъ въ соціалъ-демократіи и потому враждебна религіи, для которой всякая лич-

<sup>&#</sup>x27;) См. «Киш. Еп. Въд.» № 41.

<sup>2)</sup> Разумъется марксисткая теорія «всеобщаго обнищанія».

торъ, Бъл. уъзда (6 окт.), с. Гура-Галбина, Бенд. у., Павелъ Бучинскій къ Царе-Константино-Еленинской церкви г. Хотина (9 окт.). НАЗНАЧЕНІЯ.

Назначаются на должность псаломщика: окончившій курсь духовной семинаріи Михаилъ Апостоловъ къ церкви села Карпинены, 3 окр. Киш. уъзда (27 сент.), ученикъ псаломщическаго класса Георгій Кихай къ церкви села Лаповы, 2 окр. Орг. уъзда (28 сент.), учитель Нижне-Жорской церковно-приходской школы Иванъ Мордикъ къ свято-Димитріевской церкви г. Измачила—и. д. псаломщика (28 сент.), Иванъ Лупашко псаломщикомъ къ церкви села Дынжаны, Сорок. уъзда (6 окт.), ученикъ псаломщическаго класса Павелъ Иримица псаломщикомъ къ церкви м-ка Гура-Галбины, Бенд. у. (10 окт.), ученикъ псаломщическаго класса Евфимій Гроппа псаломщикомъ къ церкви села Кричкоуцы, Сорок. уъзда (11 окт.).

#### II.

#### Епархіальныя извъстія.

#### ВАКАНТНЫЯ МЪСТА.

#### а) Священническія:

С. Купораны, 4 округа Аккерманскаго у взда, 1176 д. м. п., 120 д. земли и 160 р. общ. жалов., домъ общественный (съ 16 мая); с. Индерепничъ, Оргвев. у взда, 292 д. м. п., 33 д. земли и 300 р. каз. жалов. (съ 1 іюня); с. Перены, 3-го окр. Орг. у взда, 200 д. м. п. и 33 д. земли (съ 19 іюля); с. Коновка, 1 округа Хотинскаго у взда, 408 д. м. п. и 300 р. казеннаго жалованья (съ 17 сентября); с. Гертопъ, 4-го округа Сорокскаго у взда, 202 д. м. п., 32 дес. земли и 300 руб. казеннаго жалованья, общественный домъ (съ 21 сентября); с. Васіены, 4 округа Оргвевскаго у взда, 331 д. м. п., 36 дес. земли, 300 руб. казеннаго жалованія, домъ церковный (съ 20 сентября); с. Флиминзены, 1 ок. Б вл. у., 317 д. м. п., 33 д. земли, 300 р. каз жал., домъ общественный (съ 13 окт.).

#### б) псаломщическія:

Сорокскаго у. с. Солонецъ; Хотинскаго у. с.с. Чепоног Ожница. Фитешты, Несвои и Сталинешты.



#### Религіозно-нравственная оцѣнка научнаго соціализма (марксизма).

(Окончаніе 1).

Безпощадностью и жестокостью отличается отношеніе научнаго соціализма къ человѣческой личности 2). Личность для него только средство, а не цѣль. Сама по себѣ личность не имѣетъ никакой цѣнности: таковую она пріобрѣтаетъ, лишь благодаря своей полезности для будущаго строя. Интересы послѣдняго должны всецѣло преобладать надъ интересами отдѣльныхъличностей. Во имя интересовъ строя можно пожертвовать и правами, и свободою личности, и даже давить ее. «Нигдѣ, говоритъ г. Бердяевъ, такъ не проявляется злое начало марксизма, какъ въ этомъ безбожномъ и безчеловѣчномъ отношеніи къ лицу человѣческому.

Марксисты соціалъ-демократы дѣлаютъ себѣ фетиша изъ революціи, изъ пролетаріата, изъ будущаго соціалистическаго общества, но проходятъ мимо личности человѣческой съ холо-домъ и равнодушіемъ, не видятъ въ ней никакой самоцѣнности. Стихія безличности окончательно торжествуетъ въ соціалъ-демократіи и потому враждебна религіи, для которой всякая лич-

¹) См. «Киш. Еп. Вѣд.» № 41.

<sup>2)</sup> Разумъется марксисткая теорія «всеобщаго обнищанія».

ность имъетъ безусловное значеніе и безусловное предназначеніе и не можетъ быть обращена въ простое орудіе» 1). Для научнаго соціализма все теряетъ самоцівнность, превращаясь только въ средство для будущаго. Самъ пролетаріатъ, «обожествляемый» пролетаріатъ, тоже только средство для грядущаго соціалистическаго общества. Каждый отдъльный моментъ человъческаго существованія, каждое людское поколѣніе-только навозъ, унаваживающій почву для неизвъстнаго будущаго. И неизвъстно, «когда народится поколъніе, которое будетъ само жить, а не унаваживать почву для жизни будущихъ поколъній». Пройдутъ въка, погибнутъ тысячи живыхъ человъческихъ покольній «и явится сверхчеловъкъ, земной богъ, съ которымъ связывается всякое земное совершенствованіе». Но «конечное земное совершенство безъ источника своего-Бога-будетъ не совершеннымъ человъчествомъ, не соединеніемъ совершенныхъ человъческихъ личностей, а явленіемъ земного бога, сверхчеловѣка, для котораго все-средство, который осчастливитъ «тихимъ смиреннымъ счастьемъ, счастіемъ слабосильныхъ существъ милліоны младенцевъ, собранное насиліемъ стадо человъческое»<sup>2</sup>). Осуществится завътная мечта Великаго инквизитора, жаждавшаго осчастливить людей, презирая ихъ. Предвъчно-Сущаго, Небеснаго Бога замѣнить богомъ земнымъ-вотъ сущность религіи соціализма, религіи самодовольнаго челов вчества.

Но напрасны ожиданія быть всёмъ земными богами, напрасны надежды, что къ этому поведетъ соціалистическій строй. И на зарѣ человѣчества, на зарѣ мировой жизни человѣкъ мечталъ быть равнымъ Богу. Вмѣсто непрерывнаго, нравственнаго процесса совершенствованія избралъ онъ путь чисто физическій. То, что должно было быть результатомъ постепеннаго совершенствованія, захотѣлъ добыть онъ единымъ ударомъ. И вмѣсто всесовершеннаго знанія и состоянія, равнаго божественному, увидѣлъ онъ предъ собою возмутившуюся и распавшуюся природу. Путь физическій—съѣденіе плода не могъ замѣнить

<sup>1) «</sup>Bonp. Ф. и Псих.» Ibid, 515.

<sup>)</sup> Ibid. 517.

собою пути нравственнаго. И соціализмъ совершаетъ подобную подмѣну. Чисто механическимъ путемъ устраненія даннаго экономическаго строя хочетъ онъ устранить все зло-физическое и нравственное-и водворить рай на землъ. Жалкая попытка, напоминающая несчастную попытку первыхъ людей однимъ ударомъ разрѣшить вопросъ о пріобрѣтеніи божественнаго состоянія. Сходство поразительное. И какъ тамъ человъкъ стремился пріобрѣсть высочайшее состояніе черезъ чисто физическій процессъ-питаніе древеснымъ плодомъ, такъ и соціализмъ черезъ водвореніе новаго экономическаго строя пытается добиться земного совершенства, воцаренія земного бога. Но вм'єсто земного совершенствованія, на мъстъ всеобщаго равенства, свободы и братства возсядетъ единый земной богъ. «Жалки и слабы надежды добрыхъ людей, говоритъ г. Бердяевъ, что всѣ станутъ, наконецъ, земными богами, что къ этому поведутъ соціалистическое равенство, и свобода, и братство. Нътъ, земной богъ въ последнемъ счете будетъ одинъ, какъ одинъ Богъ небесный. Къ этому новому единобожію съ діалектическою неизбѣжностью ведетъ внутренняя логика религіи соціализма. Отрицая все самоцѣнное въ жизни, она роковымъ образомъ приведетъ къ обоготворенію впереди какой-то земной точки» 1). Къ чудовищному земному богу, выростающему на грудъ человъческихъ труповъ, на развалинахъ въчныхъ цънностей ведетъ тотъ духъ, который отрицаетъ безусловное значеніе личности и связь ея съ безконечнымъ Источникомъ бытія. Ужасомъ и холодомъ вѣетъ отъ теоріи прогресса научнаго соціализма.—Будущее общество, будущее человъческое поколъніе, совершенное и благое состояніе, къ которому ведетъ прогрессъ-это какое-то чудовище, пьющее кровь поколъній былыхъ и современныхъ, истязующее каждую живую личность во имя своей отвлеченности. Совершается погоня за призракомъ, гибнутъ все новыя поколънія, а все не являются тѣ счастливцы, которые наслѣдуютъ царство міра сего. да и нарожденіе такихъ счастливцевъ не ознаменуетъ собою осуществленіе справедливости, ибо ихъ благополучіе не искупитъ

<sup>1)</sup> Ibid., 517.

былыхъ страданій, былыхъ несправедливостей. Каждое данное поколѣніе должно утолить свою жажду высшаго блага; ничто живое не можетъ быть превращено въ средство; должно разсматриваться не какъ одно только средство, но и какъ цѣль. «Тогда прекратятся человѣческія жертвоприношенія грядущему земному богу, все превращающему въ средство и никогда не достигающему цѣли» 1).

Отсюда виденъ и весь самообманъ проповъди марксистскимъ соціализмомъ всеобщаго братства и равенства.

Грезится соціализму новая порода богоподобныхъ людей, огромная богоподобная сила, которой все должно служить и во имя которой все можетъ быть терзаемо и уничтожено. Но тогда лишь печать справедливости и правды можетъ лежать на равенствъ, если бы возможно было установить равенство всъхъ безусловно людей, всъхъ живыхъ поколъній. «Но соціалъ-демократія начинает в съ того, что признает в преимущественное право на счастье за поколъніями будущими, и этимъ устанавливается аристократизмъ. Затъмъ она устанавливаетъ преимущество пролетаріата предъ остальнымъ человъчествомъ: только пролетаріату открывается истина и только эта новая кратія можетъ быть носителемъ добра. Наконецъ, соціалъ-демократія устанавливаетъ преимущество общественно-полезныхъ и приспособленныхъ людей и обрекаетъ на гибель безполезныхъ и неприспособленныхъ. Словомъ, соціалъ-демократія утверждаетъ аристократическій подборъ грядущей силы, которой приносится въ жертву все остальное человъчество, всъ былыя и современныя жизни. О вселенскомъ братств тутъ не можетъ быть и рѣчи. Соціалъ-демократическое равенство оказывается призрачнымъ» 2). Справедливое равенство можетъ быть установлено только религіозно. Только въ религіи не забывается «безбожно слезинка нѣкогда замученнаго ребенка и признается равное право этого ребенка съ правомъ послъдняго счастливца въ грядущемъ совершенствъ. Жить для другихъ въ другихъ-вотъ же-

<sup>&#</sup>x27;) Ibid., 517, 518.

<sup>3)</sup> Ibid., 519.

стокое требованіе соціалъ-демократической религіи. Жить для другихъ въ себъ-вотъ завътъ истинной вселенской религіи.

Соціалистическое равенство таитъ въ себъ и другое ложное пониманіе. Не признавая значенія личности, марксизмъ въ равенствъ человъчества хотълъ бы видъть однородную массу, совершенно лишенную индивидуальныхъ особенностей. Религія соціализма хотбла бы опустошить личность, она посягаеть на ея внутреннюю сущность. Встах хотять уравнять въ назначени и назначеніемъ этимъ признать однородную общественную службу, обязательную службу земному процвътанію рода человъческаго. Все великое, претендующее на особое уваженіе, соціалистическая религія стремится уничтожить. Соціалистическое общество это царство безкачественной массы и среднихъ величинъ. «Въ религіи соціализма, говоритъ г. Бердяевъ, является въ міръ какая-то злобная ненависть къ слишкомъ высокимъ качествамъ, и религія эта хотѣла бы истребить все слишкомъ геніальное, творческое, слишкомъ прекрасное и ослѣпительное своимь духовнымъ богатствомъ во имя призрачнаго равенства и небытія. Это Великій инквизиторъ хочетъ осчастливить милліоны младенцевъ и вырываетъ корни, изъ которыхъ ростутъ цвѣты вѣчной красоты, а для нея стоило жить» 1).

Христіанство жаждетъ новаго міра, «гдѣ правда живетъ». Христіански-настроенное сердце вѣритъ въ наступленіе царствія Божія, гдѣ низвержена будетъ власть «князя міра сего», и сама смерть уступитъ царству воскресенія. Соціалъ-демократія ждетъ не преображенія этого міра, не сверженія безбожнаго царства, а закрѣпленія «навѣки этого испорченнаго міра и царства князя его». Наступитъ царство богоподобныхъ, обожествленныхъ людей, гдѣ будетъ отвергнута всякая мысль объ иныхъ мірахъ, о небѣ, о вселенскомъ смыслѣ. «Г'дѣ и когда болѣе, закончимъ словами проф. Тарѣева, была унижена нравственность? Гдѣ и когда попиралась она съ большимъ безстыдствомъ и меньшею прикровенностью? — Объявляя нравственный идеалъ иллюзіей, соціализмъ

<sup>1)</sup> Ibid., 542.

сводитъ значеніе его къ нулю. И въ этомъ нравственная трагедія соціализма» 1).

Z.

# Новый важный факторъ въ жизни православнаго сельскаго прихода.

9 ноября 1906 года изданъ былъ Высочайшій указъ объ укръпленіи надъльной земли изъ общиннаго владънія въ личную собственность. На дняхъ Министерство Внутреннихъ Дълъ, въ виду замъченныхъ неправильностей при примъненіи на практикъ Высочайшаго указа, препроводило начальникамъ губерній циркуляръ, въ которомъ даются земскимъ начальникамъ и сельскимъ властямъ разъясненія и руководящія указанія къ правильному пониманію и примъненію приведеннаго указа. Такъ скоро послъдовавшее циркулярное разъясненіе съ несомнънностью убъждаетъ въ томъ, что выходъ изъ крестьянской общины принялъ обширные размъры, и что приходы по мъстамъ начали уже дробиться на хуторныя хозяйства.

При общинномъ владѣніи землей, при частыхъ, иногда даже ежегодныхъ передѣлахъ, когда землепашецъ даже не зналъ, какой участокъ выпадетъ на слѣдующій годъ на его долю, понятно, крестьянство скучивалось въ села, деревни или мѣстечки, при чемъ надѣльныя земли нерѣдко отстояли отъ своихъ временныхъ владѣльцевъ на десятки верстъ. Съ изданіемъ новаго закона картина мѣняется: за счетъ селъ и деревень начнутъ расти мелкіе хутора и разовьется хуторской способъ веденія хозяйства. Поскольку указаннное явленіе будетъ выгодно и полезно крестьянамъ-его нельзя не привѣтствовать, но съ другой стороны—пастырскій трудъ этимъ значительно расширяется, а потому со стороны духовенства новое явленіе заслуживаетъ и вниманія, и нѣкоторой подготовки. Обычно, при выборѣ или перемѣнѣ мѣста, приходы съ хуторами не пользуются вниманіемъ духовенства: такіе приходы обходятъ; и дѣйствитель

<sup>1) «</sup>Христіанинъ», 1907 г., кн. 1 стр. 93.

но, необходимо особое, такъ сказать, спеціальное мужество, чтобы итти на нихъ. Хуторское населеніе, удаленное отъ храма и
приходской жизни, является часто далеко не лучшимъ элементомъ въ приходѣ; постоянные разъѣзды, безпокойство, рискъ
при этихъ разъѣздахъ во всякое время и при всякой погодѣ не
только здоровьемъ, но подчасъ и жизнію ведетъ къ тому, что
молодые кандидаты священства,—не говоримъ уже о людяхъ пожилыхъ,—не безъ горечи и борьбы идутъ на такіе приходы, а
порою такіе приходы подолгу остаются и совсѣмъ безъ священниковъ.

Можно съ увъренностію сказать, что не пройдетъ и десятка лѣтъ, какъ хутора появятся у насъ если не во всѣхъ, то въ большинствъ сельскихъ приходовъ. Слъдствія отъ этого явленія предвидѣть не трудно; работа духовенства удвоится, а возможность пастырскаго вліянія на народъ затруднится. Если въ городахъ обычно народу препятствуетъ посѣщать храмъ и богослуженіе неустанный трудъ и борьба за кусокъ хлѣба, то въ хуторахъ будетъ отрывать его отъ храма дальность разстоянія и непроходимые по временамъ пути сообщенія. Замѣчаемое въ настоящее время бъгство семинаристовъ отъ священства, оскудѣніе въ духовенствъ усилится еще больше; а въдь и теперь уже многимъ епископамъ приходится задуматься надъ вопросомъ о томъ, кого ставить во священники?

Если принять во вниманіе любовь православнаго населенія къ храму, стремленіе его жить поближе къ дому молитвы, то не трудно предвидъть, что съ развитіемъ хуторовъ, значительно разовьется у насъ храмозданіе, открытіе самостоятельныхъ приходовъ; нужда въ способныхъ кандидатахъ священства усилится, и нужно серіозно подумать о томъ, какъ удовлетворить этой нуждъ. Въ настоящее время по мъстамъ дробленію приходовъ и открытію новыхъ ставитъ препятствія епархіальная власть, требуя предварительнаго указанія опредъленныхъ средствъ для содержанія причтовъ. Мъра эта, лишь отчасти справедливая, можетъ быть и вредной, если принять во вниманіе, что небольшіе поселки, хутора, замки, удаленные отъ храмовъ и школъ,

создаютъ весьма благопріятныя условія для распространенія сектъ и раскола.

Разселеніе значительной части населенія по хуторамъ потребуетъ отъ духовенства не мало заботъ и о развитіи школьнаго дъла. Мечты о всеобщемъ начальномъ образованіи еще многіе годы будутъ разбиваться о суровую дъйствительность и бъдность государственнаго кошелька. Церковно-приходской школъ и школъ грамоты—пусть ее ругаютъ недруги—предстоитъ еще не малая работа на пользу народа\*).

## Типы православнаго русскаго духовенства въ современной русской беллетристикъ.

Развитіе и ростъ самосознанія въ обществъ стоитъ въ очень тфсной зависимости отъ развитія и роста общественныхъ ассоціацій. Матеріальная и духовная культура общества тъмъ выше, чъмъ больше оно создало организованныхъ группъ, преслъдующихъ общія культурныя ціли. Государство беретъ на себя заботу объ организаціи наиболѣе важныхъ ассоціацій, каковы, напр., церковь, школа, банки, почта... Но сколько еще ассоціацій остается на долю частныхъ общественныхъ силъ! Артели, потребительскія лавки, товарищескія и паевыя организаціи... Чёмъ культурнъе государство, тъмъ въ большемъ числъ организацій принимаетъ участіе гражданинъ. Въ Сѣверо-американскихъ Соединенныхъ Штатахъ каждый гражданинъ въ среднемъ принимаетъ участіе въ 85 различныхъ съёздахъ. Въ государствахъ съ малоразвитой культурой организація группъ очень слаба. Свобода союзовъ въ государствъ-это наиболъе ярко выраженное требованіе современнаго культурнаго общества, предъявляемое правительствомъ. Въ отвътъ на это правительство старается усилить свои организаціи, упрочивъ ихъ существованіе реформированіемъ примѣнительно къ потребностямъ общества въ его болѣе культурномъ фазисъ развитія.

Освободительное движеніе послѣдняго времени въ Россіи показало правительству, что религіозная организація православ-

<sup>\*) «</sup>Руковод. для сел. пает.» № 24 т. г.

наго русскаго общества, несмотря на свою тысячелѣтнюю давность, нуждается въ реформѣ, въ объединеніи группъ православнаго населенія болѣе тѣсномъ, чѣмъ какое существовало до сихъ поръ, такъ какъ недостаточность его можетъ привести къ разложенію православнаго русскаго прихода.

Какъ достигнуть этой болѣе тѣсной организаціи религіозныхъ общинъ русскаго общества?

Русская беллетристика для выясненія этого вопроса даетъ матеріалъ двоякаго рода: въ однихъ произведеніяхъ рисуются ненормальныя проявленія общественной жизни въ религіозномъ отношеніи, т. е. указываютъ язвы, требующія лѣченія; въ другихъ—обрисовываются облики идеальной жизни, образцы устройства жизни на лучшихъ началахъ, проникаясь которыми, общество можетъ оздоровить свою ненормальную жизнь. Въ спеціальномъ изданіи Александро-Невскаго общества трезвости «Пастыри и пастырство» (Спб. 1907 г.) собраны такіе образцы пастырской дѣятельности, въ которыхъ указаны наиболѣе идеальныя проявленія жизни современнаго православно-русскаго пастырства.

Вотъ «Идеалистъ» Гусева-Оренбургскаго (Очерки и разсказы, т. І, Спб. 1903 г.) о. Николай Гирьяльскій, съ сердцемъ, проникнутымъ любовью къ пасомымъ, которая и привела его къ поступку, поведшему къ наказанію. Въ этомъ разсказѣ обращаетъ на себя вниманіе мотивъ проступка священника. Какъ «пастырь добрый», онъ вѣнчаетъ чуже-приходныхъ, не изъ жадности къ деньгамъ, а изъ жалости къ людямъ. Вотъ какой разговоръ о. Николая съ своимъ отцомъ (о. Василіемъ) приводитъ авторъ въ объясненіе его поступка.

- «Какъ ухитрился ты браки-то вѣнчать чуже-приходные, скажи-ка мнѣ? Вѣдь тебя за это-то, кажется, и мѣста лишили? (спрашиваетъ отецъ).
  - Ты ужъ и объ этомъ освъдомленъ?
- Слухомъ земля полнится: хорошая слава лежитъ, а худая бъжитъ.
- Что-жъ, объяснение очень простое! Развѣ на таинства монополія быть должна? Таинство въ наше время источникомъ дохода является. Крестьянина тѣснитъ со всѣхъ сторонъ нужда, не даетъ ему оправиться. Подати, недоимки, сборы... ихъ же чис-

ло Ты, Господи, въси. А тутъ еще попъ... «Откуда хочешь возьми, а подай за вънчанье десять рублей».

- Тобой ли уставы учинены?
- -- Не мной! Да развѣ во мнѣ души живой, жалости нѣту? Ты представь, отецъ, самъ мое положеніе... Пріѣзжаетъ бѣдный крестьянинъ... ну, бѣдный вотъ до того, что смотрѣть на него жутко... плачетъ, въ ноги кланяется! Знаю я хорошо уставы; да что же ты мнѣ прикажешь: вмѣсто милосердаго самарянина разбойника изобразить»?

Вся соль этого разсказа въ томъ, что о. Николай сосланъ на послушаніе въ монастырь и прогнанъ изъ своего прихода вполнѣ правильно съ формальной точки зрѣнія: вѣдь по чемъ знать начальству, совершалъ ли о. Николай вѣнчаніе чуже-приходныхъ изъ жалости или изъ корысти? Разъ существуетъ взглядъ на требы, какъ на источникъ дохода, постановленіе консисторіи совершенно правильно. Гдѣ тутъ найти критерій для правильнаго су́жденія о поступкѣ о. Николая?

Этотъ вопросъ, очевидно, волновалъ автора и другой повъсти—«Отецъ Георгій», помѣщенной въ сборникѣ «Пастыри и пастырство» (стр. 60—156). Повидимому, идеальное рѣшеніе этого вопроса состоитъ въ томъ, что плата за требы взимается не сразу по совершеніи ихъ, такъ какъ такой именно способъ взиманія вознагражденія за пастырскій трудъ унижаетъ священника. О. Георгій, посвятившій всего себя на дѣло служенія народу, завоевалъ симпатіи послѣдняго, пріобрѣлъ всеобщее уваженіе и любовь, но онъ никогда не требовалъ платы за требы. И крестьяне сами совѣстились давать что-нибудь въ руки самого батюшки. Въ ихъ глазахъ батюшка былъ выше этой платы. За него, если бы это было нужно, они отдали бы свою жизнь... Но они платили своему батюшкѣ, платили хлѣбомъ, овощами, холстиною, принося все это на батюшкинъ дворъ. Обычно выходила къ нимъ матушка и канфузилась:

- Милые! Зачъмъ такъ много!..
- Сама ты у насъ милая, матушка! Сдѣлай милость, прими за его и свои труды!...

Крестьяне не придерживались строго порядка давать» за каждую требу. Требы шли сами собою, плата—сама собой. И въ

глазахъ крестьянъ таинства, молебны, панихиды не оскорблялись соединеніемъ съ ними извъстной платы...

- Винограду-то въ этомъ году не уродилъ Господь. Пожалуй, больше 2-хъ пудовъ не соберешь. Тогда надо полпудика хорошенькаго отобрать батюшкъ съ матушкой!—говорилъ въ концъ лъта обладатель единственнаго на хуторъ маленькаго винограднаго сада Денисъ Куринъ...
- Старуха! Порѣшилъ я царьградскія теренинки батюшкѣ оставить. Нонче они очень хороши—заявлялъ своей женѣ садоводъ Никита Пьяновъ.
- --- Да холстинки надо имъ сготовить почище, —прибавляла старуха.

Однажды на сходъ нъсколькими человъками былъ поднятъ вопросъ:

Братцы! Нашему батюшкѣ слѣдовало бы садикъ устроить. Чтобъ лѣтомъ отдыхать. Флигелекъ тамъ ему поставить. А то въ домѣ лѣтомъ душно... Право, братцы, слѣдоваетъ...

И вст, какъ одинъ человткъ, согласились устроить «обществомъ» батюшкт садъ и флигель (стр. 140—141).

Такой идеальный міропорядокъ въ деревнѣ о. Георгія, объясняющійся личными высокими качествами о. Георгія и его супруги. Сильно смахиваетъ на сочиненный, — весьма далекій отъ дъйствительной жизни. Здѣсь крестьянинъ обрисованъ такими идеальными чертами, такъ усерденъ къ батюшкѣ и матушкѣ, что на плату за требы устанавливается взглядъ, какъ на способъ обезпеченія, унижающій духовенство, а потому приходъ «обществомъ» и отдѣльно каждый обезпечиваетъ духовенство всѣмъ необходимымъ.

Допустимъ, что такіе исключительныя случаи возможны и теперь. Ну, а если окажется, что у большинства крестьянъ не будетъ этихъ высшихъ, идеальныхъ побужденій, какъ тогда долженъ устраиваться батюшка съ матушкой?

На этотъ вопросъ отвъчаетъ разсказъ Мамина-Сибиряка «Мастерица» (Маминъ-Сибирякъ «Въ дорогѣ», М. 1898 г., стр. 263 284). Тамъ выведенъ типъ «особеннаго» попа, именно, о. Константинъ, свящ. одного изъ единовърческихъ приходовъ (с. Красный-Яръ).

Имъ заинтересовались и раскольники. Одинъ изъ видныхъ

представителей мѣстныхъ раскольниковъ, Ипатычъ, въ бесѣдѣ съ «мастерицей» (учительницей раскольничьихъ дѣтей) Таисіей такъ характеризуетъ его:

«Попа новаго въ Яръ прислали... Особенный попъ-то, изгаданъ. Константиномъ звать... Оборотистый попъ... Гдѣ такого выискали. Теперь уѣхалъ въ лѣсъ: надѣлъ азямъ, подобралъ волосы, подпоясался, да на возъ, въ лѣсъ... Самъ, слышь, и дрова будетъ рубить, и сѣно косить. На всѣ руки источникъ, а чтобы виномъ зашибать—ни—ни!» (стр. 19, Очерковъ изъ современной литературы: «Пастыри и пастырство»).

Черезъ нѣсколько дней послѣ этого разговора Ипатычъ сообщилъ Таисіи новую вѣсть объ «особенномъ попѣ», о томъ, какъ онъ самъ подковалъ себѣ лошадь: «Кузнецы-то только ахнули, какъ орудуетъ... Онъ и кузнецъ, и плотникъ, и дроворубъ, и косарь—вотъ такъ попъ! А ребятъ (по книгам церковнымъ—часослову, псалтыри) выучиваетъ, слышь, въ три мѣсяца» (стр. 20).

«Погоди, упыхается,—говорила Таисья, выслушивая всё эти новости.—«Новая метла чисто мететъ». Но попъ Константинъ не упыхивался... Была при церкви земля, которая лежала пустая, —попъ за нее и взялся первымъ дёломъ. Расчистилъ, распахалъ, удобрилъ, посёялъ, а къ осени былъ со своимъ хлёбомъ. Попадья орудуетъ въ огородё и впереди другихъ бабъ поспёваетъ. Потомъ привезъ попъ откуда то пару чурокъ съ пчелами и выставилъ въ огородё; до него въ Красномъ Яру о пчелахъ только слыхали.

Красуется колосомъ поповская пашня, гудитъ поповская пчела, а попъ ужъ топоромъ постукиваетъ, только щепы летятъ. Служить въ церкви приходится только по праздникамъ, а въ будни попъ цѣлое утро занимается съ ребятишками. Сначала училъ ихъ у себя въ квартирѣ, а потомъ отхлопоталъ въ волости избушку. Когда онъ выучилъ первыхъ ребятишекъ, къ нему повели другихъ. По шерсти всѣмъ пришелся легкій на всякую работу попъ Константинъ, и повели къ нему ребятъ люди древняго благочестія (ibid.)

Когда о. Константина хотъли было сманить къ себъ раскольники, онъ отвътилъ: «Золота мнъ ничьего не нужно... Да и нехорошо, когда человъкъ съ одного берега перебъгаетъ на другой. Вотъ сейчасъ вы меня уважаете, а тогда сами посм\*етесь, что я польстился на легкое житье» (стр. 22).

О. Константинъ--идеализація трезвой, трудовой жизни священника, поставившаго себя на приходѣ такъ, что требы не являются для него главнымъ источникомъ жизни. Такихъ священниковъ въ дѣйствительности мало, быть можетъ, возразятъ. Пожалуй, современная пастырская подготовка идетъ въ разрѣзъ съ такимъ типомъ; но намъ самимъ приходилось въ дѣйствительной жизни наблюдать именно такой типъ священника и видѣть обаяніе, производимое имъ на прихожанъ. Уже этотъ священникъ умеръ и его имя съ охотой назовемъ: это о. Григорій Борбицкій, священствовавшій въ селѣ Лютеньскихъ-Будищахъ Зѣньковскомъ у. Полтавской губерніи.

Онъ молотилъ хлѣбъ у себя съ наемными рабочими въ одной долѣ съ ними (молотили у него хлѣбъ «съ коробки», и онъ совершенно одинаковый расчетъ велъ рабочимъ и себѣ, такъ какъ совершенно одинаково проводилъ съ ними рабочій день), самолично таскалъ глину изъ ямы при постройкѣ церковной школы, которую онъ же самъ затѣялъ устроить, при этомъ надорвался и скоро умеръ... и въ то же время былъ образцовымъ пастыремъ, такъ что къ нему стекались на богослуженіе и для собесѣдованій крестьяне сосѣднихъ селъ.

Конечно, такая трудовая жизнь—подвигъ, и къ нему не готовитъ духовная семинарія, подготовляющая, какъ извѣстно, батюшекъ гораздо болѣе изнѣженнаго типа.

(Окончание слюдуетъ).

### Примъръ достойный подражанія.

Примъръ изъ жизни семьи священника, о которомъ я буду говорить, имълъ мъсто въ с. Киперченахъ, въ 80 годахъ и позже.

«Изъ устъ младенецъ и ссущихъ совершилъ еси хвалу» (псал. 8, 3) Съ этими словами вышелъ къ намъ—школьникамъ на встрѣчу у себя блаженной памяти о. протоіерей Өеодоръ Лашковъ, который позвалъ насъ къ себѣ въ день Вербнаго воскресенья. «Въ этотъ день, дѣти, какъ вы уже знаете», началъ о.

протојерей «ветхозавътныя дъти еврейскія привътствовали входъ Господа во Јерусалимъ пѣніемъ: «Осанна въ вышнихъ благословенъ грядый во имя Господне», а васъ, дъти, я позвалъ для того, чтобы вы въ теченіе этой недели ежедневно подъ вечеръ приходили ко мнъ, гдъ мои сыновья-семинаристы научатъ васъ пъть пасхальныя пъснопънія, и вы, подобно еврейскимъ дътямъ, будете привътствовать невидимаго Христа Бога нашего въ Его славномъ воскресеніи. Это будетъ очень торжественно и на радость вашимъ родителямъ». Послъ этого онъ роздалъ намъ, дътямъ, на благословеніе сокращенные молитвословы для изученія текста пъснопъній, и мы съ его сыновьями-семинаристами начали изучать сначала тропарь «Егда славніи ученицы, Слава страстемъ Твоимъ, Господи, Слава долготерпѣнію Твоему, Благообразный Іосифъ, Разбойника благоразумнаго. Пріидите ублажимъ Іосифа», а потомъ пасхальныя пъснопънія. И дъйствительно, съ какимъ душевнымъ волненіемъ и возвышеннымъ чувствомъ начали мы съ семинаристами въ Великій четвергъ на всенощной пъть, и какъ понеслось наше стройное, тихое и трогательное пъніе тропаря «Егда славніи ученицы» по обиходу, до толъ крестьянами неслыханное. Вст взоры вмигъ обращены были на хоры.

На нѣкоторыхъ лицахъ замѣтно было удивленіе, а на родителяхъ радость неописуемая.

Но нужно было видѣть живую, веселую благородную радость на старческомъ лицѣ уважаемаго о. протоіерея, который, въ сознаніи исполненнаго долга, то и дѣло поглядывалъ на хоры.

Въ день св. Пасхи всѣ мы-пѣвцы изъ церкви были приглашены къ батюшкѣ, и съ нимъ мы разговѣлись. Цѣлое лѣто, бывало, мы пѣли съ его сыновьями въ церкви, а по праздникамъ подъ вечеръ и въ его саду.

Изгладится ли изъ чьего-либо сердца та простота съ нами обращенія его семьи, пріятные разговоры, и тѣ впечатлѣнія, которыя производила эта славная семья на насъ своимъ добродушіемъ. Эта семья не только не чуждалась крестьянскихъ по виду неряшливыхъ дѣтей, но наоборотъ любила насъ, радовалась и страдала нашимъ счастіемъ и горемъ. Все это не только возъ

буждало въ насъ любовь къ изученію церковнаго пѣнія, къ порядку, правдѣ, но давало намъ глубоконазидательные уроки, представляло намъ высокій образецъ для подражанія. Многія изъ сельскихъ дѣтей времени протоіерея о. Өеодора нынѣ занимаютъ учительскія мѣста и, по мѣрѣ силъ своихъ, распространяютъ свѣтъ въ средѣ указанной имъ Провидѣніемъ, имѣя предъ своимъ мысленнымъ окомъ примѣръ въ лицѣ блаженной памяти протоіерея о. Өеодора. О, если бы въ нынѣшнее смутное время побольше было такихъ примѣровъ! Смутяне не посмѣли бы тогда такъ дерзко поднимать свою голову.

Сельскій учитель Н. Балабань.

#### СПИСОКЪ

#### древнъйшихъ церквей Бессарабской губерніи.

Аккерманскій утзядъ.

1-й благочинническій округъ.

(продолжение \*).

«Предтеченская ц. г. Аккермана есть приходская и носитъ названіе греческой, такъ какъ она построена греками, говорятъ старожилы, и составляла приходскую исключительно почти для грековъ и причтъ при ней былъ греческій.

Время основанія церкви неизвъстно. Народное преданіе разно говоритъ о времени основанія церкви. Одно преданіе говоритъ, что она уже была построена въ то время [въ XV ст.], когда на берегу Днъстр. лимана, гдѣ на возвышенности она стоитъ, были погребены останки св. Іоанна Новаго Сочавскаго. Другое преданіе го воритъ, что церковь основана была послѣ этого событія, когда надъ могилой св. Іоанна Сочавскаго, находившейся на юго-востокъ отъ церкви, стали совершаться чудеса. Третье преданіе говоритъ, что церковь эта построена 500 лѣтъ тому назадъ и была сначала армянской, а потомъ отнята у армянъ греками и переименована въ греческую. Четвертое пред. говоритъ, что когда-то жили 2 брата греки; оба они были холостяки и занимались торговлею. Каждый изъ нихъ построилъ по одной церкви съ тѣмъ, чтобы

<sup>\*) «</sup>Киш. Еп. Въд». № 41.

онѣ считались монастырями и чтобы при нихъ жили греческе иноки. Сначала при объихъ церквахъ были иноки въ достаточномъ количествѣ, но потомъ число ихъ уменьшилось, такъ что иноки обоихъ монастырей соединились вмѣстѣ и одну церковъ закрыли. Закрытую церковь потомъ греки иноки продали переселившимся изъ Малой-Азіи армянамъ и такимъ образомъ у грековъ осталась только одна церковь, что на обрывѣ лимана, а другою церковью стали владѣть армяне, которые и теперь владѣютъ ею. Это же преданіе передаютъ и армяне, только въ обратномъ смыслѣ, именно, что не братья—греки построили двѣ церкви, а братья—армяне, что не греческіе монастыри были при нихъ зармянскіе, что не греческіе иноки владѣли церквами, а армяне грекамъ.

Церковь вся каменная.

Храмоздатель и главный мастеръ, строившій церковь, неизвъстенъ.

Церковь находится на краю города; основана на возвышенномъ обрывистомъ мъстъ на правомъ берегу Днъстровскаго лимана.

Въ церкви есть болѣе позднія пристройки: стѣны ея неизвѣстно, когда надстраивались, восточная стѣна (полукружіе алтаря) перестраивалась, пристроено при входѣ въ церковь каменное крыльцо и къ южной стѣнѣ алтаря пристроена пономарня, но никто не помнитъ, когда это сдѣлано; колокольня же пристроена въ 1848 г. на средства церкви и прихожанъ.

> Церковь алтаремъ нѣсколько уклонена къ югу. Церковь вся построена изъ ноздреватаго камня.

Кладка стѣнъ сплошная и связана чамуромъ (растворъ извести и песку) тонкимъ слоемъ. Стѣны неизвѣстно, когда надстроены, а восточная стѣна перестроена; упоровъ и пустыхъ мѣстъ въ стѣнахъ нѣтъ; связи въ стѣнахъ деревянныя. Галлереи вокругъ церкви нѣтъ.

Наружныя стѣны церкви гладкія, безъ украшеній и поясовъ, безъ углубленій и полуколонокъ и безъ всякихъ изображеній и надписей.

Церковь обведена двумя карнизами: верхній въ видѣ квадратныхъ четвероугольниковъ, а нижній въ видѣ пояса; оба онм изъ гипса.

Теремковъ подъ карнизомъ нътъ.

Кровля на церкви шатровая, спереди фронтономъ, а сзади полукругомъ, на два ската изъ дерева. покрыта листовымъ жельзомъ и выкрашена зеленою мъдянкою недавно; подзоровъ нътъ, кровля новая, безъ кокошниковъ.

Фонарь церкви выступаетъ изъ гребня крыши; онъ глухой безъ украшеній и безъ шейки, такъ что куполъ стоитъ прямо на фонаръ.

Церковь имѣетъ 2 главы, одна надъ среднею частью храма ближе къ алтарю имѣетъ видъ маковицы, другая надъ колокольней и имѣетъ видъ пирамидальнаго шатра въ 4 ската.

На церкви четыре креста: одинъ четырехконечный на восточной оконечности гребня крыши надъ алтаремъ; другой такой же крестъ на противоположной оконечности гребня крыши надъ фронтономъ крыльца: третій крестъ восьмиконечный на маковиць купола. что надъ среднею частью храма, и четвертый такой же крестъ на шатрѣ купола колокольни. Всѣ кресты жельзчые, безъ завитокъ: два восьмиконечныхъ креста имѣютъ щый, спускающіяся къ главамъ; на вершинахъ крестовъ нѣтъ ничего, а у подножія ихъ есть металлическіе шары.

Окна церкви квадратныя, широкія и помѣщены надъ цоколемъ. Въ алтарѣ было 3 окна, а теперь 2: одно же закрыто: вст. они въ одинъ свѣтъ съ прямыми перемычками и гладкими наличниками, безъ отливовъ, безъ рѣшетокъ, безъ ставень, безъ старыхъ оконницъ и безъ обкладки изъ цвѣтныхъ кафель внизу подоконниковъ.

Церковь имбетъ 2 входныхъ дверей: однѣ въ западной сторонъ церкви, а другія въ южной, въ пристройкѣ съ этой стороны къ алтарю. Тѣ и другія деревянныя квадратныя безъ металлическихъ листовъ и безъ узоровъ и раскраски. Наличники дверей гладкіе, безъ рѣзьбы и безъ надписей. Петли на дверяхъ простыя.

Паперти нътъ, но предъ входною дверью въ крыльцо церкви лежитъ большая каменная плита съ молдавскими и армянскими надписями, имъвшая когда-то назначение надмогильнаго памятника.

Внутреннія части храма.

Церковь внутри устроена въ видъ продолговатой квадрат-

ной палаты. Алтарь отдъляется отъ храма аркою, подъ которою на деревянныхъ рамахъ стоитъ иконостасъ. Въ церкви одинъ придълъ; западный притворъ устроенъ въ видъ палаты; особыхъ придъловъ въ другихъ мъстахъ нътъ. Притворъ отдъляется отъ храма аркою.

Вмѣсто свода дощатый потолокъ (а прежде былъ каменный сводъ въ видѣ подвала), который опирается на стѣнахъ церкви и на аркахъ, отдѣляющихъ алтарь отъ средней части храма в крыльцо церкви отъ притвора. Въ дощатомъ потолкѣ горшковъ для резонанса нѣтъ.

Столбовъ среди церкви нътъ.

На стѣнахъ лѣпныхъ украшеній нѣтъ. На хоры и на колокольню новой пристройки есть входы. Впадинъ для постановки иконъ, мѣстъ для сидѣнія, каменныхъ лавокъ и въ стѣнахъ голосниковъ \*) нѣтъ.

Прежде полъ былъ мраморный плитяной, а теперь деревянный, одинаковый въ алтарћ, храмћ и притворћ.

Алтарь одночастный; съ правой стороны его есть позднѣйшая пристройка для пономарни. Въ алтарѣ сводовъ нѣтъ, а устроенъ дощатый потолокъ; голосниковъ нѣтъ. Въ алтарѣ 2 окна. Помостъ въ алтарѣ выше помоста храма на 1 ступень. Алтарь былъ измѣненъ передѣлками: передѣлана восточная стѣна и пробита въ южной стѣнѣ дверь для входа въ пономарню.

Престолъ каменный и покрытъ особой деревянной доской отъ походной церкви; отъ помоста алтаря не возвышенъ (?). Длина престола  $1^{1}/_{4}$  арш., шир.  $1^{1}/_{2}$  арш. выш. 1 арш. 7 вершк.

Сѣни надъ престоломъ нѣтъ.

Горнее мѣсто устроено на открытомъ мѣстѣ, безъ сѣны. углубленій и оконныхъ изображеній святыхъ.

Въ алтарѣ каменныхъ лавокъ нѣтъ.

Жертвенникъ устроенъ въ среднемъ съ престоломъ предалтаріи, на открытомъ мѣстѣ, но часть его углублена въ стѣну, углубленіе въ стѣнѣ каменное, а выступъ деревянный. Вышина жертвенника 1<sup>1</sup>/<sub>4</sub> арш., шир. 1 арш. 2 вершк.

Иконостасъ новаго устройства, поставленъ въ настоящемъ столътіи, съ колоннами, сдъланъ изъ дерева, ръзной и позолоченъ, Ръзьба изображаетъ различныя фигурки. Всъхъ ярусовъ

<sup>\*)</sup> Голосники-кувшины, вставляемые въ ствну для резонанс

въ иконостаст пять. Царскія двери деревянныя, двухстворчатыя, ртзныя съ позолотой безъ столбцевъ, городковъ и подзоровъ, безъ клеймъ съ дугообразной верхушкой вверхъ.

Предъ алтаремъ есть солея деревянная, на 3 вершка выше помоста храма и отъ послѣдняго рѣшеткою не отдѣлена.

Амвона нътъ.

Клиросъ одинъ съ правой стороны, простого устройства въ въ видѣ стойки съ полками, безъ особыхъ украшеній.

Въ церкви съ лѣвой стороны, параллельно съ правымъ клиросомъ есть деревянная рака въ видѣ небольшого гроба, гдѣ находится частица отъ ноги мощей св. Іоанна Новаго Сочавскаго.

Звонница устроена надъ притворомъ церкви у западной стъны съ 4 колоколами, позднъйшаго пріобрътенія.

Во дворъ церкви, по правую сторону алтаря, на разстояніи около 4-хъ саженъ, надъ обрывомъ есть каменная каплица, поставленная на томъ мѣстѣ, гдѣ былъ погребенъ св. Іоаннъ, новый мученикъ, Сочавскій. Внутри каплицы, посрединъ ея, стоитъ аналой и икона, предъ которой горитъ лампада, а въ правомъ восточномъ углу лежитъ большая каменная плита съ надписью. Подъ аналоемъ, говорятъ старожилы, есть склепъ, и въ этомъ склепт, какъ говоритъ преданіе, былъ похороненъ Іоаннъ Сочавскій. Стѣны каплицы расписаны рисунками изъ жизни и страданій мученика Іоанна съ текстомъ изъ его житія подъ рисунками. Подъ церковью въ скалъ есть пещера, впрочемъ засыпанная теперь. Я полюбопытствовалъ пробраться въ эту пещеру, но ничего въ ней не нашелъ, кромъ одного большого каменнаго креста, вкопаннаго въ землю, нъсколькихъ череповъ и костей человъчьихъ и остатковъ полусгнившихъ досокъ отъ иконъ. Преданіе говоритъ, что отъ этой пещеры былъ подземный ходъ въ крѣпость, находящуюся въ разстояніи около полуверсты отъ церкви.

Въ отдѣльномъ оттискѣ печатнаго описанія церкви нѣтъ, но есть краткая археологическая замѣтка въ «Запискахъ Одесскаго Императ. Общества исторіи и древностей за 1867 годъ, т. VI-мъ и въ «Кишиневскихъ Епарх. Вѣдомостяхъ» за 1878 годъ (№ VII).

Въ г. Кишиневъ нътъ такой церкви, съ которою въ общемъ имъла бы сходство греческая аккерманская Іоанно-Предтеченская

церковь, но въ частяхъ есть сходство съ Ильинскою и Мазаракіевскою (ц. г. Кишинева)».

- 3.—(Евоим.). Свято-Георгіевская церковь, каменная, существуетъ съ 1816 года; въ 1840 году перестроена заново.
- 4.—(А. С. об.). При Николаевской кладбищенской церкви, выстроенной въ 1866 7 г.г., находится кладбище, открытое для погребенія болгаръ, выходцевъ изъ Турціи въ 1812 г. и поселившихся на берегу Днѣстровскаго лимана. Здѣсь они вскорѣ, въ 1817 году, построили, такъ называемую, Болгарскую церковь, и нынѣ прекрасно сохранившуюся. Съ постройкой въ г. Аккерманѣ въ 1840 году Вознесенскаго собора, здѣсь стали хоронить и русскихъ. Нынѣ оно окончательно переполнено и оффиціально считается закрытымъ, хотя погребаютъ еще и теперь здѣсь съ большей половины города православныхъ и католиковъ.

#### 2-й благочинническій округь.

- 5. Поповка с. (Хал. стр. 293)—Николаевская плетневая: есть 1 пара ризъ и всѣ прочія необходимыя церковныя вещи, 1801 г. (Евеим.)—Каменная ц. выстроена въ 1811 году (очевидно, вмѣсто плетневой). (А. с. об.)—Церковь ветха и мала (т. е. въ настоящее время).
- 6.—Рыскаецъ с. (Хал. стр. 293) «Рышкаецы с. Архистратиговъ [т. е. церковь въ честь архистратиговъ, чиновъ ангельскихъ], ск. шдная, украшенная; книги—всѣ, 2 фелоня. 3 стихаря и прочее нужное все имѣется, 1793».—(Евоим.) Церковь построена въ 1822 году, обновлена была въ 1841 г., вновь обновлена и покрыта желѣзомъ въ 1884 году: въ 1904 году устроенъ новый иконостасъ, каменная. (А. с. об.) Во имя св. Архистратига Михаила построена поселяниномъ Іоанномъ Маркитаномъ, въ видѣ креста, въ византійскомъ стилѣ. Что до 1822 г. въ селѣ была церковь, на это указываетъ то обстоятельство, что въ приходѣ есть престольное мѣсто прежней церкви, заложенное камнями, на которыхъ утверждается крестъ.
- 7. Чобручь с. (Хал. стр. 283) «Чобручи с. (Човърчев). Николаевская, плетенная, изъ крѣпкаго дерева, украшенная; есть 2 фелоня и 2 стихаря, книгъ достаточно, 1801». (Евеим.) — Церковь построена въ 1818 году, въ 1838 обновлена, въ 1848 году перестроена; каменная, ветхая съ трещинами. (А. с. об.) — Архи-

тектуры древней, безъ купола, съ колокольней. Раньше была деревянная въ честь святителя Николая, построенная стараніемъ прихожанъ въ 1770 году; какой она была архитектуры, неизвѣстно, потому что въ 1838 году она была разобрана.

Примъч. Село Чобручь или Чобручи очень древне и традиціонно оно чествуетъ память святителя Николая. Въ соч. П. Н. Батюшкова «Бессарабія село Чобручи отожествляется съ древнимъ городомъ на р. Днѣстрѣ «Тубарча», который упоминается въ «книгѣ большаго чертежа». На стр. 50-й соч. «Бессарабія» Батюшкова читаемъ: «Тубарча, поридимому, упоминается въ русскомъ лътописцъ Даниловича подъ 1405 годомъ, гдъ говорится: «и настигли княгиню Александру въ татарской землѣ, на мѣстѣ, называемомъ Чиверча (иначе Чиберца, соотвътствуетъ Туборчъ, Чобурчи и Чобручи), и тутъ схватили ее у св. Николая, а ту церковь поставилъ нъкоторый бусурманинъ, по имени Хачибивая или Хачибаба» (Батюшковъ, приводя это извъстіе, ссылается на «очеркъ извъстій о Подольской землѣ до 1434 года», Н. Молчановскаго, стр. 180). Если это извъстіе достовърно, то церковь во имя св. Пиколая въ с. Чобручахъ преемственно созидается уже въ теченіе пяти въковъ.

#### 3 благочинническій округь.

8. Копчакъ с. (Хал. стр. 294.) «Архистратиговъ, жворостияния, оштукатуренная: есть 2 фелоня и 2 стихаря; книгами не достаточна, 1810». (Еввим.) Въ 1822 году построена, деревянная. [А. с. об.]. Въ честь святителя Николая, крестообразная, построена Маркомъ Загориченъ; въ 1840 годахъ по ветхости перестроена.

#### . 1 б. шгочинническій округь.

- 9.—Татаръ-Копчакъ с. (А. с. об.). Село существуетъ съ 1812 года: Свято-Успенская церковь построена въ 1819 году, перестроена въ 1868 году, каменная; при ней колокольня деревянная (въ селъ есть старое татарское кладбище).
- 10. Кубей с. [А. с. об.]. Въ честь Успенія Пресвятой Богородицы мѣстными прихожанами при стараніи пономаря сей ц.  $\Theta$ еодора Тузліогла построена каменная церковь въ 1820 году; въ 1872 г. къ ней пристроена каменная колокольня.

Изъ оффиціальныхъ данныхъ видно, что до недавняго вре-

мени существовали закрытыя для служенія старыя церкви въ с.с. Карагасанъ, Фештелицъ, Задунаевкъ [каменная] и Ташлыкъ. Желательно бы знать, разобраны ли онъ уже теперь, или существуютъ еще, хотя бы то въ видъ остатковъ развалинъ.--

(Продолжение слъдуетъ).

#### Епархіальная хроника.

Архіерейскія богослуженія.—Открытіе кредитнаго товарищества въ в. Флорештахъ.

→ Архіерейскія богослуженія. 5 октября, въ пятницу, божественную литургію въ канедральномъ соборъ совершиль Преосвященный Епископъ Владимиръ. Рукоположены окончившіе курсъ духовной семинаріи во діакона Зиновій Гримальскій, во іерея—діаконъ Петръ Варноломей.

По окончаніи литургіи Преосвященные Епископъ Владимиръ и Епископъ Аркадій, при участіи всего городского и соборнаго духовенства, совершили молебенъ, по случаю тезоименитства Государя Наслъдника.

7 октября, въ воскресенье, божественную литургію въ каведральномъ соборѣ совершилъ Преосвященный Епископъ Аркадій. Во іерея рукоположенъ окончившій духовную семинарію діаконъ Зиновій Гримальскій. Поученіе произнесъ Протоіерей Николай Ранинскій.

Въ этот эсе день, въ 4 часа пополудни Преосвященный Епископъ Владимиръ совершилъ въ крестовой церкви аканистъ Богоматери и произнесъ поученіе, въ которомъ выяснилъ, что требуется, чтобы наши молитвы были услышаны Господомъ Богомъ.

→ Открытіе кредитнаго товарищества въ м. Флорештахъ 8-го сентября, въ зданіи волостного правленія, инспекторъ мелкаго кредита Кишиневскаго отдѣленія государственнаго банка, г-нъ С. С. Антоновъ, открылъ кредитное товарищество, для Флорештъ и окрестныхъ селъ. У мѣстныхъ крестьянъ нужда въ въ такомъ учрежденіи была очень давняя и большая. Въ члены правленія и совѣта товарищества приглашены и закрытой балла тировкой избраны лица, ближе къ народу стоящія и извѣстныч

какъ-то: земскій начальникъ, начальникъ почтоваго отдѣленія народный учитель, волостной писарь и другіе. По этому случаю, на другой день въ церкви, по желанію товарищества, отслуженъ былъ молебенъ, предъ которымъ священникъ Василій Гума сказалъ рѣчь.

«Братья-христіане!—говориль онь, —какъ земледѣле цъ ждетъ плода отъ земли и для него терпитъ долго, пока получитъ дождь ранній и поздній 1), такъ, наконецъ, дождались вы настоящаго товарищества. Оно есть проявленіе народолюбія. Въ немъ сходятся государство, земство и общество, чтобы совмѣстнымъ своимъ кредитомъ удовлетворять насущнымъ хозяйственнымъ потребностямъ народа, способствовать избавленію его отъ гнета многихъ нуждъ и бѣдъ. Объ этомъ и святая Церковь молится: она знаетъ нуждающагося и бѣдствующаго, знаетъ, какъ онъ всегда подверженъ скрытымъ для него силкамъ и петлямъ, раскинутымъ сѣтямъ, разложеннымъ тенетамъ 2); она радуется благосостоянію всѣхъ людей; благословляетъ всякое для нихъ полезное, какъ это, начинаніе.

Хорошо знакомтесь съ этимъ дѣломъ; поймите цѣль предложенныхъ вамъ оборотовъ; вѣрьте, что добро хотятъ вамъ этимъ сдѣлать: знайте, что истинное товарищество требуетъ честности, правдивости, законности, общенія, прежде всего, духовнаго, за которымъ слѣдуетъ матеріальное.

Имѣйте-же больше пріязни и любви другъ къ другу, чѣмъ къ деньгамъ, искренно заботясь искать угоднаго Христу, а не только своего 3): и продолжайте жить путемъ Господнимъ, путемъ блаженнаго труда, а не лишь на деньги и для нихъ,—этого корня золъ людскихъ 4); ибо вѣрно для всѣхъ древнимъ сказано: «если будешь ѣсть отъ трудовъ рукъ твоихъ, блаженъ ты и благо тебѣ» 5).

<sup>1)</sup> lak. 5, 7.

³) Пс. 139, 6.

<sup>\*)</sup> Фил. 2, 21.

<sup>4) 1</sup> Тим. 6, 10.

¹) Πc. 127, 2.

#### Иноепархіальная хроника церковно-общественной жизни.

Изъ постановленій съъзда духовенства Таврической епархіи, сессіи 1906 г. по судной части. Изъ протоколовъ съъзда духовенства Новоторжска-го (Тв. еп.) духовно-училишнаго округа въ 1907 г.—Запасные священники въ Могилевской епархіи. Таврическій миссіонерскій епархіальный съъздъ, въ сентябръ текущаго года.

 Изъ постановленій съвзда духовенства Таврической епархін, есесін 1906 г., по судной части. На этомъ съвзді, межпрочимъ, шли разсужденія объ усоверлиснетвованій церковнаго суда и въ частности о духовномъ судопроизводствъ. По этому предмету протоколомъ съфада постановлено: 1., чтобы консисторія ко дию разбора судопроизводственныхъ дъгъ, на основании 163 ст. Уст. Дух. Конс., вызывала повъстками всъхъ обвиняемыхъ и предоставляла бы имъ право личнато выясненія обстоятельствъ діла съ надписью, что явка по этимъ повъсткамъ не обязательна: 2., чтобы всякая жалоба, поступившая на имя Его Преосвященства или на имя Консисторіи, посылалась претварительно обвиняемымъ для дачи ими необходимаго объясиенія Архипастырю, и если объясненіе даеть право заключать, что обвиняемый не виновень, или сознался и раскаялся въ своемъ поступкъ, то дъю направлять въ прекращению, положивъ въ послъднемъ случав соотвътствующее архипастырское взыскание: З., если же объяснение даеть мъсто сомивнію относительно невиновности, или полноты сознанія и раскаянія обвиняемаго, то діло направлять въ благочинническій совъть, который, разслъдовавъ чрезъ благочиннаго, или другое лицо. В обсутивь излаеть то или иное постановление и представляеть на архипастырское благоусмотръніе: 4. въ случать же раскрытія, или слъловъ важнато преступления соединеннаго съ явнымъ вредомъ и соблазномъ, которое на основании существующихъ законоположений не можетъ быть оставляемо бель производства формальнаго следствія, то назначать таковое по заключению къ этой необходимости со стороны благочинническаго совъта, или по решению Архипастыря, на благоусмотрение которыю заключение совета представлено б., при жалобахъ же, поданныхъ не отъ лиць постраваниих в отв лиць кь делу непричастных в важе не заинтеретоканных в. съ желания в нанести вредъ изъ чукства мести и одобления или стремления унизить оставлять таковыя безъ послыствій, за исключеніемъ такихъ случаевъ, когда поступки, указываемые въ нихъ, соединены съ соблазномъ для другихъ, и о совершеніи которыхъ есть несомивнное основаніе заключать—изъ подобныхъ жалобъ; и 6., анонимныя жалобы оставлять безъ всякихъ послъдствій, не придавая имъ никакого значенія.

На упомянутомъ протоколъ по 1 п. архипастырская резолюція послъдовала: «Прошу консисторію всегда, когда дъломъ вызывается, имъть въ виду ст. 163 Уст. Дух. Консисторій» по 2, 3 и 4 п. п.: «Такъ, или почти такъ я и поступалъ до сихъ поръ. Многіе жалобы и анонимныя письма съ мосю резолюцією я весьма часто посыдаю лицу оговоренному: «виноватъ-исправься, не виноватъ такъ и напиши, или лично скажи». Я весьма дорожу честью јерея. Вотъ почему я врагъ такъ называемыхъ слъдствій, обычно деморализующихъ и причтъ и приходъ. Въ дълъ нашего духовнаго суда могутъ помочь намъ благочиннические совъты, къ которымъ я и обращаюсь такъ часто за разъяснениемъ, мознаніемъ и отзывомъ-и впредь буду обращаться. На мфстф и дфло яснъе, и люди видиъе. О. о. благочинныхъ прошу по возможности пре-Аупреждать различныя личныя столкновенія духовенства и прихожанъ, особенно въ страхъ держать исаломщиковъ, обычно агитирующихъ, вмъсть съ негодными, часто революціонными, мъстцыми элементами, противъ священниковъ».

Въ другомъ протоколъ идетъ рѣчь объ отмитню отмитичи поведенія и подсудности. Събздъ по этому предмету высказался въ томъ смыслъ, что отмътки поведенія излишни и даже обидны для тѣхъ лицъ, которымъ онѣ выставляются, и потому постановилъ: просить ходатайства Его Преосвященства объ уничтоженіи отмътки поведенія въ клировыхъ вѣдомостяхъ, предоставивъ благочинническимъ совѣтамъ въ потребныхъ случаяхъ давать отзывъ о священно-церковно-служителяхъ округа. Отмътку же о подсудности, когда, по постановленію енархіальнаго начальства Св. Синодъ призналъ ее не служащею препяствіемъ къ дальнѣйшимъ наградамъ, совсѣмъ не помѣщать въ клировой вѣдомости.

На этомъ последнемъ протоколе резолюція преосвященнаго Алексія последовала такая: «Прошу благочинническіе советы делать отметки о благоповеденія клириковъ въ клировыхъ ведотостяхъ. Отметку о под-

судности, непрепятствующей награжденію, можно не помѣщать въ клировой вѣдомости. На это существують въ консисторіи справочные листы».

Мъстная консисторія, по разсмотръніи этого протокольнаго постановленія сътзда духовенства и заслушаніи архипастырской резолюпін, последовавшей на немъ, учинила, на основании разныхъ справокъ, следующее свое постановленіе: «1., Архипастырскую резолюцію касательно отивтокъ о поведеніи клириковъ въ клировыхъ ведомстяхъ принять къ руководству и дать знать о томъ благочиннымъ; и 2, доложить Его Преосвященству, что въ виду приведенныхъ справокъ, ходатайство епархіальнаго събзда о томъ, чтобы отмътку о подсудности, когда по пестановленію епархіальнаго начальства Св. Синодъ признаеть ее неслужащею препятствіемъ къ дальнъйшимъ наградамъ-совствы исключить изъ клировой въдомости---не можетъ подлежать удовлетворенію. Журналъ сей, предварительно исполненія, представить Его Преосвященству на архинастырское благоусмотрѣніе». Но преосвященный Алексій на этомъ журнальномъ постановленіи консисторіи написаль такую резолюцію: нарушенію «Исполнить. Мои резолюціи направлены, разум'тется, не къ существующихъ законовъ, а къ тому, чтобы, гдт возможно, примирить судъ и милость, правду и любовь» [«Таврич. Церк. Общ. Вѣстн». № 24, 20 aBr. T. r.].

→ Изъ протоколовъ съпзда духовенства Новоторжскаго (Твер. еп.) дух.-улил. округа. На этомъ събздѣ, въ одномъ изъ
засѣданій [18 мая т. г.]. выслушана была докладная записка депутатъ
свящ. П. Смирнова, въ которой, между прочимъ, онъ высказываетъ свое
сужденіе по поводу предложеннаго правленіемъ Новоторжскаго дух. училища на обсужденіе благочинническихъ собраній духовенства училищнаго округа вопроса о закрытіи общемситія въ училищѣ и приспособленіи этого зданія для квартиръ г. г. начальниковъ училищъ.

Въ этой запискъ упомянутый о. депутатъ, между прочимъ, высказалъ слъдующее.

...«У насъ въ общественномъ воспитаніи происходить какая-то роковая безтолковщина: для улучшенія воспитанія открывають при школахъ общежитія; проходить нѣсколько десятковъ лѣтъ,-—въ духовномъ обществъ, благодаря печальнымъ фактамъ, приходять къ мысли, что общежитіе— казарма, зараженная всевозможными пороками, и общевитіе закрывають, а учениковь размѣщають по квартирамъ... Но вотъ проходить еще нѣсколько десятковъ лѣтъ,—и всѣ убѣждаются, что зараза и процвѣтаніе пороковъ нисколько не убавились, а только сокрымсь по квартирамъ, и для улучшенія воспитанія снова открываютъ общежитія, но опять по старой погибельной системѣ. И такъ печально вы работаемъ цѣлый вѣкъ, начиная съ бурсы Помяловскаго».

Сказавъ объ этомъ печальномъ явленіи, какъ бы мимоходомъ, почтенный о. депутатъ съ нескрываемою грустью говоритъ: «за то намъ жизнь въ лицъ нашихъ дътей выращиваетъ, вопреки пословицъ, и корни и плоды горькіе».

Послъ этого, онъ высказываеть нъкоторыя свои соображенія, по которымъ можно было бы упорядочить дъло воспитанія дътей для того, чтобы отъ горькихъ корней ученія получились плоды сладкіе, какъ гласить пословица.

Вотъ его соображение. «Чтобы сколько нибудь упорядочить дъло воспитания въ духовныхъ училищахъ, я просилъ бы съъздъ ходатайствовать предъ Его Высокопреосвященствомъ, чтобы, въ случать закрытия общежития, выборъ всъхъ ученическихъ квартиръ и воспитательный за учениками надзоръ былъ порученъ не однимъ только воспитателямъ училища, а и выборнымъ отъ духовенства на благочинническомъ городскомъ собрании, при чемъ каждому выборному воснитателю отъ духовенства было поручено не болъе 3 квартиръ».

«Для приведенія къ единству воспитательнаго надзора нужно ходатайствовать, чтобы было позволено выборнымъ воспитателямъ отъ городского духовенства ежемъсячно устраивать обязательныя педагогическія
собранія со всёми членами правленія училища, на которыхъ должны
быть всесторонне обсужда емы всё вопросы о выборт ученическихъ квартиръ, о правственныхъ качествахъ хозяєвъ квартиръ, о выработкт рапіональной и гуманной системы воспитательнаго за учениками надзора,
о мтрахъ нравственнаго исправленія слабовольныхъ воспитанниковъ училища, о витьклассной подготовкт по учебнымъ предметамъ малоспособвыхъ учениковъ, объ устройствт общихъ прегулокъ, воспитательныхъ
мгръ, гимнастики, музыкальныхъ ученическихъ концертовъ, литературвыхъ чтеній съ туманными картинами, о школьныхъ религіозпо-нравственныхъ путешествіяхъ и наконецъ объ организаціи и изысканіи

средствъ для матеріальной помощи дътямь-сиротамъ и обдинув родителей, а равно о внимательномъ и гуманномъ надаоръ за уходомъ и своевременнымъ дъченіемъ больныхъ учениковъ».

«Выборные воспитатели ежегодно представляють училищномо събзду депутатовъ отъ духовенства одинь общій педагогическій докладъ о своей діятельности и о мітрахъ, какія они находять для улучшенія воспитанія питомцевъ училища».

Събздъ, по взаимномъ обсуждении токладной записки, постановилъ: «Соглашансь всецъю съ выводами, высказанными въ докладъ, просить разръшенія Его Высокопреосвященства помъстить записку въ мъстныхъ Еп. Въд., для свъльнія духовенства, и во-вторыхъ, согласно резолюціи Высокопреосвященнаго, данной прежде [«Тв. Еп. Въд». № 4 т. г.], просить правленіе училища, чтобы оно съ членами отъ духовенства, выработало рядъ дъйствительныхъ воспитательныхъ мъръ къ искорененію въ общежитіи печальныхъ традиціонныхъ явленій чрезъ постоянный надзоръ за учениками не только въ дневное время, но и въ ночное—въ спальныхъ помъщеніяхъ. Съ постановленіемъ събзда согласился и высокопреосвященный архіенископъ Тверскій Алексій («Твер. Еп. Въд», № 16, 15 авг. 1907 г.].

- → Запасные священники въ Моги и вской епархіи. Могилевское духовенство разрѣшило вопросъ объ утвержденіи института запасныхъ священниковъ такимъ образомъ, въ приходы для исправленія
  требъ за больныхъ, или находящихся въ отпуску священниковъ командировать іеромонаховъ съ уплатою въ пользу монастыря 15 рублей въ
  мѣсяцъ изъ суммъ свѣчного завода и лично іеромонаху по 5 руб. въ
  мѣсяцъ изъ мѣстныхъ средствъ, съ готовою квартирою и пищею. Въ
  тѣхъ округахъ, куда командированіе іеромонаховъ затруднительно, избирается для этой цѣли одинъ изъ достойныхъ псаломщиковъ или діаконовъ, который и возводится въ санъ священника («Колок. № 487, 23
  сент. т. г.).
- → Таврическій миссіонерскій епархіальный съвздъ. 4 сентября т. г. преосвященный Алексій молитвою и рѣчью открыль въ Симферополѣ миссіонерскія засѣданія съѣзда епархіальнаго духовенства: участвующій въ занятіяхъ съѣзда В. М. Скворцовъ говорилъ о задачахъ современной пастырской миссіи. По просьбѣ духовенства программа за-

иятій съфзда расширена обсужденіемъ вопросовъ объ отношеніи Церкви къ политичаскимъ партіямъ. Во время предстоящихъ выборовъ въ Государственную Думу засфданія предположено прервать. Съфздъ продолжится вельли три, Въ 12 часовъ въ соборѣ торжественно совершенъ епископомъвь сослуженіи собравшагося духовенства благодарственный молебенъ о спасеніи Государя. Присутствовали власти, тысячи учащихся въдуховныхъ учебныхъ заведеніяхъ, а также въ церковныхъ и городскихъ училищахъ. Архипастырь сказалъ превосходное слово. Всф, бывшіе въ церкви, пфли Спаси. Господи, люди Твоя»... (Колок». № 473, 5 сент. т. г.).

Миссіонерскій събадъ закончился. Въ епархіальных в учрежденіях в обнаруживается финансовый кризисъ, что не можетъ не отолються на усиба в съба миссіи. Миссіонерскія собесвдованія, начинавшіяся ръчью епискона и заканчивавшіяся ръчью В. М. Скворцова, захватили глубоко свътское общество и народъ. Сектанты, послъ пъскольких в неудациях в посмаческих в выступленій, прекратили их в совершенно. Миссіонерами рышено продолжать собестдованія въ Севастополъ. Прощальная рычь Скворова, обращенная къ воспитанникамъ семинаріи, глубоко встав растромала, была пропъта «вычная память» жертвамъ врамолы [«Колок». Ал. 473, 5 сент. и 487, 23 сент. т. г.].

#### Извъстія и замътки.

Проекть саратовскаго епископа Гермогена объ в преждени богословскомиссіонерской школы.—Ко дню 40-літія коючины московскаго митрополита Филарета. Церковно-приходская школа въ г. Перми. Новыя назначенія по духовному в ідомству.

→ Проектъ саратовскаго епископа Герлогена объ учремесени богословско-мисстонерской школо. Саратовскій арханастырь обратиль свое вниманіе на крайнюю нужду въ воснитаній мисствнеровъ. Нужда эта сознавалась и раньше, хотя и не была столь острой. Въ г. Саратовъ при епархіальномъ братствъ Св. Креста существуетъ
съ 1890 г. особая миссіонерская школа. Школа эта дала миссій не мало добрыхъ тъятелей, трутящихся нывъ на должностихъ учителей и
исаломинковъ, есть изъ нихъ не мало лиць въ санъ дакова и таже
скищенника. Но по тяжелымъ обстоятельствамъ времени этой шьелы
уже медостаточно, необходимо расширить и улучшить, какъ въ воли геуже медостаточно, необходимо расширить и улучшить, какъ въ воли геуже медостаточно, необходимо расширить и улучшить, какъ въ воли геуже медостаточно, необходимо расширить и улучшить, какъ въ воли героктаточно, необходимо расширить и улучшить, какъ въ воли героктаточно потокаточно потока

ственномъ, такъ преимущественно въ качественномъ отношеніи. Такой вполнъ своевременной, мърой явилось бы открытіе въ городъ Саратовъ особой миссіонерской церковно-учительской школы, съ трехгодичнымъ курсомъ.

Школу предполагается открыть при миссіонерской Серафимской перкви епархіальнаго братства Св. Креста. Зав'єдующій школою и 2 ея учителя должны быть лицами съ высшимъ академическимъ образованіемъ и въ священническомъ санъ. Они поседмично совершаютъ въ Серафимской церкви всв церковыя службы, при чемъ воспитанники школы цълымъ классомъ поседмично исполняютъ обязанности чтецовъ и пъвцевъ. Въ церкви же ведутся всемъ составомъ воспитанниковъ, подъ руководствомъ смотрителя и учителей, внъбогослужебныя чтенія, бестды и проповъди, въ совершении торжественныхъ вечеренъ и молебновъ и массовымъ общеназидательнымъ пфніемъ. Подъ руководствомъ учителя исторін раскола ученики школы участвують въ веденіи миссіонерскихъ бесъдъ съ раскольниками, каковыя бесъды обычно въ настоящее ведутся великимъ постомъ въ братскомъ Киновійскомъ залѣ. Должно быть также обращено особое внимание на преподавание церковнаго панія и дидактики, въ связи съ примфрими уроками въ образцовой школф, такъ какъ ученики школы въ будущемъ явятся прежде всего учащими въ церковныхъ школахъ Саратовской епархіи. Строй жизни богословской школы долженъ быть строго церковнымъ въ духф и силъ православін.

Предметы предположено преподавать следующіє:

1., Чтеніе Священнаго Писанія, при 4 ур. въ каждомъ классѣ: 2.. Библейская исторія, при 2 урокахъ въ 1 и 2 классахъ: 3., Уставъ и объясненіе богослуженія, при 2 ур. въ 1 и 2 классахъ: 4., каноника, при 4 ур., въ 3-мъ кл.: 5., Церковная исторія, при 3 ур. въ каждомъ классѣ: 6., Обличительное богословіе, исторія и разборъ раскола и сектантства, при 4 ур. во 2-мъ и 3—ур. въ 3 кл.: 7., Гомилетика при 2 ур. въ 1 и 2-мъ и 1 ур. въ 3-мъ классахъ: 8., Пастырское (огословіе, при 3 ур. въ 1 кл. 9., Апологетика, при 3-хъ ур. въ 1-мъ кл. 10., Догматическое богословіе, при 2 ур. во 2 и 4 ур. въ 3 классахъ: 11. Нравственное богословіе, при 2-хъ ур. въ 1 и 3 классахъ: 12.. Індактика и практическіе уроки въ школѣ, при 2-хъ урокахъ въ 1 и

2 классахъ и 1 ур. въ 3 классѣ и 13., Церковное пѣніе, при 3-хъ урокахъ въ 1 и 2 въ классахъ и 2-хъ въ 3 классѣ. Всего по24 ур. въ нелѣлю въ каждомъ классѣ. Распредѣлены эти уроки между 4 лицами: 20 уроковъ имѣетъ смотритель школы, 20 уроковъ первый учитель, 24 урока второй учитель и 8 урок. учитель пѣнія.

Учебныя занятія продолжаются ежегодно съ 1 сент. по іюнь місяцъ. Въ школу принимаются лица попреимуществу изъ жителей селеній, съ самой лучшей рекомендаціей миссіонеровъ, настоятелей и благочинныхъ: экзамены пріемные производятся по программѣ второклассныхъ школь. О лицахъ, допускаемыхъ къ экзамену, должно быть извъстно, какъ объ искрениъйшихъ и строгихъ ревнителяхъ православной въры и Церкви, людяхъ, начитанныхъ въ Словъ Божіемъ; желательны лица изъ обратившихся къ православію отт секть и раскола. Возрасть учениковъ-отъ 22 латъ и свыше: ученики должны уже отбыть воинскую повинность. Уволенные изъ духовных в училище и семинарій, а равно и изъ свътскихъ учебныхъ заведеній ни въ коемъ случать не принимаются. Всъ вновь поступивше дають подписку, что по окончаніи курса они обязываются служить дёлу миссіи и примутъ всякое назначение, какое имъ будетъ дано епархіальнымъ архіереемъ и въ какой угодно мъстности епархіи. Окончившіе курсъ обязаны принять назначеніе въ учителя церковныхъ школъ епархіи. Прослуживъ здѣсь не ченве 3 лать, они могуть быть назначаемы псаломщиками, также съ <sup>1</sup> обязательствомъ вести церковно-школьное дъло: въ случат, если по истеченій итсколькихъ літъ, будуть возведены въ санъ діакона, также обязываются усердно и добросовъстно вести школьное дёло. Вмъстъ съ симъ всегданней обязанностью ихъ образованія и воспитанія, на всякихъ должностяхъ, признается тщательное и неуклонное веденіе чтеній и собесъдованій съ раскольниками или сектантами. Въ школахъ своихъ они подмачають лучшихъ и благонравныхъ дътей и, воспитывая ихъ въ миспонерскомъ духъ, готовятъ изъ нихъ будущихъ кандидатовъ въ дъятели миссін [Пзвеч. изъ «Мис. Обозр.» № 7—8, іюль—авг. т. г.].

№ Ко дню 40 лютія кончины московскаго митрополита филарета. Къ предстоящему 40-льтію кончины московскаго митрополита филарета московское епархіальное начальство предпринимаеть большое изданіе резолюцій святителя. Кромъ того ръшено образовать особую комиссію для выработки плана чествованія памяти покойнаго митрополита. Въ Тропцко-Сергіевской лаврѣ спѣшно реставрируютъ храмъ. гдѣ погребенъ святитель [«Колок.» № 479, 13 сент. т. г.].

→ Церковно-приходская школа въ г. Перми. По журн. «Религія и Жизнь» г. В. Поссе въ своихъ путевыхъ думахъ изъ Перми передаетъ свои отрадныя впечатлънія по поводу женской церковно-приходской школы, устроенной пермскимъ рождественско-богородицкимъ попечительствомъ, общими силами духовенства и мірянъ.

Совътъ попечительства, въ которомъ руководящая роль до послъдняго времени принадлежала П. Н. Серебренникову, при постройкъ школы особенно заботился о свътъ, простотъ и красотъ, такъ какъ зналъ, что ее будутъ посъщать дъти бъдняковъ, живущихъ въ сырыхъ и темныхъ подвалахъ и углахъ.

Дъти въ школъ обучаются безплатно и безплатно же получають учебники, классныя принадлежности, платье, обувь, чай съ хлъбомъ. На лъто дъти уъзжаютъ «на дачу» въ дътскую колонію, устроенную въ здоровой и красивой мъстности близъ Перми.

Устройствомъ этой удивительной церковно-приходской школы для дъвочекъ попечительство надъется «вывести ихъ изъ власти тьмы, дать возможность въ будущемъ самимъ вести борьбу съ бъдностью» и «способствовать открытію множества, такъ сказать, домашнихъ школъ въ тъхъ семьяхъ, гдъ выучившіяся въ школъ дъти будутъ потомъ матерями».

«Въ нашемъ приходъ,--говорить одинъ изъ отчетовъ попечительства,-- не должно быть ни одного неграмотнаго прихожанина».

Устраивая школу, попечительство стремится не только «сдѣлать человѣка лучшимъ работникомъ, но и работника сдѣлать лучшимъ человѣкомъ.»

Своимъ девизомъ оно выбираетъ извъстное положение, что «всъ. кто родились людьми, должны быть воспитаны во всемъ томъ, что че-ловъчно» («Религія и Жизнь» № 1, 1 сент. т. г.).

→ Новым назначенія по духовному выдомству. Сверуштатный члень учебнаго комитета и училищнаго совъта при Св. Синодъ, докторъ церковнаго права, внъштатный профессоръ Харьковскаго университета, д. с. с. М. А. Остроумовъ опредъленіемъ Св. Синода 19 сент. т. г. назначенъ редакторомъ «Церковныхъ Вѣдомостей», съ оставленіемъ въ занимаемыхъ должностяхъ («Колок.» № 485 т. г.).

Оберъ-секретарь Св. Синода, с. с. Самуиловъ назначенъ постоянно присутствующимъ членомъ п правителемъ дѣлъ учебнаго комитета при св. Синодѣ, а правитель дѣлъ того же комитета с. с. Острогорскій—оберъ-секретаремъ Св. Синода, 21 авг. т. г. (Idid. № 486 т. г.).

#### Вибліографія.

3. Священникъ 1. Добронравовъ. Собестдникъ пастыря. Пастырскія статьи и зам'ятки по вопросамъ посл'ядняго времени. Саранскъ. 1906 г.

Книга эта представляеть собою сборникъ статей свящ. І. Доброправова, печатавшихся раньше въ различныхъ духовныхъ журналахъ съ присоединевіемъ нѣкоторыхъ новыхъ. Выпускъ въ свѣтъ книги— «Собесѣдникъ Пастыря» авторъ объясняетъ такъ: «Обновленная Россія, жизнь нашей родины на новыхъ началахъ полной и широкой свободы духа выдвигаютъ рядъ новыхъ задачъ для пастырей духовныхъ, побуждаютъ ихъ къ усиленной и напряженной дѣятельности. Вотъ почему, издавая настоящій сборникъ на ряду со статьями, печатавшимися ранѣе на страницахъ духовно-періодическихъ изданій, мы намѣтили въ немъ и рядъ такихъ вопросовъ, которые могутъ способствовать усиленію пастырской дѣятельности.»

Вполить надъемся, что трудъ почтеннаго труженика на нивъ Христовой не будетъ лишнимъ въ ряду другихъ подобныхъ же изданій прочтется нашими настырями съ большимъ интересомъ и пользою. Въ немъ читатель познакомится съ практическимъ разрѣшеніемъ многихъ жизненныхъ вопросовъ сложнаго и многотруднаго настырскаго служенія.

Цъна книги 80 коп. Выписывать отъ автора по адресу гор. Саранскъ, Пензен. губ. священнику І. Добронравову («Кіев. Еп. Въд.» № 17—18, 1907 г.).

Редакторъ Іосифъ Пархомовичъ.

#### ОБЪЯВЛЕНІЯ.

#### ВЪ МАГАЗИНЪ

TOBAPHILECTBA

"НАСЛЪДНИКИ

# B. T. ITAIIHIKOBA"

(Кишиневъ, Александровская уг. Синадиновской, д. Фихмана)

получены

## CE30HHЫЯ HOBOCTИ

по всъмъ отдъламъ магазина

## РУССКИХЪ И ЗАГРАНИЧНЫХЪ ФАВРИКЪ,

а также

#### **◆** ФОРМЕННЫЯ МАТЕРІИ **◆**

для всѣхъ мужскихъ и женскихъ учебныхъ заведеній и для г. г. военныхъ.

Правленіе и главный оптово-розничный магазинг вг Одесст по Успенской ул. № 91.

Комисс. Киш. Отд. Импер.



Русскаго Музыкал. Общ.

## ДЕПО РОЯЛЕЙ, ПІАНИНО, ФИСГАРМОНІЙ другихъ музыкальныхъ инструментовъ.



## P. CMKOPA M KOZ

Кишиневъ, Пассажъ, Городской домъ, магазинъ № 1-й.

представители для Единственные Бесс. губ. всемірно-извъстныхъ фабрикъ Блютнера и Бехштейна;

а также имъются:

#### ШИРМАЕРЪ, ДИДЕРИХСЪ, ШРЕДЕРЪ

и другихъ загран. первоклассныхъ фабрикъ.

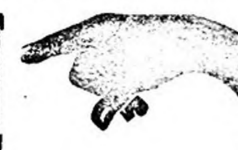
## Допускается разсрочка безъ повышенія цвнъ.

Большой выборъ музыкальныхъ инструментовъ, граммофоновъ и пластинокъ.

Спеціальная мастерская для починки фортепіано и другихъ музынальныхъ инструментовъ.

#### НАСТРОЙКА И ПРОКАТЪ.

CANTON CONTROL CONTROL



## ГУСТ. БЕРНДТА НАСЛ.

ОДЕССА, Мастерская ул., № 48.

КАССЫ несгор. отъ 50 р.

изъ патентов. Compound - Панцыря всъхъ размъровъ.

#### КЛАДОВЫЯ Ж СЕЙФЫ.

Фабрикаты премиров. Grand-Prix золот. и сереб. медалями.

#### • МАССА БЛАГОДАРНОСТЕЙ.

Поставщики несгораем. КАССЪ: Юго-Западн. и много другихъ каз. жел. дорогъ. Государствен. Банка, Отдъл., Казначействъ, городскихъ, волостныхъ и сельскихъ правленій, части. банковъ и части, лицъ. ФАБРИКА СУЩ. СЪ 1876 Г. Обширнъйшій складъ на мъсть: Ришельевская ул., № 15.

Мамчины краскотерныя съ гранитными и порфиревыми валиками. Герметическія печныя дверки Патентъ и винтовыя.

дозволяет

Кишиневъ.

октября

907

года

