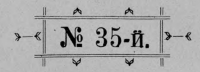
# **TAMBOBCKIA**

# Епархіальныя Въдомости.



ИЗДАНІЕ ЕЖЕНЕДФЛЬНОЕ.



28-го Августа 1910 года.



ТАМВОВЪ.

Электро-Типографія Губернскаго Правленія.



## ЕЖЕНЕДЉЛЬНОЕ ИЗДАНІЕ.

Указъ Его Императорскаго Величества, Самодержца Всероссійскаго, изъ Святъйшаго Правительствующаго Синода, на имя Его Преосвященства, Преосвященнъйшаго Кирилла, Епископа Тамбовскаго и Шапкаго, отъ 31 іюля 1910 г. за № 22, по представленнымъ Высокопреосвященнъйшимъ Митрополитомъ С.-Петербургскимъ журналамъ Чрезвычайнаго Собранія Училищнаго Совъта при Святъйшемъ Синодъ по вопросамъ, касающимся церковныхъ школъ.

По указу Его Императорскаго Величества, Святьйшій Правительствующій Синодъ *слушали*: представленные Вы-

сокопреосвященнъйшимъ Антоніемъ, Митрополитомъ С.-Петербургскимъ, отъ 5-го іюня 1910 года за №№ 5025 и 5026, девять журналовъ Чрезвычайнаго Собранія Училищнаго Совъта, происходившаго съ 3 по 8 мая сего года, съ заключеніями по предложеннымъ Святьйшимъ Синодомъ на обсуждение сего Собранія вопросамъ, касающимся церковныхъ школъ. Приказали: Почетный Предсъдатель Чрезвычайнаго Собранія Училищнаго Совъта при Святьйшемъ Синод' Высокопреосвященн в шій Антоній, Митрополитъ С.-Петербургскій, представляеть на благоусмотрівніе Святійшаго Синода девять журналовъ Чрезвычайнаго Собранія Училищнаго Совъта по предложеннымъ Святъйшимъ Синодомъ на обсуждение сего Собранія вопросамъ: 1) о преобразованіи части второклассныхъ школъ въ школы церковно-учительскія, 2) объ участій церковной школы въ борьб'є съ алкоголизмомъ, 3) о привлеченіи мъстнаго населенія къ участію завъдываніи церковными школами, 4) о мърахъ къ обезпеченію церковныхъ школъ средствами содержанія, 5) о борьбъ церковной школы съ дътской смертностью и о распространеніи чрезъ церковную школу санитарно-гигіеническихъ свъдъній, 6) объ усиленіи воспитательнаго вліянія обученія Закону Божію и объ обезпеченіи всъхъ начальныхъ школъ законоучителями, 7) объ участіи церковныхъ школъ въ осуществлении всеобщаго обучения въ Россійской Имперіи, 8) о приміненіи выборнаго начала по отношенію къ личному составу Епархіальныхъ Училищныхъ Совътовъ и ихъ Уъздныхъ Отдълений и о расширеніи круга дізтельности Уіздныхъ Отділеній и 9) объ организаціи въ церковныхъ школахъ занятій по сельскому хозяйству и о преподвааніи въ церковныхъ школахъ домоводства, рукоделій и ремесль. Войдя въ предварительное общее разсмотръніе означенныхъ журналовъ Чрез-

вычайнаго Собранія Святьйшій Синодъ находить, что журналы по вепросамъ: а) о прообразованіи части второклассныхъ школъ въ школы церковно-учителъскія, б) о привлеченіи м'єстнаго населенія къ участію въ зав'єдываніи церковныки шкоками и в) о примъненіи выборнаго начала по отношенію къ личному составу Епархіальныхъ Училищныхъ Совътовъ и ихъ Уъздныхъ Отдъленій и о расширеніи круга діятельности Уіздныхь Отділеній требують или дополнительной разработки, или тщательныхъ редакціонныхъ исправленій, а потому опредёляеть: передать эти журналы въ Училищный Совъть при Святъйшемъ Синодъ для соотвътствующихъ дополненій и редакціонныхъ исправленій. Что же касается прочихъ журналовъ Чрезвычайнаго Собранія, то, по тщательномъ обсужденій изложенныхъ въ нихъ заключеній Чрезвычайнаго Собранія, Святьйшій Синодъ опредпляеть: А) по журналу объ усиленіи воспитательнаго вліянія обученія Закону Божію и объ обезпеченіи всёхъ начальныхъ школъ закоооучителями-І) норучить архипастырской попечительности Епархіальныхъ Преосвященныхъ при замъщеніи церковныхъ должностей въ приходахъ имъть особливую заботливость о томъ, чтобы всв школы прихода были обезпечены способными и усердными законоучителями, при чемъ рекомендовать Преосвященнымъ для лицъ, ищущихъ церковныхъ должностей устраивать при второклассныхъ школахъ особые одногодичные курсы съ тъмъ, чтобы курсы эти служили къ подготовленію слушателей ихъ какъ къ прохожденію низшихъ должностей въ церковномъ клиръ преподаванію Закона Вожія въ начальныхъ такъ и къ школахъ; 2) впредь установить, чтобы лица, ищущіе постановленія въ санъ діакона, но не получившіе образованія въ духовныхъ семинаріяхъ, или

въ церковныхъ учительскихъ школахъ, не иначе могли быть удостоиваемы сана діакона, какъ только послъ удовлетворительной сдачи испытанія въ подлежащихъ комиссіяхъ: а) въ основательномъ знаніи программы но Закону Божію въ церковныхъ школахъ и объяснительной записки къ ней, одного изъ учебныхъ руководствъ по Закону Божію и одной изъ методикъ къ школьному преподаванію его, принятыхъ въ начальныхъ церковныхъ школахъ, и б) въ практическомъ умѣніи преподавать дътямъ начальное наставление въ Законъ Божіемъ въ школ'в чрезъ дачу пробнаго урока по Закону Божію въ одной изъ церковныхъ школъ епархіи; отступленіе отъ сего порядка поставленія въ санъ діакона можеть быть допускаемо лишь въ исключительныхъ случаяхъ, по усмотрѣнію Епархіальнаго Преосвященнаго; 3) установить также, чтобы лица, занимающие псаломщическія вакансіи, способные, по мивнію Епархіальнаго Преосвященнаго, къ законоучительству и дъйствительно участвующіе въ законоучительскихъ трудахъ въ мъстныхъ начальныхъ училищахъ различныхъ видовъ, при соблюденіи другихъ законныхъ условій, были удостоиваемы, даже при двухиленномъ составъ причта, сана діакона, съ оставленіемъ относительно матеріальнаго обезпеченія на обычной псаломщической вакансіи; 4) вмінить въ обязанность Епархіальнымъ Училищнымъ Совътамъ, при усройствъ краткосрочныхъ педагогическихъ курсовъ для щихъ церковныхъ школъ, посвящать на этихъ курсахъ часть времени на пополнение познаний слушателей по Закону Божію и на теоритическую и практическую подготовку ихъ къ преподаванию этого предмета и, сверхъ сего, устраивать съ тою же цёлью отдёльные съёзды и курсы для законоучителей и ихъ помощниковъ. Б) По жур\_

налу объ участій церковныхъ школь въ осуществленій всеобщаго обученія—предложить Епархіальнымъ Преосвященнымъ принять подъ свое особое Архипастырское попеченіе и покровительство внесеніе церкввно-приходскихъ школь въ школьныя съти для осуществленія всеобщаго начальнаго обученія вт данномъ убздів или городів и рекомендованъ мъстнымъ церковно-школьнымъ дъятелямъ путемъ личныхъ сношеній и воздействій устранять возникающія при составленіи школьныхъ сътей недоразумьнія и несогласія, при чемъ, въ случав неуспвшности таковыхъ сношеній, представители духовнаго в'вдомства, согласно преподаннымъ отъ Училищнаго Совъта при Святъйшемъ Синодъ указаніямъ, должны въ установленные опротестовать постановленія земскихъ или горолскихъ общественныхъ самоуправленій въ законномъ порядкъ. В) По журналу о мърахъ въ обезпеченію церковшколъ средствами содержанія—1) установить ковныхъ ежегодно обязательные взносы со всёхъ церквей Имперіи на церковно-школьное дёло, независимо отъ тёхъ расходовъ, которые несутъ церкви на этотъ предметъ въ настоящее время, при чемъ размъръ взносовъ предоставить опредълять епархіалымъ или окружнымъ събздамъ духовенства; 2) установить ежегодные обязательные взносы на церковныя школы изъ чистаго дохода отъ всъхъ лавръ. монастырей и архіерейскихъ домовъ, независимо отъ производимыхъ ими нынъ расходовъ на школьное дъло, при чемъ размъръ взносовъ предоставить опредълять собранію настоятелей и настоятельницъ монастырей; 3) привлечь епархіальные свічные заводы и другія имъ подобныя учрежденія, занимающіяся продажею свічь, ладона, масла перковныхъ облаченій и утвари, къ взносамъ въ пользу церковныхъ школъ епархіи съ дохода по встиъ производимымъ ими операціамъ, предоставивъ опредѣленіе размѣра этимъ взносовъ епархіальнымъ събздамъ духовенства, при чемъ подтвердить причтамъ и церковнымъ старостамъ всъхъ церквей обязательно покупать церковныя свъчи въ указанныхъ учрежденіяхъ; 4) установить въ пользу церковныхъ школъ ежегодный тарелочный сборъ по всёмъ церквамъ и монастырятъ Имперіи съ 25-го декабря и по 6-е января включительно; 5) поручить Епархіальнымъ Училищнымъ Совътамъ и ихъ Уъзднымъ Отдъленіямъ имъть заботу о томъ, чтобы церковно-приходскія школы, въ цъляхъ обезпеченія ихъ содержаніемъ, были обезпечены отъ казны или отъ сельскихъ обществъ земельными участками, гдъ это по мъстнымъ условіямъ представится возможнымъ. Г) По журналу о борьбъ съ алкоголизмомъ 1) предложить Епархіальнымъ Преосвященнымъ оказывать особливое свое Архипастырское вниманіе и поддержку тімь законоучителямъ и учащимъ, которые устроеніемъ обществъ трезвости и другими мърами ведутъ борьбу съ лизмомъ; 2) поручить Епархіальнымъ Училищнымъ вътамъ: а) на устрояемыхъ краткосрочныхъ педагогическихъ курсахъ для учащихъ церковныхъ школъ назначать лекціи и бесёды, подготовляющія учащихъ къ борьб'є съ алкоголизмомъ, при чемъ особое внимание обратить на учителъницъ, какъ наиболъе полезныхъ въ борьбъ съ пьянствомъ по своей числености, по продолжительности службы своей въ школъ и по личной трезвости; б) рекомендовать зав'йдующимъ и учащимъ церковныхъ школъ при всякомъ удобномъ случав настойчиво разсвивать предъ учащимися распространенное заблужденіе, будто алкоголь полезенъ, и выяснять дътямъ, что пьянство приносить челвовку нравственный вредъ и губительно дъйствуетъ на его физическое здоровье, при чемъ въ этомъ

дълъ законоучители и учащіе должны воздъйствовать на учащихся путемъ не формальныхъ предписаній, а примізромъ собственной трезвенной жизни, разсказами изъ житій святыхъ, поломничествами и другими соотв'єтствующими примърами, и в) для оказаніи добраго вліянія школы на окружающее взрослое население въ отношении распространенія среди него трезвости, рекомендовать завъдующимъ и учащимъ церковныхъ школъ устроять въ школьныхъ помъщеніяхъ спеціальныя чтенія съ картинами о вредъ пьянства для взрослаго населенія. Д) По журналу о борьбъ церковной школы съ дътской смертностью и о распространении чрезъ церковную школу санитарногигіеническихъ свідіній-1) въ виду ужасающей дітской смертности въ Россіи, угрожающей въ нѣкоторыхъ губерніяхъ даже уменьшеніемъ населенія и происходящей главнымъ образомъ отъ темноты народа, нарушающаго при уходъ за дътьми самыя злементарныя требованія гигіены, признать желательнымъ, чтобы церковная школа въ лицъ завъдующихъ и учащихъ и, особенно, въ лицъ учительницъ и попечительницъ, какъ наиболе чуткихъ къ детскихъ страданіямъ, приняла посильное участіе въ борьбъ за жизнь дътей, для чего поручить Епархіальныхъ Училищнымъ Совътамъ и ихъ Уъзднымъ Отдъленіямъ рекомендовать завъдующимъ и учащимъ царковныхъ школъ: а) устроять спеціальныя, посвященныя борьб' съ дътской смертностью, бесёды, чтенія и разъясненія для взрослаго населенія, б) сообщать дітямь старшаго одділенія, особенно дъвочкамъ, въ доступныхъ живыхъ разсказахъ, необходимъйшія элементарныя свъдънія объ уходъ за ввъряемыми ихъ попеченію младшими дътьми и в) устроять на мъстныя средства въ лътніе мъсяцы временныя дътскія ясли при школахъ, гдѣ бы отправляющіяся на поле-

выя работы матери могли оставлять своихъ дътей въ теченіе дня для ухода и кормленія; 2) для распространенія чрезъ церковную школу среди населенія санитарно-гигіеническихъ свъдъній поручить Епархіальнымъ Училищнымъ Совътамъ а) рекомендовать завъдущимъ и учащимъ церковныхъ школъ: аа) пріучать учащихся къ соблюденію требованій гигіены, прежде всего, прим'вромъ содержанія въ образцовой чистот вс вс тикольных в пом вщеній, привлекая, по возможности, самихъ учащихся, особенно учащихся учительскихъ школъ, къ уборкъ и чисткъ школы, къ борьбъ со школьною пылью и къ другимъ, посильнымъ для нихъ хозяйственнымъ работамъ по школь, бб) особенно слъдить за надлежащимъ гигіеническимъ устройствомъ и опрятнымъ содержаніемъ школьныхъ отхожихъ мъстъ, вв) забититься о достаточномъ снабженіи школы непръменно свъжею кипяченою и чистою питьевою водою, гг) пріучать дітей къ чистоплотности, слівдя за чистотою ихъ рукъ и попутно разъясняя имъ въ соотвътствующихъ живыхъ разсказахъ возможныя опасныя последствія нечистоплотности и дд) вообще сообщать дътямъ важнъйшія санитарно-гигіеническія свъдънія преимущественно въ формъ интересныхъ и доступныхъ дътскому пониманію статей и разсказовь; б) снабжать школы, по мъръ возможности, соотвътствующими стънными картинами и таблицами и в) на краткосрочныхъ педагогическихъ курсахъ для учащихъ церковныхъ школъ устраивать спеціальныя чтенія и бес'єды по гигіен'є. Е) По журналу объ организаціи въ церковныхъ школахъ занятій по сельскому хозяйству и о преподаваніи въ церковныхъ школахъ домоводства, рукодълія и ремесль—1) рекомендовать Епархіальнымъ Училищнымъ Советамъ командировать особо избираемыхъ и способныхъ учителей цер-

ковныхъ школъ на краткосрочные сельско-хозяйственные курсы, устрояемые ежегодно Главнымъ Управленіемъ землеустройства и земледълія съ испрошеніемъ на таковыя командировки средствъ изъ кредита, имфющагося въ распоряженіи Училищнаго Совъта при Святьйшимъ Синодъ; 2) рекомендовать также Епархіальнымъ Училищнымъ Совътамъ и ихъ Уъзднымъ Отдъленіямъ вводить чтеніе статей изъ «Азбуки сельскаго хозяйства» И. Мещерскаго въ отдъленіяхъ церковно-приходскихъ школъ; 3) предложить Епархіальныхъ Училищнымъ Совътамъ рекомендовать учительницамъ церковно-приходскихъ знакомить учащихся, преимущественно дъвочскъ, съ элементарными пріемами веденія домашняго хозяйства наосновахъ гигіены; 4) не считая возможнымъ обязательное введеніе въ начальныхъ церковныхъ школахъ обученія ремесламъ, въ виду краткости школьнаго курса и малолътства учащихся, предложить мъстнымъ органамъ ковно-школьнаго управленія и инспекціп располагать учащихъ церковно-приходскихъшколъ: а) оказывать мъстному населенію содъйствіе къ заведенію разнаго рода полезныхъ кустарныхъ промысловъ и ремесленныхъ занятій тамъ, гдъ таковыхъ промысловъ и занятій не было заведено ранве, б) въ селеніяхъ, гдъ уже получили развитіе тъ или другія промыслы и занятія, знакомить подрастающія покольнія съ образцами лучшихъ матеріаловъ, издёлій, рисунковъ, орудій и инструментовъ, относящихся къ данному производству, а также давать осв'ящение этого производства съ научно-технической стороны, и в) вообще воспитывать въ учащихся дътяхъ любовь къ труду, пытливость и стремление къ усовершенствованію труда. О чемъ, для зависящихъ распоряженій, послать Епархіальнымъ Преосвященнымъ циркулярные указы.

#### ЕПАРХІАЛЬНЫЯ РАСПОРЯЖЕНІЯ И ИЗВЪСТІЯ.

Опредълены: на священническия мпста— къ церкви с. Богородицкаго, Лебедянскаго у., псаломщикъ с. Бурнака, Борисоглъбскаго у., Владимиръ Розановъ, 24 августа;

на діаконскія миста—къ церкви с. Богоявленскаго Погоста, Елатомскаго у., псаломщикъ с. Грязнуши, Тамбовскаго у., Василій Лукинъ, 18 августа;

на псаломщическія миста—къ церкви 2-хъ Лѣвыхъ Ламокъ, Моршанскаго у., бывшій воспитанникъ 2 кл. Тамбовской духовной семинаріи Пантелеймонъ Орловъ, 19 августа; къ церкви с. Песковатки, Липецкаго у., окончившій курсъ миссіонерско-псаломщической школы Николай Петряевъ, 21 августа; къ церкви с. Кочетовской Слободы, Козловскаго у., окончившій курсъ той же школы Иванъ Фроловъ, 21 августа; къ церкви с Заполатова, Борисоглъб. у., окончившій курсъ той же школы Николай Шаталовъ, 21 августа;

Рукоположент во діакона, ст оставленіемт на псаломщической вакансіи, псаломщикъ Іоанно-Богословской церкви г. Темникова Өедоръ Флеринъ, 15 августа;

Перемпщенъ псаломщикъ с. 2-хъ Лѣвыхъ Ламокъ, Моршанскаго у., Михаилъ Богородицкій къ Тюремной церкви г. Борисоглѣбска, въ административномъ порядкѣ, 19 августа.

Уволена от должности, въ административномъ порядкъ, и. д. псаломщика с. Пашатова, Темниковскаго у., Иванъ Кочкаревъ, 10 августа.

Исключаются изъ списковъ: за смертію—священникъ с. Чубарова, Елатомскаго у., Алексѣй Сохранскій, онъ же благочинный 4-го Елатомскаго округа, 65 лѣтъ, умеръ, состоя на службѣ, 26 іюля; въ семействѣ остался сынъ; діаконъ с. Крюковки, Козловскаго у., Тимовей Гумилевскій 70 лѣтъ, умеръ, состоя на службѣ, 28 іюля; псаломщикъ с. Коршуновской Слободы, Моршанскаго у., Александръ Углянскій 42 л., умеръ, состоя на службѣ, 15 августа; въ семействѣ осталась жена.

Назначены на должности: духовно-судебнаго сладователя 4 Козловскаго округа священний с. Сестренки Василій Тихвинскій; помощника духовно-судебнаго сладователя 2 Лебедянскаго округа священникъ с. Сергіевскаго Василій Райскій, 2 Кирсановскаго округа священникъ с. Гусевки Іоаннъ Щегловъ, и 3 Темниковскаго округа священникъ с. Кріуши Владиміръ Смирновъ.

Уволенг от должносши духовно-судебнаго слидователя 4 Козловскаго округа въ административномъ порядкѣ священникъ с. Ярка *Іоаннг Голосницкій*.

Объявляется Архипастырская благодарность Его Преосвященства, Преосвященний шаго Кирилла Епископа Тамбовскаго и Шацкаго, купчих с. Уварова, Борисогл боскаго у взда, Александри Егоровой за пожертвование ею въ приходскую церковь Вышинской иконы Божией Матери и купчих того же села Анни бедоговой за пожертвование въ приходскую церковь полнаго священническаго и діаконскаго облаченій.

### Отъ Тамбовской Духовной Консисторіи.

Тамбовская Духовная Консисторія, согласно своему опредъленію, утвержденному Его Преосвященствомъ 13 сего августа, подтверждаетъ къ руководству и исполненію духовенству Тамбовской епархіи напечатанное въ № 1-мъ Тамбовскихъ Епархіальныхъ Вѣдомостей за 1891 годъ опредъленіе отъ 14 декабря 1890 г. о мѣрахъ къ поднятію религіозно-нравственнаго состоянія прихожанъ и въ частности о мѣрахъ борьбы съ народнымъ пьянствомъ.

Консисторія слушали предложеніе Его Преосвященства слъдующаго содержанія: признавая въ учрежденіи и открытіи приходскихъ обществъ трезвости несомнъвнно великую пользу для поднятія нравственности народа, предлагаю Консисторіи тщательно и обстоятельно обсудить вопросъ о введеніи вышеозначеннаго обычая и въ нашей епархіи, съ изложеніемъ м'єръ общихъ правилъ дъпію и руководству доховенства оной при исполненіи указа о семъ, поставивъ ему на видъ то, что при предстоящемъ обозръніи церквей епархіи Его Преосвященствомъ будеть обращено особенное внимание на исполнение настоящаго его желанія ко благу Церкви Православной и чести ея служителей. Поиказали: Неумъренное употребленіе спиртныхъ напитковъ всегда было присуще простому русскому народу, не воспитавшему своей воли въ правилахъ воздержанія и ум'тренности, и составляло одно изъ грустныхъ явлен:й народной жизни какъ само по себъ, такъ и по своимъ последствіямъ. Но въ особенности по освобожденіи крестьянъ отъ кр'впостной зависимости и по введеніи вслідь за тімь питейно-акцизной системы, съ вольною продажею кръпкихъ напитковъ и съ неограниченнымъ умноженіемъ мъстъ продажи ихъ, неумъренное употребленіе ихъ увеличилось въ чрезвычайной степени и до сего времени не толъко не сокращается, HO едва ли еще не развивается. Пьетъ простой народъ СЪ излишествами во время храмовыхъ своихъ праздниковъ, во дни ственныхъ богомолебствій, по случаю общественныхъ сходовъ и мірскихъ судовъ и расправъ, на ярмаркахъ И базарахъ, при свадьбахъ, крестинахъ и похоронахъ и при всякихъ удобныхъ и неудобныхъ случаяхъ, которые самъ же изыскиваеть во время и не во время. И порокъ этотъ оказываетъ самое пагубное вліяніе на религіозно-нравственное, физическое и матеріальное состояніе народа: падаетъ въра и нравственность, множатся преступленія и бъдствія, развиваются бользни, вырождаются растрачивается и совершенно разстраивается имущественное его благосостояніе и главное гибнуть души христіанскія для царства небеснаго. Правительство принимало и принимаетъ рядъ мъръ къ возможному ограничению пьянства; но какъ показалъ многолътній опытъ въ другихъ странахъ, одними внушними, административными мърами Правительства цъль эта не можетъ быть Д0стигнута съ желаемымъ успъхомъ, если въ сознаніи мого народа не будетъ возбуждена и поддержана внутренняя ръшимость къ воздержанію отъ спиртныхъ напитковъ. Возбудить и поддержать въ народъ такую ръшимость лежить на прямой обязанности приходскаго духовенства по роду его зваиія и служенія и по тому жайшему отношенію, въ которое оно поставлено роду. Однимъ изъ средствъ къ достиженію сей цёли высшею церковною Властью признано учреждение въ дахъ обществъ трезвости, къ чему духовенство и призывается опреділеніемъ Святьйшаго Синода, отъ 5 11 іюля 1889 г. въ видахъ содъйствія Правительству къ

искорененію въ народ'є пьянства. Духовенство епархіи, по сознанію своего долга, какъ усматривается изъ по сему предмету свъдъній, начинаеть проявлять свою дъятельность въ сказанномъ направленіи, пріостановленную, по независящимъ отъ него обстоятельствамъ, въ 60-хъ годахъ; но дъятельность за отсутствиемъ руководствънныхъ для него указаній, является нер'вшительною, безъ опредъленной организаціи и при томъ въ весьма немногихъ, единичнихъ фактахъ. Изданіе общихъ правиль для обществъ трезвости принадлежить высшей церковной Власти, по призыву которой они возникають; тъмъ не менъе, признавая за сими обществами несомнънно великую пользу для поднятія нравственнаго уровня и матеріальнаго благосостоянія народа и вміняя духовенству епархіи, поставленному на стражь народной нравственности, учрежденіе ихъ во ввъренныхъ ему приходахъ въ непремънную обязанность, Консисторія во исполненіе предложенія Его Преосвященства считать нужнымъ и возможнымъ съ своей стороны дать ему некоторыя руководственныя на сей предметъ указанія, въ устраненіи могущихъ быть съ его стороны дъйствій, которыя не истекають прямо изъ пастырскихъ его обязанностей и не основаны на положительныхъ узаконеніяхъ. Приходскія общества трезвости ставляють союзы лиць обоихь половь, отказавшихся употребленія спиртныхъ напитковъ на изв'єстное время или на всю жизнь и объединившихся между собою съ пѣлью какъ собственнаго взаимнаго нравственнаго усовершенствованія и возвышенія имущественнаго благосостоянія, такъ и благотворнаго вліянія на другихъ въ томъ же отношеніи. Воздержаніе отъ спиртныхъ напитковъ лицъ, вступившихъ въ общества трезвости, должно быть безусловное, такъ какъ, при дозволении умфренности въ упот-

ребленіи ихъ, для неокрѣпшихъ волею легокъ переходъ и за границы умъренности. Исключенія могуть быть допускаемы только по необходимости, въ случат белтзненнаго состоянія и притомъ по предписанію врача. Вступленіе въ общество трезвости обусловливается внутреннею ръшимостью, которая, какъ проявление свободной воли человъка, должна поддерживаться въ слъдующее время собсвеннымъ постоянствомъ въ принятомъ направленіи, по сознанію нравственной и матеріальной пользы его, а также нравственнымъ воздъйствіемъ руководителей, каковыми должны быть преимущественно приходскіе священники, и такимъ же взаимодъйствіемъ руководимыхъ лицъ, вступившихъ въ общестоо трезвости, - по долгу братской любви и благожеланію. Соответственно сему, и міры для воспитанія въ народ'є сознанія пагубности пьянства и р'єшимости ко вступленію въ общества трезвости должны быть только нравственныя, вліяющія на направленіе и укръпление воли. Такими мърами и притомъ самыми дъйствительными со стороны приходскихъ священниковъ могуть и должны быть: живой примъръ собственной трезвой жизни, какъ и прочихъ членовъ причта, который дъйствуетъ на умъ и сердце убъдательпъе всякаго самаго красноръчиваго слова: неустанное разъяснение народу вреда пьянства и пользы воздержанія, съ призывомъ ко вступленію въ общества трезвости съ церковной кенедры, на вибослужебныхъ собъсодованіяхъ, которыя обязательно должны быть ведены въ воскресные и праздничные дни въ послъ-объденное время, съ цълью отвлеченія народа ота мъстъ иьянства и праздничнаго разгула, и на частныхъ бестдахъ при всякихъ убобныхъ случаяхъ; простыя и вразумительныя отеческія бесёды съ дётьми по обязанности законоучителей въ церковно-приходскихъ и

другихъ народныхъ школахъ, направленныя къ воспитанію въ подрастающемъ поколѣніи, а чрезъ него и въ семействахъ и обществахъ, живого и яснаго сознанія вреда пьянства и пользы трезвости: исповёдь во дни Великаго Паста, когда по важности момента душа и закоренълаго въ своихъ навыкахъ гръшника приходитъ въ чувство раскаянія и бываеть бол'ве воспріимчива къ пастырскимъ вліяніямь до р'вшительнаго пореворота въ направленіи жизни, - и возможно большее безплатное распространение въ народъ пріобрътаемыхъ на благотворительскія или церковныя средства книжекъ, брошюръ и листковъ съ наглядными прим'трами встхъ гибельныхъ въ нравственномъ и матеріальномъ отношеній последствій пьянства. На прочихъ членахъ общества трезвости лежить нравственный долгъ быть искренними и единодушными споспѣшниками приходскимъ священникамъ въ меропріятіяхъ ихъ по искорененію пьянства и привлеченію въ общества новыхъ членовъ собственнымъ примъромъ строгаго воздержанія отъ спиртныхъ напитковъ, кроткими и дружескими при всякихъ удобныхъ случаяхъ увъщаніями лицъ, предающихся пьянству, къ оставлению этой пагубной страсти, употребленіемъ міръ къ трезвленію ихъ, пріисканіемъ для нихъ соотвътственныхъ работъ, раздачею народу книжекъ, брошюрь и листковъ, направленныхъ противъ пьянства, и чтеніемъ ихъ въ частныхъ домашнихъ собраніяхъ, если они грамотные, особенно во дни воскресные и праздничные. Обществамъ трезвости въ осуществлении ихъ задачъ содъйствуеть церковно-приходскія попечительства тьми же мърами, а также и матеріальными средствами въ нотребныхъ случаяхъ на снабжение, напримъръ, лицъ, оставившихъ нетрезвый образъ жизни, по испытаніи искренности ихъ намфренія, необходимою одеждою, обувью, безъ

которыхъ они не могутъ приступить къ трудовымъ занятіямъ, на пріобрътеніе для безплатной раздачи народу книжекъ, брошюръ и листковъ, направленныхъ противъ пьянства и т. под., при семъ желательно, чтобы въ члены церковноприходскихъ попечительствъ избирались лица трезвыя и способныя вліять и на другихъ въ томъ же направленіи. Въ случав заявленнаго извъстнымъ лицомъ желанія вступить въ общество трезвости, приходские священники испытываютъ искренность и твердость его намфренія, - всего благонадежнъе на исповъди, чтобы съ основательностію убъдиться, можетъ ли быть принято данное лицо въ составъ членовъ общества, безъ опасенія за честь и достоинство сего последняго, и если не усмотрится къ тому препятствій, то оно на исповъди же, безъ всякой особой обрядности, даетъ простое устное объщание воздерживаться отъ спиртныхъ напитковъ, и имя его заносится въ «книгу трезвости», хранимую въ церкви, въ разрядъ лицъ, давшихъ обътъ воздержанія на тотъ или другой срокъ, который долженъ быть не менъе года. Объщание налагаетъ на лицо, давшее его, нравственный долгъ къ точному исполнению его и тъмъ укръплять волю въ принятомъ направлении, а запись въ книгу дастъ возможность къ дальнъйшему пастырскому наблюденію за нимъ и руководительству. Для испрашиванія Божія благословенія и помощи въ принятомъ намъреніи, при вступленіи вь общество новаго члена, по благочестивому христіанскому обычаю, служится молебенъ Спасителю или Божіей Матери или святому, покровительству котораго общество посвящается, съ цълованіемъ иконы и, если дозволяють средства, дается ему въ благословеніе икона того святого, которому служится молебенъ съ соотвътственною надписью. Служение молебна, при низведеніи Божія благословенія и помощи, немощная врачующей, сообщая акту вступленія въ общество новаго члена характеръ священнаго торжества, воодушевляеть его къ исполненію нам'вченнаго діла, какъ подвига христіанскаго благочестія, и вм'єст'є съ т'ємъ своею религіозною обрядностію располагаеть и другихь къ подражанію, а данная въ благословение икона служитъ всегдашнимъ напоминаніемъ ему о принятомъ на себя подвигъ и данномъ объщании. По вступлении въ общество трезвости новый членъ его дълается предметомъ особаго наблюденія и руководства со стороны приходскаго священника и нравственной поддержки со стороны прочихъ членовъ общества въ осуществленіи нам'вченной имъ ціли, а равно и самъ обязывается къ тому же по отношенію къ своимъ собратамъ и къ привлеченію въ общество другихъ возможными для него мърами. По истечении опредъленнаго срока воздержанія отъ спиртныхъ напитковъ, срокъ этотъ, по желанію, возобновляется простою отм'єткою въ «книг'є трезвости», при чемъ всѣ усилія приходскаго священника, при взаимодъйствіи прочихъ членовъ, направляются къ тому, чтобы срочнымъ воздержаніемъ отъ спиртныхъ напитковъ воспитать и укрупить ихъ въ принятомъ направленіи на всю жизнь. Въ случат нарушенія членомъ обшества своего объщанія ранье намыченнаго имь срока, онъ, по снисхожденію къ немощной его совъсти, обличается и увъщевается приходскимъ священникомъ наединъ; при безуспъшности этой мъры, увъщевается въ собраніи членовъ общества; если и эта міра останется недійствительною, исключается изъ общества трезвости, съ отобраніемъ отъ него иконы, если она дана была ему въ благословеніе, при вступленіи въ общество: тімъ не меніве и по исключении изъ общества, члены общества не оставляють его безъ своихъ дружескихъ совътовъ и увъщаній съ цёлью его нравственнаго исправленія. Собранія членовъ общества созываются, по распоряженію приходскаго священника, періодически, или по мъръ надобности, происходять подъ председательствомъ его, какъ нравственнаго руководителя и духовнаго отца, и имбють своимъ предметомъ взаимный обмѣнъ членовъ мыслями и наблюденіями по вопросамъ ихъ жизни и дъятельности, какъ членовъ общества, братское увъщание и вразумление членовъ, нарушающихъ правила трезвости, изысканіе м'єръ для дальнъйшей и болъе успъшной ихъ дъятельности въ предълахъ ихъ правъ и т. под. и о предметахъ занятій и принятыхъ решеніяхъ собраній пишутся журналы за подписью священника и прочихъ грамотныхъ членовъ. О времени открытія и закрытія обществъ трезвости доносится Епархіальному Начальству къ св'єд'єнію. На семъ журналъ резолюція Его Преосвященства послъдовала таковая: «Исполнить».

## СПИСОКЪ

получаеть дво представления пособы стр. деанилов.

свободнымъ священно-церковно-служительскимъ мѣстамъ по Тамбовской епархіи.

#### Священническія мъста.

- 1) При цервви с. Свищевки, Кирсановскаго уъзда, свободно съ 7 августа; причта по штату положено: священникъ и псаломщикъ, земли 28 дес., д. м. п. 776; причтъ получаетъ 400 р. ежегоднаго пособія отъ казны.
- 2) При церкви с. Старой Потьмы, Спасскаго у., свободно съ 11 августа; причта по штату положено свящ. и псаломщ., земли 31<sup>1</sup>/2 дес., д. м. п. 610, причть полу-

чаеть 400 р. ежегоднаго пособія отъ казны, дома для причта общественные.

- 3) При церкви с. Чермныхъ, Темников у., свободно съ 11 августа; причта по штату положено: два священника, діажонъ и два псаломщика; земли 46 дес; д. м. п. 2201. причтъ получаетъ 1250 р. ежегоднаго пособія отъ казны,
- 4) При церкви с. Саюкина, Тамбовскаго у., свободно съ 13 августа; причта по штату положено: два священ., діаконъ и два псаломщ., земли 66 дес., д. м. п. 3003.
- 5) При церкви с. Чубарова, Елатомскаго у., свободно съ 18-го августа; причта по штату положено: священникъ, діаконъ и псаломщикъ; земли 36 десятинъ; д. м. п. 1205.

#### роног наробичени Діаконскія міста.

- 1) При церкви с. Нижней Масоловки, Усманскаго у., свободно съ 9 августа; причта по штату положено: свящ., діаконъ и псаломщ., земли 33 дес., д. м. п. 1081, причтъ получаетъ 550 руб. ежегоднаго пособія отъ казны.
- 2) При церкви с. Новаго Грязного, Моршанскаго у., свободно съ 12 августа; причта по штату положено: священникъ, діаконъ и псаломщикъ, земли 33 дес., д. м. п. 1063, причтъ получаетъ 550 руб. ежегоднаго пособія отъ казны.
- 3) При церкви с. Питерскаго, Моршанскаго у,, свободно съ 8 августа; причта по штату положено: священникъ, діаконъ и псаломщ.; земли 91 дес., д. м. п. 1138.
- 4) При церкви с. Верхней Байгоры, Усманскаго у., свободно съ 13 августа; пичта по штату положено: священникъ, діаконъ и псаломщикъ; земли 33 дес., д. м. п. 2104.
- 5) При церкви с. Крюковки, Козловскаго у., сво-

бодно съ 16 августа; причта по штату положено: свясвященникъ, діаконъ и псаломщикъ, земли 35 дес., д. м. п. 1306; причтъ получаетъ 550 рублей ежегоднаго пособія отъ казны.

# Псаломщическія міста.

- 1) При церкви с. Сухотина и Тамбовскаго Сухотинскаго монастыря, свободно съ 1 августа; причта по штату положено: два свящ. и два псаломщ. въ санъ діакона; вемли 63 дес., д. м. п. 576.
- 2) При церкви с. Серпового, Моршанскаго у., свободно съ 3 августа; причта по штату положено: два свящ., діак. и два псаломщ.; земли 79 дес., д. м. п. 1864.
- 3) При церкви с. Токаревки, Тамбовскаго у., свободно съ 9 августа; причта по штату положено: свящ., діаконъ и псаломщикъ; земли нътъ, д. м. п. 2232.
- 4) При церкви с. Стараго Кадома, Темниковскаго у., свободно съ 10 августа; причта по штату положено: свящ., и псаломщ., земли 37 дес., д. м. п. 822, причтъ получаетъ 400 руб. ежегоднаго пособія отъ казны.
- 5) При церкви с. Дмитріева Усада, Спасскаго у., свободно съ 10 августа; причта по штату положено: свящ., діак. и псаломщ., земли 64 дес., д. м. п. 1307; причть получаеть 550 рублей ежегоднаго пособія оть казны.
- 6) При церкви с. Незнановки, Тамбовскаго у., свободно съ 10 августа; причта по штату положено: свящ., діак. и псаломщ., земли 32 дес., д. м. п. 1648.
- 7) При церкви с. Верхней Матренки, Усманскаго у., свободно съ 12 августа; причта по штату положено: священникъ, діаконъ и два псаломщика, земли 33 десятины; д. м. п. 2004. (Сектантскій приходъ).

- 8) При церкви с. Пошатова, Темниковскаго уѣзда, свободно съ 20 августа; причта по штату положено: священникъ и псаломщикъ; земли 44 десятины, д. м. п. 882. причтъ получаетъ 400 рублей ежегоднаго пособія отъ казны;
- 9) При церкви с. Коршуновской слободы, Моршанскаго у., свободно съ 19 августа; прачта по штату положено: священникъ и псаломщикъ, земли 35 дес., д. м. п. 716.

### РАСПИСАНІЕ

экзаменовъ и переэкзаменовокъ въ Тамбовской Духовной Семинаріи въ сентябрѣ 1910 г.

Сентябрь. Догматич., Нрав. и Ос- Литература и Словесновное Богословіе во ность во всёхъ классахъ всёхъ кл. и отдёле- и отдёленіяхъ. ніяхъ.

- Философія, Психологія, Нѣмецкій и Француз-Логика во всѣхъ кл. и скій яз. во всѣхъ кл. отдѣленіяхъ. и отдѣленіяхъ.
- - 20 { Священное Писаніе во всѣхъ классахъ и отделеніяхъ.
  - 21 { Письменныя упражненія во всёхъ классахъ и отдёленіяхъ.
  - 23 Расколъ и Облич. Бо- Латинскій языкъ. гословіе.
  - 25 { Церковная Исто- Физика и Математика. рія.

 $\{ \ \Gamma$ реческій языкъ.  $\Gamma$ ражданская Исторія (I, 1-3 кл.).

28 { Дидактика, Ме- Церковное пъніе.

29—30 Педагогическое Собраніе.

Ректоръ Семинаріи, Прот. І. Панормовъ.

Вр. исп. об. Секретаря Правленія ІІ. Новоспасскій.

## Отъ Правленія Тамбовской Духовной Семинаріи.

Правленіе Семинаріи доводить до свѣдѣнія воспитанниковъ Семинаріи и ихъ родителей, что прошенія о пріємѣ на казенное содержаніе, о назначеніи стипендій и пособій, а равно объ освобожденіи отъ платы за право обученія иносословныхъ воспитанниковъ должны быть поданы на имя Ректора Семинаріи—на 1-ое полугодіе 1910—11 года не позже 1 сентября сего года. Къ прошеніямъ должны быть приложены удостовѣренія о семейномъ и матеріальномъ положеніи.

Вмѣстѣ съ подачею прошеній о принятіи на казенное содержаніе непремѣнно должны быть сдѣланы установленные взносы въ Правленіе Семинаріи по 25 руб. за полугодіе съ каждаго изъ воспитанниковъ, родители которыхъ состоятъ на службѣ. Отъ подачи прошеній освобождаются казеннокоштные воспитанники-сироты, кром'є вновь поступающихъ, отъ которыхъ также требуется подача прошеній.

Ректоръ Семинаріи, Протоіерей І. Панормовъ.

Вр. и. об. Секретаря Правленія П. Новоспасскій.

PACHUCAHIE

Оть Правленія Тамбовской Духовной

The second secon

танниковъ Семинарін и ихъ родителей, что прошенія о

СОДЕРЖАНІЕ. Часть оффиціальная. І. Указъ Его Императорскаго Величества, на имя Его Преосвященства, Преосвященнъйшаго Кирилла. ІІ. Епархіальныя распоряженія и извъстія. ІІІ. Отъ Тамбовской Духовной Консисторіи. ІV. Списокъ свободнымъ священно-церковно-служительскимъ мъстамъ по Тамбовской епархіи. V. Расписаніе экзаменовъ и переэкзаменовокъ въ Тамбовской Духовной Семинаріи въ сентябръ 1910 года. VI. Отъ Правленія Тамбовской Духовной Семинаріи.

Редакторъ, Секретарь Консисторіи А. Андріевскій.

Цензоръ, Протоіерей Петръ Успенскій.



# № 35 ЧАСТЬ НЕОФФИЦІАЛЬНАЯ 1910 г.

### Евангеліе отъ Матеея.

(Продолженіе).

#### ГЛАВА 21.

Торжественный входъ Господа въ Герусалимъ (1—11). Изгнаніе торжниковъ изъ храма (12—17). Изсушеніе смоковницы (18—22). Вопросъ первосвященниковъ и старъйщинъ, какою властію Господь распоряжается въ храмъ, и отвътъ Господа (23—27). Притча о двухъ сынахъ (28—32). Притча о злыхъ виноградаряхъ (33—46).

Ст. I—II. Когда Господь приблизился въ Іерусалиму и пришелъ въ Внефагію въ горъ Елеонской, то послаль двухъ учековъ и сказалъ: пойдите въ селеніе, воторое прямо передъ вами;
тотчасъ найдете ослицу привязанную и молодаго осла съ нею;
отвязавши приведите ко мнф; если кто скажетъ вамъ что нибудь,
отвъчайте, что они надобны Господу, и тотчасъ пошлетъ ихъ

(1—3). Все сіе было, да сбудется реченное чрезъ пророка: скажите дщери Сіоновой, се, Царь твой грядеть къ тебъ кроткій, сидя на ослицъ и молодомъ ослъ, сынъ подъяремной (4—5). Ученики пошли и поступили такъ, какъ повельть имъ Господь: привели ослицу и молодаго осла и положили на нихъ одежды свои, и Онъ сълъ поверхъ ихъ (6—7). Многіе изъ народа постилали свои одежды по дорогъ, а другіе ръзали вътви съ деревъ и постилали по дорогъ. Народъ же, предшествовавшій, и сопровождавшій, восклицаль: осанна Сыну Давидову, благословенг ирядый во имя Господне, осанна въ вышнихъ (8—9). Когда Господь вошель въ Герусалимъ, весь городъ пришель въ движеніе и спрашиваль: кто Сей Народъ говорилъ: Сей есть Іисусъ, Пророкъ изъ Назарета Галилейскаго (10—11).

1—3. Ев. Матоей, равно какъ евангелисты Маркъ и Лука представляютъ путешествіе Господа отъ Герихона въ Герусалинъ непрерывнымъ (Ме. 20, 29; 21, 1. Ср. Мрх. 10, 46; 11, 1; Лк. 19, 1. 28—29). Изъ Евангелія Іоанна мы видимъ, что на пути въ Герусалимъ Господь остановился за 6 дней до Пасхи въ Виеаніи, гдъ приготовлена была Ему вечеря, на которой Марія, сестра Лазаря, помазала ноги Господа муромъ. На слъдующій день послъ сего, именно въ воскресеніе, Господь вышелъ изъ Виеаніи. Въ этотъ день и послъдовалъ торжествованный входъ Господа въ Герусалимъ (Гоан. 12, 1—3. 12—15).

Торжественный входъ Господа въ Іерусалимъ быль началомъ величайшихъ событій въ жизни Господа, въ дълъ Его мессіанскаго служенія. Поэтому Церковь восивнаетъ: нинть міру завтить новый заетщается (6-ая пъснь капона въ недълю Ваій). 1) Входъ Госпола въ Іерусалимъ былъ торжественнымъ объявленіемъ всему народу, что Онъ—обътованный Мессія, Царь Израилевъ.

<sup>1)</sup> Кохомскій. Объясненіе важивищихъ м'ясть четверо-евангелія. Вып. 2. Кіевъ. 1892 г. Стр. 2.

До сихъ поръ Господь такъ торжественно не являлъ Себя народу, даже запрещаль называть Его Мессіею, чтобы не возбуждать ложныхъ политическихъ ожиданій въ народъ. Теперь опасности политическихъ волненій не было, ибо немного уже дней оставалось до Его крестной смерти: крестъ Его полагаль конецъ всемъ замысламъ. - Знаменателенъ день, избранный Господомъ для торжественнаго вшествія въ Іерусалимъ. Въ сей день (10 Нисана) каждая семья еврейская по закону должна была избрать агица для пасхальной жертвы (Исх. 12, 3). И Інсусь Христось, послъ Своего входа въ Іерусалимъ, остальные дни до Своей смерти обращался въ народъ, какъ жертва, обреченная на закланіе; дни сіи проведены были и Имъ Самимъ и врагами Его именно въ приготовленія къ Его смерти. 2) Православная церковь называеть входъ Господень въ Іерусалимъ шествіемъ Христа "на вольную страсть" 3), т. е. смотрить на него какь на начало страстей Христовыхъ.

Изъ Евангелія Іоанна видно, что торжественное шествіе Господа въ Іерусалинъ было по удаленіи изъ Висаніи. Слёдовательно подъ

<sup>2)</sup> Инновентій Архіен. Херсонсв. и Таврич. Посл'ядніе дни земной жизни Господа нашего І. Христа. СПБ. 1872 г. Стр. 62.

<sup>3)</sup> См. молитву на освящение вербъ въ недѣлю Ваій.—Торжественный входъ Господа въ Герусалимъ былъ вмѣстѣ съ тѣмъ шествіемъ на жертву, ибо по Божественному опредѣленію путь къ царскому престому лежалъ черезъ крестъ. "Добрый и вѣрный пастырь грядетъ положеть добровольно жизнь Свою за овецъ Своихъ,—грядетъ Богъ на діавола, не съ открытымъ могуществомъ, но въ немощной плоти,—грядетъ Царь на мучителя не съ сялою Вседержителя, не съ премудростію, но съ мнимымъ буйствомъ креста, дабы посредствомъ его исторгнуть добычу у змія, мудраго на зло". (Св. Менодій, Еп. Патарскій. Христ. Чтен. 1837 г. ч. 2. Стр. 22. Матвѣевскій. Евангельская Исторія о Богѣ Словѣ Сынѣ Вожіемъ. СПВ. 1890. Стр. 552).

селеніемъ, въ которое Господь послаль двухъ учениковъ, нужно разумъть не Внеанію, а Внефагію, Синоптическія Евангелія умалчивають о вечери въ Висаніи, потому свангелисты Маркъ и Лука и выражаются обще: "когда приблизились къ Виофагін и Виоаніи, Іисусъ посылаетъ двухъ учениковъ" (Мрк. 11. 1 ср. Лв. 19, 29). Ев. Матеей, не упоминая о Висаніи, говорить только о Висфагіи и твиъ ясно даетъ понять, что Господь послалъ ученикомъ именно въ Виофагію, лежавшую на пути въ Герусалиму. — Виофагія значить домъ фиговыхъ деревъ, домъ смоквъ; тамъ было много фиговыхъ деревъ. Следовъ этого селенія въ настоящее время нътъ: въ священныхъ книгахъ Ветхаго Завъта о немъ не упоминается. Упоминается очо въ Талмудъ. 4) Виефагія и Вифанія лежали на восточномъ склонъ горы Елеонской 5), на западномъ же склонъ ея былъ извъстный Геосиманскій садъ. Изъ Висаніи дві дороги въ Ісрусалима: дальній путь, огибавшій гору съ юга, и ближайшій презъ вершину горы. Последній путь трудный, утомительный. - І. Христось возсель на осла въ знакъ того, что Онъ-Царь мира. Съдъніе на ослъ или муль на востокъ было эмблемой мира, 6) съдъніе на конъ-эмблемой войны ). Въ Палестинъ было мало коней, они употреблялись только для войны. - Въ безпрекословеомъ послушании хозяина и исполненіи имъ требованія учениковъ Златочств видить проявленіе Божественнаго всемогущества Господа. 8) Божественное всемогущество Господа подобно сему проявилось въ изгнаніи торжниковъ изъ храма, позже-при взятіи Господа въ Гефсичанскомъ саду.

<sup>4)</sup> Толковое Евангеліе—Еп. Михаила, Москва. 1870 г. Книга 1-ая. Стр., 375.

<sup>5)</sup> Орос том гласом—гора оливковыхъ, масличныхъ деревъ.

<sup>6)</sup> Когда Соломонъ вънчался на царство, ъхалъ на мулъ (3 Цар. 1, 33).

<sup>7)</sup> См. Притч. 21, 31.

<sup>8)</sup> Златоуств. Бетъда 65. Стр. 129.

когда слуги архієрейскіе и воины упали ниць отъ благоговъйнаго страха къ Іисусу назарею, добровольно отдающемуся въ руки враговъ (Іоан. 18, 4—5).

4 -5. Въ событіи торжественнаго входа Господа въ Герусалимъ Ев. Матеей указываетъ исполненіе пророчества Захаріи. Пророкъ Захарія предсказалъ пришествіе въ Герусалимъ царя кроткаго на ослицъ и молодомъ осленкъ (Зах. 9, 9). 9) Пророчество произнесено за 400 лътъ до Р. Х. Оно приводится евангелистомъ свободно, небуквально, съ удержаніемъ только главной мысли. Слова "скажите дщери Сіоновой" взяты изъ кн. пр. Исаіи (Исаіи 62, 11). 10) Сіонъ—одинъ изъ холмовъ, на которыхъ расположенъ былъ городъ Герусалимъ. На этомъ холмъ былъ собственно такъ называемый городъ Давидовъ, окруженный стънами. Здъсь стояла скинія, а въ послъдствіи построенъ храмъ, почему Сіонъ назывался святымъ. На восточномъ образномъ языкъ городъ

<sup>9)</sup> Вспох на осля и жеребя—сидя на осль и именю на молодомъ осль (сынъ подъяремной—Захар. 9, 9). (Keil. Commentar ueber das Evangelium des Matthaeus. Leipzig. 1877. S. 415). «Осля и жеребя понимай: на молодаго осла, осла (ονον) по природь, а жребя (πολων) по возрасту» Евфимій Зигабенъ. Толковое Евангеліе отъ Матеея. Кіевъ. 1886. Стр. 308).

<sup>10)</sup> У пр. Захаріи мы читаемъ: "ликуй отъ радости, дщерь Сіона, торжествуй, дщерь Герусалима". Предсказывая пришествіе въ Герусалимъ царя вроткаго, пророкъ созерцалъ уже совершенное Имъ дъло спасенія, устроенное Имъ царство Божіе, поэтому приглашаль духовный Израилъ радоваться, ликовать. Св. Евангелистъ созерцаетъ самый крестъ, которымъ Господь имълъ устроить спасеніе людей—страданія и смерть, на котерыя шествовалъ Христосъ, которыя ожидали Его въ Герусалимъ, и поэтому вмъсто приведенныхъ словъ пр. Захаріи, приглашающихъ къ радостри и ликованію, приводитъ мессіанскія же слова пр. Исвіи, приглашающія только объявить Израилю о пришествіи Христа: "скажите дщери Сіоновой".

часто назывался дщерію или дѣвою, когда хотѣли сказать о его красотѣ. Такъ какъ Іерусалимъ былъ священнымъ городомъ для всего еврейскаго народа, то подъ дщерію Сіона разумѣется всобще весь вѣрующій Израиль.

- 6—7. Ученики сдёлали такъ, какъ повелёлъ имъ Господь, привели ослицу и молодого осла, возложили на нихъ одежды. 11) Господь сёлъ на нихъ, т. е. поверхъ одеждъ. Изъ евангелій Марка и Луки видно, что Господь возсёдалъ на ослъ (Мрк. 11, 7; Лк. 19, 35). Ослица приведена была потому, что къ ней привыкъ осленокъ 12); нужно полагать, она слёдовала за осленокъ По объясненію Златоуста, 13) осленокъ изображалъ собою языческій народъ, ослица—іудейскій. Сёдёніе Господа на молодомъ ослё и слёдованіе ослицы знаменовало предызображеніе язычниковъ, вступленіе ихъ въ Церковь Христову, и то соревнованіе, которое вызвано будетъ среди іудеевъ обращеніемъ язычниковъ. Соревнованіе Израиля и спасеніе его, когда полнота язы ковъ войдетъ въ Царство Христово, предсказано св. ан. Павломъ въ посланіи къ Римлянамъ (Рим. 11, 25, 26).
- 8. Множество народа слъдовало за Господомъ и выражало свое благоговъйное уважение къ лицу Господа постиланиемъ одежды

<sup>11)</sup> Ризы, та циатта—верхнія одежды (въ видъ плаша накидки) (Keil, S. 415).

<sup>12)</sup> Commentaire d'Allioli, traduit par l'abbe' Gimarey (Жимарей). Paris. 1864. р. 413.— "Лува и Маркъ говорятъ
только о жеребенкъ, а Матоей объ ослицъ и жеребенкъ:
по они не противоръчатъ другъ другу, потому что, когда
повели осленка, за нимъ послъдовала и мать его (Бл.
Өеофилакто. Благовъстникъ. Евангеліе отъ Матоея. Казань. 1875 г. стр. 273).

<sup>13)</sup> Златоуств. Бесвда 65. Книга 3-ья, стр. 132—133. Бл. Іеронимъ. Четыре книги толкованій на Евангеліе отъ Матеея. Кіевъ. 1901 г. стр. 206.

по дорогѣ и бросаніемъ зеленыхъ вѣтвей. <sup>14</sup>) — Такъ нѣкогда встрѣчали въ Іерусалимѣ Александра Великаго и Царя Агриппу. <sup>15</sup>)

9. Со всъхъ сторонъ раздавались радостные влики: осанна сыну Давидову, благословень грядый во имя Господне, осанна въ вышнихъ. - Слова осанна, благословенъ грядый во имя Господне заимствованы изъ 117 псалма, мессіанскаго по содержанію (Пс. 117, 25-26). Пальмовыя вътви напомнили народу праздникъ кущей, а вмъстъ съ нимъ и 117 псаломъ, который обыкновенно пъли въ этотъ праздникъ и потому многіе знали его наизустъ. Въ псалив Христосъ изображается камнемъ, который отвергнуть быль строителями и который, однако, сталь во главу угла и быль дивнымь въ очахъ народа (Пс. 117, 22-23). Такъ и Іисусъ Христосъ; хотя отвергауть синедріономъ однако торжественно идетъ въ Герусалимъ, какъ Мессія-Царь. Вотъ почему изреченія 117 псалма стали переходить изъ устъ въ уста, со всвуъ сторонъ начали раздаваться радостныя восклицанія: осанна сыну Давидову, благословенг грядый во имя Господне, осанна въ вышнихъ! 16) Осанна—восклицаніе, выражающее радостный привътъ. Осанна сыну Давидову-т. е. привътствіе, слава и честь Царю-Мессін, Который по обътованію долженъ произойти отъ Давида. Влагословенг грядый во имя Господне, т. е. благословенъ Тотъ, Кто посланъ отъ Бога и дъйствуетъ Его силою: придти во имя Господне значить быть посланникомъ отъ Бога, дъйствовать Его силою: Осанна въ выш-

16) Инокентій. Стр. 51.

<sup>14) &</sup>quot;Постилали свои одежди" въ знакъ того, что принимали Інсуса, какъ Царя (4 Цар. 9, 13). Въъмви — хдадог, у ев. Марка (11, 8) отогвадес, у ев. Іоанна — та вага том фогмиом (Іоан. 12, 13).

<sup>15)</sup> Іосифъ Флавій. Іудейскія древности. Перев. съ греч. Генкеля въ двухъ томахъ. СПВ. 1900 г. кн. 15., гл. 8, §§ 4. 5. Кн. 16, гл. 2, § 1. Такъ іуден встръчали Симона вождя съ хваленіемъ и ваїями (1 Макк. 13, 51).

нихо--слава, благословение Ему отъ Того, Кто обитаетъ на небесахъ. 17) Слово осанна значитъ собственно "спаси". Если имъть въ виду это значение слова, то мысли и чувства народа можно такъ передать; спасение сыну Давидову, да спасетъ Его отъ враговъ Сущий на небесахъ и поможетъ Ему совершить наше спасение, наше избавление.—Народъ, радостно привътствовавшей, Мессію, ожидалъ отъ Него земнаго царства и политическаго избавления. 18)

10—11. Когда Господь торжественно вошелъ въ Іерусалимъ весь горооъ пришелъ въ волненіе. Многіе спращивали—кто сей? Народъ Галилейскій, сопровож завшій Господа, отвѣчалъ—это пророкъ изъ Назарета. 19).

Ставить Ставить вы ставить вы срамы, выгналь всёхы продающихы и покупающихы вы храмы, опрокинулы столы мёновщиковы и скамы продающихы голубей и сказалы имы: написано, домы мой домомы молитвы наречется, а вы сдёлали его вертеномы разбойниковы (12—13). Приступили кы Нему вы храмы слёные и хромые, и оны исцёлилы ихы. Первосвященники и книжники, видя чудеса, которыя Оны сотворилы, и дётей восклицающихы вы храмы—осанна сыну Давидову, вознегодовали и сказали Ему: слышашь—ли, что они говоряты? Господы отвётилы имы: развы вы никогда не читали—изы усты младенцевы и грудныхы дётей Ты устроилы хвалу? Оставивы ихы, Іисусы Христосы вышель воны изы города вы Виеванію и провель тамы ночь (14—17).

12—13. При входъ въ храмъ Господь возмущенъ былъ оскорбленіемъ святыни торговлей, приличной для рынковъ, база-

Allioli. p. 412. Βε ενιμημικε—εντοις υψιστοις разумвется δ ων—сущій. Τα υψιστα—небо (Ion. 31, 2).

<sup>18)</sup> Olshausen. Commentar, revidirt fon Ebrard S. 773.

<sup>19)</sup> Пророкъ — о профутус. Опредъленный членъ показываетъ, что разумъется тотъ Пророкъ, о которомъ предсказалъ Мессія (Второз. 18, 15).

ровъ, а не для святаго мъста. Являя святую ревность, Господь изгналъ торжниковъ изъ храма, опрокинулъ столы мъновщиковъ и скамън продающихъ голубей и напомнилъ всъмъ, что храмъ— мъсто молитвы, а не мъсто торговли, гдъ обычны обманъ, ложь воровстно и даже разбой. — Торговля происходила во дворъ языковъ. 20) Тамъ устроены были лавки, въ которыхъ продавалось

<sup>20)</sup> Соломоновъ храмъ былъ разрушенъ вийстй съ Герусалимомъ халдеями при Навухолоносоръ (оволо 584 г. до Р. Х.). Второй хранъ былъ устроенъ по возвращении іудеевъ изъ 70 лътвяго плъна, при Зоровавелъ. Онъ устроенъ былъ съ меньшимъ великольніемъ: старики, помнившіе первый храмъ, взирая на второй, проливали слезы (1 Ездр. 3, 12). Второй храмъ былъ возобновленъ и украшенъ Иродомъ Великимъ (украшение храма продолжалось 46 лътъ - Іоан. 2, 20). Храмомъ и храмовыми пристройками была занята вся гора Моріа. Ее потребовалось даже распространить искуственными насыпями, каменными и земляными постройками, основаніе которыхъ находилось въ окружавшихъ гору долинахъ.— Мъсто, занятое Іерусалимскихъ храмомъ и его пристройками, представляло четвероугольную илощадь около 3 верстъ въ окружности. Она обнесена была высокою стеною; чрезъ нее вели 8 воротъ (со всъхъ четырехъ сторонъ), къ которымъ со внъ вели высокія лъстницы. Особенно великолъпны были восточныя ворота, которыя назывались красными (Двян. 3, 2). Съ внутренней стороны по всему протяжению ствиы на мраморныхъ столбахъ устроены были крытые ходы, галлеріи. Особенною красотою отличался извъстный Соломоновъ притворъ (крытая галлерея на восточной сторонъ храмовой площади, Іоан. 10, 23. Дъян. 5, 11). За внъшнею стъною храмовой площати возвышалась другая, внутренняя стіна, которая окружала самое зданіе храма. Пространство между витинею и внутреннею ствнами занималь цворь языковъ, куда могли входить язычники. У вороть второй ствны были прибиты дощечки съ надписями на еврейскомъ, греческомъ и латинскомъ языкахъ съ запрещениемъ входить за вторую ствну язычникамъ и нечистымъ подъ угрозою смерти. Между второю стиною и зданіемъ храма, отъ востока въ западу.

необходимое для жертвъ: животныя, ладанъ, масло, мука, вино. Върсятно, при этомъ торговали и предметами, не имъвшими отношенія къ богослуженію. — Въ Палестинъ употреблялись три рода монеть: римская, греческая и еврейская. По закону (Исх. 30, 11-16), іудей храмовую подать должень платить монетою еврейскою. Для размъна рямсмихъ и греческихъ монетъ на еврейскія и устроены были столы міновщиковь. Трапезы торжникомъ испроверже. Торжникомъ ходдовестых. Коддовата отъ ходдувот — мелкая монета. 21) По объяснению бл. Івронима, 22) греческое слово ходдовату происходить отъ ходдова - коливо, мелкіе плоды, какъ то - сръхи, горохъ, сушеный виноградъ. Колловистая ссужали неимущихъ деньгами и за это брали съ нихъ это коливо. Въ Евангеліи Іоанна мъновщики названы пиняжниками (Іоан. 2, 14). Греческое слово херматістаї происходить отъ херих -- мелкая монета. Пъняжники мъняли крупную монету на мельую. -- Во дворъ же языковъ были столы для продающихъ голубей, которые принадлежали въ числу жертвенныхъ животныхъ. - Совершая очещение храма, Господь напоминаетъ продав-

- мовотивоски. Оны общосния общин писоком

были расположены: дворъ женъ, дворъ Израильтянъ и дворъ священниковъ. Во дворъ женъ вели трое воротъ—съ востока, съвера и юга. На этотъ дворъ могли входить женщины.— Храмъ состоялъ изъ Святилища и Святого Святыхъ. Предъ зданіемъ храма, съ восточной стороны, былъ жертвенникъ.— Обшій видъ храма былъ великольпенъ, особенно съ горы Елеонской. Всъ зданія были необычайной бълизны, издали чужестранецъ могъ принять изъ за снъжную гору.— Второй храмъ былъ разрушенъ при Веспасіанъ. Ноліанъ отступникъ хотълъ возстановить его, но эта попытка, но свидътельству Альміана Маркеллина, была чудесно уничтожена. На мъстъ этого храма нынъ мечеть Омарова (См. Толковое Евангеліе Еп. Михаила. Стр. 381—383).

 <sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Keil, Commentar. S. 418. Oishausen. Commentar. S. 780.
 <sup>22</sup>) Бл. Іеронимъ. Четыре книги толкованій на Еванг. отъ Мато. Стр. 211.

цамъ слова пророковъ Исаіи и Іереміи: "домъ Мой домомъ молитвы наречется" (Исаіи 56, 7), а вы сдѣлали его вертепомъ разбойниковъ" (Іерем. 7, 11). <sup>23</sup>) Торговцевъ въ храмѣ Господь называетъ разбойниками. "Любостяжательность есть страсть разбойническая", объясняетъ бл. Өеофилактъ. <sup>24</sup>) Торговцы торговали въ храмѣ изъ корысти; такой же мотивъ и у разбойниковъ. <sup>25</sup>)

CERRERS BIO, POCHORE YRECERS HER TRANS DE DROESING TELT

<sup>23)</sup> Пророкъ Исаія предсказываетъ принятія язычнивовъ въ царство Божіе, когда храмъ будетъ мъстомъ молитвы для всъхъ народовъ. Отъ лица Бога пророкъ говоритъ: "домъ Мой назовется домомъ молитвы для всъхъ народовъ" — встомъ языкомъ (Ис. 56, 7). Ев. Матеей опустилъ слова — встомъ языкомъ, они приводятся Ев. Маркомъ (Мрк. 11, 17).

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Влаговъстникъ. Ч. 1. Стр. 276.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) При первомъ очищенім храма Інсусъ сказаль только: "дома Отца Мосго не двлайте домомъ торговли". Но теперь сдвлалось хуже. Вражда въ Нему съ того времени достигла ръшимости убить Его; поэтому Онъ говорить теперь, что домъ молитем они сделали вертепомъ разбойниковъ (Ците. Земная жизнь Господа Спасителя нашего Іисуса Христа. Перев. съ нъмець. Орды, Кіевъ. 1867 г. Стр. 422). Торговля въ храмъ могла быть соблазномъ въ особенности для язычниковъ (прозелитовъ). "Разсудительный грекъ или римлянинъ. пришедшій по влеченію сердца въ Іерусалимъ и храмъ Соломоновъ, долженъ былъ, вместо назиданія, терпеть здесь шумъ и всъ неудобства, какимъ подвергаются на торжищахъ! Удивительно ли, если онъ въ такомъ случав, вивсто благоговънія въ Богу Израилеву, невольно получаль худыя мысли о Его служении в служителяхъ? Такимъ то образомъ пресвятое имя Божіе хулимо было ради самаго Израиля во языцькъ" (Инновентій. Стр. 68-69). "Когда нъкоторые развратные люди занимають места священства, тогла они мечами своего нечестія убивають тамъ, гдв долженствовали оживлять ближнихъ посредничествомъ своей молитвы" (Св. Іригорій Двоесловъ. Беседы на Евангелія. СПБ. 1860 г. йн. 2. Бесъда 39. Стр. 303).

14—17. Господь исцілиль въ храмі многихъ сліпыхъ, хромыхъ. Даже діти увлечены были народнымъ восторгомъ и радостно восклицали: осанна сыну Давидову. Первосвященники и книжники крайне раздражены были такимъ поведеніемъ дітей и просили Господь запретить дітямъ выражать свой восторгъ. Словами 8-го псалма Господь говоратъ Своимъ врагамъ, что и уста неразумныхъ дітей безсознательно могутъ вітать славу Божію 26) Сказавъ это, Господь удалился изъ храма въ Висанію (гдіт жилъ воскрешенный Имъ другъ Его Лазарь съ сестрами Марсою и Маріей). 27)

(Продолжение будеть).

# Ученіе сектантовъ о церковной ісрархін.

Разборъ сентантскихъ возраженій.

(Окончаніе).

1. Останавливая, въ частности, свое вниманіе на іерархіи греко-россійской церкви, сектанты возражають, прежде всего, противъ ея трехчиннаго состава. Въ церкви апостольской, утверждають они, не было епископа, какъ сте-

<sup>27</sup>) Господь удалился въ Виеанію, такъ провель ночь, ибо Іерусалимъ, по случаю близости праздника Пасхи, быль переполненъ богомольцами (Allioli. p. 413).

<sup>26) &</sup>quot;Слышишь ли, что они говорять?" Вопросомъ своимъ первосвященники и книжники хотять сказать, что неприлично принимать хвалебные крики отъ неразумныхъ дѣтей и притомъ въ святомъ мѣстѣ. На вопросъ своихъ враговъ Господь отвѣчаетъ— "да" (т. е. слышу). Обвиненіе въ непристойности поведенія дѣтей и Самого Господа, внимающаго радостнымъ кликамъ ихъ, Господь, отражаетъ словами Писанія. Если Писаніе (Пс. 8, 3) даже лепетъ младенцевъ, грудныхъ дѣтей, называетъ хвалою, которую Богъ устролетъ къ прославленію Своего имени, то тѣмъ болѣе могутъ быть такъ названы радостные клики дѣтей, обращенные къ Тому, Кого Богъ послаль для спасенія народа (Кеіl. Commentar. S. 420).

пени, отличной отъ пресвитерской. Это, по ихъ мнѣнію, видно изъ того, что одни и тѣ-же лица въ Словѣ Божіемъ называются безразлично и епископами и пресвитерами (Дѣян. 20, 17 ср. ст. 28; Тит. 1, 5 ср. ст. 7).

Справедливо то, что въ Словъ Божіемъ одни и тъ-же лица называются иногда и епископами и пресвитерами. Объясняется это тъмъ, что въ первенствующей церкви слова-«еписконъ» и «пресвитеръ», номимо строго-опредъленнаго (техническаго) своего значенія, употреблялись еще (какъ и нынъ употребляются) и въ болъе широкомъобщемъ значеніи: епископъ-въ значеніи надзирателя, пресвитерь—въ значеніи старъйшаго члена общины. Въ этомъ смысль и «епископъ» могъ быть названъ пресвитеромъ, какъ старъйшій членъ христіанской общины въ изв. градъ, странъ или области, и «пресвитеръ» могъ быть названъ епископомъ, какъ блюститель ввъренной ему паствы. Напр., въ 5 главъ 1-го посл. Петра 1 (ст. 1) настыри стада Божія въ греч. текств называются пресвитерами (слав. — «старцы») а дъятельность ихъ рисуется какъ надзираніе (втисхото очтек) за ввъреннымъ имъ стадомъ (ст. 2). Но заключать отсюда къ тожеству самыхъ служеній еписконскаго и пресвитерскаго совершенно несправедливо. Въдь пресвитерами (слав. — старцами) называють себя и апостолы, напр., Петръ (1 посл. 5, 1: русское «сопастырь» = греческ. — соитрес Вотерос), Іоаннъ (2 Іоан. 1; 3 Іоан. 1). Можно — ли отсюда заключать, что въ первенствующей церкви не было и апостольства, какъ служенія, отличнаго отъ служенія пресвитерскаго? Очевидно, нътъ. Слово Божіе ясно и опредъленно говоритъ о служеніи апостольскомъ, какъ служеніи отличномъ отъ пресвитерскаго (Лук. 6, 13; Двян. 14, 23; 15 2. 4. 6. 22-23; Еф. 4, 11 (1 Кор. 12, 28 и мн. др.).Но то-же Слово Вожіе ясно

свидътельствуетъ и о томъ, что среди рукоположенныхъ апостолами лицъ были такіе, власть которыхъ простиралась на цёлыя области (1 Тит. 1, 5; 1 Тим. 1, 3), которымъ ввъренно было преимущественное наблюдение за чистотою христіанскаго ученія въ изв. области (2 Тим. 4, 2; Тит. 2, 15), которые имъли право рукопологать пресвитеровъ, судить ихъ и, сообразно достоинствамъ каждаго. награждать или обличать ихъ (Тит. 1, 5; Тим. 5, 22 ср 3, 1-15; 5, 17. 19-20). Ясно, что служение такихъ лицъ было иное, чъмъ служение пресвитерское. По словамъ ап. Павла, «меньшій благословляется большимъ» (Евр. 7, 7). Если такъ, то лица, имъвшіе право рукопологать пресвитеровъ и судить ихъ, проходили служеніе высшее служенія пресвитерскаго. Эти-то лица, получившіе отъ апостоловъ преимущественныя предъ пресвитерами права въ церкви, и носятъ название епископовъ въ тъсномъ (тъхническомъ) значении этого слова.

2. Прямое противоръчіе Слову Бажію видять сектанты и въ томъ обстоятельствъ, что въ греко-россійской церкви въ санъ епископа поставляются лица неженатые (монахи), тогда какъ, по слову Апостола, «епископъ долженъ быть одной жены мужъ» (Тим. 3, 2; Тит. 1, 6).

Указываемое сектантами противоръчіе, дъйствительно, было-бы, если-бы слова Апостола можно было понимать въ смыслѣ обязательнаго требованія, чтобы еписконы были женатые. Но такое пониманіе словъ Апостола было-бы несогласно съ собственнымъ его взглядомъ на брачное и безбрачное состояніе христіанъ. Признавая брачное состояніе какъ и безбрачное, даромъ Божіимъ (1 Кор. 7, 7,) и дѣломъ добрымъ (ст. 38), Апостолъ, однако, въ цѣляхъ безраздѣльнаго (безъ развлеченія) служенія Богу (ст. 35), отдаетъ предпочтеніе безбрачному состоянію предъ брач-

нымъ, ибо, говоритъ онъ, «неженатый заботится о Господнемъ, какъ угодить Господу, а женатый заботится о мірскомъ, какъ угодитъ женѣ» (ст. 32-33). При такомъ взглядѣ на брачное состояніе, совершенно непонятнымъ было-бы со стороны Апостола требованіе по отношенію къ епископамъ, т. е. — къ лицамъ, посвятившимъ себя на нарочимое служеніе Богу, обязательнаго брачнаго состоянія, т. е. — такого состоянія, которое, по словамъ самого-же апостола, наименье способствуетъ безраздъльному служенію Господу. Самъ ап. Павель быль дъвственникъ и выражаль пожеланіе, что-бы всѣ, «безбрачные и вдовицы» (христіане) оставались такими-же, какъ и онъ, т. е.-безбрачными-же (1 Кор. 7, 7-8). Въ виду такого пожеланія Апостола, нельзя и допустить, что онъ на однихъ только епископовъ почему-то налагаетъ иго обязательнаго брачнаго состоянія. Очевидно, слова Апостола, что епископъ долженъ быть мужемъ одной жены, имъютъ совсъмъ иной смыслъ, чъмъ какой навязывають имъ сектанты. Эти слова направлены противъ языческаго и отчасти іудейскаго многоженства и содержать въ себъ не требованіе, а позволеніе быть епискапамь и женатыми, но только не многоженцамъ и не второженцамъ. Дъло въ томъ, что среди молодого христіснскаго общества, воспитаннаго въ большинствъ съ юности въ языческихъ или іудейскихъ понятіяхъ и обычаяхъ, трудно было найти достаточное число достойныхъ лицъ, которые-бы рёшились подъять не легкое иго безбрачія, чтобы принять на себя епископское служение, въ виду этого то, по нуждъ тогдашняго времени, Апостолъ и требуетъ, чтобы ищущіе епископства были, по крайней мірь не многоженцы и не второженцы. Только съ теченіемъ времени, когда христіанскіе взгляды и понятія болье глубоко проникли въ сознаніе и жизнь общества, Церковь, въ лицѣ VI-го Всел. собора (пр. 12), нашла возможнымъ по отношенію къ епископамъ осуществить ножеланіе Апостола, чтобы «всѣ люди были, какъ и онъ», преслѣдуя при этомъ ту цѣль, что не женатый епископъ, согласно наставленію того-же Апостола, имѣетъ болѣе возможности всецѣло отдаться на служеніе Господу, чѣмъ женатый (1 Кор. 7, 32-33).

3. Видять сектанты несогласіе съ Словомъ Божіимъ и въ порядкъ избранія іерархическихъ лицъ, какой практикуется въ Правосл. русской церкви. Изъ Св. Писанія видно, говорять они, что въ избраніи на священныя степени, напр. діаконовъ (Дъян. 6, 5), принимало участіе общество върующихъ; между тъмъ въ Правосл. русск. церкви общество върующихъ такого участія не принимаетъ.

Относительно даннаго возраженія должно, прежде всего, замътить, что порядокъ избранія іерархическихъ лицъ не принадлежить къ числу тёхъ постоянныхъ и неизмённыхъ истинъ въры, о которыхъ Апостолъ сказалъ: «еслибы даже мы, или Ангелъ съ неба сталъ благовъствовать вамъ не то, что мы благовъствовали вамъ, да будетъ анаоема» (Гал. 1, 8). Это-вопросъ церковнаго благоустройства, относительно котораго тоть-же Апостоль даль только общее наставленіе, что-бы все здёсь было «благообразно и по чину» (1 Кор. 14, 40); самый-же чинъ и благообразіе предоставлено было выработать Церкви сообразно съ условіями и обстоятельствами ея исторической жизни, почему-съ измъненіемъ этихъ обстоятельствъ могъ измъняться и самый чинъ. Нельзя утверждать и того, чтобы даже въ въкъ апостольскій порядокъ избранія іерархическихъ лицъ былъ всегда одинъ и тотъ-же. Если о семи діаконахъ есть свидътельство, что они, по предложению апостоловъ избраны были обществомъ върующихъ, то относительно избра-

нія пресвитеровъ и епископовъ такого свидътельства нътъ Мало того, относительно епископовъ, напримъръ, въ Словъ Божіемъ встръчаются такія выраженія, которыя подаютъ мысль, что избраніе и назначеніе ихъ было діломъ особаго откровенія Божія и воли или желанія самихъ апостоловъ (1 Тим. 1, 3. 18 ср. 4, 14; Тит. 1, 5: я оставилъ тебя въ Критъ). Далъе нельзя утверждать и того, чтобы въ Правосл. русск. церкви было совершенно устранено участіе народа въ дёлё избранія іерархическихълицъ. Въ избраніи енископовъ оно проявляется тѣмъ, что лицо, избираемое на это служеніе, утверждается Государемъ, который въ данномъ случай является представителемъ и выразителемъ гласа народа. Выраженіемъ народнаго лоса при избраніи въ другія іерархическія степени служить свидътельство начальства, подъ въдъніемъ котораго обучалось или служило изв'єстное лицо. Наконець, въ уважительныхъ случаяхъ принимаются во вниманіе и исполняются ходатайства или просьбы тъхъ или другихъ обществъ о посвящении къ нимъ желаемаго ими лица на извъстную іерархическую степень. Здъсь, значить, уже явно участвуеть въ избраніи іерархическихъ лицъ и народъ.

4. Внѣшній видъ священно-служителей грекороссійской церкви, — ихъ одежда, длинные волосы, скуфьи, камилавки, клобуки и т. п—также служитъ предметомъ нареканія со стороны сектантовъ. Длинную одежду (рясы), по ихъ увѣренію, осудилъ Самъ Спаситель (Лук. 20, 46 ср. Ме 23, 5), а ращеніе волосъ, надѣваніе во время богослуженія скуфей, камилавокъ, клобуковъ и т. п.—стоитъ въ прямомъ противорѣчіи съ наставленіями ап. Павла (1 Кор. 11, 4. 14).

На всё эти и подобныя имъ возраженія весьма умёстотвътить словами покойнаго митроп. Московскаго Платона: «благочестіе къ платью не пришито и внутренняя души добродѣтель на волосахъ не виситъ» («Увѣщаніе во утвержденіе истины»). Какъ опасно по внѣшнему виду судить о внутреннихъ достоинствахъ человъка, видно уже изъ того, что фарисеи и книжники временъ Спасителя по наружности, подобно гробамъ окрашеннымъ, были красивы-казались людьми праведными, тогда какъ внутри исполнены были лицемърія и беззаконія (Мв. 23, 27-28). Особенно странно слышать подобнаго рода возраженія со стороны именно сектантовъ, любящихъ вообще утверждать о себъ, что они ратують за духъ, т. е.--за внутренній смысль христіанства и его требованій, тогда какъ въ приведенныхъ возраженіяхъ слышится одно слѣпое поклоненіе буквъ, которая, по излюбленному выраженію сектантовъ, убиваетъ, а не животворитъ.

Въ частности, въ Лук. 20, 46 и Ме. 23, 5 Спаси тель, какъ видно изъ хода Его рѣчи, осуждаетъ не длинныя одежды сами по себѣ, а ту гордость и славолюбіе, какія руководили книжниками и фарисеями въ употребленіи длинныхъ одѣяній. Они, по словамъ Спасителя, «все дѣлали, чтобы видѣли ихъ люди», эту-же цѣль преслѣдовали они и въ своей одеждѣ, желая и въ этомъ отношеніи отличаться отъ толпы. Стараясь показаться особенными ревнителями закона, они увеличивали «хранилища и воскрылія одеждъ своихъ». Подъ хранилищами разумѣются здѣсь не большіе карманы и не амбары или житницы, какъ утверждаютъ иногда сектанты, а кожанные ящички съ кусками пергамента и начертанными на немъ словами закона (Втор. 6, 5—8). Такіе ящички евреи, во исполненіе буквы закона, навязывали (и теперь

навязывають) во время молитвы на руку (лѣвую) и на лобъ. Равнымъ образомъ—и подъ «воскрыліями» разумѣются не широкіе рукава священнической рясы, а кисти изъ разноцвѣтныхъ шерстяныхъ нитокъ; эти кисти евреи должны были пришивать по краямъ одеждъ—для постояннаго напоминанія о законѣ Божіемъ (Числ. 15 37—41). Замѣтимъ, наконецъ, что длиная и широкая одежда, называемая милотью, была обыкновеннымъ верхнимъ одѣяніемъ у восточныхъ народовъ и сама по себѣ ничего небогоугоднаго, конечно, представлять не могла. Ее употребляли и святые мужи, какъ напр., пророки Илія и Елисей (4 Цар. 2, 8. 13).

Слова ап. Павла въ 1 Кор. 11, 4: «всякій мужъ, молящійся или пророчествующій съ покрытою головою, постыжаеть свою главу» — и 14 ст: «если мужъ растить волосы, то это безчестіе для него»—нельзя разсматривать, какъ общій и неизмінный законь для всіхь вірующихь. Выходя изъ мысли, что покрытія головы-одеждою-ли или длинными волосами-есть знакъ зависимостн или подчиненности, Апостолъ находить болье приличнымъ и сообразнымъ съ природою, что бы это покрытіе имъли на себъ женщины въ знакъ своей зависимости и подчиненности мужу; для мужа-же такое покрытіе неприлично, такъ какъ онъ есть «образъ и слава Божія» (ст. 7) и глава жены (Еф. 5, 23). Но дълая такое «предложеніе» (ст. 17), Апостолъ однако не настаиваеть на немъ, какъ на обязательномъ для встахъ законт, говоря: «если-бы кто захотълъ спорить, то мы не имъетъ такого обычая» (16 ст.).

Очевидно, Апостолъ допускалъ возможность измѣненія предлагаемаго имъ порядка,—находилъ возможнымъ, что и покрытіе головы и ращеніе волосъ могуть имѣть

и другой смыслъ. Въ Словъ Божіемъ, дъйствительно, есть указанія, что и покрытіе головы и ращеніе волось не всегда разсматривались, какъ безчестіе и какъ знакъ подчиненія или зависимости. Согласно повельнію Божію ветхозавътные первосвященники и священники во время богослуженія должны были возлагать на свои главы священныя одежды (кидаръ и повязки), - и это было не въ посрамленіе священнодъйствующимь, а «для славы и благольнія» (Исх. 28, 40; 29, 6 ср. Сирах. 45. 14; Прем. Сол. 18, 24). Не были, несомнънно, посрамлениемъ или безчестіємь и тѣ золотые вѣнцы, которые видѣль Тайнозритель на головахъ 24 старцевъ, предстоявшихъ престолу Божію (Апок. 4, 4 ср. ст. 10-11). \*) Равнымъ образомъ-не было безчестіемъ и то ращеніе волосъ, которое требовалось закономъ отъ ветхозавътныхъ назареевъ, т. е. - лицъ, посвятившихъ себя на чрезвычайное служеніе Богу (Числ. 6, 5—6 ср. Суд. 13, 5). Не можетъ безчестіемъ и для новозавътныхъ священнибыть оно ковъ, которые, подобно ветхозавътныхъ назгреямъ, отдъляются и посвящаются на особое, чрезвычайное служеніе Богу.

5. Очень любять сектанты указывать на личныя качества пастырей греко-россійской церкви, на ихъ недостатки и пороки. Отъ предполагаемаго нравственнаго недостоинства пастырей они дѣлають заключеніе къ безблагодатности совершаемыхъ такими пастырями священнодѣйствій и даже—къ несвятости Церкви, представителями которой они являются.

<sup>\*)</sup> Въ журналѣ "Баптистъ, за текущій годъ (№ 18) М. Д. старается доказать что клобуки появились въ гр. — рос. церкви въ позднѣйшее время и въ даказательство этого ссылается, между прочемъ, на "Дѣянія, Большого Моск собора 1666—67 года (пунктъ 47). По въ указываемомъ мѣстѣ рѣчь идетъ, не о клобукѣ вообще, а о бъломъ клобукѣ, каксвой ранѣе носили только новгеродскіе владыки, а подзнѣе — московскіе и другіе.

Нътъ сомнънія, что добродътельная жизнь имъетъ большое нравственно-практическое значение. Надобродътельный пастырь, «хранящій таинство, въры въ доброй совъсти» (1 Тим. 3, 9), можетъ привлекать и покорять себ' сердца пасомыхь, возбуждая въ нихъ соревнованіе на пути религіозно-нравственнаго преуспънія, настолько, наобороть, недобропорядочная жизнь пастыря можеть отталкивать отъ него пасомыхъ и служить для нихъ соблазномъ. А потому-къ нимъ, къ пастырямъ Церкви, въ особенности относится грозное прещеніе Спасителя: «кто соблазнить одного изъ малыхъ сихъ върующихъ въ меня, тому лучше было-бы, если-бы повъсили ему мельничный жерновъ на шею и потопили его въ глубинъ морской» (Мө. 18, 6). Имъ, пастырямъ Церкви, въ особенности должно помнить слова Апостола: «лучше не ъсть мяса, не пить вина и не дълать ничего такого, отъ чего братъ твой претыкается, или изнемогаетъ, или соблазняется» (Рим. 14, 21 ср.1 Кор. 8, 13).

Но справедливость требуетъ сказать, что обвиненія сектантовъ, направленныя противъ православнаго духовенства, въ общемъ преувеличены и, что особенно важно, несправедливо обобщены.

Въ пастыри Церкви поставляются не ангелы безплотные, а обыкновенные смертные люди, съ обыкновенными, общечеловъчезкими немощами и слабостями (1 Іоан. 1, 8; 2 Кор. 12, 5). Но послъднія еще не дълають пастыря недостойнымъ служителемъ Божіимъ. Апостоль Павелъ даетъ общее свидътельство о служителяхъ Новаго Завъта, что они «сокровище этого служенія носятъ въ глиняныхъ сосудахъ, чтобы преизбыточная сила была приписываема Богу, а не имъ» (2 Кор. 4, 7 ср. 1 Кор. 15 10). Нельзя даже не видъть особеннаго промышленія и милосердія Божія въ томъ обстоятельствъ, что пастырское служение ввъряется обыкновеннымъ смертнымъ людямъ. Пастыри, сами на себъ испытавшіе слабость и немощь человъческаго естества, могутъ быть болъе внимательными, попечительными и милосердными къ немощамъ пасомыхъ, чемъ существо неиспытавшее на себъ этихъ немощей. Первообразъ христіанскаго пастырства во Христъ, а Онъ, по слову ап. Павла, потому «и воспринялъ (естество) не отъ ангеловъ, Авраамова, что бы во всемъ уподобиться сѣмени братіямъ и быть милостивымъ и върнымъ первосвященникомъ предъ Богомъ, для умилостивленія за гръхи люкакъ Самъ Онъ претерпълъ, бывъ искушенъ, лей.—Ибо то можеть и искушаемымъ помочь» (Евр. 2, 16-18).

Нътъ сомнънія, что среди многочисленнаго духовенства русской церкви найдется не мало пастырей не съ общечеловъческими только немощами и слабостями, а съ пороками и недостатками, выходящими изъ ряда обыкновенныхъ слабостей. Но несправедливо поступаютъ сектанты, когда обобщають подобнаго рода явленія, т. е. когда пороки и недостатки отдъльныхъ лицъ переносятъ на все сословіе пастырей русской церкви. Среди 12-ти апостоловъ, избранныхъ Самимъ Господомъ, оказался одинъ недостойный, — тёмъ болёе можеть оказаться недостойныхъ среди десятковъ и даже сотенъ тысячъ пастырей церкви. Но какъ на основании одного Гуды несправедливо было-бы дълать заключение къ недостоинству всего сонма апостольскаго, такъ-же не менъе несправедливо на основании нъкоторыхъ (допустимъ даже-многихъ) недостойныхъ пастырей дёлать заключение къ недостоинсту всего пастрскаго сонма. Еще болъе несираведливо за личныя прегръщенія отдёльныхъ членовъ, хотя-бы и пастырей, обвинять всю Церковь, которая не одобряеть этихъ прегращеній, а напротивъ-осуждаетъ и наказываетъ ихъ.

Не менъе несправедливо заключение отъ личнаго недостоинства пастыря къ безблагодатности совершаемыхъ ими священнодъйствій. Источникъ сяятости Церкви-одинъ Христосъ. Онъ есть Одинъ всъхъ освящающій, всъ-же члены Церкви, не исключая и ея пастырей, только освя-2, 11). Какой-бы степени нравственнаго щаемые (Евр. совершенства ни достигъ пастырь церкви, онъ всегда самъ будеть нуждаться въ помощи освящающей благодати Божіей (Іоан. 15, 5) и если, при этомъ, чрезъ него пасомые получають освящение, то это освящение исходить не отъ личныхъ качествъ или достоинствъ пастыря, а отъ того дара благодати Божіей (священства), носителемъ котораго онъ удостоился быть (Еф. 3, 7 ср. 1 Кор. 15, 10, 2 Кор. 12, 9), чрезъ него освящаетъ върующихъ Самъ Христосъ. Хотя достойно проходящіе пастырское служеніе чрезъ то «приготовляють себ' высшую степень и великое дерзновение въ въръ во І. Христа» (1 Тим. 3, 13), однако самый даръ пастырства подается не для личнаго спасенія нодара, a для спасенія «послушающихъ сителей этого ихъ», «для созиданія Тъла Христова» (1 Тим. 4, 16; Ефес. 4, 11-12). Естественно, по этому, что этотъ даръ поставленъ Божественною премудростію въ наименьшую зависисимость отъ личныхъ качествъ его носителя, дабы совершенно безвинно не подвергать опасности спасенія пасомыхъ, находящихся подъ управленіемъ недостойнаго настыря. Христосъ Спаситель говоритъ, что многіе изъ тъхъ, которые при жизни были носитилями благодатныхъ даровъ-пророчества, чудотворенія-въ день суда услышатъ Божественный приговоръ: «Я никогда не зналъ вась-отойдите отъ Меня, дълающие беззаконие» (Мо. 7. 22-23). По свидътельству Іоанна Богослова, Каіафа, какъ первосвященникъ, не смотря на свое личное недостоинство, предсказалъ смерть Спасителя за родъ человъческій (Іоан. 11, 50-51). Ап. Павелъ находить должнымъ воздать подобающую честь и недостойному первосвященнику— Ананіи (Дѣян. 23, 4—5). Должно, наконець, замѣтитъ, что человѣкъ—ненадежный судья для поступковъ и нравственнаго достоинства другого человѣка. Какъ не сердцевѣдѣцъ, онъ не можетъ проникать въ сердечные мотивы и побужденія, вызывающія тѣ или другія дѣйствія судимаго, а между тѣмъ эти мотивы имѣютъ существенное значеніе въ опредѣленіи нравственнаго характера дѣянія разумно-свободныхъ существъ. Поэтому-то ап. Павелъ даетъ общее наставленіе, имѣющее ближайшее отношеніе именно къ дѣятельности служителей Христовыхъ: «Не судите никого прежде времени, пока не пріидетъ Господь, который и освѣтитъ сокрытое во мракѣ и обнаружитъ сердечныя намѣренія, и тогда каждому будетъ похвала отъ Бога» (1 Кор. 4, 5).

6. Изъ всѣхъ недостатковъ, наблюдаемыхъ сектантами въ православномъ духовенствѣ, они особенно любятъ указывать на корыстолюбіе. Этого болѣзнію, по ихъ с ловамъ, заражено едвали-ли не все духовное сословіе. Оно, говорятъ сектанты, и самую благодать сдѣлали предметомъ торговли, вопреки завѣщанію Спасителя: «даромъ получили, даромъ давайте» (Ме. 10, 8). Всѣ мѣста Св. Писанія, говорящія о пастыряхъ нерадивыхъ и корыстолюбивыхъ, сектанты такъ или иначе стараются изъяснять въ приложеніи къ пастырямъ русской церкви. Въ особенности-же они любятъ указывать на Мих. 3 гл.; Іез. 34, 1—10; Ме. 23, 14; 1 Петр. 5, 2—3.

Все сказанное выше—по поводу недостатковъ и пороковъ въ православномъ духовенствѣ вообще—имѣетъ полное приложеніе и къ данному обвиненію. Здѣсь-же замѣтимъ—въ частности, что главнымъ источникомъ огульнаго обвиненія православнаго духовенства въ корыстолюбіи служитъ тотъ способъ матеріальнаго обезпеченія священно и церковно-служителей, какой практикуется въ

русской церкви. Разумѣемъ доброхотное даяніе пасомыхъ за совершаемыя для нихъ требы и священно-дъйствія. Русскому крестьянину, при его матеріальной малообезпеченности, иногда и малая лепта, удбляемая имъ пастырю за его труды, кажется тяжелою и непосильною. Это имъетъ особенное значение при условии ненормальныхъ отношеній между пастыремъ и пасомыми, —при недостаткъ между ними взаимнаго дов'трія и любви, при религіозной холодности пасомыхъ, - когда религіозныя потребности уже не ощущаются ими такъ живо, что удовлетвореніе ихъ вызывало-бы чувство глубокой благодарности къ лицу, давшему это удовлетвореніе. Внѣ-же этихъ ненормальныхъ условій, разсматриваемое само по себѣ и съ точки зрънія Слова Божія, доброхотное даяніе пасомыхъ пастырямъ представляется вполнъ законнымъ и справедливымъ. Это даяніе не есть плата за дары Св. Духа, какъ утверждають сектанты, а благодарность пастырю за труды, какіе онъ несеть при удовлетвореніи духовнымъ потребностямъ своихъ посомыхъ. Необходимость-же такой благодарственной оплаты объясняется тымь, что отдавшійся всеціло святому ділу пасенія порученнаго ему стада, не имбетъ ни времени, ни силъ инымъ путемъ снискивать средства для содержанія себя и своей семьи. Съ другой стороны, пастырь, отдавшійся мірскимъ заботамъ о своемъ матеріальномъ обезпеченіи, волей-неволей небрежеть о духовныхъ интересахъ порученнаго ему стада. Ап. Павелъ уподобляетъ пастыря церкви «доброму воину Iис. Христа» и при этомъ разъясняетъ, что «никакой воинъ, чтобы угодить военачальнику, не связываетъ себя дълами житейскими и не служить на своемъ содержаніи» (2 Тим. 2, 3—4 сн. 1 Кор. 9. 7). Откуда-же «воинъ Христовъ» долженъ брать это содержаніе? «На-

ставляемый словомъ, отвъчаетъ Апостолъ, дълись всякимъ добромъ съ наставлящимъ» (Гал. 6, 6 ср. Рим. 15, 27), ибо «если мы (проповъдники Евангелія) посъяли въ васъ духовное, велико-ли то, если пожнемъ у васъ тълесное» (1 Кор. 9, 11). Свою мысль Апостолъ подтверждаетъ ссылкою на ветхо-завътный законъ и на повельние Спасителя Какъ въ Ветхомъ Завътъ «священно-дъйствующие питались отъ святилища, и служащіе жертвеннику брали долю отъ жертвенника: такъ и Господь повелълъ проповъдующимъ Евангеліе жить отъ благов вствованія» (1 Кор. 9, 13—14 ср. Мө. 10, 9—11). Самъ ап. Павелъ, если не находилъ иногда возможнымъ, въ цъляхъ большаго успъха Евангельской пропов'тди, пользоваться содержаніемъ для своего служенія отъ однихъ церквей (напр. - кориноской), то съ благодарностію принималь приношенія отъ другихъ церквей, — принималь ихъ, какъ «благовонное куреніе, жертву пріятную, благоугодную Богу» (2 Кор. 11, 8—9; 12, 14—18; Филип. 4, 15—18).

Къ чести нашего сектанства должно сказать, что оно, по крайней мъръ, въ лицъ новъйшихъ сектъ сознается въ законности матеріальнаго обезпеченія пастырей со стороны пасомыхъ. Въ «Въроученіи» Косяковскихъ штундистовъ говорится: «Желательно, чтобы онъ (старецъ или учитель) исключительно поствятилъ себя занятію своего духовнаго (?) званія. А въ случав если этого пожелаетъ община, она, согласно Божіимъ повъленіямъ, обязана дать ему пристойное, соразмърно съ ея средствами, содержаніе.» (Чл. 10).

Что касается мѣстъ Св. Писанія, на которыя любять ссылаться сектанты въ укореніе духовенства русской церкви, то всѣ они скорѣе говорять противъ сектантовъ, чѣмъ въ ихъ пользу.

Въ 3 гл. кн. пр. Михея и 34 гл. (1-10 ст.) кн. пр. *Гезекиля* содержится обличение на пастырей дома Израилева, которые своимъ нерадъніемъ и ненасытнымъ корыстолюбіемъ довели Іерусалимъ до запуствнія, а порученныхъ имъ овецъ до разсъянія по всему лицу земли (Мих. 3, 12; Іез. 34 6). Этихъ пастырей Господь накажетъ отнятіемъ у нихъ порученнаго имъ стада (Іез. ст. 10), а разсѣянныхъ овецъ Онъ соберетъ, упокоитъ и спасетъ чрезъ Единнаго Пастыря (Іез. ст. 11 и далбе). Этотъ единый Пастырь у пр. Іезекіиля называется «Давидомъ» и вмъстъ - впиныма Царемъ и Пастыремъ стада Божія (34, 24-25 ср. 37, 24-25;) у пр. Михея Онъ рисуется, какъ Старъйшина, Который имълъ родиться въ Виелеемъ-во времени и вмѣстѣ съ тѣмъ «происхожденіе Котораго отъ начала, отъ дней въчныхъ» (Мих. 5, 2); у пр. Іереміи-Онъ называется Отрастью Давидовой «и вмъстъ Геговою Спасителемъ (оправданіемъ—23, 5—6). Единый и въчный Пастырь-Іегова, вмёсто ветхозавётнаго священства-изъ колъна Левіина, избереть Себъ новое священство и новыхъ пастырей изъ всѣхъ народовъ (Ис. 66, 20-21); чрезъ нихъ Онъ совершитъ дъло успокоенія и спасенія Своего стада (Іер. 23, 4). Священство это будеть приносить жертву чистую, угодную Богу-на всякомъ мъстъ (Малах. 1, 11 ср. 3, 1-3; Ис. 66, 22); оно будеть въчно и многочисленно, какъ звъзды небесныя (Гер. 33,21-22). И такъ у пр. Михея и Іезекіиля, какъ видно изъ контекста рѣчи и изъ снесенія ихъ пророчествъ съ параллельными мъстами обличаются недостойные пастыри ветхозавътной церкви и предсказывается о замѣнѣ ихъ новозавѣтнымъ священствомъ въчнымъ—и угоднымъ Господу (ср. Евр. 7 гл.).

Въ Мв. 23 главъ ръчь идетъ даже не о священникахъ, хотя-бы и ветхозавътныхъ, а о книжникахъ и фарисеяхъ, которые незаконно (Второз. 31, 9—12) съли «на Моисеевомъ съдалищъ». Что это такъ, особенно ясно видно изъ 23 ст., гдъ объ обличаемыхъ Господомъ говорится, что «они даюмъ десятину съ мяты, аниса и тмина,» тогда какъ священники ветхозавътные не давали, а получали десятину (Евр. 7, 5, ср. Числ. 18, 21).

Въ 1 Петр. 5, 1—4 содержится не обличение наличныхъ недостатковъ пастырей, а наставление, какъ они должны относиться къ своему служению. Заслуживаетъ здѣсь внимания то обстоятельство, что пасомымъ Апостолъ заповѣдуетъ «повиноваться пастырямъ» (ст. 6), а не судить ихъ; судъ-же и должное воздаяние пастырямъ послѣдуетъ отъ Пастыреначальника Христа (ст. 4).

-0--

Въ оправданіе своего церковного устройства и своей самочинной іерархіи сектанты ссылаются, въ особенности, на слѣдующія мѣста Св. Писанія.

1. 1 Тим. 3, 2—7; Тит. 1, 6—9. Въ обоихъ приведенныхъ мъстахъ ръчь идетъ о тъхъ качествахъ, какими должны отличаться лица, желающіе принять на себя то или другое іерархическое служеніе. Но наличность требуемыхъ качествъ въ извъстномъ лицъ дълаетъ послъднее только достойнымъ той или другой іерархической степени, но еще не даетъ ему ни епископства, не пресвитерства, ни діаконства. Для фактическаго вступленія въ какое-либо изъ указанныхъ служеній, кандидатъ священства, помимо требуемыхъ Апостоломъ качествъ, долженъ еще получить Божественное призваніе и соотвътственный служенію даръ Св. Духа—чрезъ рукоположеніе, преемственно идущее отъ апостоловъ (цит. см. выше). Напр., въ кн. Исх. 12, 5 указываются качества, требуемыя отъ пасхальнаго агнца. Ко времени 14 Нисана (времени еврей-

ской пасхи) среди общества еврейскаго могло найтись агнцевъ съ такими качествами множество, но не всѣ они—потому уже самому, что обладали изв. качествами, —дѣ-лались и пасхальными агнцами, а только тѣ изъ нихъ, которые съ соблюденіемъ извѣстныхъ обрядовъ закалались и съѣдались евреями въ вечеръ 14 Нисана. То-же самое должно сказать и въ отношеніи кандидатовъ священства: быть достойнымъ изв. іерархическаго служенія и проходить это служеніе—два совершенно различныхъ акта.

2. Дъян. 13. 22—26 и 6, 1—6. На эти мъста есылаются штундо-бантисты и молокане Донского въ оправдание своего самочиннаго избрания и рукоположенія во пресвитеровъ или старцевъ. Но оба эти мъста скорте говорять противъ сектантовъ. Въ первомъ изъ указанныхъ мъстъ говорится объ избраніи Матеея на мъсто Іуды. Избраніе совершается по предложенію ап. Петра, совершается сонмомъ в рующихъ, среди которыхъ были и апостолы, отъ Самого Христа получившіе всю полноту власти въ Церкви (Іоан. 20, 21) и однако такъ какъ Духъ Св. еще не сошелъ на апостоловъ, то они не только не совершають никакого руконоложенія надъ Матееемь, но даже и избраніе его въ ликъ 12-ти не принимаютъ всецѣло на себя, а предоставляютъ это волѣ Божіей: «и помолились, повъствуеть св. Лука, и сказали: Ты, Господи, Сердцевъдецъ всъхъ, покажи изъ сихъ двоихъ одного, котораго Ты избралъ ... И бросили о нихъ жребій, и выпалъ жребій Матеею.» (Діян. 1, 24-26). Проявленныя въ данномъ случав апостолами закономврность и смиреніе прямо обличають сектантовъ, которые, не имъя ни апостольскаго авторитета, ни апостольскаго полномочія, позволяють себъ совершать большее самихъ апостоловъ.

Избраніе 7-ми діаконовъ, о которомъ говорится въ Дѣян. 6, 1-6, дѣйствительно, совершается обществомъ вѣрующихъ, но избраніе именно діаконовъ, а не пресвитеровъ; совершается оно по предложенію апостоловъ, чего нѣтъ и не можетъ быть въ обществѣ сектантовъ; обществу вѣрующихъ предоставляется именно только избраніе діаконовъ, но не рукоположеніе ихъ,—послѣднее совершается самими апостолами. Итакъ, и здѣсь пѣтъ ничего похожаго на то, что дѣлается въ обществѣ сектантовъ.

3. Приводится сектантами немало текстовъ Св. Писанія, на основаній которыхъ они пытаются доказать, что право учительства принадлежало въ первенствующей церкви всѣмъ христіанамъ. Таковы, въ особенности, мѣста: Евр. 3, 13 сн. 1 Петр. 4, 10, Еф. 5, 19; Кол. 3, 28; 1 Кор. 14, 26-31; Филип. 1, 15.

Но не говоря уже о томъ, что названная попытка ставить сектантовъ въ прямое противоръчіе съ ясными свидътельствами Слова Божія. — что учительство было особымъ, нарочитымъ служеніемъ въ Церкви (1 Кор 12, 28; Рим. 12, 7; Еф. 4, 11), что не могли быть въ Церкви всѣ учителями, какъ не могии быть всѣ апостолами (1 Кор. 12, 29; Іак. 3, 1), - должно зам'втить, что въ основ'в ея лежить незаконное смъшение понятий различнаго рода Учительство, какъ постоянное общественное служение въ Перкви (Еф. 4, 11-13), какъ всестороннее (2 Тим. 4, 2) и авторитетное (Тит. 2, 15) раскрытіе и наставленіе въ истинахъ въры и благочестія, должно быть отличаемо и оть благовъстничества, и отъ духовной взаимо-помощи христіанъ, и отъ назиданія въ широкомъ смыслѣ, которое получается върующими во время богослужебныхъ собраній и, наконецъ, отъ чрезвычайныхъ даровъ пророчества, языковъ, истолкованія языковъ и т. д. Между тъмъ въ возраженіи сектантовъ всё эти понятія смёшиваются между собою.

Въ Евр. 3, 13 (сн.1 Петр. 4, 10; 1 Сол. 5, 11- 14)ръчь идеть о духовной взаимопомощи христіанъ. По духу братской любви, христіане взаимно помогали и должны помогать другь другу-каждый своими познаніями своею опытностію въ жизни. Такая взаимность особенно должна быть у христіанъ въ области религіозно-нравстздёсь всё должны вразумлять венной (Гал. 6, 1-2): другъ друга, назидать, увъщавать, поддерживать, молиться, служить одинь другому-по мірів своего дарованія (выше прив. цытаты и Іак. 5, 16). Но все это имъло и имъеть частный, такъ сказать, семейный характеръ, -- оно не могло имъть значенія и авторитета общественнаго учительства-учительства всесторонняго и «со всякою властію». Въ обыденной жизни, напр., во время бользни мы не пренебрегаемъ совътами близкихъ намъ людей, но эти совъты меркнуть и уступають свое мъсто указаніямь опытнаго врача. Такъ и въ нравственно-религіозной жизни нельзя пренебрегать совътами опытныхъ въ духовной жизни людей, но эти совъты должны быть провъряемы и, въ случав надобности, исправляемы согласно голосу представителя Церкви-пастыря, только при такомъ условіи можеть быть соблюдено въ Церкви «единство духа въ союзъ мира» (Еф. 4, 3).

Въ Еф. 5, 19 и Кол. 3, 28 ръчь идеть о назиданіи въ широкомъ смысль, въ смысль извъстнаго религіозно-нравственнаго настроенія, которое образуется у христіанъ подъвліяніемъ молитвословій и пъснопъній во время богослужебныхъ собраній. Такого рода назиданіе, очевидно, не есть еще наученіе въ тъсномъ смысль этого слова, — оно можеть быть и безъ отчетливаго усвоенія и

проникновенія въ истины христіанской вѣры и благочестія. Впрочемъ, свои посланія Апостолъ направляєть къ цѣлымъ христіанскимъ обществамъ, среди которыхъ были пастыри и учители (Еф. 4, 11); послѣдніе, несомнѣнно, (2 Тим. 4, 2), во время богослужебныхъ собраній предлагали вѣрующимъ и свое пастырское наставленіе и наученіе. Чрезъ уста пастырей, нужно думать, «слово Христово должно было вселяться въ вѣрующихъ обильно со всякою премудростію» (Кол. 3, 16 сн. 1 Сол. 2, 13).

Въ 1 Кор. 14, 26-31 ръчь идетъ о чрезвычайныхъ дарованіяхъ, какими изобиловала первенствующая церковь вообще и, въ частности, церковь коринеская. Эти дары особенно проявлялись во время богослужебныхъ собраній. Подъ вліяніемъ религіознаго воодушевленія и по особой ревности, лица, получившіе вдохновеніе или откровеніе, не выжидали одинъ другого, а говорили въ нѣсколько голосовъ одновременно: вслъдствіе чего происходилъ безпорядокъ и не получалось назиданія для Церкви (върующихъ). Апостолъ своимъ наставленіемъ и имфетъ въ виду устранить этотъ безпорядокъ, настаивая, чтобы не всъ, получившіе вдохновеніе, говорили, а только нікоторые (двое-трое говорили на незнакомыхъ языкахъ, двое-трое пророчествовали и т. п.) и притомъ-не въ нѣсколько голосовъ, а выжидали одинъ другого, чтобы, т. обр., все было къ назиданію церкви, все было благообразно и почину.

Эти чрезвычайные дары, временно посъщавшіе или вдохновлявшіе върующихъ, очевидно, совсъмъ не то, что служеніе пастырское и учительское—служеніе постоянное, которое должно было осуществляться «во время и не во время» должно было проявляться не въ пророчествахъ или говореніи на незнакомыхъ языкахъ, а въ настойчивомъ проповъданіи

Слова Божія, въ запрещеніи, увѣщаніи, обличеніи со всякою властію. (2 Тим. 4, 2 сн. Тит. 2, 15).

Въ Филип. 1, 15 рѣчь идетъ объ успѣхѣ Евангельской проповѣди среди римлянъ. Апостолъ выражаетъ свою радость по поводу того, что узы его не только не ослабили успѣха этой прдповѣди, а даже содѣйствовали ему (успѣху). Искренніе ученики Апостола, изъ любви къ нему и, какъ-бы, ободренные узами учителя, съ большею смѣлостію и безбоязненностію проповѣдывали Слово Божіе; враги-же (іудействующіе христіане) дѣлали то-же самое по зависти, чтобы увеличить тяжесть узъ Апостола, именно-успѣхомъ Еванг. проповѣди они надѣялись возбудить противъ Апостола римскаго кесаря и римскую знать, нерасположенныхъ къ христіанскому ученію.

Проповъданіе Евангелія или—благовъствованіе входило въ кругъ обязанностей апостоловъ (1 Кор. 9, 16) и пастырей (2 Тим. 4, 5), но вмъстъ съ тъмъ было и особымъ, нарочитымъ служеніемъ въ первенствующей церкви (Еф. 4, 11). Обязанность благовъстниковъ, какъ можно судить по названію, состояла въ томъ, что бы распространять радостную въсть о спасеніи тамъ, «гдѣ еще не было извъстно имя Господне» (Рим. 15, 20). Этимъ самымъ они отличались отъ пастырей и учителей, какъ блюстителей обществъ, уже увъровавшихъ во Христа.

О законности дъйствій тьхь, которые проповъдывали Христа «по зависти и любопренно», говорить не приходится; относительно-же тьхь, которые дълали это «съ добрымъ расположеніемъ и изъ любви къ Апостолу» ни откуда невидно, чтобы они не были законно на то уполномочены (Рим. 10, 15). Узы Апосстола могли только усилить ихъ ревность въ томъ дълъ, на которое они ранъе были призваны и которое уже проходили, но съ меньшею ревностію (ст. 14).

-animaliant of skinon H . If H is the skinon H is the skinon H is the skinon H . If H is the skinon H is

# Въсти о посъщении Преосвященнъйшимъ Кирилломъ, Епископомъ Тамбовскимъ, уъздныхъ городовъ и селъ.

T

Давно 63 городю Усмани ожидали прівзда новаго Владыки—Преосвященнѣйшаго Кирилла: еще до Пасхи. Послѣ же Пасхи ожиданіе усилилось. Не только каждую недѣлю ожидали, а почти каждый день, —тѣмъ паче, что Владыка посѣщалъ города и веси своей епархіи, какъ слухъ носился, безъ предварительнаго извѣстія и всякаго маршрута.

Наконець — ожиданіе исполнилось. Владыка осчастливиль своимь Архипастырскимь посёщеніемь городь Усмань. Такое счастье выпало на долю 26-го числа мёсяца іюня с./г., за два дня коего разнесся слухь по городу, что о. Настоятель Усманскаго Собора телеграммой извёщень о пріїздё Владыки. Начались хлопоты. Начались приготовленія къ встрёчть, а главное—службъ. Согласно извёстія нужно было приготовить для Владыки сослужащихь лиць: іереевъ, протодіакона, иподіаконовь и др. лиць, учавствующихь при Архіерейскомъ служеніи. И заботливый о. Благочинный городского округа прекрасно исполниль дёло, долгомъ службы на него возложенное: очень удачный комплекть сослужащихь лиць получился, почему и служба Архіерейская прошла хорошо и Владыка остался доволенъ.

На станцію «Усмань» Ю. В. Ж. Д. Преосвященнъйшій Кириллъ прибылъ 26 іюня около 5 часовъ утра. Къ тому времени о. Благочинный и мъстная свътская власть прибыли на станцію къ встръчъ Владыки — дорогого гостя. Въ началъ 8-го часа утра Владыка тронулся со станціи на лошадяхъ, высланныхъ для Его Преосвященства игуменіею Софійскаго женскаго монастыря. Въ это время Соборный большой колоколь извъстиль жителей о приближении къ городу великаго гостя. Колокола другихъ храмовъ завторили. А когда кортежъ вступилъ въ предълы города, тогда уже и всѣ колокола всѣхъ храмовъ радостно привътствовали Владыку съ благополучнымъ прибытіемъ въ Богохранимый градъ Усмань. Народу, несмотря на будничный день (субботу), собралось къ встръчь Владыки, а главное-къ Архіерейской службѣ очень много. Всѣ, какъ-то сразу, полюбили новаго Архипастыря; полюбили-за его кроткій и благол'єпный видь и за его простое и доброе отношение ко встмъ сослужащимъ и его окружающимъ. А когда, въ концъ литургіи, но заамвонной молитвъ, полилось изъ дорогихъ Архипастырскихъ устъ простое, для встхъ и каждаго понятное, задушевное, отъ сердца льющееся, не начальственное, а поистинъ отеческое-любвеобильное, но мудрое слово о спасеніи и труді, выслушанное встми предстоящими съ великимъ и напряженнымъ вниманіемъ и глубокимъ благогов'тніемъ, тогда, благодаря Бога и благословляя Небо, всѣ жители города и слободъ заговорили о новомъ Владыкъ и, чистосердечно восхваляя его отношеніе къ окружающимъ, его благольшную, благоговъйную, до глубиуны души проникновенную службу и его пастырско-отеческое слово, - повторяли при встржчахъ другъ съ другомъ лишь одно то, что очень хорошъ новый Владыка и «дай Богь подольше ему побыть на Тамбовской

Архіерейской канедрь, здравствовать, мудро управлять и отечески наставлять свою паству».

По окончаніи литургіи, благословивь всёхь бывшихь въ храмѣ, Преосвященнѣйшій Владыка направился обозрѣвать градскіе храмы. Заходиль и въ церковныя школы, изъ коихъ, получивъ отъ учащихся очень удовлетворительные отвѣты на вопросы изъ учебныхъ иредметовъ, выносилъ хорошія впечатлѣнія.—Владыка посѣтилъ храмъ и села Песковатки, какъ смежнаго съ городомъ. (Храмъ села Песковатки новый и лишь прошлое лѣто освященный). Во всѣхъ храмахъ Преосвященный говорилъ приличествующее мѣсту и соотвѣтствующее времени поучительное дорогое слово. Вездѣ Владыку встрѣчало весьма много народу и вездѣ всѣхъ до послѣдняго онъ благословлялъ.

Между прочимъ Владыка такъ былъ любезенъ и внимателенъ къ своей паствъ, что изволилъ осчастливить своимъ посъщеніемъ и дома нъкоторыхъ настоятелей церквей и даже частныхъ лицъ, что свидътельствуетъ не только о его человъческомъ великодушіи, но и томъ, что Преосвященнъйшій Кириллъ есть истинный Архипастырь, сердечно желающій близко знать своихъ словесныхъ овецъ, знать ихъ по имени и всегда быть близъ нихъ, — дабы удобнъе было вести ихъ къ Царству небесному, да чтобы и овцы знали его и шли къ нему, какъ къ Архипастырю — Отцу, со вниманіемъ слушая его гласа.

Посътивъ г. Усмань и обозръвъ храмы, Владыка остался всъми и всъмъ очень доволенъ. Объщался въ недалекомъ будущемъ и еще разъ посътить городъ, но уже съ тъмъ, чтобы обозръть и храмы уъзда.

Затѣмъ—отслуживъ всенощное бдѣніе подъ 27 іюня (подъ воскресеніе) въ храмѣ женскаго Софійскаго монастыря, Владыка уже поздно вечеромъ отправился на стан-

цію «Усмань» для слѣдованія въ городъ Борисоглѣбскъ, дабы и тамъ ознакомиться съ паствою, преподать ей свое святительское благословеніе и проповѣдать слово истины. Діаконъ Л. Вюмкинъ.

#### викому изъ нихъ не прихо<del>дал</del>ось оправить сопывстно съ Еписколому. По, какъ замъ-Що, Пладъца останоя небули

#### Служеніе въ сель Алгасовь Преосвященныйшаго Кирилла.

3-го іюня с. г. нашу Ильинскую, села Алгасова, церковь удостоилъ своимъ посъщениемъ Преосвящениъйший Кириллъ, Епископъ Тамбовскій и Шацкій. Посфщали наше Алгасово и другіе Владыки, даже Преосвященнъйшій Димитрій, при своемъ кратковременномъ пребываніи на Тамбовской канедръ, — и тотъ посътилъ Алгасово. Былъ также у насъ въ 1905 году и Преосвященнъйшій, а теперь Высокопреосвященнъйшій Иннокентій, Экзархъ Грузіи. Но всѣ они посѣщали Алгасово по заранѣе объявленному маршруту, а Владыка Кириллъ прибылъ къ намъ совершенно неожиданно. Наканунт была получена нашимъ настоятелемъ о. Михаиломъ Краснодубровскимъ неожиданная телеграмма изъ города Шацка отъ о. Ключаря, въ которой говорилось, что Владыка будеть служить у насъ 3-го іюня литургію, «готовьте п'ввчихъ и все необходимое для служенія». Много переполоха внесла эта телеграмма въ среду нашего алгасовскаго духовенства, ибо-гдѣ было взять такихъ пъвчихъ, которые могли бы пропъть безошибочно архіерейское служеніе. Да и тъ-то, которые были постояннными пъвцами, въ большинствъ разошлись по своимъ дъламъ, и, какъ въ будній день, занимались своими полевыми и домашними работами. Гдѣ было также взять канедру для облаченія Владыки и многое другое, потому что служение Владыкъ въ нашемъ селъ-явление весьма ръдкое и было лишь при освящении настоящаго храма

Преосвящена в Виталіем в 1885 году, когда, благодаря энергичнымъ и умълымъ распоряженіямъ о. настоятеля и церковнаго ктитора все было готово. - Трусило, откровенно говоря, духовенство при самомъ служеніи, ибо никому изъ нихъ не приходилось служить совмъстно съ Епископомъ. Но, какъ замътно, Владыка остался всъми и всёмъ доволенъ. Обычныя литургійныя песнопенія исполняль мъстный правый хорь, а пъснопънія архіерейскія при облаченіи и остненіи Владыки «тонъ деспотинъ» и «исполла эти деспота», пъли «тріо» мъстные псаломщики, за что удостоились получить Архипастырское спасибо. Что совсёмъ не было знакомо тому и другому хору, то Владыка самъ съ о. Ключаремъ и прочимъ духовенствомъ исполняль въ алтаръ. Служеніемъ Владыки остались весьма довольны всв обитатели нашей веси, и, несмотря на буднее и рабочее время (четвергъ 3-го іюня), нашъ обширный быль болье чымь наполовину. Ильинскій храмъ ходили поперемънно даже домосъды и домосъдки, чтобы хоть глазкомъ взглянуть на своего уважаемаго Архипастыря, и хоть минутку послушать архіерейскую службу. Свою любовь молящіеся высказывали въ общемъ пініи: такъ, во время литургіи, было пропъто всей церковью Сумволъ въры и Отче нашъ. Мнъ, какъ руководителю общаго пънія, было особенно замътно, что молящіеся пъли не такъ, какъ всегда, а съ какимъ то особеннымъ молитвеннымъ настроеніемъ и дерзновеніемъ. Съ напряженнымъ вниманіемъ было выслушано молящимися и слово Владыки о молитвъ и покаяніи. По окончаніи литургіи Владыка преподаль каждому изъ присутствующихъ въ храмъ свое Архипастырское благословеніе, во время котораго п'єль со вс'єми общеупотребительныя пъснопънія: такъ, были пропьты Сумволъ въры, Милосердія двери и тропари: Вознесенію и

Храмовому празднику-Во плоти ангелъ... По окончаніи преподанія благословенія Владыка обратиль свое вниманіе на внутренній и внішній видь храма и, пожелавь містному ктитору и прихожанамъ большаго усердія къ его благол'внію, просл'єдоваль въ церковную школу, гді, по собственному желанію, собралось нъсколько дътей изъ разныхъ школъ села Алгасова; нъкоторыхъ изъ нихъ Владыка спрашиваль молитвы, ласкаль, гладиль по головкъ и разспрашиваль о томъ: какъ зовутъ ихъ батюшку, который у нихъ занимается въ школѣ по закону Божію, какъ зовутъ ихъ самихъ, когда они бываютъ имянинники и многое другое. Дъти отвъчали бойко. Владыка остался весьма доволенъ также школьнымъ зданіемъ и, пожелавъ учащимъ и учащимся успъха, отбылъ къ о. настоя-Отъ него не болъе, какъ чрезъ полчаса, прослѣдовалъ въ другую-Рождество-Богородицкую того же села церковь, а затёмъ въ городъ Моршанскъ. У вхалъ Владыка, — его ужъ нътъ, но его свътлый, улыбающійся образъ ясно запечатлълся въ умъ и сердцъ каждаго. Многіе потомъ говорили мнъ, даже изъ людей интеллигентныхъ: «что это за Преосвященный, какъ ужъ онъ просто себя держить то? Проще, чти простой сельскій священникь: со всеми разговариваеть, улыбается и всёхъ ласкаеть. Вотъ ужъ воистину Архипастырь и отецъ! Если бы и наши отцы и братья, а въ особенности изъ духовныхъ, брали примъръ съ своего Архипастыря, то не было бы между нихъ не только всевозможныхъ ссоръ и пререканій, но даже и мальйшихъ недоразумьній. А ихъ духовныя дыти, видя ихъ добрыя дёла, шли бы за ними, повиновались бы ихъ голосу, и тогда ужъ не могло бы быть и ръчи о всевозможныхъ отделеніяхь и отступленіяхь огъ Православной церкви, а закоренълые штудисты, баптисты и молокане разныхъ толковъ были бы для насъ безстрашны и безсильны.

Псаломщикъ Ильинской, села Алгасова, церкви Александръ Сампсоновъ.

#### 0 сочиненіяхъ Фаррара.

Нъсколько лътъ назадъ, благодаря домогательствамъ тогдашняго синодальнаго мисіонера игумена Арсенія (нынъ перешедшаго въ іоаннитство и запрещеннаго въ свяшенно-служеніи). издано распоряженіе было пущеніи въ ученическія библіотеки сочиненій популярнаго англійскаго богослова Фаррара—«Жизнь Іисуса Христа» и «Св. апостолъ Павелъ». 1) Текущимъ лѣтомъ членъ Г. Совъта Куломзинъ обратился къ синодальному оберъ-прокурору С. М. Лукьянову съ письмомъ, въ которомъ указалъ на огромное значеніе, которое могли бы оказать сочиненія Фаррара въ дълъ религіознаго воспитанія православнаго юношества, и просилъ подвергнуть названныя книги новому пересмотру, поручивъ его лицамъ болъе компетентнымъ въ богословскихъ наукахъ, чёмъ игуменъ Арсеній, не получившій никакого образованія и съ трудомъ подписывающій свое имя. Оберъ-прокуроръ С. М. Лукьяновъ весьма предупредительно отозвался на это письмо и немедленно поручилъ разсмотръть сочиненія Фаррара предсъдателю учебнаго комитета при Св. Синодъ, доктору богословія протоіерею Д. Н. Біликову. Послідній, обстоятельно ознакомившись съ названными книгими, представилъ докладъ, въ которомъ доказываетъ, что запрещеніе книгъ Фаррара можеть быть лишь следствіемь нечальнаго недарозумбнія, что книги эти и по содержанію, и по тону, и по глубинъ мысли таковы, что прочитавшіе ихъ врядъ ли бубутъ увлекаться произведеніями Ренана, Штрауса и др. послъдователей отрицательной школы, и что въ виду всего этого не только необходимо снять запрешение съ сочинений Фаррара, а и рекомендовать ихъ

<sup>1)</sup> Игуменъ Арсеній составиять "критику" на сочиненія Фаррара и этать любопытный документъ полуграмотнаго монаха разсыдался къ руководству въ Правленія въкоторыхъ духовныхъ семпнарій.

Пр. Панормовъ.

къ пріобрѣтенію въ ученическія библіотеки духовно-учебныхъ заведеній. Отзывъ о. Бѣликова представляеть собой цѣ-лую дисертацію и будетъ напечатанъ въ одномъ изъ духовнымъ журналовъ. 1)

### Чрезвычайное собраніе Училищнаго Совъта.

Св. Синодъ закончилъ разсмотрѣніе постановленій ирезвычайнаго собранія синодальнаго училищнаго совъта, происходившаго съ 3 по 8 мая текущаго года. Нѣкоторыя ихъ этихъ постановленій возвращены училищному совѣту для дополненія и редакціонныхъ исправленій; по остальнымъ же вопросамъ, возбужденнымъ чрезвычайнымъ собраніемъ, Св., Синодъ вынесъ цѣлый рядь весьма важныхъ опредѣленій.

Такъ, Св. Синодъ между прочимъ постановилъ, чтобы въ каждой епархіи приспособлено было по н'всколько второклассныхъ школъ, воспитанники которыхъ опредъбы на должности псаломщиковъ и діаконовъ и помогали священникамъ въ преподаваніи Закона Божія. По вопросу объ участій церкозныхъ школъ въ осуществленіи всеобщаго обученія рекомендовано м'єстнымъ церковно-школьнымъ дъятелямъ всячески избъгать недоразуміній, могущихъ возникнуть при составленіи школьныхъ сътей. По вопросу о борьбъ съ алкоголизмомъ, общензвъстныхъ мъръ (вродъ устройства спеціалъныхъ чтеній съ картинами, изданія брошюрь о вредв пьянства и пр.), Св. Синодъ постановилъ рекомендовать завъдующимъ и учащимъ въ церковныхъ школахъ воздъйствовать на учениковъ не формальными предписаніями, а примъромъ собственной трезвенной жизни. По вопсосу о борьбъ съ дътской смертностью и о распространении чрезъ церковную школу санитарно-гигіеническихъ свідіній Св. Синодъ, въ ряду другихъ мѣръ, предложилъ приглашать въ составъ епархіальныхъ училищныхъ совътовъ и ихъ отдъленій мъстныхъ врачей и устраивать при школахъ на лътніе мъсяцы дитскія ясли. Наконець по вопросу объ организаціи въ церковныхъ школахъ занятій по сельскому хозяйству и о преподаванін въ нихъ домоводства, руко-

<sup>1)</sup> Нов. Вр.

дѣлія и ремеслъ, Св. Синодъ одобрилъ почти всѣ заключенія чрезвычайнаго собранія, въ томъ числѣ объ открытіи съ будущаго 1911—1912 учебнаго года ежегодныхъ сельско-хозяйственныхъ курсовъ для учащихъ въ церковныхъ школахъ, о введеніи преподаванія сельскаго хозяйства и домоводства въ епархіальныхъ женскихъ училищахъ и проч.

# Посмертный трудъ Генри Друммонда.

Г. Друммондъ. Идеальная жизнь. Сборникъ бесѣдъ. Съ портретомъ автора. Переводъ съ англійскаго. Изданіе кіевскаго религіозно-филосовскаго общества. Кіевъ 1910 г. Цѣна 1 р.

Природный и нравственный идеализмъ Англичанъ глубоко отличается отъ умозрительнаго и кабинетнаго идеализма Нѣмцевъ. И если онъ не принесъ такихъ пышныхъ плодовъ въ теоретической области философіи, на этомъ важномъ, но ограниченномъ полѣ, -то зато непосредственно и на большую массу общества онъ благотворнымъ образомъ. Англичане не лись за облака мыслью. Но зато ходящая по землъ па ихъ имъла нравственное, здоровое и углубленное представленіе объ этой земль, по которой она ходила, о мой себъ и о тъхъ туманахъ невысокаго англійскаго ба, за которыми она всегда чувствовала Бога. Карлэйля и Диккенса всегда была серьезною, нъсколько угрюмою, набожною и въ высшей степени трудоспособною. Цинизмъ никогда не смълъ въ Англіи произносить своихъ дерзкихъ словъ о Богъ, о религіи, о душъ человъческой, о совъсти, объ обществъ, родной странъ и долгъ.

Къ числу лучшихъ нравственныхъ философовъ Англіи принадлежитъ Генри Друммондъ, одновременно натуралистъ и спиритуалистъ. Разсматривая природныя явленія, разсматривая ихъ трезвымъ глазомъ естествоиспытателя, онъ вездъвъ природъ находитъ «душу», «смыслъ», а не комбинацію только атомовъ и физическихъ силъ.

Кіевское религіозно-философское общество (наралель нашему петербургскому съ этимъ же именемъ, и московскому) перевело и издало сохранившіяся въ рукописяхъ Друммонда статьи его, не опубликованныя имъ при жиз-

ни. Въ самой Англіи, изданныя сейчась же по смерти Друммонда, онъ выдержали одно за другимъ десять изданій; на русскомъ же языкъ появляются теперь впервые. Къ сборнику ихъ, озаглавленному общимъ именемъ— «Идеальная жизнь», приложенъ очеркъ жизни и трудовъ Друммонда, и прекрасно выполненный портретъ его.

Темы сборника-исключительно нравственныя; но изложение отнюдь не состоить въ сухомъ и голомъ поученіи: поученіе, правда, получается, но какъ вѣнецъ и результать разбора Друммондомъ разныхъ состояній человъческой души, разныхъ «переживаній» ея, разныхъ паденій совъсти и озареній совъсти, какія случается каждому испытавать въ жизни въ болбе или менбе тяжелой формъ. Отъ этого характера и состава книги она читается, какъ что-то близкое и въ высшей степени интересное: читатель, вмъстъ съ Друммондомъ, «копается» въ душъ своей, «пересматриваетъ» вторично все пережитое, и приходить къ выводамъ, къ которымъ подводить его Друммондъ. Безъ такихъ «оглядываній на себя» и «безъ анализа себя» жизнь была бы слишкомъ скучнымъ явленіемъ, и, пожалуй, очень мало достойнымъ, у многихъ людей-мало достойнымъ. Жизнь, какъ нравственная борьба, какъ въчное усиліе къ героизму—можетъ напоминать ть 40 льть сознательнаго бытія, отвытственнаго бытія, какія отмірены человіку высокимь внутреннимь ресомъ.

Пожелаемъ полезной и въ высшей степени популярной книжкѣ хорошаго успѣха. Да пожалѣемъ, что до сихъ поръ не собраны «во едино» разбросанныя разсужденія нашего русскаго Друммонда—Платона Ал. Кускова, скончавшагося въ прошломъ году и прошедшаго въ русской литературѣ такъ незаслуженно незамѣченнымъ. Его «Розговоръ на пристани», «Наше мѣсто въ вѣчности» должны бы стать «книжками — спутниками» русскихъ размышляющихъ людей. Но все умное въ Россіи какъто туго прививается, и только пошлое и наглое бѣжитъ на Руси съ поспѣшностью и быстротой «сороконожки. ')

i) Hos. Bp.
Hose gall hoself Tanona T 1012 F 1012 F 1012 F 1012

## овъявление.

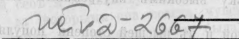
Поставщикъ Тамбовскаго Отдъла Императорскаго Русскаго Музыкаль наго Общества

# Ф. Д. Рорбахъ.

Магазинъ музыкальн. инструментовъ и нотъ. г. Тамбовъ, 1-я Долегая ул. д. М. Л. Шоршорова.

Предлагаетъ инструменты высшаго качества первоклассныхъ заграничныхъ и русскихъ фабрикъ:

Рояли, піанино, фистармоніи, скрипки, віолончели, гитары, цитры, балалайки, гармоніи, духовые и механическіе музыкальные инструменты, струны, всѣ принадлежности къ инструментамъ и инструментальныя и вокальныя музыкальныя сочиненія.



СОДЕРЖАНІЕ. Часть неоффиціальная. І. Евангеліе отъ Матеея. (Продолж.). ІІ. Ученіе сектантовъ о церковной іерархіи. (Оконч.). ІІІ. Въсти о посъщеніи Преосвященнѣйшимъ Кирилломъ уъздныхъ городовъ и селъ. IV. О сочиненіяхъ Фаррара. V. Посмертный трудъ Генри Друммонда. VI. Объявленіе.

И. об. Редактора, Ректоръ Семин., Прот. І. Панормовъ.

Цензоръ, Протојерей Петръ Успенскій.

Печ. дозв. 28 Августа, 1910 г. Типогр. Губерн. Правленія.