29 1-35

# КУРСКІЯ ЕПАРХІАЛЬНЫЯ ВЪДОМОСТИ.

Выходять еженедѣльно. Цѣна годовому изданію 5 рублей, съ доставкой и пересылкой.

No 1.

Подписка принимается въ редакціи "Епархіальныхъ Вѣдомостей", въ гор. Курскъ, при Духовной Семинаріи.

7 января.

∼ Годъ XLII. ✓

1912 года.

#### ЧАСТЬ ОФФИЦІАЛЬНАЯ.

Указъ ЕГО ИМПЕРАТОРСКАГО ВЕЛИЧЕСТВА, САМОДЕРЖЦА ВСЕРОССІЙСКАГО, изъ Святъйшаго Правительствующаго Сунода,— по вопросу о сокращеніи взимаемыхъ съ церквей сборовъ на духовно-учебныя и епархіальныя нужды путемъ повышенія цѣнъ на восковыя свѣчи.

По указу Его ИМПЕРАТОРСКАГО ВЕЛИЧЕСТВА. Святьйшій Правительствующій Сунодъ слушали: докладъ Синодальной Канцеляріи (ІІ-го Отділенія) по отзывамъ Епархіальныхъ Преосвященныхъ по вопросу о возможности сокращенія процентныхъ отчисленій изъ церковныхъ доходовъ на духовно-учебныя и мъстныя епархіальныя нужды путемъ повышенія, по приміру Могилевской епархіи, продажной цэны восковых всевчъ. Приказали: Обсудивъ доставленныя Епархіальными Преосвященными соображенія касательно предположеній о сокращеніи взимаемыхъ съ церквей сборовъ и отчисленій на духовно-учебныя заведенія и епархіальныя нужды путемъ повышенія цінь на восковыя свѣчи и принявъ во вниманіе: 1) что значительное увеличеніе (съ 30 до 50 р.) оптовыхъ и розничныхъ цѣнъ на восковыя свічи, несомнінно, весьма неблагопріятно

отразится на производствъ и продажъ свъчъ на епархіальныхъ заводахъ и, вмѣсто желаемаго улучшенія, поведеть къ уменьшенію въ церквахъ свічныхъ доходовъ и къ увеличенію за счеть церквей доходовъ частныхъ предпринимателей, 2) что, по отзыву нъкоторыхъ Преосвященныхъ, имъвшихъ возможность уже примънить эту мъру въ своихъ епархіяхъ на практикъ, повышеніе цінь на свічи дало крайне неудовлетворительные результаты и повело къ замѣтному сокращенію забора свѣчъ на епархіальномъ заводѣ, 3) что съ повышеніемъ оптовыхъ цѣнъ на епархіальныхъ свѣчныхъ заводахъ въ соотвътственной мъръ должны быть повышены цѣны и при розничной продажѣ свѣчъ въ церквахъ, вслъдствіе чего молящіеся получать за прежнюю цѣну свѣчу значительно меньшаго размѣра, что, конечно, можетъ вызывать у богомольцевъ недовольство и охлажденіе усердія ихъ къвозженію свічь, и 4) что при дъйствующемъ нынъ законоположеніи (Высочайш в утвержденное 14 Мая 1890 г. мивніе Государственнаго Совъта п. 2), дозволяющемъ выдълку церковныхъ свъчъ частнымъ лицамъ, а равно и при разнообразіи особыхъ мъстныхъ условій, существующихъ въ разныхъ епархіяхъ, установленіе одной для всвхъ епархій общей мъры, направленной късокращенію сборовъ и отчисленій на духовно-учебныя и епархіальныя нужды, представляется не только затруднительнымъ, но и не отвъчающимъ пользъ дъла, Святьйшій Сунодъ опредъляеть: возложивъ на архипастырскую заботливость Епархіальныхъ Преосвященныхъ изыскиваніе способовъ къ уменьшенію взимаемыхъ съ церквей на духовно-учебныя заведенія и Епархіальныя нужды сборовъ и отчисленій, особливо же съ церквей бъдныхъ, предоставить имъ допускать повышение оптовыхъ и розничныхъ цѣнъ на восковыя свѣчи, по усмотрѣнію Епархіальныхъ Начальствъ, по мъръ возникающей въ гомъ настоятельной необходимости и по соображении съ мъстными условіями

изготовленія свѣчъ. О чемъ, для исполненія, послать Сунодальнымъ Конторамъ, Епархіальнымъ Преосвященнымъ, Завѣдывающему придворнымъ духовенствомъ и Протопресвитеру военнаго и морского духовенства циркулярные указы. Декабря 12 дня 1911 года. № 34.

Указъ ЕГО ИМПЕРАТОРСКАГО ВЕЛИЧЕСТВА, САМОДЕРЖЦА ВСЕРОССІЙСКАГО, изъ Святъйшаго Правительствующаго Синода, Преосвященному Стефану, Архіепископу Курскому и Обоянскому.

По указу ЕГО ИМПЕРАТОРСКАГО ВЕЛИЧЕСТВА. Святьйшій Правительствующій Синодъ слушали: представленіе Вашего Преосвященства, отъ 2 декабря сего года за № 10628, съ ходатайствомъ о возстановленіи должности особаго редактора для оффиціальной части Курскихъ Епархіальныхъ Вѣдомостей, съ назначеніемъ на сію должность, съ 1 января 1912 года, секретаря Курской Духовной Консисторіи коллежскаго совътника Николая Дивногорскаго. И, по справкъ, приказали: во уважение вышеозначеннаго ходатайства и принимая во вниманіе, что, по донесенію Вашего Преосвященства, состоящій съ 1909 редакторомъ оффиціальной и неоффиціальной частей Курскихъ Епархіальныхъ Вѣдомостей священникъ Оръ Псаревъ, при множествъ работы по редакціи, особенно осложнившейся по открытіи при ней типографіи, оказывается нынъ не въ силахъ справиться съ возложенными на него редакторскими обязанностями оффиціальной и неоффиціальной частямъ епархіальныхъ въдомостей, и что въ интересахъ дъла цълесообразнъе редактированіе оффиціальной части оныхъ поручить секретарю Духовной Консисторіи, какъ это было до 1909 года, Святьйшій Сунодъ опредыляеть: освободивъ священника Ора Псарева, съ 1 января 1912 года, отъ обязанностей по редакціи оффиціальной части Курскихъ Епархіальныхъ Вёдомостей, съ оставленіемъ за

нимъ редактированія неоффиціальной части, редакторомъ оффиціальной части названныхъ Вѣдомостей, съ того же срока, назначить секретаря Курской Духовной Консисторіи, коллежскаго совѣтника Николая Дивногорскаго; о чемъ и послать Вашему Преосвященству указъ, а въ Канцелярію Оберъ-Прокурора Святѣйшаго Сунода передать изъ настоящаго опредѣленія выписку. Декабря 21 дня 1911 года за № 17668.

## Перемѣны по службѣ.

Резолюціей Его Высокопреосвященства отъ 21 декабря 1911 г. за № 11240, исключена 4-я вакансія при соборной церкви г. Обояни изъ вакантныхъ мѣстъ, впредь до изысканія средствъ на содержаніе 4-го священника.

- Его Высокопреосвященствомъ назначены: заштатный священникъ Георгій *Оболенскій* на діаконскую вакансію къ Митрофаніевской церкви с. Панинскаго, Курскаго увзда, согласно прошенію,—22 декабря.
- Цсаломщикъ Николаевской церкви с. Осмолова, Рыльскаго увзда, Леонтій Зайцевъ, выдержавшій установленный экзаменъ, діакономъ Владимірской церкви с. Костровы, Рыльскаго увзда—22 декабря.
- Учитель Андрей *Пониновъ*, выдержавшій установленный экзаменъ, и. д. псаломщика Покровской церкви с. Суволочнаго, Тимскаго увзда— 22 декабря.
- Учитель пѣнія, окончившій 3 кл. духовной Семинаріи, Константинъ *Шафрановъ* и. д. псаломщика Срѣтенско-Фроловской церкви гор. Курска—23 декабря.
- Діаконъ Покровской церкви сл. Песчаной, Новооскольскаго увзда, окончившій курсъ духовной семинаріи Алексви Поповъ на вторую священническую вакансію къ Космодаміанской церкви села Красной Яруги, Грайворонскаго увзда—4 января.
- Низведенный въ причетники діаконъ Николай *Егоровъ* на псаломщическое мѣсто къ Скорбященской церкви с. Башкатова, Обоянскаго уѣзда—2 января.
- Низведенный въ причетники діаконъ Стефанъ *Кошлаковъ* на псаломщическое мѣсто къ Архангельской церкви села Козыревки, Суджанскаго уѣзда—3 января.
- **Перемѣщены:** діаконъ Христорождественской церкви села Камышнаго, Суджанскаго уѣзда, Павелъ *Іонинъ* къ Воскресенской церкви гор. Путивля—20 декабря.

- Священникъ Покровской церкви с. Алексѣевки, Рыльскаго уѣзда, Димитрій *Космодаміанскій* къ Христорождественской церкви села Коренева, того же уѣзда.
- Священникъ, низведенный въ причетники, Василій *Чеховъ*, состоявшій на вакансіи псаломщика при Николаевской церкви с. Общаго Колодезя, Льговскаго уъзда, къ Николаевской церкви с. Грузскаго, Путивльскаго уъзда—13 декабря.
- Рукоположенъ окончившій курсь Курской духовной Семинаріи Иванъ *Курдомовъ* во діакона къ Архангельской церкви слободы Борисовки, Грайворонскаго увзда—20 декабря.
- Преосвященнымъ Бѣлгородскимъ назначенъ бывшій и. д. псаломщика Евгеній *Колонутов*ъ, выдерж. устан. экзаменъ, и. д. псаломщика Николаевской церкви слоб. Слоновки, Новооскольскаго уѣзда—9 декабря.
- Преосвященнымъ Рыльскимъ назначены: окончившій курсъ Курской духовной семинаріи Михаилъ *Дащевскій* псаломщикомъ Троицкой церкви с. Ольшанки, Льговскаго увзда,—21 декабря.
- Окончившій Обоянское духовное училище Евгеній *Діаконовъ*, и. д. псаломщика Димитріевской перкви с. Карижа, Рыльскаго уѣзда— 24 декабря.
- Бывшій и. д. псаломщика Антоній *Воронинг*, выдержавшій установленный экзаменъ, и. д. псаломщика Рождество-Богородичной церкви, села Благодатнаго, Рыльскаго увзда—24 декабря.
- Бывшій воспитанникъ III класса Курской духовной семинаріи Леонидъ *Курдюмов*ъ и. д. псаломщика Николаевской церкви с. Общаго Колодезя, Льговскаго уъзда—24 декабря.
- Перемѣщенъ псаломщикъ Димитріевской церкви с. Карижа, Рыльскаго уѣзда Михаилъ *Воиновъ* къ Николаевской церкви с. Ломакина, того же уѣзда—24 декабря.
- **Отчислены**: и. д. псаломщика Тронцкой церкви с. Ольшанки, Льговскаго увзда Евгеній *Андрієвскій* согласно прошенію—21 декабря.
- Псаломщикъ Покровской церкви, что при ст. Коренево, Рыльскаго у̀взда Яковъ *Курдгомовъ* согласно прошенію—28 декабря.
- Рукоположены: псаломщикъ с. Коробковки, Старооскольскаго увзда Николай *Поповъ*, выдержавшій установленный экзаменъ, во діакона къ Спасской церкви с. Вышней Озерны, Щигровскаго увзда—13 декабря.
- Псаломщикъ Покровской церкви с. Суволочнаго, Тимскаго увзда Игнатій *Васильевъ*, выдержавшій установленный экзаменъ, во діакона къ Спасской церкви с. Спасскаго, Щигровскаго увзда—18 декабря.
- Псаломщикъ Троицкой церкви с. Будановки, Новооскольскаго увзда Пантелеймонъ *Новгородскій*, выдержавшій установленный экзаменъ, во діакона Николаевской церкви с. Черемошнаго, Бѣлгородскаго увзда—19 декабря.

- Опредъленіемъ Епархіальнаго Начальства отъ 13—20 декабря исаломщикъ Архангельской церкви с. Козыревки, Суджанскаго уёзда Өеодоръ *Ткаченко* за нетрезбость и буйство, отчисленъ отъ занимаемаго мёста и исключенъ изъ духовнаго званія.
- Опредъленіемъ Епархіальнаго Начальства отъ 13—21 декабря псаломщикъ Скорбященской церкви с. Башкатова, Обоянскаго увзда Тимофей Мальцевъ, выдержавшій установленный экзаменъ, опредвленъ на діаконское мѣсто къ Богоявленской церкви с. Богоявленской Бѣлицы, Суджанскаго уѣзда.
- Опредъленіемъ Епархіальнаго Начальства отъ 22—31 декабря 1911 г. И. д. псаломщика Георгіевской церкви села Гнилого Колодезя, Тимскаге уѣзда, Кириллъ Дружининъ за нетрезвость отчисленъ отъ мѣста.
- Умеръ священникъ Владимірской церкви села Исакова, Щигровскаго увзда Николай *Юрьевъ*—24 декабря.

# ВАКАНСІИ.

#### А) Священническія:

- 1) При Христорождественской церкви с. Козинки, Грайворонскаго у., съ 8 декабря 1911 года (второе м'всто); по штату положено: 2 свящ. и 2 псаломщ.; душъ 1708, земли усадебн. 2 дес., полевой 30 десят., и с'внокосной 3 дес.; 1 земская школа и школа грамоты; домъ общественный.
  - 2) При Николаевской церкви села Грузскаго, Путивльскаго увзда, съ 12 декабря 1911 г. (второе мъсто); по штату положено: 2 свящ., 1 діак. и 2 псал., душъ 3612, земли усадебной  $2^{1}/_{3}$  дес., полевой  $31^{1}/_{14}$  дес. и сънокосной 13 дес., 2 земскихъ школы и 1 церковно-приходск. школа; дома нътъ.
  - 3) При Троицкой церкви села Миленина-Низовцева, Рыльскаго увзда, съ 11 декабря 1911 г.; по штату положено: 2 свящ., 1 діак. и 2 псал., душъ 2137, земли усадебной 3 дес., полевой 66 дес., казеннаго жалованья священнику 294 р., 2 земскихъ школы и школа грамоты; дома нѣтъ.
  - 4) При Владимірской церкви села **Терезовни**, Корочанскаго увзда, съ 14 декабря 1911 года; по штату положено: 1 свящ. и 1 псал., душъ 1140, земли усадеби. 2 десят., полевой 33 дес., церковный домъ для причта, 1 земская и 1 церковно-приходск. школы.
  - 5) При Николаевской церкви села Никольскаго, Тимскаго увзда, съ 12 декабря 1911 года; по штату положено: 3 свящ. и 2 псалом., душъ муж. пола 2359, земли усадебной 5 дес., 2 дес. церковнаго погоста и полевой 56 дес., церковно-приходск. школа и школа грамоты при ст. Солнцево; дома нътъ.

- 6) При Троицкой церкви села **Краснаго**, Щигровскаго увада, съ 17 ноября 1911 года; по штату положено: 1 свящ., 1 діак., 1 исаломщ., душъ 1471. земли усадебной 3 д., полевой 33 д.; женская школа грамоты и земская школа; дома нътъ.
- 7) При Владимірской церкви села **Исакова**, Щигровскаго ув'яда, съ 24 декабря 1911 года; по штату положено: 1 свящ. и 1 псаломщ., душъ 925, земли усадебной 2,25 дес., полевой 27 дес. и сѣнокосной 3 дес., школа грамоты и земская школа; дома нѣтъ.
- 8) При Покровской церкви села Алексъевки, Рыльскаго у., съ 4 января 1912 г., по штату положено: 1 свящ., 1 діаконъ и 1 псаломщикъ душъ 1289, земли усадебной 1 десят., полевой 28 десят., сънокосной 8 десят., казеннаго жалованья сввященнику 294 р. двъ школы грамоты и одна земская; дома нътъ.

#### Б) Діаконскія:

- 1) При Николаевской церкви села Никольскаго, Бѣлгородскаго уѣзда, съ 17 ноября 1911 года; по штату положено: 1 свящ., 1 діак., 1 исал.; душъ 954, земли усадебной  $1^{1/2}$  д., полевой 33 д., казеннаго жалованья діакону 147 р., 2 земскихъ школы; дома нѣтъ.
- 2) При Казанской церкви сл. Кривошеевки, Корочанскаго увзда, съ 15 ноября 1911 года; по штату положено: 1 свящ., 1 діак., 1 псаломщ., душъ 1120, земли усадебной 3 дес., полевой 30 дес., 2 земскихъ школы и министерское училище; дома нѣтъ.
- 3) При Спасской церкви с. Новоспасскаго, Фатежскаго у., съ 12 декабря 1911 г. по штату положено: 1 свящ. 1 діак. и 1 псал.; душъ 1200, земли усад. 3 дес., полевой 24 дес. и сѣнокосной 6 дес., жалованья для діакона 147 руб., министерское двухклас. образцовое училище и земская школа; домъ для діакона хотя имѣется, но совершенно непригодный для жилья.
- 4) При Покровской церкви с. **Казацкаго**, Путивльскаго увзда, съ 14 сентября 1911 года; по штату положено: 2 священ., 1 діак. и 2 псаломщ., душъ 3251, земли усад. 3 дес. и полевой 66 десятинъ; земская и церковно-приходская школы; домъ церковный.
- 5) При Введенской церкви с. Введенской Бѣлицы, Суджанскаго у., съ 5 ноября 1911 г.; по штату положено: 1 свящ., 1 діак. и 1 псаломщ., душъ 945, земли усад. 2 дес., полев. 25 дес., сѣнок 9 дес. и казеннаго жалованья діакону 147 руб.; церковно приходская школа и школа грамоты; дома нѣтъ.
- 6) При Знаменской церкви села Борокъ, Суджанскаго убяда, съ 2 ноября 1911 года; по штату положено: 1 свящ., 1 діак., 1 исаломщ., душъ 1442, земли усадебной 2, 5, полевой 33 д., школа грамоты и эмская школа; дома нѣтъ.

- 7) При Христорождественской церкви с. Камышнаго, Суджан. увзда, съ 20 декабря, по штату положено: 1 свящ., 1 діаконъ, 1 псаломщ., душъ 1267, земли усадебной 2, s, полевой 45 десят., лѣсной 11 десят., казеннаго жалованья діакону 147 руб., церковно приходская и 2 земскихъ школы. Домъ для діакона общественный.
- 8) При Дмитріевской церкви села Михайловскаго, Щигровскаго увзда, съ 7 декабря 1911 года; по штату положено: 1 свящ., 1 діак. и 1 псал., душъ 1125, земли усад. 1 дес., полевой 33 дес., казеннаго жалонанья діакону 147 руб., церковно-приходєк. школа и земская школа; дома нѣтъ.
- 9) При Казанской церкви сл. Томаровьи, Бѣлгородскаго у., съ 19 декабря 1911 г., по штату положено: 1 свящ., 1 діаконъ и 1 псаломщикъ, душъ 1556, земли: усадебной 1 десят., полевой  $40^{1/2}$  д., школа грамоты; дома нѣтъ.
- 10) При Покровской церкви сл., Песчаной, Новоскольскаго увзда, съ 4 января 1912 г., по штату положено: 1 свяш., 1 діаконъ и 1 псаломщикъ, душъ 1416, земли полевой 33 десят., двѣ церковно-приходскихъ школы; дома нѣтъ.
- 11) При Васильевской церкви с. Тростнаго, Грайворонскаго увзда, съ 5 января 1912 года; по штату положено: 1 свящ. 1 діаконъ и 1 псал.; душъ 1146, земли усад. 3 дес., полевой 40 дес., неудобной и свнокосной 10 десят.; жалованья казен. нътъ, дома у причта собственные на подъ церковной землъ и 1 земское народное училище.
- 12) При Георгіевской церкви с. Костина, Курскаго у., съ 8 января 1912 года; по штату положено: 1 свящ. 1 діак. и 1 псал.; душъ 1177, земли усадебной 3 дес., полевой 50 десят., сѣнокосной 2 дес. и неудобной 38 дес.; жалованья не положено, дома у причта собственные на подъ церковной землѣ и 1 церковно-приход. школа.

#### В) Псаломицическія.

- 1) При Покровской церкви, что при ст. Коренево, Рыльскаго увзда съ 28 декабря 1911 г.; по штату положено: 1 свящ. и 1 псаломщ., въ приходв 386 православныхъ семействъ; для псаломщ. имвется квартира.
- 2) При Георгієвской церкви села Гнилаго Колодезя, Тимскаго увзда, съ 31 декабря 1911., по штату положено: 1 священникъ и 1 псаломщикъ, душъ 714, земли: усадебной 1½ десят., полевой 36 десят., жалованья псаломщику 98 руб., церковно-приходская школа; дома нътъ.
- 3) При Николаевкой церкви с. Киселевки, Новооскольскаго увзда, съ 28 декабря 1911 г.; по штату положено: 1 свящ. и 1 исал.; душъ 863, жалованья псаломщ. положено 100 руб., домъ общественный очень ветхій и 1 церковно-приходская школа

Постановленіе Курской Духовной Консисторіи, утвержденное Его Высокопреосвященствомъ 23 декабря 1911 года за № 11343.

И отъ духовенства, и отъ мірянъ часто поступаютъ къ Епархіальному Начальству просьбы, въ большинствѣ по телеграфу, о разрѣшеніи погребенія усопшихъ въ церковныхъ оградахъ. Просьбы сіи разрѣшаются на основаніи постановленія Епархіальнаго Начальства, отъ 26 іюня—1 іюля 1902 года, объявленнаго циркулярнымъ указомъ Консисторіи, отъ 5-го того же іюля за № 11389. Но постановленіе это, ставя условіемъ погребенія въ оградѣ взносъ 100 руб., изъ которыхъ одна половина должна поступать въ доходъ храма, а другая въ пользу Епархіальнаго Попечительства о бѣдныхъ духовнаго званія, ничего не говоритъ о другихъ условіяхъ погребенія, соблюденіе которыхъ требуется закономъ. Посему Курская Консисторія, по примѣру Консисторіи Могилевской, полагала бы выработать правила погребенія усопшихъ въ церковныхъ оградахъ.

Указомъ Св. Синода, отъ 12 апръля 1833 года, изъяснено: "при церквахъ, находящихся въ селеніяхъ, но не въ самыхъ церквахъ, дозволять погребать тѣла мѣстныхъ протоіереевъ и священниковъ, честно и безпорочно проходившихъ свое служеніе и христіански скончавшихся; что же касается прочихъ лицъ, погребеніе оныхъ при церквахъ въ селеніяхъ допускается сколько возможно рѣже и не иначе, какъ по особому разрѣшенію Епархіальнаго Архіерея и по самымъ уважительнымъ причинамъ, какъ-то: въ благодарность создавшему храмъ своимъ иждивеніемъ, или обезпечившему содержаніе причта и притомъ имѣвшему житіе благозаконное и кончину непостыдную". (Церк. Вѣд. 1905 г. № 33 л. 396).

Кром'в разр'вшенія Епархіальнаго Архіерея требуется и разр'вшеніе м'встныхъ гражданскихъ властей (законъ 8 декабря 1903 г.).

Согласно приведеннымъ требованіямъ закона, Консисторія полагала бы установить такой порядокъ:

- 1) Мѣстныхъ протоіереевъ, священниковъ и діаконовъ, честно и безпорочно проходившихъ свое служеніе и христіански скончавшихся, погребать при церквахъ, находящихся въ селеніяхъ, безъ разрѣшенія Епархіальнаго Начальства и безплатно,—при чемъ въслучаѣ тѣсноты мѣста въ церковной оградѣ не ставить надъ могилою памятниковъ, препятствующихъ крестнымъ ходамъ. На погребеніе священнослужителей при церквахъ губернскаго и уѣздныхъ городовъ испрашивается каждый разъ разрѣшеніе Его Высокопреосвященства.
- 2) Храмоздателей и благотворителей, обезпечившихъ содержаніе причта, погребать при церквахъ безплатно, но съ разрѣшенія Его Высокопреосвященства. Если храмоздатель вмѣстѣ съ устройствомъ храма построитъ себѣ и склепъ, то въ семъ склепѣ могутъ быть погребаемы и родственники его, благочестно жившіе и христіански скончавшіеся, по числу опредѣленныхъ въ склепѣ мѣстъ; если же не устроитъ особаго склепа, то кромѣ храмозлателя и жены его могутъ быть погребаемы въ церковной оградѣ потомки ихъ до третьято поколѣнія, т. е. дѣти и внуки ихъ, если позволяетъ мѣсто.
- 3) Погребеніе мірянъ, имѣвшихъ "житіе благозаконное и кончину непостыдную", допускать съ разрѣшенія Его Высокопреосвященства и съ взносомъ въ пользу церкви, по усмотрѣнію причта и старосты, но не менѣе 100 руб. Причетники, безпорочно прослужившіе не менѣе 25 лѣтъ, и старосты—не менѣе 15 лѣтъ, могутъ быть погребаемы безплатно, при условіи безпрепятственности мѣста; женъ священниковъ хоронить со взносомъ не менѣе 50 руб. въ пользу церкви, а малолѣтнихъ дѣтей—не менѣе 25 руб.
- 4) Ходатайства предъ Его Высокопреосвященствомъ о разрѣшеніи похоронить при церкви должны возбуждать не родственники почившихъ, а обязательно священникъ той церкви и непремѣнно свидѣтельствовать о доброй жизни и христіанской кончинѣ ихъ.
- 5) При ходатайствахъ телеграммами указывать въ нихъ, какой взносъ сд‡ланъ въ пользу церкви, и также свидѣ-

тельствовать о доброй жизни и христіанской кончинѣ усогшихъ. Кромѣ сего оплачивать отвѣтъ на нихъ не менѣ, чѣмъ въ 20 словъ, дабы можно было дать опредѣленный отвѣтъ, что и кому разрѣшается. Отвѣтъ дается священнику.

- 6) Одновременно съ ходатайствами предъ Его Высокопреосвященствомъ независимо отъ сего должно быть каждый разъ испрошено разрѣшеніе и отъ начальника губерніи.
- 7) Послѣ погребенія кого-либо при церкви, причты должны доносить о томъ въ Консисторію подробнымъ рапортомъ и представлять при немъ данныя разрѣшенія какъ епархіальной, такъ и гражданской власти.
- 8) Благочинные имѣютъ слѣдить, чтобы при церквахъ отнюдь никто не погребался внѣ сихъ правилъ.

Правила сіи объявить духовенству къ точному исполненію циркулярными указами и напечатать въ Епархіальныхъ Вѣдомостяхъ.

n. cr. 1 susapri 1912, roug no 1 centraps 1913 roug in nocaba

### тисокъ писокъ

вопросовъ, подлежащихъ обсужденію XXVII очередного епархіальнаго съѣзда духовенства епархіи.

#### Отъ Бългородскаго духовнаго училища.

1) Увеличеніе суммы, ассигнованной Курскимъ епархіальнымъ съѣздомъ духовенства, бывшимъ въ 1907 году, на содержаніе каждаго изъ десяти епархіально-коштныхъ воспитанниковъ семинаріи при училищѣ со 105 руб. до 115 руб., для уравненія ея съ синодальной нормой на тотъ же предметъ и въ виду все увеличивающейся дороговизны припасовъ и матеріаловъ первой необходимости.

- 2) Увеличеніе епархіально-копитныхъ вакансій съ 10 до 15 въ виду недостаточности десяти вакансій для удовлетворенія увеличивающагося контингента бѣдныхъ воспитанниковъ-дѣтей мѣстнаго духовенства и ассигнованіе на сей предметъ 575 р.
- 3) Изысканіе постоянной суммы въ количеств 400 рублей на пріобрѣтеніе музыкальныхъ инструментовъ и на наемъ учителя музыки въ виду благотворнаго вліянія музыки на эстетическое развитіе учащихся.
- 4) Изысканіе суммы въ количеств 125 руб. на пріобрѣтеніе анатомическаго препарата челов в ческаго организма изъ папьемаше для нагляднаго преподаванія природов в том училищь и психологіи въ семинаріи при училищь.
- 5) Ассигнованіе суммы на вознагражденіе за дополнительные уроки, даваемые преподавателями и начальствующими лицами семинаріи, съ 60 до 70 руб. за каждый урокъ съ 1 іюля 1911 года и до конца этого года 280 руб. и съ 1 января 1912 года по 1-е января 1913 года и послъдующіе годы по 560 р. въ годъ, на основаніи Высочайше утвержденнаго и одобреннаго Государственнымъ Совътомъ и Государственной Думой отъ 28 мая сего 1911 года закона.

#### Отъ Совъта Бългородскаго Епархіальнаго женскаго училища.

6) О пріобрѣтеніи для нуждъ училища дома А. Шаронова.

#### Отъ Рыльскаго духовнаго училища.

- 7. Объ отпускъ изъ средствъ епархіи 40000 рублей на оборудованіе въ г. Рыльскъ семинаріи при училищъ.
- 8. О назначеніи дополнительнаго содержанія смотрителю Рыльскаго духовнаго училища, его помощнику и и троимъ надзирателямъ.
- 9) Объ изысканіи средствъ на образованіе библіотеки при семинаріи (см. № 10 журн. Рыльск. съѣзда, напечат. въ № 10 Епарх. Вѣд.).

#### Отъ Комитета Курснаго епархіальнаго свѣчного завода.

- 10) О пересмотрѣ взносовъ изъ прибылей свѣчного завода на нужды епархіи.
- 11. О выработкъ мъръ къ привлеченію монастырей и пустыней епархіи къ забору изъ епархіальнаго свъчного завода свъчей, оливковаго масла и вина.
- 12) О мѣрахъ къ привлеченію всѣхъ церквей къ забору изъ епархіальнаго свѣчного завода и его складовъ всего потребнаго количества не только свѣчей, но и масла, ладона и вина.
- 13). О разрѣшеніи Комитету завода устроить въ заводѣ подвалъ для храненія и разлитія церковнаго вина.
  - 14). О повышеніи цѣны на золоченыя свѣчи.

#### Отъ Совъта Курскаго Епархіальнаго женскаго училища.

15) Шестнадцать вопросовъ объ изысканіи средствт по содержанію новаго зданія епархіальнаго училища (объ явлены циркулярнымъ указомъ отъ 17 декабря за № 26944)

#### Отъ Консисторіи.

- 16) О распредѣленіи между приходами епархіи ка зеннаго жалованья, ассигнованнаго на содержаніе бѣднѣй шихъ причтовъ епархіи въ 1912 году.
- 17. Объ обложеніи свѣчного завода взносомъ на нужды церковно-приходскихъ школъ (см. № 9 журн XXVI Епарх. съѣзда; № 13 Епарх. Вѣдом.).
  - 18. О назначеніи жалованья благочиннымъ.
- 19. О сборѣ пожертвованій на устройство санаторії для духовенства на Кавказѣ.
- 20) Объ изысканіи мѣръ къ устраненію ненормаль ныхъ явленій относительно домовъ, вдовъ и сиротъ ду ховенства, находящихся на церковныхъ усадьбахъ.
- 21) О страхованіи собственныхъ построєкъ священ нослужителей въ Взаимномъ Страхованіи Духовнаго Въдомства.

- 22) Объ упраздненіи пораіонныхъ съйздовъ и сліяніи окружныхъ съ общеепархіальнымъ, съ тімъ, чтобы послітній ежегодно вырабатываль общеепархіальную сміту доходовъ и расходовъ по всітмъ учрежденіямъ епархіи.
- 23) О безпорядкахъ въ епархіальной типографіи и епарх. лавкѣ и организація дальнѣйшаго веденія въ нихъ дѣла.

#### Отъ Правленія Курской духовной семинаріи.

- 24) Объ увеличеніи числа стипендій въ Александровскомъ епархіальномъ мужскомъ пріютъ.
- 25) О ежегодномъ отпускъ изъ средствъ свъчного завода 470 рублей на установленныя прибавки вознагражденія преподавателей за уроки въ содержимыхъ на епархіальныя средства параллельныхъ отдъленіяхъ V и VI классовъ семинаріи.
- 26) О предстоящей необходимости открытія при Курской духовной семинаріи четвертаго отдѣленія І класса и объ ассигнованіи на это потребной суммы на вознагражденіе преподавателей за уроки.
- 27) О ежегодномъ ассигнованіи 210 рублей на вознагражденіе за уроки по гигіенъ.
- 28) Объ ассигнованіи 150 рублей на вознагражденіе врачей спеціалистовъ по зубнымъ, глазнымъ, ушнымъ и носовымъ болѣзнямъ и хирурговъ за лѣченіе воспитанниковъ семинаріи и за производство ими хирургическихъ операцій.

# Отъ Педагогическаго Собранія Правленія Курской Духовной Семинаріи.

відот вижертвованій на устрой тво санаторія

По опредѣленію Святѣйшаго Синода отъ 17 ноября— 2 декабря 1871 года, для устраненія препятствій правильному ходу учебныхъ занятій, происходящихъ отъ поздняго возвращенія многихъ учениковъ въ Семинарію изъ

каникулярныхъ отпусковъ, семинарскія Правленія, по начатіи классныхъ занятій, обязываются доносить о всъхъ неявившихся изъ родительскихъ домовъ воспитанникахъ епархіальному начальству для надлежащаго распоряженія о понужденіи родителей этихъ учениковъ къ своевременному доставленію воспитанниковъ въ Семинаріи. Такъ какъ воспитанники Семинаріи нер вдко запаздываютъ возвращеніемъ въ Семинарію изъ отпусковъ въ дома родителей, то Правленіемъ Семинаріи для устраненія этого явленія, въ силу изложеннаго опредъленія Святъйшаго Синода, сдѣлано журнальное постановленіе, утвержденное резолюціею Его Высокопреосвященства отъ 5 декабря 1911 года за № 10696, слѣдующаго содержанія: за опущеніе уроковъ вслъдствіе поздняго возвращенія въ Семинарію изъ каникулярныхъ отпусковъ, безъ особо уважительныхъ причинъ, надлежаще удостов френныхъ, воспитанники будутъ подвергаться строгимъ взысканіямъ, а о родителяхъ ихъ, позволяющихъ своимъ дътямъ жить дома въ то время, когда въ Семинаріи уже бываютъ уроки, будетъ докладываемо Епархіальному Начальству.

Ректоръ Семинаріи, Протоїерей I. Новицкій. Секретарь Правленія  $\theta.$  Буллаковъ.

## сообщение.

По благословенію Его Высокопреосвященства, Высокопреосвященньй шаго Стефана, Архіепископа Курскаго и Обоянскаго, имьеть быть 15-го января 1912 года (Воскресенье) вы покояхь Архіепископа вы 7 часовы вечера, общее собраніе Курскаго Отдыла Императорскаго Православнаго Палестинскаго Общества.

Члены сего Отдѣла и сочувствующіе дѣятельности о-ва

благоволять пожаловать на это Собраніе.

Членскіе взносы могуть быть вручаемы Казначею Отдъла Протоіерею И. Пузанову.

#### Къ свъдънію о. о. Благочинныхъ Курской Епархіи.

Курская Духовная Консисторію симъ просить о.о. Благочинныхъ Курской Епархіи при отправленіи переводовъ денежныхъ отмѣчать на самыхъ переводахъ (на оборотѣ отрѣзнаго Купона) на какой предметъ препровождаются деньги, въ виду разнообразныхъ суммъ и иногда опаздыванія полученія бумаги, въ которой обозначается назначеніе суммы.

#### Письмо Рязанскаго Епархіальнаго Миссіонерскаго Совѣта на имя Его Высонопреосвященства.

Ревнуя объ огражденіи св. Православной Церкви отъ всѣхъ враговъ, стремящихся въ настоящее время разрушить самыя основы святой Православной Церкви и вѣры, Рязанскій Епархіальный Миссіонерскій Совѣтъ почтительнѣйше проситъ Васъ, Милостивый Архипастырь, оказать свое просвѣщенное содѣйствіе дѣлу православной миссіи чрезъ напечатаніе въ издаваемыхъ подъ Вашимъ руководствомъ мѣстныхъ Епархіальныхъ Вѣдомостяхъ отзыва о журналѣ "Миссіонерскій Сборникъ", издаваемомъ Рязанскимъ Миссіонерскимъ Совѣтомъ.

Предсъдатель Совъта, *Епископъ Амвросій*. Дълопроизводитель, Священникъ *Димитрій Прокимновъ*.

Къ удовлетворенію неотложныхъ нуждъ духовенства въ его современномъ пастырско-миссіонерскомъ служеніи.

(Отъ Редакціи журнала "Миссіон. Сборникъ")

Открывая подписку на двадцать второй (XXII-й) годъ изданія журнала "Миссіонерскій Сборникъ", Редакція журнала имѣетъ честь обратиться къ православному приходскому духовенству, труженникамъ святого миссіонерскаго дѣла и ко всѣмъ ревнителямъ Православной Хриетовой Церкви съ нижеслѣдующимъ.

Послѣ Кіевскаго Всероссійскаго Миссіонерскаго Съѣзда, выяснившаго всю необходимость расколосектантской миссіи, большинствомъ ревностныхъ пастырей сознано, что защита правоты св. Церкви отъ нападенія разныхъ лжеучителей должна занимать первое мѣсто въ дѣятельности православнаго духовенства, что духовенству нужно вооружиться возможно большими знаніями по миссіи, привлекая въ тоже время на борьбу съ расколосектантствомъ и лучшихъ изъ мірянъ. Вѣдь, если когда, то особенно это нужно теперь, когда наша Православная Христова

Церковь переживаетъ весьма тяжелое положение: ее окружаютъ отовсюду всевозможные и разные враги. И что особенно замътно, противнники и враги церкви, кромѣ устнаго слова, пользуются въ настоящее время преимущественно печатнымъ словомъ для распространенія въ народі, особенно по селамъ и деревнямъ, отрипательныхъ противоцерковныхъ и противо - государственныхъ ученій. Глаголемые старообрядцы разныхъ толковъ, сектанты раціоналистическаго и мистическаго направленій, им'я свои ежем'єсячные и еженед'яльные органы печати, издавая различныя книжки и брошюры, распространяють все это не только среди своихъ последователей и единоверцевъ, но и среди православнаго населенія. Русское старообрядчество и сектантство, со времени изданія закона о такъ наз. в роисповъдной свободъ, понявъ всю важность печатнаго слова, приступили къ усиленной и систематической пропаганд' своего лжеученія посредствомъ печатной литературы. Помимо этого, зам'тно также идетъ пропаганда не только среди интеллигентнаго класса общества, но и среди простого люда идей толстовства, спиритизма, нигилизма, теософизма, и другихъ нелъпыхъ и, въ существъ дъла, антихристіанскихъ ученій. Литература съ подобными идеями и ученіями наводняетъ въ настоящее время наши села и деревни, причиняя, при существующей свободъ печати, православному населенію и правосл. Церкви большой вредъ. Подобнаго рода литература иногда быстро, какъ искра, восиламеняетъ сердца и умы некоторыхъ изъ православныхъ, особенно колеблющихся и плохо наставленныхъ въ догматахъ своей вёры, и они уже дёлаются не тёмъ, чёмъ были раньше: прежде всего, у нихъ зарождается сомнение въ правоте Православія, затемъ наступаетъ отрицаніе его-и, наконецъ, дело доходитъ до неверія...

Неужели подобное положеніе дѣла не заставить задуматься всякаго истиннаго сына правосл. церкви, особенно духовенство, сельскихъ пастырей, живущихъ общею жизнію съ народомъ и являющихся главными его руководителями и воспитателями? Указанное зло требуетъ, чтобы о немъ говорили, съ нимъ боролись. Всѣмъ пастырямъ въ данномъ случаѣ надо помнить поучительныя слова великаго Свѣтильника Русской Церкви, св. Димитрія Ростовскаго: "Богъ о лѣтописаніи мене не истяжетъ. А о семъ, аще молчать противъ раскольниковъ буду, истяжетъ. Не спить стражъ строгій нощію: не подобаетъ и духовнаго стада пастырю сонливу быти. Речеся во псалмѣхъ: не воздремлетъ, ни уснетъ храняй Израиля"

Но что-же дѣлать? Какъ бороться съ указаннымъ зломъ? Несомнѣнно, однимъ изъ могущественнѣйшихъ орудій вь борьбѣ съ нимъ есть печать, о значеніи которой тотъ же святитель говоритъ такъ: "устная бесѣда близъ токмо слышится, а яже писанію предаются, та и въ концы вселенныя происходятъ"... Вѣдь, пастыри не могутъ сами быть вездѣ, все видѣть и знать, наблюсти за всѣмъ, проникнуть всюду, куда проникаетъ теперь печатное слово лжи и заблужденія. Въ виду этого необходимо этому злу—печатному слову лжи и заблужденія противопоставить печатное же слово правды Божіей. Необходимо, чтобы возможно шире и быстрѣе распространялись среди народа брошюры, книги и духовные журналы, служащіе интересамъ св. Христовой Церкви и православной вѣры.

Однимъ изъ такихъ духовно-миссіонерскихъ журналовъ является журналъ "Миссіонерскій Сборникъ", издаваемый Рязанскимъ Епархіальнымъ Миссіонерскимъ Совѣтомъ. Журналъ этотъ съ 1912 года вступаетъ въ ХХИ (22-й) г. своего служенія интересамъ св. Христовой Церкви въ ея борьбѣ съ расколомъ старообрядчества, русскимъ сектантствомъ и магометанствомъ. Журналъ со всѣми изданіями своими былъ рекомендованъ двумя Всероссійскими миссіонерскими съѣздами (въ г. Казани и г. Кіевѣ), какъ полезный и доступный по цѣнѣ для выписки православному приходскому духовенству и всѣмъ, заинтересованнымъ въ дѣлѣ миссіи. Журналъ "Миссіон. Сборникъ" является, так. образомъ, по сознанію представителей миссіонерскаго дѣла, полезнымъ и необходимымъ, особенно въ настоящее время, полное всякихъ запросовъ, сомнѣній и волненій.

Нътъ нужды много распространяться о значени нашего журнала "Миссіонерскій Сборникъ": сочувствіе къ нему, по мірь ознакомленія съ нимъ, растущее въ различныхъ слояхъ русскаго общества, ясно говоритъ объ удовлетвореніи нашимъ журналомъ насущныхъ потребностей времени. А какое переживаетъ время наша Православная Церковь и руск. общество, объ этомъ можно судить, кромъ сказаннаго, уже по особеннымъ заботамъ Св. Сунода объ усилении и регулировании дъла Православной миссіи въ борьбъ съ современнымъ религіознымъ антихристіанскимъ и антиправославнымъ движеніемъ. Въ настоящее время религіозный вопросъ служить темою дня-и въ обществъ, и въ печати и въ высшихъ Правительственныхъ сферахъ-Государственной Дум'в и Государственномъ Сов'втв. Религіозное пробуждение сказывается и во всемъ народъ, чъмъ удачно пользуются враги православной церкви. Дать ръшительный отпоръ такому натиску враговъ и отстоять истину Православія должно наше духовенство, на то поставленное. Но, сожальнію, наше духовенство, особенно сельское, при настоящемъ своемъ положеніи, едвали можетъ вполнъ удовлетворительно выполнить свою высокую и трудную задачу. Для борьбы съ современными врагами церкви православной требуется спеціальная подготовка и объединеніе силъ съ широкимъ запасомъ знанія и опыта. Матеріальными средствами для этого служать богатыя спеціальныя библіотеки по всёмъ вопросамъ богословскаго знанія, чёмъ не можеть располагать наше сельское духовенство. Въ виду такого крайне затруднительнаго положенія сельскаго духовенства, журналь "Миссіонерскій Сборникь" является наибол'є удовлетворяющимъ указаннымъ нуждамъ. Объединяя лучшія рабочія силы по спеціальнымъ вопросамъ миссін, онъ стремится объединить и духовенство и всёхъ ревнителей православія въ великомъ ділі защиты св. віры Христовой. Давая отвіты на различные религіозные запросы времени, Редакція призываеть духовенство заявлять о своихъ нуждахъ въ дълъ разъясненія православной истины по-религіознымъ запросамъ времени. Таковыя задачи и стремленіе журнала отмічены какъ "Церк. Вѣдомостями". (См. 1910 г., № 16-17; № 41; см. 1908 г., №№, 36, 39), органомъ Св. Синода; такъ и другими періодическими изданіями.

Не им'тя возможности зд'тсь привести вс'тхъ благопріятныхъ отзывовъ о журналіт "Мис. Сборникъ" нашей періодической духовной прессы, мы укажемъ

хоти некоторые. "Мы горячо рекомендуемъ "Миссіон. Сборникъ", -- говоритъ журн. "Русскій Паломинкъ", — нашему православному духовенству, тімь болів, что журналъ этотъ, при своей дешевой цене, 3 р. въ годъ, даетъ массу интересныхъ и цанныхъ статей" (1911 г., № 45, ст. 720). "Журн. "Миссіонерскій Сборникъ", —говорятъ Ворон. Еп. Въд., —при всей своей дешевизнъ (3 р. въ годъ) *очень* и очень дорогь и богать своимь интереснымь содержаниемь. Недаромь же и третій Всероссійскій Миссіонерскій Събздъ (1897 года) и четвертый, бывшій около трехъ лътъ тому назадъ въ г. Кіевъ, признали этотъ журналъ весьма полезнымъ для дила православной внутренней миссіи. Статьи, помъщенныя въ этомъ журналѣ, заслуживаютъ всякаго вниманія не только со стороны спеціалиста-миссіонера, но и со стороны каждаго христіанина, даже простеда. Все здъсь доступно, проето живо. Воть цылый рядь статей о покойномь графы Л. Толстомо; воть статьи о хлыстахь, жидовствующихь; дальше-статьи о раскольникахъ австрійскаго толка, перечень книгъ для "Миссіонерской библіотечки"; корресподенціи изъ разныхъ епархій о жизни и діятельности православной миссіи, о раскола-сектанства и т. д. Статьи самаго разнообразнаго содержанія... Повторяемъ -журналъ "Миссіонерскій Сборникъ", издаваемый Рязанскимъ Епархіальнымъ Миссіонерскимъ Сов'ятомъ, заслуживаетъ всяческаго вниманія. Три рубля—не велики деньги; польза же, если истратить эти три рубля на выписку даннаго журнала, будеть велика и велика". (№ 23 за 1911 г.) "Рекомендую духовенству и борцамъ миссіонерамъ", -- говоритъ о "Мис. Сборникъ" Преосвященный Таврическій и Симферопольскій Алексій (нын'в Псковскій) (См. Тав. Ц. Общ. Вѣстн. 1910 г. № 1-2, стр. 12, офф. ч.). "Рекомендуется духовенству Нижегородской епархів къ выпискъ - говорить Совъть Братства св. Креста въ Н.-Новгород'в, -- въ церковныя и миссіонерскія библіотеки, а также и къ распространенію среди прихожанъ журн. "Миссіон. Сборникъ", издающійся въ Рязани". (См. Ниж. Ц. Общ. Вѣст 1910 г. № 6-й, стр. 144). Рекомендуетъ его также вниманію духовенства и миссіонеровъ Преосв. Пермскій Палладій, самь опытный миссіонеръ и знатокъ расколо-сектантства (См. "Перм. Е. Від.", 1910 г. № 4, ч. офф., стр. 29). А Высокопреосвященный Николай Варшавскій, хорото знакомый съ журналомъ "Мис. Сборникъ", самъ сотрудничавшій въ немъ во время своето служенія въ Рязанской епархіи и Рязанской дух. Семинаріи, отзывается о журналь такь: "Журналь "Миссіон. Сборникъ" серьезный и весьма полезный" (см. "Варш. Ен. Листокъ", № 1,—911 г.).

Насколько само духовенство цёнить журналь, можно видёть, между прочимъ, изъ отзывовъ о немъ, присылаемыхъ въ Редакцію. Одинъ, напр., подписчикъ, свящ. Саратовской епархіи Кириллъ Люкшинъ въ письмё на имя Редактора отъ 28 дек. 1907 г.;—пишетъ: "Въ переживаемое нами тяжелое время, когда многими злонамёренными людьми, выдающими себя за "радётелей" и "доброжелателей" народа, расшатывается наша св. въра и православные церковные устои, особенно важно и необходимо имёть въ православныхъ приходахъ печатное слово, защищающее интересы нашей Св. Правосл. Церкви и нашего Православнаго на-

рода. Особенно важно имъть это печатное слово среди прихода, зараженнаго расколомъ и разнаго рода сектанствомъ. Ибо, кромъ такъ назыв. "освободителей", и раскольническіе вожаки не дремлють и съють среди Православнаго народа свои душенагубныя плевелы. Бороться со всьмъ этимъ текущимъ зломъ однако пастырь не имъетъ силъ, почему издаваемый Вами глубокоувожаемый журн. "Миссіон. Сборникъ" могъ бы дополнить то великое дъло среди народа, котораго не въ силахъ выполнить пастырь Церкви, ибо онъ (журналъ) читался бы въ каждой семъъ, какъ Православной, такъ и раскольнической и укръплялъ бы христіанъ въ ихъ преданности св. Церкви, а раскольникамъ уяснялъ бы ихъ заблужденія". (Другіе отзывы, не менъе характерные, см. въ концѣ объявленія о подпискѣ на журналъ въ 1912 г.).

Журналь "Миссіонерскій Сборникъ", служа интересамъ св. Христовой Церкви, будеть отражать вст иападки на Православную втру и церковь со стороны ихъ враговъ и противниковъ. — Самые жгучіе вопросы, касающіеся въ настоящее время религіи, церкви и общественнаго строя, концентрируются около личности графа Л. Н. Толстого. Необычная смерть его послужила искрою, воспламенившею весь горючій матеріаль, скоплявшійся въ теченіи долгого времени. Слёдя за современной прессой о Толстомъ, можно видетъ, что поклонники Толстого стремятся создать изъ него особый культъ. Въ виду такого движенія, охватившаго въ настоящее время широкіе круги нашего общества, Редакція "Миссіон. Сборника" считаеть своею задачею выставить Толстого въ его настоящемь свътъ, -- кто онъ такой въ дъйствительности съ точки зрънія истиннаго Христіанскаго ученія, кого онъ поставилъ на мъсто Евангельскаго Христа, что такое Толстовскій "богъ", какова его мораль въ практическомъ примънении и куда онъ ведетъ своихъ последователей. Въ виду этого, Редакціей въ 1912 г. будуть продолжаться печатаніемъ спеціальныя статьи, раскрывающія несостоятельность Толстого съ научно-философской точки эрвнія и съ строго Евангельской ("Критическое изслидованіе Толстовскаго Евангелія" прот. П. И. Алфеева и изследованіе А. Никольскаго "Л. Толстой и русская интеллиенція въ ея поюнь за кумирами"). Будуть также въ журналъ даваться, по возможности, отвъты и на возраженія невърія и безбожія, въ какой-бы формъ они ни являлись. Будуть печататься статьи въ обличение и современныхъ соціалистическихъ ученій. Кромъ сего, въ виду усиленнаго въ настоящее время движеніи въ пользу мусульманства на восточныхъ окраинахъ Россіи, будутъ печататься статьи, раскрывающія несостоятельность мусульманства предъ Евангеліемъ.

Присоединяя при семъ особое объявленіе о подпискѣ на журналъ "Миссіон. Сборникъ" въ 1912 г., Редакція надѣется, что приходское духовенство и всѣ ревнители Св. Православной вѣры выпишутъ журн. "Миссіон. Сборникъ" и распространятъ его среди своихъ знакамыхъ. Журналъ "Миссіон. Сборникъ" не имѣетъ никакихъ коммерческихъ и корыстныхъ цѣлей: его одна цѣль—служитъ интересамъ Св. Христовой церкви и Православной вѣры. Возвратить въ число членовъ Св. Правосл. Церкви и наставить на правый путь заблудившихся чадъ

ея—старообрядцевъ и сектантовъ, а равно и оживить, въ настоящее время оскудънія въры, въ сердцахъ людей въру Христову, —вотъ цѣль и задача журнала "Миссіон. Сборникъ. "Редакція усерднъйше просить всѣхъ, помимо выписки журнала, помочь ей и литературно—присылать все, что подходитъ подъ программу журнала и можетъ быть полезнымъ для миссіи. Все это Редакція приметъ съ благодарностью, не смотря на имѣющійся въ ся портфелѣ обильный и цѣнный матеріалъ. По мѣрѣ же сочувствія къ журналу, выражаемому въ увеличеніи числа его подписчиковъ, можно будетъ раснирить журналъ "Мис. Сборн". въ его объемѣ, что въ настоящее время особенно важно, въ виду обилія религіозныхъ запросовъжизни, съ одной сторокы, и небогатства нашей спеціальной миссіонерской литературы, съ другой.

Мы над'вемся, что вев, кому дорого православіе и святое д'вло православной миссіи, не останутся глухи къ нашему призыву, д'вятельно помогутъ расширенію и развитно нашего органа "Миссіон. Сборникъ", который является въ настоящее время старшимъ (22-й г.) спеціально—миссіонерскимъ органомъ. И мы в'вримъ, что паша надежда не останется безплодной.

Редакторъ, Преподаватель Семинаріи, Н. Остроумовъ.

THEATHREAD TOOKOGHOM CY

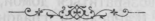
# Отъ Императорскаго Православнаго Палестинскаго Общества.

Необходимое предостережение богомольцамъ, отправляющимся на поклонение св. мъстамъ Востока—въ Іерусалимъ и на Авонъ.

Въ послъдніе годы весьма многіе паломники, особенно изъ числа сельскихъ обывателей, прибывая въ Одессу и др. порта Чернаго моря для дальнъйшаго слъдованія въ Іерусалимъ и на Авонъ, не имъютъ при себъ документовъ, необходимыхъ для полученія заграничнаго паспорта. Такіе паломники, напрасно потративъ время и средства, принуждены бываютъ, съ разбитыми надеждами и отчаяніемъ, возвратиться домой, такъ какъ мъстная администрація (канцелярія градоначальника или губернатора). не взирая на безвыходность положенія и слезныя мольбы паломника, слъдуя велънію закона,—въ выдачъ заграничнаго паспорта отказываетъ.

Въ видахъ огражденія отправляющихся въ Іерусалимъ и на Авонъ паломниковъ отъ грозящей имъ вышеозначенной опасности. Совѣтъ Императорскаго Православнаго Палестинскаго Общества убѣдительно проситъ о.о. настоятелей, въ тѣхъ случаяхъ, когда къ нимъ об-

ращаются прихожане за совътомъ и указаніями тельно паломничества къ Св. мъстамъ Востока, разъяснять имъ, что для безпрепятственнаго вы взда за границу и полученія удешевленнаго поклонническаго заграничнаго паспорта необходимо выправить у мъстнаго губернатора проходной билетъ для слѣдованія въ Одессу или въ тотъ городъ, гдв паломники имвютъ право на полученіе удешевленнаго паспорта (такими городами, кром'ь Одессы, являются: Кишиневъ, Симферополь, Керчь, Новороссійскъ и города Закавказья). Если паломникъ живетъ вблизи отъ губернскаго города, то онъ можетъ тать о проходномъ билетъ самостоятельно, если вдали, то чрезъ мъстное волостное правленіе, которое, на основаніи циркуляра Департамента Полиціи на имя г.г. губернаторовъ отъ 10 іюня 1909 г. № 31167, обязано выправить таковой билетъ въ канцеляріи губернатора и вручить просителю по мъсту его жительства. Паломнику, предъявившему проходной губернаторскій билетъ въ канцеляріи губернатора одного изъ вышеупомянутыхъ городовъ, выдается поклонническій заграничный паспортъ съ платою по 50 коп. за каждые полгода пребыванія за границею. Если вмъсто проходного билета паломникъ представитъ свой паспортъ и свидътельство мъстной полиціи о неим вній препятствій на вы вздъ за границу, то ему выдадутъ лишь обыкновенный заграничный паспортъ съ платою по 15 руб. за каждое полугодіе. Если же паломникъ представитъ только одинъ свой паспортъ, безъ полицейскаго свид тельства, то, не взирая на просьбы паломника, заграничнаго паспорта ему не выдадутъ и онъ принужденъ будетъ, какъ сказано выше, возвратиться на родину.



Содержаніє оффиціальной части. Указы Святьйшаго Сунода. Перемѣны по службѣ. Вакансіи. Оостановленіе Курской Духовной Консисторіи, утвержденное Его Высокопреосвященствомъ 23 декабря 1911 года за № 11343. Списокъ вопросовъ, подлежащихъ обсужденію XXVII оч редного епархіальнаго съѣзда духовенства епархіи. Отъ Педагогическаго Собранія Правленія Курской Духовной Семинаріи. Сообщеніе. Къ свѣдѣнію о.о. Благочинныхъ Курской епархіи. Письмо Рязанскаго Епархіальнаго Миссіонерскаго Совѣта на пмя Его Высокопреосвященства. Отъ Императорскаго Православнаго Палестинскаго Общества.

# КУРСКІЯ

# Епархіальныя Въдомости.

7 января.

1912 года.

### ЧАСТЬ НЕОФФИЦІАЛЬНАЯ.

### СЛОВО

Его Высокопреосвященства, Высокопреосвященнъйшаго Стефана, Архіепископа Курскаго и Обоянскаго, на 2-й день Рождества Христова \*).

Возлюбленныя чада о Господы!

Нынъшніе дни св. Церковь посвящаетъ воспоминанію Рождества Спасителя нашего, Господа Іисуса Христа. Воспоминанія сего спасительнаго событія начались задолго до праздника. Уже за шесть недѣль до него св. Церковь стала воспѣвать умилительныя радостныя пѣснопѣнія въчесть рожденія Христова: Христова: Христова: Христова: Кристова: Церковь посвящаетъ воспоминаніямъ спасительной тайны воплошенія Сына Божія свои богослуженія предъ самымъ праздникомъ Рождества Христова, въ самый праздникъ и слѣдующіе за нимъ дни, почему эти дни называются святыми днями, или въ просторѣчіи "святками".

И какъ намъ не вспоминать во всѣхъ подробностяхъ этого событія, какъ великой неизреченной милости Божіей къ роду человѣческому! Этого событія родъ человѣческій, начиная съ нашихъ праотцевъ Адама и Евы, съ нетерпѣніемъ ожидалъ свыше 5000 лѣтъ. Съ вѣрою въ грядущаго Спасителя отходили въ вѣчность праотцы; съ трепетной радостью Его предуказывали пророки; съ надеждою на Его искупленіе ветхозавѣтные мученики терпѣли страданія и встрѣчали смерть. Наконецъ, по-

<sup>\*)</sup> Сказано 26 дек. 1911 г. въ соборномъ храмф Курскаго Знам. монастыря.

слѣ долгой духовной ночи, возсіяло Солнце Правды, Христосъ Богъ нашъ. Сынъ Божій сошелъ съ небесъ, чтобы насъ возвести на небо; Господь славы принялъ зракъ раба, чтобы насъ содѣлать сынами Божіими. Онъ пришелъ на страданіе за грѣхи наши, чтобы намъ даровать праведность и вѣчное блаженство. Рождество Христа Спасителя—это начало нашего спасенія, залогъ будущей жизни на небесахъ! Вотъ почему св. Церковь радостно и призываетъ всѣхъ вѣрующихъ воспѣвать: "Христосъ раждается,—славьте..; Христосъ на земли... возноситеся!" И вотъ почему для каждаго христіанина сладостно воспоминаніе всѣхъ подробностей рожденія Спасителя нашего, Господа Іисуса Христа. Пройдемъ же мысленно и мы переданную намъ Св. евангелистами исторію рождества Господня, дабы сими воспоминаніями, съ одной стороны, дать отраду своему мятущемуся среди мірскихъ пристрастій сердцу, съ другой—получить назиданіе въ правилахъ жизни, такъ обуреваемой врагомъ нашего спасенія.

Христосъ Спаситель родился въ городъ Виөлеемъ. Почему Божія Премудрость избрала мъстомъ рожденія Предвъчнаго Богомладенца сей именно городъ, это оставлено въ книгахъ священнаго писанія безъ объясненія. Если мъсто крестныхъ страданій Христовыхъ церковное преданіе связываетъ съ мъстомъ кончины праотца нашего Адама, то, можетъ быть, и мъсто рожденія Спасителя имъло какое-либо отношеніе къ жизни сихъ праотцевъ и начальной исторіи рода человъческаго. Но еще за 500 лътъ пророкомъ Михеемъ было предсказано о рожденіи объщаннаго Искупителя именно въ городъ Виөлеемъ. И ты, Виөлеемъ, земля Іудина, ни чъмъ не меньше воеводств Іудиныхъ; ибо изъ тебя произойдетъ Вождь, Который упасетъ народъ Мой Израиля (Мих. 5, 2). Итакъ Христу Спасителю надлежало родиться въ Виөлеемъ. Между тъмъ Іосифъ и Пресвятая Дъва Марія жили въ городъ Назаретъ. Они знали, конечно, о пророчествъ Михея, но, покорные водительству Божію, ожидали особаго указанія отъ Господа. Господь указываетъ имъ итти въ городъ Виөлеемъ, но не особымъ таинственнымъ образомъ, а чрезъ обыкновенныя обстоятельства жизни.

Въ то время Римскій императоръ Августъ, какъ обладатель и Палестины, издалъ распоряжение произвести

всенародную перепись въ подвластныхъ ему государствахъ. Вслѣдствіе этого указа Праведный Іосифъ долженъ былъ отправиться въ Виөлеемъ, такъ какъ согласно указа всѣ должны были записываться въ городѣ своихъ предковъ и такъ какъ самъ онъ и Пресвятая Дѣва Марія были изъ рода Давида, родиною котораго и былъ именно Виөлеемъ.

Праведный Іосифъ беретъ Пресвятую Дѣву Марію и идетъ въ неблизкій путь, въ г. Виолеемъ. Когда они прибыли туда, Пресвятой Дѣвѣ наступило время родить Богомладенца. Но мѣста въ городѣ всѣ были заняты; не было уголка, который не былъ бы переполненъ пріѣзжими. Много въ это время суетился Виөлеемъ: шла, какъ и у насъ предъ праздниками, оживленная торговля для прі-взжихъ, угощенье родныхъ и знакомыхъ, веселье, дѣловыя и житейскія заботы. Никто, повидимому, не обращалъ взоровъ отъ земли на небо къ ярко сіявшей надъ городомъ необыкновенной звѣздѣ; никому не было дѣла до бѣднеобыкновенной звѣздѣ; никому не было дѣла до бѣднаго плотника съ нареченною его женою, сущею непраздною. Не мѣсто было среди этого базарнаго шума, среди этой житейской суеты, среди плотского веселья совершиться тайнѣ воплощенія Бога Слова. И вотъ Предвѣчный Богомладенецъ находитъ себѣ первый кровъ и пристанише въ безмолвіи и тишинѣ уединенія, вдали отъ празднаго любопытства постороннихъ взоровъ, въ загородней пещерѣ, куда въ ненастную погоду виолеемскіе пастухи загоняли стада. Въ этой пещерѣ и родился Спаситель Нашъ, Господь Іисусъ Христосъ. Пресвятой Дѣвѣ Маріи не нужна была обычная въ этихъ случаяхъ людская помощь: надъ Ней, какъ зачавшей непорочно отъ Духа Святаго, не тяготѣлъ печальный приговоръ правосудія Божія: въ больяни будешь рождать дътей (Быт. 3, 16). Она же и первая удостоилась поклониться Своему Божественному Сыну, спеленала и положила Его въ ясляхъ. Затѣмъ поклонился отъ Дѣвы Рождшемуся и праведный Іосифъ. Іосифъ.

Но это событіе, ожидаемое всѣмъ человѣчествомъ и особенно избранниками народа еврейскаго многія сотни лѣтъ, не должно было остаться извѣстнымъ только праведному Іосифу и Пресв. Дѣвѣ. Оно должно было открыться людямъ благочестивымъ, чающимъ Утѣхи Израилевой. Евангелисты повѣствуютъ, что прежде всѣхъ полу-

чили радостную вѣсть о рожденіи Спасителя виолеемскіе пастухи;—это были люди простые, некнижные, но они съ искреннею дѣтскою вѣрою ожидали пришествія Христа Спасителя. Можетъ быть, въ эту ночь, глядя на звѣздное небо, они любовались на чудную звѣзду и помышляли о томъ, скоро ли, взойдетъ звѣзда отъ Іакова (Числ. 24, 17). Вдруга предсталь имъ Аниелъ Господень, и слава Господня

осіяла ихъ; и убоялись они страхомъ великимъ. И сказалъ имъ Ангель: не бойтесь: я возвъщаю вамь великую радость, которая будеть встя людямь: ибо нынт родился вамь въ городт Давидовомъ Спаситель, Который есть Христосъ Господь; и вотъ вамъ знакт: вы найдете Младенца въ пеленахъ, лежащаго въ ясляхъ. И внезапно явилось съ Ангеломъ многочисленное воинство небесное, славящее Бога и взывающее: Слава въ вышнихъ Богу и на земли миръ, въ человъкахъ благоволение. Когда Ангелы отошли отъ нихъ на небо, пастухи сказали другъ другу: пойдемъ въ Вивлеемъ и посмотримъ, что тамъ случилось, о чемъ открылъ намъ Господь. И поспъшивши пришли, и нашли Марію и Іосифа, и Младенца, лежащаю въ ясляхъ. (Лук. 2, 9—16). Такимъ образомъ послъ Дъвы Маріи и Іосифа пастыри первые удостоились поклониться Богомладенцу и первые сдълались въстни-ками въ народъ Израильскомъ, среди благочестивыхъ жителей своего города, о рожденіи давно ожидаемаго Спасителя (ст. 17—8).—Теперь надлежало благов вствовать о рожденіи Христа Господня и язычникамъ, сидящимъ во тьмъ и съни смертной.

Среди вавилонских в язычниковъ сохранялось пророчество Валаама: Восходить звъзда от Такова и возстаеть жезль от Израиля (Числъ 24, 17); въроятно, сохранилось среди нихъ и пророчество Даніила о 70 седминахъ. И вотъ ученые мужи или, какъ они названы по славянски, волхвы, увидъвъ на востокъ необыкновенную звъзду и расчисливъ исполненіе седминъ Даніиловыхъ, ръшили, что родился въ Іудеъ Обътованный Спаситель, Котораго съ такою жаждою ожидалъ весь родъ человъческій. Они немедленно отправились въ Іудею, чтобы найти родившагося Царя міра и поклониться Ему. Звъзда, руководившая ими въ пути, скрылась для того, чтобы они зашли въ Іерусалимъ, столицу царства Іудейскаго и были здъсь невольными провозвъстниками рожденія обътованнаго Спасителя. Здъсь они идутъ въ палаты царя Ирода и спрашиваютъ: идть родившійся Царь Іудейскій? Оказывается, никто не

зналъ еще, даже и не слышалъ о столь чудномъ событіи, свершившемся въ одномъ изъ ближайшихъ городовъ. Царь Иродъ, омраченный похотью власти, смутился за свое царство. Онъ сейчасъ же рѣшилъ въ своемъ умѣ умертвить Младенца. Котораго искали волхвы. Но гдѣ же этотъ Младенецъ? Если прямо объявить свой замыселъ, то никто не откроетъ ему этого Младенца. И вотъ Иродъ принимаетъ личину благочестиваго іудея: онъ зоветъ священниковъ и спрашиваетъ у нихъ, гдѣ должно родиться Христу? Они, справившись съ книгами Писанія, отвѣчали: въ Виолеемѣ Іудейскомъ, согласно пророчеству Михея. Тогда Иродъ, тайно призвавъ волхвовъ, вывъдалъ отъ нихъ время появленія звъзды и, пославъ ихъ въ Вивлеемъ, сказаль: пойдите, тщательно развъдайте о Младенцъ, и когда найдете, извъстите меня, чтобы и мнъ пойти поклониться Ему. Они, выслушавши царя, пошли. И—се, звъзда, которую они видовли на востокъ, шла предъ ними, какъ, наконецъ, пришла, и остановилась надъ мъстомъ, гдъ былъ Младенецъ. Увидъвши же звъзду, они возрадовались радостію весьма великою, и вошедши въ домъ, увидъли Младенца съ Маріею, Матерью Его, и падши поклонились Ему; и открыли сокровища свои, принесли Ему дары: золото, ладант и смирну (Мө. 2, 7—11).

До этого событія праведный Іосифъ и Марія успѣли въ восьмой день обрѣзать Младенца, по закону Моисееву, и наречь имя Ему Іисусъ, а въ 40-й день принести Его въ Іерусалимскій храмъ, чтобы, по тому же закону Моисееву, представить предъ Господа и чтобы принести за Него установленную жертву. Здѣсь праведный Симеонъ и Анна удостоились привѣтствовать и прославить Спасителя міра (Лк. 2, 21—38).—Такимъ образомъ тайна пришествія въміръ Спасителя возвѣщена была какъ израильскому на-

роду, такъ и язычникамъ.

Затѣмъ праведный Іосифъ, извѣщенный Ангеломъ Господнимъ объ угрожающей Божественному Младенцу смертной опасности отъ Ирода, бѣжитъ въ Египетъ, и только по смерти этого изверга возвращается въ отечество и поселяется, по указанію Ангела, снова въ Назаретѣ. Возрастаніе и жизнь Спасителя до явленія міру должна была, по планамъ Божественной премудрости, происходить въ безвѣстности, въ удаленіи какъ отъ злоумышленій лицъ, подобныхъ Ироду, такъ и отъ празднаго любопытства человѣческаго.

Итакъ при рожденіи Христа Спасителя до бѣгства Его въ Египетъ Ему удостоились поклониться, какъ обѣтованному Спасителю міра, весьма немногіе люди: некнижные пастыри виөлеемскіе, праведные Симеонъ и Анна, ученые мудрецы изъ язычниковъ и нѣкоторые благочестивые люди, бывшіе вмѣстѣ съ этими лицами. Что же дѣлали въ то время въ Виолеемъ и Герусалимъ? Почему всъ жители ихъ, узнавъ отъ пастырей и отъ волхвовъ о пришествіи во плоти Христа Спасителя, не сочли своимъ первымъ долгомъ явиться на поклоненіе давно ожидаемому Царю своему? Потому, что предались исключительно интересамъ земнымъ, попеченіямъ плотскимъ и стали поэтому тепло-хладными къ исканію царства Божія, равнодушными къ своему въчному спасенію.

Въ Виөлеемъ въ это время было, какъ сказано, большое скопленіе народа: шумъ бойкой торговли, уготовленіе яствъ и питій для на ѣхавшихъ родственниковъ и знакомыхъ, безконечные разговоры о народной переписи, ея причинахъ и послъдствіяхъ, — словомъ, каждый былъ занятъ своими личными дълами, политикой, взаимными угощеніями, — и никто не обратилъ вниманія на бъдныхъ пастуховъ и ихъ разсказы о родившемся Мессіи и чудесныхъ имъ видъніяхъ ангеловъ. Въ Іерусалимъ первосвященники и книжники, а за ними и прочіе жители, были преданы болѣе обрядовой сторонѣ религіи, заняты были жертвоприношеніями, омовеніями, полагая въ нихъ всѣ свои заслуги и всю свою правоту. Поэтому они, хотя и узнали отъ волхвовъ, что обътованный Царь Іудейскій, Владыка Христосъ, родился, но не сочли нужнымъ оказать ни смиренія, ни благоговънія, ни подобающей чести своему Мессіи. Кромъ олагоговънія, ни подобающей чести своему Мессіи. Кромътого, этимъ они побоялись раздражить царя Ирода и попасть подъ его опалу... Словомъ, никто изъ получившихъ въсть о рожденіи Спасителя не поспъшилъ въ Виблеемъ. Одинъ Иродъ немедленно послалъ туда воиновъ, но не для воздаянія чести и не для торжественныхъ привътствій Христу, а для истребленія 14-ти тысячъ ни въ чемъ неповинныхъ младенцевъ, среди которыхъ онъ разсчитывалъ погубить и Богомладенца. Не было ли это бъдствіе для Виөлеема наказаніемъ за ихъ равнодушіе къ рожденію у нихъ Спасителя міра, за ихъ всецѣлую преданность только житейскимъ и матеріальнымъ попеченіямъ?

Не то же ли отчасти, что было нѣкогда въ јерусали-

мѣ и Виөлеемѣ, происходитъ и теперь въ христіанскихъ градахъ во дни воспоминанія рожденія Спасителя міра? Въ дни предъ праздниками Рождества Христова совершаются богослуженія, на которыхъ съ особенною торжественностью воспоминаются празднуемыя событія. Такъ на царскихъ часахъ, совершенныхъ въ семъ году въ пятницу, читались четыре евангелія, повъствующія намъ о славномъ рожденіи Спасителя, воспъвались церковныя пъснопънія во славу пришедшаго Христа... Но много ли было у насъ въ Курскъ христіанъ, которые приходили поклониться пришедшему ради нашего спасенія Сыну Божію? Въ каждомъ изъ храмовъ нашихъ была горсть молящихся, едва исчисляемая десятками. На вечернъ, торжественно совершенной въ 2 часа наканунъ праздника, св. Церковь въ чтеніяхъ пророческихъ повъствовала о приготовленіи рода человъческаго къ принятію объщаннаго Искупителя, а въ стихирахъ славила Христа, во плоти пришедшаго. Но едва нъсколько десятковъ молящихся оставили предпраздничныя заботы и пришли въ храмы Божіи раздълить священное торжество церкви Христовой. Наконецъ, наступаетъ время совершенія и всенощнаго бдѣнія. Можно было ожидать, что сей храмъ не вмѣститъ всѣхъ, желающихъ прославить рождество Сына Божія. Но что же мы наблюдали? едва четвертая часть храма была занята молящимися, какъ будто бы это былъ простой будничный день! Вчера на литургіи, въ самый день праздника Рождества Христова, едва ли половина храма занята была молящимися; но во всякомъ случать было менте, чтыть въ нынтыній день.

Гдѣ же были благочестивые жители города Курска? Можетъ быть скажете, что ихъ удержала дома мятель и суровая погода? Но эта погода не удержала ихъ отъ посѣщенія торжищъ: лавки и магазины наканунѣ праздника бойко торговали далеко дальше, чѣмъ продолжалось всенощное бдѣніе. Всѣ были преданы суетѣ, приготовленію яствъ и питій, ожиданію гостей... Все это Церковь не осуждаетъ; даже инокамъ разрѣшаетъ праздничное утѣшеніе въ улучшеніи стола. Но все это должно дѣлать безъ особыхъ излишествъ и притомъ заблаговременно, не оставляя христіанской обязанности посѣщенія службъ церковныхъ въ эти святые дни. Вы скажете, что пастыри и волхвы спѣшили поклониться Самому Господу, при-

шедшему во плоти и доступному тѣлеснымъ очамъ. Правда, блаженны очи, удостоившіяся видѣтъ плотское пришествіе Господа, и уши, которыя слышали Его божественное ученіе (Мө. 13, 16; Лк. 10, 23); но еще болѣе, по слову Самого Спасителя, блаженны не видѣвшіе, но вѣрующіе (Іоан. 20, 29). Для вѣрующихъ же и теперь имъются тъ же предметы, которые окружали родившагося Господа. Храмы наши знаменуютъ собою, между прочимъ, вертепъ, въ которомъ родился Христосъ Спаситель; престолъ, на которомъ Онъ почиваетъ Своимъ Тъломъ и Кровью, знаменуетъ собою ясли, въ которыхъ возлежалъ Христосъ Богъ нашъ. Обиліе свъта въ храмахъ въ настоящіе праздники напоминаетъ ту славу Господню, которая осіяла пастырей, когда предсталъ имъ Ангелъ Господень. Благолѣпное пѣніе священныхъ молитвословій знаменуетъ славословіе ангеловъ. Сонмъ священнослужащихъзнаменуетъ первыхъ свидътелей славнаго Рождества Христова. Для духа человъческаго нътъ пространства и времени: онъ съ одинаковой разительностью переживаетъ какъ текущія впечатлънія, такъ и представленія прошедшихъ событій. Ничто не мъшаетъ намъ, стоя въ храмъ, духомъ своимъ переноситься въ вертепъ Виолеемскій, духовными очами созерцать Богомладенца, лежащаго въ ясляхъ, духовнымъ слухомъ воспринимать ангельское славословіе: слава въ вышишхъ Богу, и на земли миръ, въ человъках благоволеніе. Напротивъ, все здѣсь располагаетъ къ тому.

Повергнемся же, возлюбленные слушатели, предъ иконой праздничной, какъ предъ Самимъ Христомъ Спасителемъ. Онъ приметъ наше поклоненіе предъ этимъ священнымъ изображеніемъ такъ, какъ бы мы приносили его у самыхъ яслей Виөлеемскихъ, въ коихъ благоволилъ почивать Невмъстимый Христосъ Богъ. Будемъ гимнами церковными славословить родившагося Христа, и Онъ приметъ ихъ, какъ славословіе Ангеловъ; принесемъ Ему отъ усердія дары свои на благольпіе храма, или на нужды меньшихъ братій Христовыхъ, и Онъ приметъ, ихъ, какъ дары волхвовъ. Не будемъ невнимательны къ дълу своего спасенія! Не будемъ уподобляться Виөлеемлянамъ, которые за суетою житейскою лишились небесной милости поклониться Божественному Младенцу. Не будемъ подражать іудейскимъ священникамъ и книжни-

камъ, которые, почивая на обрядовомъ законъ и гордясь своею мнимою праведностью, остались равнодушны, когда небо и земля спъшили послужить Родившемуся Спасителю.

Будемъ на будущее время по первому звону спѣшить въ эти и подобные дни въ храмъ Божій для молитвеннаго участія въ предпраздничныхъ и праздничныхъ службахъ церковныхъ, считать для себя обязательнымъ присутствіе на царскихъ часахъ, вечернъ, всенощной и Божественной Литургіи. Принесемъ къ стопамъ Родившагося Спасителя такую въру, какою горъли сердца Виолеемскихъ пастырей, такое усердіе, какимъ пламенъли души восточныхъ мудрецовъ, такое искреннее благочестіе, какимъ проникнуты были всъ окружающіе Виолеемскія ясли въ радостную ночь Рождества Христова. И Господь Богъ удостоитъ насъ той чистоты души, какой украшались пастыри, того священнаго умиленія, какое пережили и какимъ обрадованы были волхвы. Вмѣстѣ съ этимъ мы почувствуемъ небесный восторгъ Ангельскихъ ликовъ, славящихъ Бога, и вмъстъ съ ними будемъ отъ всей души взывать: Слава вт вышнихт Богу и на земли мирт вт человъкахт благоволеніе! —Благословеніе родившагося Господа и Спасителя нашего Іисуса Христа да будетъ съ вами всегда, нынъ и присно и во въки въковъ. Аминь.

Архіепископъ Стесранъ.

## СЛОВО

Высокопреосвященнъйшаго Стефана, Архіепископа Курскаго и Обоянскаго, на Новый 1912-й годъ\*).

Возлюбленныя чада о Господп!

Наслупилъ новый годъ нашей жизни. На гранис тараго и новаго года естественно, съ одной стороны, оглянуться намъ назадъ—на прожитое уже время, а съ другой—устремить взоръ свой на грядущее. Озираясь назадъ, что мы видимъ? Видимъ труды въ потѣ лица—свои и окружающихъ насъ лицъ, а на нивѣ трудовъ нашихъ, вмѣстѣ съ добрыми плодами,—тернія и волчцы; видимъ, вмѣстѣ съ малыми радостями и скоро-преходя-

<sup>\*)</sup> Сказано предъ полночнымъ молебствіемъ въ Курскомъ Знаменскомъ соборѣ.

щими удовольствіями, свои и чужія болѣзни, страданія, скорби и печали; видимъ смерть, поражавшую многихъ нашихъ ближнихъ, видимъ умножающіеся окрестъ насъ могильные холмы. Вглядываясь дальше этихъ явленій, мы видимъ скрывающіеся за ними наши грѣхи—-дѣломъ, словомъ, помышленіемъ, какъ преступленіе вѣковѣчной воли Божіей, какъ нарушеніе святыхъ заповѣдей Творца и Господа; видимъ небреженіе о дарованной намъ въ святыхъ таинствахъ благодати Божіей, забвеніе уставовъ церковныхъ; видимъ лѣность свою къ божественнымъ службамъ, холодность къ требованіямъ нашего христіанскаго званія; преданность землѣ, суетнымъ земнымъ попеченіямъ и вещественнымъ наслажденіямъ; нерадъніе о

печеніямъ и вещественнымъ наслажденіямъ; нерадѣніе о душѣ, о нравственномъ своемъ совершенствѣ и вѣчномъ своемъ спасеніи. Вообще, озираясь назадъ, мы увидимъ болѣе мрачнаго и темнаго, чѣмъ свѣтлаго и отраднаго. Вглядываясь теперь въ туманную даль грядущаго, увидимъ, что мы значительно придвинулись къ той грани, которою отдѣлится для насъ уже не годъ отъ года, а время отъ вѣчности,—къ грани, которая лежитъ между нашею жизнію и смертію. Благочестивые люди, отходя ко сну, ежедневно обращаютъ взоръ свой къ этой грани, въ трепетѣ произнося молитву церковную: Семи гробъ предлежитъ, семи смерть предстоитъ. Суда Твоего, Господи, боюся и муки безконечныя!

Если будемъ вглядываться далѣе—за предѣлы этой

Если будемъ вглядываться далѣе—за предѣлы этой грани, то увидимъ судъ надъ собою, по слову писанія: иеловпкамъ положено однажды умереть, а потомъ судъ (Евр. 10, 9),—судъ сначала частный, не окончательный, судъ нашей совѣсти, предъ которою предстанутъ всѣ наши сердечныя намѣренія, всѣ помышленія, желанія и дѣла и изъ которой будетъ изливаться потокъ или радости или мучительныхъ угрызеній, какъ начало будущаго въчнаго блаженства или мученія.

Вглядываясь еще далъе, увидимъ конецъ земли нашей, свое и всеобщее воскресеніе изъ мертвыхъ, а за нимъ общій окончательный судъ и жизнь будущаго вѣка—для однихъ богоподобную и потому блаженную, для другихъ демоноподобную и потому огненномучительную. Остановимъ взоръ свой изъ всѣхъ этихъ картинъ грядущуго на величественной картинѣ воскресенія мерт-

выхъ.

Одряхлѣвшая не столько отъ тяжести на себѣ вѣковъ, сколько отъ грѣховъ и преступленій человѣческихъ, земля наша, покорная манію Творца, все еще совершаетъ и будетъ пока совершать свое круговращеніе вокругъ солнца. Но въ послѣднее время ея круговращенія люди, по предсказанію Спасителя и Его апостоловъ, будутъ утопать въ грѣхахъ и порокахъ: они окончательно осуетятся, предадутся всецѣло земнымъ попеченіямъ и наслажденіямъ, потеряютъ вѣру въ Бога и любовь другъ къ другу (Мато. 24, 10; 34—8); будутъ самолюбивы, сребролюбивы, горды, надменны, злорѣчивы, родителямъ непочтительны (2 Тим. 3, 2); они будутъ поступать по своимъ нечестивымъ похотямъ (2 Петр. 3, 3; Іуд. 1, 18) и кипѣть взаимною ненавистью другъ къ другу, —будутъ задыхаться въ атмосферѣ собственнаго зла (Мар. 13, 12). Между тѣмъ исполнится число предуставленныхъ къ вѣчной жизни (Дѣян. 13, 48), и потому дальнѣйшее существованіе земли будетъ безцѣльно. И вотъ солице померкнета, и луна не даста свыта своего, и звъзды спадута съ неба, и силы небесныя поколеблются: тогда восплачутся вст племена земныя и увидятъ Сына Человъческаго, грядущаго на облакахъ небесныхъ съ силою и славою великою (Мато. 24, 29—30). Мертвые услышатъ гласъ Сына Божія и услышата поколетата поставою великою (Мато. 24, 29—30). Мертвые услышатъ гласъ Сына Божія и услышата поколетата поставою великою (Мато. 24, 29—30). Мертвые услышатъ гласъ Сына Божія и услышать поставою великою (Мато. 24, 29—30). Мертвые услышать гласъ Сына Божія и услышать поставою великою (Мато. 24, 29—30). Мертвые услышать гласъ Сына Божія и услышать поставою великою (Мато. 24, 29—30). на облаках в небесных ст силою и славою великою (Мате. 24, 29—30). Мертвые услышать гласт Сына Божія и услышавши оживуть (Іоан. 5, 25) и воскреснуть нетлинными, а живые изминятся (1 Кор. 15, 52). Но скажеть кто нибудь, какт воскреснуть мертвые? и вт какомъ тили придуть? На это Апостоль Павель отвъчаеть: Безразсудный то, что ты спешь, не оживеть, если не умреть; и когда ты спешь, то спешь не тило будущее, а голое зерно. какое случится, пшеничное или другое какое; но Богь даеть ему тило, какт хочеть, и каждому спемени свое тило... Такь и вт воскресеніи мертвых: спется вт тлиніи, а востаеть вт нетлиніи; спется вт уничиженіи, востаеть вт спется тило душевное, востаеть тило духовное... Первый человикт изт земли перстный; второй человикт Господь ст неба... И какт мы носили образт перстнаго, будемт носить и образт небеснаго... Ибо тлинному сему надлежить облечься вт нетлиніе и смертному сему—облечься вт безсмертіе (Кор. 15, 36—53). Спаситель Господь Іисусъ Христосъ силою Своего Божества это уничиженное смертное тъло наше преего Божества это уничиженное смертное тъло наше преобразитъ такъ, что оно будетъ сообразно славному Тълу Его (Филип. 3, 21). А потому праведники просвътятся, какъ солнце (Матө. 13, 43). Но это только праведники, т. е. тъ, которые въ этой жизии творили волю Божію, терпъливо несли крестъ свой; которые всю жизнь свою помышляли не столько о земномъ, сколько о горнемъ; устремляли взоръ свой не столько на землю, сколько на небо, гд $^{\pm}$  Христосъ сидитъ одесную Бога (Кол. 3, 1—2); искали благъ в $^{\pm}$ чных $^{\pm}$ , наслажденій духовных $^{\pm}$ ; которые, подавляя въ себъ похоти плоти, очесъ и гордости житейской, постоянно стремились къ тому, что только истинно, что честно, что справедливо, что чисто, что любезно, что достославно, что только добродьтель и похвала (Филип. 4, 8). Что же касается гръшниковъ, то хотя и они востанутъ изъ мертвыхъ въ тѣлахъ нетлѣнныхъ и неразрушимыхъ, но тѣла ихъ, въ соотвѣтствіе съ ихъ мрачными похотями и страстями, соотвътственно душъ ихъ, оскверненной гръхами и пороками, будутъ темны, мрачны и безобразны. Въ таковыхъ тълахъ они, гонимые совъстью своею, исчезнутъ отъ лица Божія, какъ исчезаетъ дымъ, въ низшія области бытія, гдѣ будетъ плачъ и скрежетъ зубовъ (Матю. 8, 12 и др.). Праведники же возрадуются и возвеселятся предъ Богомъ, и блаженству ихъ не будетъ конца.

И священнописатели и отцы Церкви и учители запов' в дуютъ намъ: поминай послюдняя твоя, т. е. смерть, судъ, адъ и рай, и во въки не согръшиши (Сирах. 7, 39). Мы потому и гръшимъ, что ръдко и мало озираемся на свое прошедшее, въ цъляхъ его исправленія и изглажденія гръховъ своихъ покаяніемъ и принятіемъ святыхъ таннствъ; что ръдко и мало простираемъ взоръ свой въ грядущее—къ своему гробу, смерти, ожидающему насъ суду и воскресенію, къ в танному блаженству или въчно-

му мученію.

Если когда, то теперь, въ этотъ часъ полуночи,— часъ будущаго пришествія Христова, стоя на грани между новымъ и старымъ годомъ, вступимъ въ туманную даль неизвъстнаго, въ земномъ отношеніи, будущаго, не въ самозабвеніи неблаговременнаго веселія, не въ отягченіи сердецъ нашихъ объяденіемъ и пьянствомъ и заботами житейскими (Лук. 21, 34), а въ тихой молитвъ о прощеніи содъянныхъ въ мимошедшемъ лътъ прегръшеній и

ниспосланіи намъ милостей Божіихъ, въ памятованіи того, что составляетъ послюдняя наша, обезпечивая себѣ этимъ благословеніе Божіе, твердость и непоколебимость въ исполненіи воли Божіей, всегдашнее преуспѣяніе въ дѣлѣ Господнемъ (1 Кор. 15, 58). И тогда, воскреснувъ нѣкогда изъ мертвыхъ, мы воскликнемъ: смерть, гдть твое жало? адъ. гдть твоя побъда?—Благодареніе Богу, даровавшему намъ побъду Господомъ нашимъ Іисусомъ Христомъ (ст. 55—7)! Аминь.

Apxlепископъ Стефанъ.



#### Объ оправданіи христіанина вѣрою по посланію св. Апостола Павла къ Римлянамъ.

(Боюсловско-философско-апологетико аналитическое изслыдование посланія къ Римлянамъ).

#### (Продолженіе).

Раскрывая предъ римлинами въ чистосердечномъ признаніи свою готовность благов вствовать имъ по долгу 1) (Римл. 1, 14), блаженный Павель называеть благовъствование свое силою Вожіею (1, 16), такъ какъ въ немъ (благовъствованіи) "открывается правда Божія отъ въры въ въру", какъ написано: "праведный върою живъ будетъ" (Аввак. 2, 4). Здёсь апостоль языковь объявляеть свою проповёдь о Христь (благовъствованіе) силою (добрацья), дьйствіе которой должно выражаться въ раскрытіи Вожественной правды. Процессь же раскрытія последней есть освещеніе (благовествованіемъ) въ сознаніи человъка того, что-истинно и богоугодно и что-ложно и богопротивно. Все ложное и богопротивное является предметомъ гнѣва Божія съ неба (1 гл., 18). Объявляя ложь и неправду человъческую объектомъ Божественнаго гнава, апостолъ Павелъ включаетъ въ кругъ подсудности предъ Небомъ весь античный языческій міръ. Ставя весь языческій міръ на скамью подсудности предъ Богомъ и дѣлая его предметомъ Небеснаго гнѣва, ап. Па-

<sup>1)</sup> Курсивъ нашъ.

велъ приводитъ для своего утвержденія логическія и юридическія основанія (1 гл. 19—28). Возможное для языческаго міра богопознаніе было явно для него. Идея о Богѣ отъ созданія міра непрерывно и конкретно раскрывалась предъ язычниками въ твореніяхъ видимой природы подобно тому, какъ идея человъческой личности постоянно явствуетъ изъ своей эмпирической и конкретной жизни. "Но какъ они, познавши Бога, не прославили 1) Его, какъ Бога, и не возблагодарили, но осуетились вт умствованіях своих 2) и омрачилось несмысленное ихъ сердце: называя себя мудрыми, обезумъли и славу нетлъннаго Бога измънили въ образъ, подобный тлѣнному человѣку, и птицамъ, и четвероногимъ, и пресмыкающимся, то и предалъ ихъ Богъ.... превратному уму—дълать непотребства (Римл. 1, 21—28). Въ этихъ словахъ ап. Павелъ логически извлекаетъ заблужденіе античнаго міра изъ утраты посліднимъ истинной идеи о Богъ. Вытекающее логически отсюда заблуждение даже съ точки зрънія человъческой юриспруденціи достойно строгаго суда, а тъмъ болъе оно должно являться провинностью въ глазахъ безконечно правосуднаго Бога. Если заблужденіе людей сдълало ихъ безотвътно (1, 20) виновными предъ Небомъ, то спрашивается, въ чемъ же выразилось это заблужденіе. По словамъ апостола, это заблужденіе выразилось въ томъ, что люди не прославили Бога, какъ Вога, но осуетились въ умствованіяхъ своихъ, чрезъ что омрачилось несмысленное ихъ сердце. Такимъ образомъ основа заблужденія язычниковъ заключалась: 1) въ извращении ума и 2) въ омраченіи сердца. Первый фактъ выразился въ томъ, что человъкъ безуміе принялъ за мудрость (1, 22), ложь за истину. Извращенная же мысль язычника, вторгнувшись въ область религіозныхъ чувствъ, перевернула въ ней все верхъ-дномъ: низъ сталъ верхомъ, тлѣнное замѣнило собою нетлѣнное. Извращеніе религіознаго чувства отмѣтилось и на всемъ по-

<sup>1)</sup> Курсивъ нашъ.

<sup>2)</sup> Курсивъ нашъ.

веденіи язычника, картина котораго представлена ап. Павломъ съ 24 ст. до конца I главы.

Установивъ т. о. виновность предъ Богомъ всего языческаго міра, заключавшуюся въ коренномъ извращеніи ума и сердца, апостолъ во ІІ главъ своего посланія къ Римлянамъ принимаетъ тонъ безпристрастнаго прокурора со стороны Божественнаго Суда.

### III.

## (2 гл. посланія къ Римлянамъ).

Если всё люди виновны предъ Богомъ, то, слёдовательно, никто изъ нихъ не стоитъ внѣ черты подсудимости. На основаніи идеи о всеобщей подсудности всѣхъ людей предъ Богомъ св. апостолъ Павелъ говоритъ: "И такъ, неизвинителенъ ты, всякій человѣкъ, судящій другого 1), ибо тѣмъ же судомг<sup>2</sup>), какимъ судишь другого, осуждаешь себя, потому, что судя фругого 3), дълаешь то же (Римл. 2, 1). Замыкая уста "всякаго человъка", желающаго осудить другого (ближняго) въ чемъ-либо, здѣсь священный авторъ, съ одной стороны, юридически устанавливаеть факто всеобщей гръховности людей предъ Богомъ, а съ другой, утверждаетъ отсутствіе въ человѣкѣ какого-либо права на осужденіе другого (ближняго). Противополагая такому беззаконному и неразумному судейству истинное взаимоотношение христіанской общины, апостолъ говоритъ: "А мы знаемъ, что по истинъ есть судъ Божій на ділающихъ такія дпла 4) (Римл. 2, 2). Если человъкъ берется судить другого, то этимъ самымъ уже или отрицаеть Божій судь или же считаеть себя свободнымъ отъ него. Но судъ Божій, по апостолу, существуеть фактически, следовательно облекающійся въ тогу судьи человъкъ долженъ себя считать предъ Небомъ безотвътственнымъ. Предупреждая эту именно мечтательность чело-

<sup>1)</sup> Курсивъ подлинника.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тоже

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тоже.
<sup>4</sup>) Тоже.

въка—судьи о невинности предъ Богомъ, св. Павелъ восклицаеть: "Неужели думаешь ты, человъкъ, что избъжишь суда Божія, осуждая дълающихъ такія дила 1) и самъ 2) дълая то же?" (Римл. 2, 3). Глубина и ясность апостольской прозорливости простирается дальше. Быть можеть, преждевременное и самозванное появленіе человъка на судейской трибунт свидтельствуеть о его нетеритливомъ стремленіи возстановить поруганное имя справедливости? Но подобную поспъшность апостоль называеть неразумною, такъ какъ медлительность Божія суда свидітельствуєть о богатстві Вожіей благости, кротости и долготерпвнія, дающихъ человъку и время и возможностъ къ покаянію (2 гл., 4). Но Божественное долготеривніе на пути Своемъ встрвчаеть богоборственное упорство нераскаяннаго человъческаго сердца, которое собираеть для себя гнѣвъ на день гнѣва и откровенія праведнаго суда отъ Бога, который воздасть каждому по діломъ его".... (2 гл. 5—6). Жизнь візчную получать ті, которые постоянствомъ въ добромъ дѣлѣ ищутъ славы, чести и безсмертія,—ярость же и гнѣвъ тѣ, которые упорствуютъ и не покоряются истинъ, но предаются неправдъ (2 гл., 7—8). Результатомъ такого суда Божія и безпристрастнаго мздовоздаянія получится то душевное состояніе, которое, по апостолу, для ділающих злое будеть скорбію и теснотою души; напротивъ, слава и честь и миръ для творящихъ доброе (2, 9-10).

Установивъ, такимъ образомъ, фактъ безъисключительной всеобщности грѣха, повергшаго весь языческій міръ въ сферу строгой подсудности предъ Богомъ и указавъ на несомнѣнные результаты грядущаго небеснаго и безпристрастнаго суда надъ всѣми людьми, апостолъ Павелъ проводитъ грань между іудеемъ и эллиномъ въ отношеніи какъ къ полученію награды, такъ и къ понесенію наказанія. Неодинаковое отношеніе Небеснаго судіп къ іудею и эллину въ дѣлѣ мздовоздаянія на судѣ выразится не въ нарушеніи

<sup>1)</sup> Курсивъ подлинника.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тоже.

справедливости послѣдняго, а въ степени большого ея соблюденія. Въ 12 ст. 2 главы разсматриваемаго нами посланія апостоль говорить: "Ть, которые не импя закона, согръшили, внъ закона и погибнутъ; а тъ, которые подъ закономъ согрѣшили, по закону осудятся". Изъ только что приведенныхъ словъ видно, что на судъ Божій явятся два типа отвътчиковъ: 1) отвътчикъ внъ-законный и 2) отвътчикъ-подзаконный. Первый-это тотъ, который для руководства въ своей жизни не имълъ богооткровеннаго закона. Второй же-это тоть, кто имъль для своего бытія законь богооткровенный. Къ первой категоріи относятся язычники, которые жили по естественному только закону, т. е. по закону совъсти (Римл. 2, 15), а ко второй—іудеи, получившіе отъ Вога чрезъ Моусея откровенный законъ, написанный на каменныхъ скрижаляхъ. Естественный законъ язычниковъ, по апостолу, быль написань на сердцахъ последнихъ и выражался въ "антиномизмъ" 1) совъсти ихъ и мысли ихъ, то обвинявшихъ, то оправдывавшихъ одна другую (Римл. 2, 15). Откровенный законъ іудеевъ, какъ внѣшне руководящее начало последнихъ, былъ закономъ объективнымъ; законъ же язычниковъ, какъ внутренняя сила, покоившаяся въ глубинъ совъсти, быль закономъ субъективнымъ, въ силу котораго язычникъ становился закономъ для самого себя и былъ такимъ образомъ личностью автономною. Если іудейство, попавъ подъ сънь закона, погрузилось въ грезы національныхъ гордыхъ вождельній и внышнимь исполненіемь богодарованныхъ синайскихъ предписаній хотьло выслужить предъ Небомъ себъ владычество надъ всъмъ міромъ, то язычники, предоставленные сами себъ, въ своемъ неограниченномъ субъективизмъ ушли такъ далеко по линіи заблужденія, что "славу нетлѣннаго Бога измѣнили въ образъ, подобный тлѣнному человъку, и птицамъ, и четвероногимъ, и пресмыкаю-CHARLEST RATE ORGA OTSUGTOR SERVE RESERVE VECENSION

<sup>1) &</sup>quot;Антиномизмъ"—мы употребляемъ это слово въ смыслѣ того душевнаго разда, который получается въ результатѣ столкновенія двухъ или нѣсколькихъ псижическихъ теченій, вытекающихъ пзъ разныхъ побужденій (истинныхъ и дожныхъ, добрыхъ и здыхь).

щимся" (Римл. 1, 23). И такъ, какъ іудейство, такъ и язычество оказались отвѣтственными предъ Вогомъ: первое—за неисполненіе богодарованнаго закона (ибо внѣшнее исполненіе послѣдняго не было дѣйствительнымъ исполненіемъ), а второе—за свое заблужденіе въ трясинахъ идолопоклонства.

Съ 17 стиха 2 гл. посл. къ Римлянамъ и до конца 4 главы апостолъ Павелъ критикуетъ, а мѣстами прямо обличаетъ ложное іудейство. А такъ какъ идея витимято исполненія закона Божія въ глазахъ упрямаго юдаизма имѣла непререкаемую цѣнность и положительное значеніе, то ап. Павлу естественно нужно было разрушить главную цитадель лицемѣрія, въ которой нашли себѣ убѣжище набожные по виду, но дьявольски гордые по своимъ замысламъ евреи. Критическая рѣчь апостола языковъ нерѣдко изъ спокойныхъ логическихъ сужденій переходитъ въ огненный потокъ обличенія.

"Вотъ ты называешься, начинаетъ свою критику юдаи.ма апостоль, іудеемь, и успокоиваець себя закономь, и хвалишься Богомъ, и знаешь волю Его, и разумъешь лучшее, научаясь изъ закона, и увтренъ о себт, что ты путеводитель слупыхъ, свуть для находящихся во тьму, наставникъ невѣждъ, учитель младенцевъ, имѣющій въ законѣ образецъ въдънія и истины: какъ же ты, спрашиваетъ апостолъ, уча другого, не учишь себя самого? Пропов'тдуя не крастькрадешь? и т. д.... (Римл. 2, 17-24). Обобщая свою мысль, апостоль резюмируеть недостатокъ юдаизма въ следующей краткой вопросительной формуль: "Хвалинься закономь, а преступленіемъ закона безчестинь Бога? Ибо ради васъ, какъ написано, имя Божіе хулится у язычниковъ (Исаіи 52. 5; Іезекіиля 36, 20). Въ этой краткой обвинительной формуль св. Павель наносить рышительный ударь бездушному юдаизму, лукавая этика котораго даже для язычниковъ давала поводъ къ хуленію имени Божія со стороны послед-

Чтобы показать, что порицанія и обличенія заслужи-

ваеть не іудейство въ его идеальномъ смыслѣ, а ничего не имъющій съ нимъ общаго юдаизмъ, какъ бездушная форма богопочтенія, Апостоль говорить, что "обръзаніе полезно, если исполняешь законъ; а если ты преступникъ закона, то обръзаніе твое стало необръзаніемъ" (Римл. 2, 25). Слъдовательно, обрѣзаніе полезно только для іудея, исполняющаго законъ, т. е. въ своей жизни осуществляющаго богооткровенныя нормы земного человъческого бытія. Если обръзаніе становится дійствительнымь только при наличности добрыхъ дёлъ, т. е. дёлъ исполненія закона Божія, то, стало-быть, душею истиннаго іудейства должно-бы быть не обръзаніе, какъ только одна обрядовая форма, а обръзаніе неразлучное съ богоугоднымъ настроеніемъ и соотв'єтственною последнему деятельностью обрезаннаго. Итакт образание безъ настроенія и богоугодных диль закона есть принадлежность ложнаго и внишняго іудейства (юдаизма), обрызаніе же ст надлежащим настроеніем души и богоугодною дъятельностію есть признакт истиннаго и богооткровеннаго іудейства. Поэтому, обличая фарисейскую внашность богопочтенія, въ которой гитздились—сатанинская гордость и самохвальство, св. ап. Павелъ возставалъ не противъ истиннаго Израиля, а противъ ложнаго (Римл. 3, 1-2).

Отоя за чертою Ветхаго Завѣта, св. ап. Павелъ судилъ о сердцѣ послѣдняго (объ обрѣзаніи) съ точки зрѣнія уже Новозавѣтнаго закона, исполненіе котораго должно было выражаться вз добродъланіи человъка, вспомоществуемомз непремънно Божественной благодатію. Какъ трудъ земледѣльца безъ благовременнаго дождя и солнечнаго луча остается напраснымъ и безполезнымъ для трудящагося, точно такъ же и добродѣланіе христіанина, для пользы дѣлающаго, доброе, въ Новомъ Завѣтъ должно непремѣнно согрѣться дѣйствіемъ Благодати и одождиться слезами смиренія предъ Господомъ. Исполненіе христіаниномз вз его жизни Новозавътнаго закона о добродътели при помощи Божественной благодати—вотъ путь ко спасенію. Въ ветхомъ же завѣтѣ этого пути ко спасевію указано не было, а обрѣзаніе было только его тѣнью.

Ветхозавътный законъ объ обръзаніи не спасалъ людей, а только готовилъ ихъ къ нему (спасенію). Поэтому когда явилось само спасеніе, то подготовка къ нему уже утратила свою силу. Пахарь готовится къ поству до техъ поръ, пока не наступаетъ посъвъ. Съ наступленіемъ же времени посвва онъ уже долженъ свять, а не готовиться. Такъ и человачество готовилось Богомъ къ спасению до тахъ поръ. какъ не наступило само спасеніе. Съ пришествіемъ послѣдняго люди должны не готовиться къ нему, а спасаться.

Вотъ съ этой именно стороны сужденій о ветхомъ завътъ апостолъ дълаетъ переходъ къ 26 стиху II главы посланія къ римлянамъ. "И такъ, говоритъ св. Павелъ, если необръзанный соблюдаеть постановленія закона, то его необръзаніе не вмънится ли ему 1) въ обръзаніе и необръзанный по природь, исполняющій законь, не осудить-ли тебя. преступника закона при Писаніи и обръзаніи" (Римл. 2, 26 —27). Слѣдовательно, заключаетъ апостолъ, "не тотъ іудей, кто таков 2) по наружности...., но тот 3) іудей, кто внутренно *таковъ* <sup>4</sup>) (Римл. 2, 28—29).



## Какъ должно относиться къ инославнымъ богословскимъ сочиненіямъ.

По поводу сочиненій: Мартенсена "Христіанское ученіе о нравственности и Антона Менгера "Этическое ученіе".

Въ послъднее время у насъ-въ Россіи, замъчается возрастающій интересъ къ жгучимъ вопросамъ жизни, —къ этическимъ вопросамъ, и притомъ съ оттънкомъ, который показываетъ, что наклонность русскаго общества въ сторону этическихъ вопросовъ не есть только дъло моды, подражанія или мимолетнаго увлеченія, а выраже-

<sup>1)</sup> Курсивъ подлинника. 2). Тоже, изприница понязанизакай продин при ихэмиродор в

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тоже.

сенію указано не было, а обрізаніе было только его тіля

ніе дѣйствительной потребности ¹). Въ порывѣ увлеченія этическими вопросами, основными проблемами нравственности, которыя суть проблемы самой жизни, наше мыслящее общество, какъ показываетъ наблюденіе, вмъсто чтенія и изученія христіанскаго Божественнаго Откровенія, глубоко-назидательныхъ святоотеческихъ твореній и произведеній нашихъ отечественныхъ богослововъ по вопросамъ нравственности, съ лихорадочною поспѣшностію набрасывается на произведенія инославныхъ богослововъ-моралистовъ, напр., на произведенія Мартенсена, Гефдинга, Эванса, Антона Менгера, Штампфера, Ницше и др., въ надеждъ получить отъ нихъ что-нибудь новое, модное и утилитарное. Спрашивается: правильною ли дорогою идетъ современное православное русское общество, склоняясь въ дълъ ръшенія основныхъ проблемъ нравственно сти на сторону инославныхъ богослововъ-моралистовъ? Нътъ и нътъ! Избранный обществомъ путь, по нашему крайнему разумѣнію, слишкомъ шатокъ и положительно гибеленъ для каждаго индивидуума, идущаго по нему. И вотъ почему. Человъкъ, уклоняющійся отъ чтенія и изученія христіанскаго Божественнаго откровенія по духу и разумѣнію единой истиной православной церкви, а также отъ чтенія и изученія святоотеческихъ твореній и произведеній нашихъ православныхъ богослововъ--моралипо вопросамъ нравственности, и читающій съ жадностью переводную инославную богословскую литературу по этическимъ вопросамъ, безъ преувеличенія смѣю утверждать, можетъ усвоить тенденціозныя идеи того или другого инославнаго автора, дёлая ихъ достояніемъ своего ума и сердца. Человъкъ, не имъющій основательнаго знанія православно-христіанскаго ученія о нравственности и лишенный критерія истины, при чтеніи произведеній инославныхъ богослововъ, не имѣетъ возможности различить православно-христіанскую истину отъ неправды западныхъ богослововъ, замаскированной неръдко ко-

<sup>1)</sup> Задача этики. Кавелинъ.

лоритомъ первой (истины); таковой индивидуумъ не найдетъ въ себъ противодъйствія идеямъ какого нибудь инославнаго богослова — моралиста, а потому принимаетъ ихъ за послъднее слово науки и живетъ ими. Такое явленіе сплошь и рядомъ имъетъ мъсто въ жизни людей. Исключенія изъ этого бываютъ очень рѣдко. Въ справедливости сказаннаго нетрудно убъдиться. Спросите у любого современнаго интеллигента вышеупомянутаго типа что-нибудь относительно нравственныхъ истинъ, и онъ едва ли окажется стоящимъ твердо на почвѣ православно-христіанскаго ученія о нравственности; скоръе объявитъ себя или утилитаристомъ, или эволюціонистомъ, или ницшеанцемъ, или протестантомъ. же, наконецъ, не имъющимъ никакихъ убъжденій касательно основныхъ проблемъ нравственности. Скажутъ намъ: что же по вашему мнѣнію, не должно читать переводную инославную литературу по вопросамъ нравственности? Нътъ, мы этого не намърены утверждать, читать переводную инославную литературу по вопросамъ богословскимъ православному христіанину можно, но осторожно и притомъ непремънно послъ должнаго уясненія и усвоенія (по духу и разумънію единой истинной православной церкви) ученія о нравственности челов вка, которое (ученіе) заключается въ христіанскомъ Божественномъ откровеніи 2) веніи. <sup>2</sup>)

Въ своихъ цѣляхъ остановимся вниманіемъ на произведеніяхъ инославныхъ моралистовъ, именно: "на христіанскомъ ученіи о нравственности" въ изложеніи г. Мартенсена, датскаго епископа—богослова—моралиста, и на этическомъ ученіи Антона Менгера,—недавно умершаго профессора Вѣнскаго университета, и посмотримъ—что они представляютъ изъ себя? Имя г. Мартенсена знакомо нашей интеллигентной публикѣ. Мартенсенъ,—благород-

<sup>2)</sup> Христіанинъ, уяснившій и усвоившій христіанское ученіе о нравственности челов'єва по духу и разум'єнію единой, истинной православной Церкви, въ случать чтенія произведеній инославныхъ богослововъ—моралистовъ, не можетъ подвергнуться вліянію тендеціозныхъ идей того или другого автора; онъ сум'євтъ разобраться въ тенцепціяхъ инославнаго моралиста и отличить истину отъ лжи.

нъйшій умъ Запада, протестантъ. Изъ трудовъ его по этикъ извъстно сочиненіе подъ заглавіемъ: "Христіанское ученіе о нравственности" въ 2-хъ томахъ, Умалять популярность и научность его системы мы не нам врены. Но скажемъ съ своей стороны посильное слово по диссертаціи датскаго епископа, богослова-моралиста. Мартенсенъ, какъ авторъ "христіанской иники" въ своемъ вышеупомянутомъ трудъ обнаружилъ себя болъе методологистом (т. е. представителемъ ученія о томъ, какими путями, способами лучше изслъдовать ту или другую истину), нежели изслъдователемъ положительнаго содержанія; онъ болѣе намѣчаетъ вопросъ, нежели рѣшаетъ его. Такое свойство таланта г. Мартенсена даетъ ему возможность возбуждать въ читающемъ субъектъ думу о предметъ и только, но зато лишаетъ его возможности дать читателю ясное, точное и обстоятельное р шеніе того или иного моральнаго вопроса. Г. Мартенсенъ, какъ по-казываетъ его трудъ "Христіанское ученіе о нравствен-ности", пытается ръшить индивидуальныя и соціальныя моральныя проблемы, но, къ глубокому сожалънію, не рѣшаетъ ихъ, а ходитъ кругомъ, да около нихъ. Все это говоритъ о томъ, что въ вышеназванномъ трудъ г. Мартенсена нътъ капитальнаго ръшенія моральныхъ проблемъ нравственности. Г. Мартенсенъ-протестантъ, а вслъдствіе этого и его произведеніе "Христіанское ученіе о нравственности" отъ начала до конца проникнуто протестантскими идеями... Какъ протестантъ, онъ утратилъ представленіе о христіанской святости, которая достигается постепенно цъложизненнымъ подвижничествомъ при содъйствіи Божественной благодати; г. Мартенсенъ всецъло идетъ не отъ христіанскаго идеала къ наличной жизни, а совершенно наоборотъ, отъ свободнаго человъка къ христіанской нормѣ. Всѣ страницы его произведенія "Христіанское ученіе о нравственности" показываютъ въ авторъ строгаго протестанта, который всъми фибрами своей души стремится приспособить христіанскій идеалъ (норму) къ условіямъ наличной жизни, пригнать его къ быту современнаго эмансипированнаго человъка 1). Это пониженіе, низведеніе Мартенсеномъ христіанскаго идеала на землю, приспособленіе христіанскихъ запов'єдей къ условіямъ наличной жизни, по нашему глубокому убъжденію, по меньшей мъръ есть non sens. Датскій епископъ Мартенсенъ допустилъ капитальную ошибку, сосредоточивъ все вниманіе иоики на мірской сторонъ нравственности, естественной сторонъ нравственной жизни человъка. Мартенсенъ, какъ строгій протестантъ, не имъетъ никакого понятія о задачъ теологической этики. Въдь самую существенную часть богословской этики составляетъ внутренняя этика, которая занимается отдъльною личностью, ея спасеніемъ, удѣляетъ значительное мѣсто аскетикъ, которая совершенно отсутствуетъ въ этикъ г. Мартенсена. Непростительно и стыдно г. Мартенсену не знать той безспорной истины, что задача христіанской теологической этики заключается въ строго систематическомъ и научномъ изображеніи процесса нравственнаго перерожденія челов вка въ благодатномъ царств В Христовомъ, постепеннаго восхожденія человъка къ нравственному совершенству въ полномъ соотвътствіи съ идеаломъ, начертаннымъ въ откровенномъ законъ Божіемъ. Богословская этика непремѣнно должна изложить процессъ нашего спасенія, сущность котораго по словамъ высокопреосвященнаго Иннокентія, архіепископа Херсонскаго, состоитъ, съ одной стороны, "въ очищеніи (нашей) природы отъ зла, въ насъ гнѣздящагося", а съ другой, - въ наполненіи ея благодатію Божією, а съ нею и всѣми добродѣтелями" (VI, 141). Между тѣмъ въ сфабрикованной г. Мартенсеномъ этикъ ничего подобнаго не найдетъ читатель. "Когда дѣло касается изображенія самаго процесса возрожденія и пути ко спасенію, пишетъ одинъ изъ нашихъ отечественныхъ изслѣдователей произвденій датскаго епископа, то Мартенсенъ останавливается на

<sup>1)</sup> Православн. Собес'ядн. 1900 г. февраль.

полдорогъ, и указываетъ только конечный пунктъ и цъль этого пути-царство Божіе" 1). Въ отдълъ о подражаніи Іисусу Христу Мартенсенъ, какъ строгій протестантъ, "указываетъ на какую-то свободу, какъ едва-ли не на главный предметъ подражанія въ Іисусъ Христъ, и выставляетъ Его образъ для удаленія отъ почитанія святыхъ. руководства іерархіи, и вообще отъ послушанія Церкви" 2). Приведенныя соображенія ясно показываютъ, насколько опасно для православнаго христіанина чтеніе "христіанскаго ученія о нравственности, въ изложеніи г. Мартенсена.—Православный христіанинъ! При чтеніи "христіанскаго ученія о нравственности" въ изложеніи г. Мартенсена, опасайся, чтобы не усвоить вмъстъ съ этикой г. Мартенсена и его протестантскихъ идей. Лучше всего, надежнъе и полезнъе всего для тебя, православный христіанинъ, чтеніе и изученіе Св. Писанія и св. Преданія, святоотеческихъ твореній и многоназидательныхъ и душеспасительныхъ произведеній нашихъ отечественныхъ богослововъ-моралистовъ, стоящихъ вездѣ на почвѣ древне православно-христіанскаго въро-и нравоученія, каковы напр. произведенія преосвящ. Өеофана (Затворника), который вездъ стоитъ на незыблемой почвъ древне православнаго христіанскаго міросозерцанія. Въ произведеніяхъ преосвящ. Өеофана каждый изъ върныхъ сыновъ Христовой Церкви найдетъ авторитетное разръшеніе нравственныхъ проблемъ и основательную провърку и укръпленіе христіанскаго нравственнаго міросозерцанія. Желающихъ основательно ознакомиться съ этикой преосвящ. Өеофана (Затворника) мы отсылаемъ къ подлиннымъ твореніямъ святителя и къ печатному труду г. Егорова "Христіанское нравоученіе по Мартенсену сравнительно съ христіанскимъ нравоученіемъ по епископу Оеофану". Э биндер бионального вышиний

Что касается этическаго ученія недавно умершаго

<sup>1)</sup> Православн. Собесъдн. 1906 г. Февраль, стр. 62-я.

<sup>2)</sup> Православн. Собесѣдн. 1900 г. Февраль, стр. 3-я.

профессора Вѣнскаго университета Антона Менгера, то оно сходно со взлядомъ на нравственность высказаннымъ Штампферомъ въ его книгъ "Религія—дъло совъсти каждаго". Новое ученіе Антона Менгера о нравственности предоставляетъ человъку полную свободу въ его дъйствіяхъ. Пороки, по мнънію Менгера, не должны никого возмущать, потому что они необходимое проявление природы. Не трудно замътить, что къ нравственной жизни человъка примънена Менгеромъ дарвинистическая идея развитія. Анализъ новаго ученія Антона Менгера о нравственности приводитъ читателя съ незатемненнымъ нравственнымъ сознаніемъ, съ незаглушенными высшими потребностями духа, къ убъжденію въ томъ, что вышеназванный новый піонеръ науки о нравственности, какъ и г. Мартенсенъ, не даетъ читателю положительнаго ръшенія основныхъ проблемъ этики и совершенно не останавливается вниманіемъ на ръшеніи послъднихъ. Вънскій профессоръ ведетъ рѣчь о необходимости реформировать общественную мораль соотвътственно нашему общему идеалу, "но въ чемъ заключается этотъ идеалъ, и какъ онъ можетъ быть философски обоснованъ-объ этомъ въ его книгѣ мы не находимъ почти ничего" 1). Антонъ Менгеръ не опредъляетъ содержанія этическаго идеала въ положительномъ смыслѣ и не обосновываетъ его. Авторъ новаго ученія о нравственности не даетъ правильнаго, яснаго, точнаго, обстоятельнаго, основательнаго, положительнаго и опредъленнаго отвъта на коренной вопросъ этики о томъ, что такое нравстенное чувство, чувство долга, нравственная свобода и совъсть, главнъйшія обнаруженія нравственной природы человъка. На страницахъ книги Менгера находимъ разсуждение о морали, которая, по мнѣнію автора, навязывается каждому индивидууму окружающею соціальною средою. Совъсть, по мнънію А. Менгера, есть ни болье, ни менье какъ прос-

<sup>1)</sup> Этюды по современной этикъ, Профес. В. М. Хвостовъ.

тое чувство страха предъ реакціей со стороны окружающей соціальной среды <sup>1</sup>).

Мысли, высказанныя Антономъ Менгеромъ въ книгъ "Новое ученіе о нравственности", несостоятельны и тенденціозны. Отвергать вліяніе окружающей соціальной среды на умственную и нравственную стороны бытія каждаго члена общества-было бы нелъпо. Но, съ другой стороны, никто изъ здравомыслящихъ не согласится съ ученіемъ Менгера о томъ, что нравственность человъка всецъло зависитъ отъ окружающей соціальной среды и что-де человъческая личность не имъетъ самостоятельнаго значенія въ историческомъ процессъ жизни. Взглядъ А. Менгера на нравственность человъка и на человъческую личность неправиленъ. Въдь единичный человъкъ есть не просто членъ человъческаго рода, который (т. е. членъ) исчезаетъ въ бытіи и жизни рода, а-личное, самостоятельное существо и ведетъ въ обществъ, къ которому принадлежитъ, дъйствительную жизнь. Игнорировать самостоятельное значеніе каждой челов вческой личности въ историческомъ процессъ жизни, по меньшей мъръ. - абсурдъ. Въ виду исторически общественнаго обоснованія, начала (происхожденія) нравственности человъка тотчасъ же возникаетъ вопросъ, откуда же брало общество тотъ запасъ нравственныхъ знаній и уб'яжденій, которыя оно сообщало отдъльнымъ личностямъ. Очевидно, оно могло имъть и сообщать только то, что оно само получило прежде отъ своихъ членовъ въ теченіе времени. Какъ сущность общества, народная душа, общая воля имъютъ дъйствительное бытіе только въ единичной душъ, въ единичной волъ; такъ и общая или общественная совъсгь получаетъ начало и существованіе только чрезъ личную (единичную) совъсть, а не чрезъ объединение душъ, которое съ нравственной точки зрънія представляетъ неисписанную доску. И все, что совершается въ исторіи, со вершается безчисленными единичными трудами совмъ-

<sup>1)</sup> Этюды по современной этикъ Профес. В. М. Хвостовъ.

стно дъйствующихъ людей. Общественная жизнь, слагающаяся изъ силъ и произведеній, предположимъ-ненравственныхъ существъ, такъ же необходимо остается ненравственною, какъ совокупность нулей всегда даетъ нуль. Представленіе А. Менгера о всецьлой зависимости челов вческой личности отъ общества, полное игнорированіе имъ самостоятельнаго значенія ея въ историческомъ процесст жизни положительно не соотвттствуетъ дтйствительности. "Въ каждомъ человъкъ скрещиваются въ самыхъ различныхъ сочетаніяхъ лучи, исходящіе изъ ціальной среды. Но, вопервыхъ, самыя сочетанія этихъ лучей бываютъ различны, такъ какъ ни одинъ человъкъ не переживаетъ совершенно того же, что каждый другой; во-вторыхъ, каждый человъкъ остается тельно біологической и психологической единицей и на свой ладъ перерыбатываетъ получаемыя извнъ впечатлъ. нія. Поэтому каждый индивидуумъ вноситъ нъчто свое, каждый является самостоятельнымъ факторомъ въ жизни общества". Отказъ человъка отъ дъятельнаго участія въ жизненномъ процессъ, отъ стремленія внести высшія начала добра и правды, или, другими приспособленіе себя къ условіямъ наличной дѣйствительности (въ смыслъ дарвинистическомъ) есть отказъ отъ своего человъческаго достоинства 1). "Желъзнымъ законамъ механической необходимости нътъ мъста тамъ, гдъ дъйствуетъ человъческая воля" (Вопр. философіи и психологіи кн. 69 стр. 393. О реалистич міровозрѣніи). Желѣзные и неотвратимые законы развитія, о которыхъ много говорятъ эволюціонисты, и существованіе которыхъ очень и очень проблематично, никому изъ людей не даютъ основаній индифферентно относиться къ жизнепоступанію.

Пастыри церкви Христовой! Какъ поставленные насвѣщницѣ, чтобы свѣтить всѣмъ, вы въ настоящее тя-

Человъкъ развивается не потому, что приспособляется, а потому что приспособляетъ.

желое время особенно явите всю силу своего нравственнаго воздъйствія на своихъ пасомыхъ. Предохраняйте истинныхъ сыновъ Церкви Христовой отъ увлеченія новыми, модными и вредными этическими ученіями и воспитывайте ихъ вътвердой преданности православно-христіанской вѣрѣ. С. Д. Булгаковъ.

## Паломичество курскихъ семинаристовъ въ Бългородъ на поклоненіе честнымъ мощамъ Святителя Іоасафа\*).

(Впечатлънія участника паломничества).

Широко распространенъ среди русскихъ людей глубоко-благочестивый обычай паломничества къ святымъ мъстамъ. Мъста, освященныя жизнью и подвигами великихъ угодниковъ Божіихъ, влекутъ къ себъ русскаго человъка, ищущаго душевнаго мира и успокоенія отъ д'яль житейской суеты. Ц'ялыми тысячами весной, какъ только сильнъе станетъ пригръвать солнышко, тянутся по безконечнымъ дорогамъ Россіи благочестивые русскіе люди на богомолье: одни идутъ въ Соловки, другіе въ Саровъ, третьи направляются къ славному Кіеву, гдѣ подъ темными сводами пещеръ покоятся нетлънные останки угодниковъ Божіихъ. И много на Руси такихъ святыхъ мѣстъ, гдѣ ярко сіяетъ свѣтильникъ славы Божіей въ мощахъ великихъ подвижниковъ. Вотъ теперь и надъ Курскимъ краемъ пролилась милость Божія: прославлены всенародно многоцълебныя мощи Святителя Іоасафа Бългородскаго. Новая звъзда засіяла надъ православною Русью и потянулись къ ея дивному, чудному свъту цълыя массы русскаго люда съ самыхъ отдаленныхъ уголковъ нашего необъятнаго отечества. И насъ, семинаристовъ, давно уже влекло въ мирную обитель Святителя Іоасафа въ Свято-Троицкій Бългородскій монастырь, но въ силу различныхъ неблагопріятныхъ обстоятельствъ нельзя было осуществить этого желанія. И только 18 ноября въ семинаріи разнеслась радостная въсть—всъ препятствія устранены; поъздка ръшена. Какъ будто-бы все пробудилось. Начались оживленные сборы и нако-

<sup>\*)</sup> Паломничество семинаристовъ состоялось по благословенію Его Высоко-преосвященства, Высокопреосвященнъйшаго Стефана, Архіепископа Курскаго п Обоянскаго, подъ руководствомъ преподав. Г. И. Булгакова, при участін преподав. П. Н. Егорова и В. М. Лащенкова.

нецъ вечеромъ 19 ноября всѣ паломники въ числѣ 80 человѣкъ сошлись на вокзалѣ. Необыкновенная радость была на лицахъ у всѣхъ, забыты были прежніе волненія и интересы: вся обыденная жизнь съ ея мелкими заботами какъ будто скрылась гдѣ-то въ туманѣ—одно горячее чувство, одно стремленіе скорѣе пріѣхать овладѣло всѣми.

Быстро несется поъздъ, одна за другой мелькаютъ ярко освъщенныя станціи. Вотъ среди паломниковъ началось движеніе: скоро и Бългородъ. Нетерпъніе овладъло всъми, прекратились разговоры. Наступила тишина, какая бываетъ при напряженномъ томительномъ ожиданіи. Наконецъ, протяжный свистокъ возвѣстиль о приближеніи потзда къ Бългороду. Длинной вереницей потянулись мимо насъ зданія вокзала, отбрасывая причудливыя тъни на придорожномъ пескъ, - и вотъ поъздъ у станціи. Было еще очень рано. Ночь стояла тихая безмолвная, задумчивая; она уносила мысль туда въ даль, гдъ при слабомъ мерцающемъ свътъ уличныхъ фонарей вырисовывались зданія Бѣлгородскихъ храмовъ. Величавыми гигантами возвышались они надъ массой маленькихъ домиковъ горожанъ. Когда то, почти двъ сотни лътъ назадъ, здъсь великій Святитель быль добрымь пастыремь. Какой высокій примъръ труда и молитвеннаго подвига являлъ онъ въ своей жизни! Вспоминались житійныя пов'єствованія о ревностномъ архипастырскомъ служеніи Святителя Іоасафа на Бѣлгородской каоедрѣ. Вспоминалось дивное преданіе, пов'єствующее о томъ, какъ Святитель въ холодныя суровыя зимнія ночи, незримый своею цаствою, по тихимъ улицамъ Бългорода своими руками носилъ вязанки дровъ въ убогія хижины бѣдняковъ, а потомъ усталый, изнемогшій не давалъ себъ отдыха, а шелъ молиться, забывая о пищъ и снъ. Какая сила духа! Какое терпѣне и настойчивость въ подвигѣ христіанской любви и молитвы. Невольно поражаешься и видишь свои слабости и несовершенства. И много такихъ полурадостныхъ, полугрустныхъ думъ навѣвала эта первая ночь въ Бѣлгородѣ.

Шелъ 4 часъ утра, скоро должны были открыть монастырь и всѣ направились въ городъ. Было тихо, все спало кругомъ, но какая-то тонкая, неуловимая, разнообразная жизнь чувствовалась въ ночной тишинѣ. Вѣдь два мѣсяца назадъ неисчислимыя толпы народа занимали эти улицы; здѣсь много было страждущихъ, несчастныхъ, обиженныхъ судьбой, и одни получили исцѣленіе, другіе нашли здѣсь поддержку для усталой души, надломленной жизнью суровой. Спасительная вѣра привлекла ихъ сюда. А теперь то же благочестивое чувство вѣры привело и насъ сюда, и невольно привычный религіозный подъемъ духа овладѣлъ всѣми,

чувствовалось новое возвышенное настроеніе во всей массѣ нашихъ паломниковъ, лентой растянувшейся по улицамъ города. Прошли городскую площадь и предъ нами предсталъ Свято-Троицкій монастырь, гд в нетленно почиваютъ мощи Святителя Іоасафа. У воротъ, въ ожиданіи, группами стояли богомольцы. Ровно въ 4 часа отворили ворота, и всѣ хлынули внутрь монастыря. Главный монастырскій храмъ былъ еще затворенъ. Открыта была Знаменская монастырская церковь. Сюда мы и направились, чтобы поклониться древней святынъ Бългорода—чудотворному образу Св. Николая Ратнаго. Скоро отворили Свято-Троицкій монастырскій храмъ, и мы пошли туда. Въ храмъ былъ полумракъ, нъсколько лампадъ, точно звъздочки на небесномъ сводъ, проливали свой нъжный розовый свътъ. Всъхъ охватило благоговъйное чувство и въ отрадной примиряющей тишинъ храма слышенъ былъ шопотъ молитвъ. Купили свъчей, чтобы затеплить ихъ у раки Святителя съ молитвой за себя и за родную семинарію. А вотъ и рака Святителя Іоасафа. Цълый рядъ лампадъ окружаетъ ея переднюю часть. Искрится, отливая радужными полосами, ихъ мерцающій свѣтъ, и казалось, что то силы небесныя въ своемъ божественномъ сіяніи привътливо встръчаютъ богомольневъ. Религіозный полъемъ достигъ высшей степени, всъ пали на колъни предъ Угодникомъ Божіимъ. Пришелъ священникъ, и начался молебенъ. Мы всѣ приняли участіе въ пѣніи. Нѣжно переливаясь, разнеслись по храму стройные звуки пъснопъній; они уходили въ высь и тамъ замирали подъ темными сводами купола. Всѣ молитвы слились въ одно цълое, молитвенный восторгъ захватилъ всъхъ и составилось чтото грандіозное, чудно торжественное, что вызывало въ душѣ тихое радостное чувство. Мърно раздавался старческій голосъ священника, читавшаго акаоистъ: трепетали въ воздухъ вдохновенныя слова хвалебныхъ пъсней Святителю и улетали къ небу, а вмъстъ съ ними устремлялась и душа туда въ невъдомый, но дивно прекрасный горній міръ. Незабвенная минута! Умиленные и просвътленные душей и сердцемъ, богомольцы стали прикладыватся къ мошамъ Святителя; каждый имълъ свои думы тяжелыя, каждый несъ свои нужды давящія и уходиль съ обновленнымъ съ окрѣпшими силами. Вотъ кончился молебенъ и раздался призывный звонъ къ ранней литургіи. Усталости какъ не бывало. Всъ чувствовали горячій приливъ молитвеннаго настроенія. Пещерка Святителя была еще закрыта и мы направились въ Знаменскую монастырскую церковь, гдъ совершалась ранняя литургія. Храмъ былъ полонъ молящихся. Здъсь также нъкоторые изъ семинаристовъ наломниковъ стали на клиросъ. По окончаніи литургіи осмотрѣли монастырскій дворъ и постройки. Ужъ занимался разсвѣтъ. Еще невидимое, блѣдно-розовое ноябрьское солнце возвѣщало о скоромъ своемъ появленіи, положивъ свѣтло-красную полосу на горизонтъ. Мы стали осматривать дворъ. Здъсь каждая мелочь освящена жизнью Святителя. Воспоминанія наши о какомъ-либо человъкъ всегда тъсно связаны съ тъми мъстами, гдъ онъ жилъ и дъйствовалъ; въ нихъ навсегда какъ-бы отпечатлъвается образъ человъка. У насъ сладко бъется сердце, когда мы подъъзжаемъ къ родимой деревнъ, гдъ каждый кустикъ близокъ намъ и дорогъ, гдъ жили наши милые родители и прошло наше дътство. Такимъ же близкимъ, будто издавна знакомымъ, казался и этотъ небольшой монастырскій дворикъ. Онъ уносиль мысль къ тѣмъ годамъ, которые уже отошли въ бездонное море въчности и которые не воротить теперь никакая сила. Когда то жилъ здѣсь и дѣйствовалъ Святитель Іоасафъ. Вотъ высится къ небу величественная монастырская колокольня. Тамъ, въ глубинъ ея сводовъ виситъ колоколъ, сооруженный Святителемъ Іоасафомъ. Вотъ у западнаго входа въ храмъ, какъ разъ возлѣ крыльца, растетъ вѣковое большое вътвистое дерево. Быть можетъ, оно было свидътелемъ подвиговъ Святителя. Вотъ та площадка, гд такъ часто встръчалъ онъ сирыхъ, бъдныхъ и больныхъ, искавшихъ поддержки и утѣшенія, а нѣсколько подальше за храмомъ видны стѣны древней сѣверной части Бѣлгородскаго архіерейскаго дома. Подъ ихъ кровомъ жилъ Святитель, совершая свой великій подвигъ молитвы и Архипастырскаго служенія въ нашей епархіи. И было особенно отрадно на душѣ, когда вставали въ воображеніи эти событія минувшихъ дней.

Осмотрѣвши монастырскій дворъ и зданія, мы рѣшили отдохнуть и пошли въ гостинницу. Было тѣсно, но зато уютно, тепло и пріятно. Начались оживленные разговоры, дѣлились впечатлѣніями. Въ самомъ углу комнаты кто-то тоненькимъ дѣтскимъ голосомъ, торопясь и волнуясь, передавалъ свои чувства собесѣднику. Я прислушался. То говорилъ небольшой худенькій семинаристъ, воспитанникъ одного изъ младшихъ классовъ. "У меня дома мама не совсѣмъ здорова, возьму я маслица отъ лампады Святителя Іоасафа и повезу ей—смилуется Господь и дастъ здоровья мамѣ". Вдохновенно блистали глаза у говорившаго и чувствовалась глубокая сильная вѣра въ этой юной, чистой душѣ, та вѣра, которая, по словамъ Спасителя, можетъ двигать горами и для которой нѣтъ ничего невозможнаго (Мө. 17, 20).

Такъ прошло 2 часа. Всѣ достаточно отдохнули и пошли къ поздней литургіи въ главный монастырскій храмъ, гдѣ служилъ

Преосвященный Владыка Іоанникій. На улицахъ Бѣлгорода было большое движеніе: день быль воскресный и жители Бѣлгорода спѣшили къ литургіи. Теперь можно было разсмотрѣть городъ. Широкія улицы идутъ правильными рядами; дома всѣ поновленные чистенькіе и веселые. Видно, что многое заново перестроено въ виду состоявшихся въ сентябр торжествъ. Храмъ былъ полонъ молящихся. Мы стали на лѣвомъ клиросѣ и участвовали въ пѣніи. Въ концъ литургіи Преосвященный Владыка Іоанникій сказаль поученіе на тему изъ евангельскаго чтенія о любви къ Богу и ближнимъ (Нед. 25 по Плидесятницѣ). Отстоявши литургію, мы, по благословенію Владыки, собрались въ архіерейскомъ домѣ, въ залѣ, посвященной памяти св. Іоасафа. Тамъ уже ожидали прихода Владыки паломники-гимназисты (изъ Харьковской губерніи) со своими руководителями. Скоро пришелъ Владыка, любезно привътствовалъ всѣхъ, сообщилъ историческія свѣдѣнія о залѣ св. Іоасафа и далъ объяснение многочисленнымъ художественнымъ изображеніямъ, какими украшены своды зала. Въ этой комнатъ Святитель Іоасафъ принималь посътителей, но послъ его смерти заль раздѣлили на три комнаты и помѣстили здѣсь келліи. Въ такомъ видъ комната существовала до 1909 г. Но какой-то невъдомый голосъ говорилъ Владыкъ, что комната раньше имъла другое назначеніе. Повичуясь этому внутреннему чувству, Владыка сталъ собирать свёдёнія и, дёйствительно, установиль, что здёсь находилась пріемная Святителя: теперь залъ реставрированъ и служитъ памятникомъ славы Святителя Іоасафа. На передней сторонъ сводчатаго потолка пом'вщается портретъ Святителя, а по боковымъ сторонамъ-изображенія событій изъжизни его и мѣстъ, освященныхъ его подвигами. Въ особыхъ шкафахъ въ залѣ хранится ставленная грамота Святителя и нѣкоторыя другія вещи, принадлежавшія Святителю. На прощаніе Владыка раздалъ всімъ брошюры о Святителъ Іоасафъ и сборники своихъ поученій для фундаментальной и ученической библіотекъ семинаріи. Г. И. Булгаковъ въ краткой ръчи поблагодарилъ Владыку отъ имени паломниковъсеминаристовъ, отмътивъ между прочимъ, что паломничество знаменательно совпало съ 25 недълей по Пятидесятницъ, въ которую произнесено единственное сохранившееся до нашихъ дней слово Св. Іоасафа, содержащее его жизненные завѣты. Посѣтивъ залу Св. Іоасафа, мы снова немного отдохнули и подкрѣпили свои силы скудной дорожной пищей. Скоро всенощная (подъ праздникъ Введєнія во храмъ Пресвятой Богородицы). Но до всенощной осталось еще нъсколько свободныхъ часовъ. "Пойдемте въ пещеру Святителя", сказалъ одинъ изъ нашихъ паломниковъ. Это была

хорошая мысль. По маленькой лѣстницѣ поочередно стали спускаться въ пещеру, гдѣ въ теченіе ночти двухъ столѣтій нетлѣнно почивали мощи Святителя. Тамъ служили панихиду. Грустные звуки похоронныхъ напѣвовъ какъ нельзя болѣе гармонировали съ нашимъ душевнымъ настроеніемъ. Какая-то неопредѣленная тоска сжимала сердце: приближалось время отъѣзда и мысль объ этомъ тяжелымъ гнетомъ ложилась на душу: такъ хорошо и мирно было здѣсь въ обители Св. Іоасафа. Выйдя изъ пещеры, мы осмотрѣли облаченія Святителя Іоасафа За всенощной наши паломники были въ нѣсколькихъ храмахъ Бѣлгорода.

Быстро бѣгутъ часы... Мы опять на вокзалѣ. Съ нами икона. Святителя Іоасафа, въ присутствіи нашемъ освященная на его честныхъ мощахъ. Мы купили ее для семинарскаго храма. Вотъ подошелъ поѣздъ. Нужно садиться. Бьетъ третій звонокъ, еще одинъ прощальный взглядъ,—и городъ началъ скрываться въ туманной дали. Возвратились домой всѣ довольные, возрожденные духомъ. Въ семинарской церкви былъ отслуженъ благодарственный молебенъ предъ иконой Святителя Іоасафа, привезенной нами.

Эта поъздка произвела на всъхъ глубокое впечатлъніе. Сколько было передумано, перечувствовано, сколько сильныхъ переживаній испыталъ каждый! Такіе моменты оставляютъ неизгладимый слъдъ въ душъ. Пройдутъ долгіе годы можетъ, быть, состарится человъкъ, а память о такихъ знаменательныхъ дняхъ, какъ наше паломничество, не умретъ въ душъ, она будетъ храниться въ глубокихъ тайникахъ ея, и придетъ часъ—всплывутъ эти живые свътлые образы на поверхность жизни. И въ нихъ то можетъ найти человъкъ для себя великій источникъ утъшенія, когда тяжелыя жизненныя невзгоды обрушатся на него всей своею громадой.

Воспитанникъ V кл. К. д. с. Иванъ Ефремовъ.



## Епархіальная хроника.

19-го декабря 1911 года, Его Высокопреосвященствомъ, Высокопреосвященнъйшимъ Стефаномъ, Архіепископомъ Курскимъ и Обоянскимъ, совершенъ чинъ монашескаго погребенія по почившемъ намъстникъ Курскаго Знаменскаго монастыря, іеромонахъ Іеронъ.

20-го декабря, въ день кончины приснопамятнаго молитвенника Протоіерея Іоанна Ильича Сергіева, Высокопреосвященнъй-шимъ Владыкой совершена заупокойная литургія, а также и великая панихида.

24-го декабря, въ два часа дня, Его Высокопреосвященствомъ отслужена была положенная по уставу вечерня, а въ шесть часовъ всенощное бдёніе, начавшееся Великимъ повечеріемъ.

Въ самый день Рождества Христова позднюю литургію, въ 9 часовъ, молебное пѣніе о избавленіи отъ нашествія дванадесяти языковъ и въ пять часовъ торжественную вечерню изволилъ совершать Высокопреосвященнѣйшій Владыка съ восемью сослужащими: архимандритомъ, протоіереьми и священниками.

На литургіи пропов'ядываль священникь Николаевской цер. пригородней слободы Стр'ялецкой о. Илія Смирновъ, а въ конц'я вечерни преподаватель д. семинаріи Ө. И. Булгаковъ.

На второй день праздника Рождества Христова Высокопреосвященнъйшій Владыка изволилъ служить позднюю литургію въ соборномъ храмѣ Знаменскаго монастыря, при чемъ Его Высокопреосвященствомъ было сказано вышепомѣщенное слово объ обязанности христіанъ неопустительно посѣщать праздничныя и предпраздничныя службы Божіи. Величественный храмъ былъ переполненъ молящимся. Дабы дать возможность молящимся ближе видѣть архіерейскую службу и слышать слово назиданія, Владыка распорядился пропустить молящихся послѣ малаго входа вилотную къ солеѣ. Умилительно было видѣть, какъ нѣсколько двухъ—и трехъ-лѣтнихъ дѣтокъ, утомившись продолжительностью службы, подперши личико рученками, поприлегли на ступеняхъ солеи у ногъ молитвенно осѣняющаго ихъ свѣтильниками благостнаго Архипастыря. Несмотря на множество молящихся и при томъ самаго разнобразнаго возраста и положенія, порядокъ поддерживался образцовый.

Наканунѣ Новаго года, въ шесть часовъ вечера, Его Высокопреосвященство изволиль совершить всенощное бдѣніе въ соборномъ храмѣ Знаменскаго монастыря. Служба окончилась въ половинѣ десятаго.

Въ 12 ч. ночи раздался снова благовъстъ къ началу совершенія новольтняго молебна.

Множество молящихся притекли въ храмъ. Владыка былъ встрѣченъ сослужащими. По облаченіи на амвонѣ, Его Высокопреосвященствомъ съ солеи сказано было вышеномѣщенное слово и затѣмъ совершено молебное пѣніе. Молящіеся, освятивъ себя цѣлованіемъ креста, въ благоговѣйномъ безмолвіи расходились по домамъ.

Божественная литургія въ день Новаго года и положенный молебенъ совершены были Его Высокопреосвященствомъ въ установленное время. Пропосъдываль о. ректоръ Курской д. семинаріи протоіерей Іаковъ Новицкій.

Въ шесть часовъ вечера, 1-го января, наканунъ дня кончины угодника Божія, препод. Серафима Саровскаго, Владыка служилъ въ соборномъ храмъ Знаменскаго монастыря всенощное бдѣніе съ поліелеемъ и чтеніемъ аканиста Преподобному предъ иконою съ частицею его св. мощей. Служеніе окончилось около десяти часовъ.

2-го января, въ день блаженной кончины преподобнаго Серафима Саровскаго чудотворца, Высокопреосвященнъйшимъ Стефаномъ, Архіепископомъ Курскимъ и Обоянскимъ, въ сослуженіи чернаго и бълаго духовенства, въ Сергіевскомъ Кафедральномъ соборъ отслужена была поздняя Божественная литургія и молебенъ преподобному Серафиму съ провозглашеніемъ многольтія Государю Императору Николаю Александровичу и всему Царствующему Дому. Пъль архіерейскій хоръ пъвчихъ.



## dupan sa narkije u rosponajecinemočita rosaposta vajeciniaca precinca a.R. I. H. J. L. B. R. d. O. va narraga.

# ПСАЛОМЩИКОВЪ и другихъ лицъ обучаю Регентству

и музыкъ (скр, рояль и фистарм.).

Объ условіяхъ справляться у преподавателя пѣнія Курскаго духовнаго училища.



ФАБРИКАНТЫ ЦЕРКОВНОЙ УТВАРИ

# Т-во АНДРЕЯ ЗАХРЯПИНА С-вей

ИМЪЕМЪ ЧЕСТЬ УВЪДОМИТЬ,

что при магазинѣ въ Воронежѣ, на большой Московской ул., противъ Духовной Консисторіи имѣется въ громадномъ выборѣ

## — ЦЕРКОВНАЯ УТВАРЬ —

серебряная и металическая ПАРЧА и СВЯЩЕННИЧЕСКІЯ облаченія, фирма ручается за доброкачественность товара,

а также даеть наставленія, какъ обращаться съ утварью и способъ ея чистки.

#### ЦЪНЫ ФАБРИЧНЫЯ БЕЗЪ ЗАПРОСА. =

Просимъ посътить нашъ магазинъ и убъдиться на мъстъ.

Фирма за издѣліе и доброкачественность товаровъ удостоилась на русскихъ и заграничныхъ выставкахъ высшихъ наградъ.

# Бр. В. и Е. Ульяновъ-Ульковы,

Курскъ, Московская ул., противъ Гостин. Полторацкой.

# MY MCKOE, AAMCKOE, ABTCKOE N POPMEHHOE NATHE,

отъ самыхъ дешевыхъ и до самыхъ лучшихъ сортовъ.

## Всегда въ громадномъ выборъ:

ВСЕВОЗМОЖНЫЕ МЪХА и СУКОННЫЕ ТОВАРЫ.

ПРІЕМЪ ЗАКАЗОВЪ. 🚃 ЛУЧШІЕ ЗАКРОЙЩИКИ.

Цаны дешевле существующихъ въ Курска. -



содержаніе неоффиціальной части. Слово Его Высокопреосвященства, Высокопреосвященнъйщаго Стефана, Архіепископа Курскаго и Обоянскаго, на 2-й день Рождества Христова. Слово Высокопреосвященнъйшаго Стефана, Архіепископа Курскаго и Обоянскаго на Новый 1912-й годъ. Объ оправданіи христіанина върою, по посланію св. Апостола Павла къ Римлянамъ (продолженіе). Какъ должно относиться къ инославнымъ богословскимъ сочиненіямъ. Паломинчество Курскихъ семинаристовъ въ бългородъ на поклоненіе честнымъ мощамъ Святителя Іоасафа. Епархіальная хроника. Объявленія.

И. об. редактора неоффиціальной части препод. Курской духовной семинаріи Николай Сенаторскій.