3/68

### годичной памяти

IIPOTOIEPES

## M. I. X II POBA.

РИЗОДСКАЯ БИВЛЮТИ ИМЕНИ ЛУКИ И МАТВВЯ ВАСИЛЬЕВИЧЕЙ

священни валоствыхъ

А. І. Хитрова.

москва.

Университетская типографія, Страстной бульваръ. 1900.

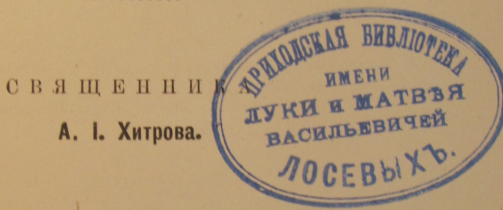
3168

## итемап йониидол

ITPOTOIEPES

# M. I. X H T P O B A.

А. І. Хитрова.



MOCKBA.

Университетская типографія, Страстной бульваръ. 1900.



Отъ Московскаго Духовно-Цепзурнаго Комитета печатать дозволяется. Москва. Мая 16 дня 1900 года.

Ценворъ Протоіерей Іоаннг Петропавловскій.

#### годичной памяти протогерея м. г. хитрова.

"Азъ есмь воскрешеніе и животь: впруяй въ Мя аще и умреть, оживеть" (Іоан. 11, 25).

Вотъ уже годъ прошелъ со времсни внезапной кончины протојерея Михаила Іоанновича, а намъ трудно еще свыкнуться съ мыслію, что его нѣтъ среди насъ, что мы не увидимъ его уже болѣе... Дерзнемъ ли сказать: не увидимъ болѣе никогда? Но приведенныя слова Господа заграждаютъ уста для столь безнадежно-грустнаго отвѣта. Встань же предъ нами, дорогой образъ почившаго, и, какъ и въ былое время, помоги намъ и теперь уже безъ прежней грусти — очами твоей вѣры взглянуть на твою безвременную кончину и оживить, въ назиданіе себѣ, ту сторону твоего духа, которая такъ поучительна была въ тебѣ при жизни, особенно въ послѣдніе дни ея.

Рожденіе и смерть — воть два предёла, среди которыхъ протекаеть земная жизнь человёка. Если мало понятно для насъ появленіе живого существа во чревё матери, если и наука, предоставленная самой себё, не можеть дать отвёта, откуда въ матеріальномъ зародышё является жизнь — духовное начало, такъ отличное оть матеріи, то еще болёе умъ нашъ чувствуеть свое безсиліе передъ таинствомъ смерти, исчезновенія живого существа изъ среды живущихъ. Съ тёхъ поръ, какъ умъ человёческій впервые пытливо задумался надъ вопросомъ о смерти, онъ останавливался, какъ и сейчасъ останавливается на двухъ главныхъ рёшеніяхъ: или человёкъ безслёдно исчезаеть въ могилё, — догорёла

свъча, нъть болье горючаго матеріала, - гаснеть и пламя,

поддерживаемое имъ; состарълось, обветшало тъло или про-

изошло повреждение телеснаго организма, - и жизнь-душа.

какъ угасшій пламень, исчезнеть безслідно... Таково первое

рѣшеніе загробнаго вопроса. Но противъ такого рѣшенія

со всею силою возстало и заговорило само сознаніе: жизнь

духа такъ отлична отъ жизни тела, оживляющее тело ду-

ховное начало такъ ръзко отличается отъ него и такъ возвышается чадъ нимъ, что не признать его самостоятельнаго существованія помимо тіла, похоронить его вмість съ последнимъ — значило бы лишь отделаться отъ вопроса, покончивъ съ нимъ, не рѣшивъ его. Да, такое рѣшеніе, при всей кажущейся простотѣ его, не удовлетворяло и не могло удовлетворить пытливаго духа. Считая себя отличнымъ отъ матеріи, безконечно возвышаясь надъ нею, чувствуя силу повельвать: то допускать, то сдерживать; вообще господствовать даже надъ естественными потребностями тёла, - пытливый духъ человъка пустился въ область безконечныхъ гаданій о своей собственной судьбѣ по смерти тѣла. И вотъ началась многов вковая работа ума, полная напряженных в усилій, внутреннихъ терзаній, безплодныхъ попытокъ, по истинъ мучительная работа Тантала и Сизифа, не приведшая да и не могшая привести ни къ какому ръшению. Утомившись, истерзавшись надъ неподдающимися ръшению вопросами, умъ человъческій, въ сознаніи безсилія, назвалъ ихъ «проклатыми» и ръшилъ махнуть на нихъ рукою, возвратясь къ первому решенію или стараясь забыть о нихъ, а проклятые вопросы снова и снова возникали, не давая покоя измученному духу, какъ неръшенная задача... Да это и понатно: не найдешь въ области земного, въ условіяхъ этого матеріальнаго существованія рішенія того, что выше этой земной области, не поддается ни наблюденію чувствъ, ни всевозможнымъ опытамъ. Этого решенія нужно искать и ждать только изъ той области премірнаго, къ которой принадлежить духъ нашъ по своей природъ. Среди земного

и преходящаго духъ нашъ не найдеть вполнъ подходящей

2015532549

аналогіи, которая оправдала бы и подтвердила несомнівнность того или другого решенія. И такой ответь данъ и принесенъ памъ явившеюся изъ недоступной, премірной области духовнаго бытія премудростію Отчею. «Бога никтоже видъ нигдъже, Единородный Сынг, Сый вт лонъ Отчемт, той исповыда». Только Онъ, Творецъ видимаго и невидимаго міра, могь пов'єдать намъ о загробной участи и принесенное Имъ откровеніе, туть же подтвержденное чудомъ воскрешенія четверодневнаго мертвеца, коротко и ясно повъдалъ намъ: «Я воскрешеніе и жизнь: върующій въ Меня, если и умреть, оживеть >.

Знаемъ, что и нашъ дорогой покойникъ не чуждъ былъ этихъ загробныхъ вопросовъ, была полоса въ его псокръпшей еще умственной жизни, когда предъ грандіознымъ зрълищемъ въковыхъ усилій человъческаго ума къ ихъ ръшенію, смущалась душа его, съ жадностію порывалась проникнуть въ область неизвъстнаго будущаго; было время, - и онъ мучился и волновался неразрѣшимыми вопросами, пока пе убъдился въ ихъ неразръшимости. Припомипается, что еще въ лъта молодости въ надгробномъ словъ по одномъ безвременно умершемъ товарищъ - другъ онъ пытался найти утъшение для себя и другихъ въ томъ, что почивший узналъ теперь то, надъ чъмъ мучались и мучатся милліоны умовъ, -и въ этомъ заключается свётлая, примиряющая сторона смерти. Но это пережитое имъ состояние духа имвло следствіемъ лишь то, что опъ темъ съ большею горячностію въ концъ концовъ прильпулъ къ словамъ откровенія, найдя въ нихъ полное успокоеніе.

Но и въ области въры нужно отличать два вида ея: въры простой, традиціонно переходящей оть покольнія къ поколенію, веры беззаветной, не допускающей ни критики, ни сомниній, гді на первоми мисть религіозное чувство, - это въра нашего простого народа, — и въры убъжденной, очищенной, просвътленной борьбою, прошедшей черезъ горнило внутренняго, иногда тяжелаго душевнаго разлада; въ этомъ случав она является, какъ гармоническое сочетание нашед-

шаго въ ней отвъть на свои запросы ума съ завътными стремленіями и упованіями сердца. Это віра убіжденнаго человѣка, всегда готоваго дать отчетъ себѣ и другимъ, какъ во что и почему онъ въруеть. Въ такой-то въръ и нашелъ себь успокоеніе почившій, и какъ скоро она стала достояніемъ всего существа его, она чуднымъ свътомъ освътила для него и его собственную жизнь и жизнь другихъ; указала въ видимомъ хаосъ жизни надъ всъмъ бодрствующую, невидимо руководящую десницу Провидьнія, легла въ основу всего его міросозерцанія и въ конц'в концовъ привела его къ сознательной потребности стать служителемъ у престола Божія: не изъ такихъ былъ почившій, чтобы чье-нибудь внышнее, стороннее, хотя бы и сильное, вліяніе заставило его сделать этотъ решительный шагъ, если бы онъ не отвечаль его душевному настроенію, не быль плодомь его глубокаго убъжденія въ истипности избираемаго имъ пути. А ставши на эготь путь, онъ, по горячности своей натуры, уже не могъ оставаться равнодушнымъ зрителемъ идущихъ по распутіямь, — и воть обильною струею полилось его глубоко убъжденное, горячее слово, какъ пастыря-проповъдника, какъ законоучителя, какъ церковнаго писателя, износившаго со всею искренностію и силою изъ своей духовной сокровищницы все истинно-человъческое, согръвающее и свътлое въ темной сутолок'в жизни. Переполнявшее все существо его живое чувство полноты и цёльности человёка, нашедшаго нокой у пристани в ры, прорывалось невольно въ его ръчахъ и письменныхъ трудахъ, дышало въ его разговорахъ и частныхъ беседахъ, клало какой-то особый отпечатокъ на все его обращение и поведение и производило соотвътствующее впечатление на другихъ. Казалось, что бы ни случилось съ пимъ, дурное или хорошее, онь скрываетъ въ себъ что-то, что выше всего этого; казалось, что многоразлично участвуя въ сложныхъ и разнообразныхъ занятіяхъ, онъ свътлымъ взоромъ смотрить поверхъ ихъ куда-то въ тапиственную даль, которая и озаряла для него все окружаю. щее особеннымъ свътомъ мира и благодушія, какой бы ха-

рактеръ ни носило это окружающее. Съ покорностію вѣрующаго переносить онъ тяжелые припадки послѣдней болѣзни и, ошибаясь, подобно другимъ, въ опасномъ свойствѣ ея, съ тою же покорностію принимаетъ неожиданное, неосторожнооткровенное слово врача, предупреждавшаго его о роковомъ исходѣ болѣзни. «Послѣдняя грань видна и, кажется, уже близка», писалъ онъ незадолго до смерти одному изъ друзей,— «но пусть будетъ воля Божія!» Внезапно совершилась надъ нимъ эта воля Божія: ни одного слова не услышали отъ него и самые близкіе, но мы не сомнѣваемся, что съ этихъ внезапно сомкнувшихся усть не послышалось бы ничего безнадежно-грустнаго, и въ виду смерти, они изрекли бы намъ: «до свиданія тамъ—въ лучшемъ загробномъ мірѣ!»

Съ побъдною пъснію воскресенія провожали мы въ могилу годъ тому назадъ прахъ твой и молитвенно уповаемъ, что нынъ, если бы до нась могъ дойти привътъ твоего духа, мы услышали бы: «воистину воскресе, какъ совоскреситъ съ Собою и всъхъ върующихъ въ Него!»