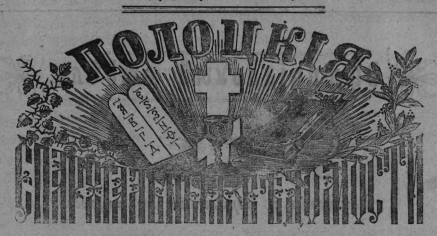
(Существують съ 1874 г.).



# выходять еженедъльно. 1912 годъ.

ЦВНА: за годъ пять руб. 50 к., за полгода-три руб., съ пересылкою. Подписка принимается у оо. благочинныхъ епархіи и въ Редакціи "Вѣдомостей", при Витеб-скомъ Епархіальномъ Свято-Владимірскомъ Братствѣ.

Реданція просить оо. и гг. сотрудниковъ, что рукописи, присылаємыя въ Редакцію для напечатакія, должны быть написаны разборчиво и четко на одной страницѣ. Не разборчивыя рукописи не подвергаются разсметрвию. Рукописи безъ означенія условій считаются безплатными. Авторы, желающіе имъть отдъльные оттиски своихъ статей, заявляютъ о томъ на самой рунописи, — оттиски дълаются за особую плату по счету типографіи. Статьи, не принятыя Редакцієй, по желанію высылаются авторамъ за ихъ счеть—(по присылкъ нужнаго количества марокъ) обратно, невостребованныя статьи по истеченіи года уничтожаются. Мелкія замътки-не болье писаннаго листа-возврату не подлежатъ.



# СОДЕРЖАНІЕ.

ОФФИЦІАЛЬНЫЙ ОТДЪЛЪ: 1) Движенія и перемёны по службё. 2) Отъ Полоцкой Духовной Консисторіи. 3) Отъ Правленія Витебской духовной семенаріи. 4) Журналъ Правленія Епархіальнаго свічного завода 7 марта 1912 года № 4.

**НЕОФФИЦІАЛЬНЫЙ ОТДЪЛЪ:** 1) Наше Воскресеніе. 2) Патріаршество и Помѣстный Соборъ. 3) Окружное посланіе ко воёмъ отдёляющимся отъ православной церкви старообряднамъ. Лётопись Вёдомостей: 1) Обозрёніе Его Пресовященствомъ, Преосвященнёйшимъ Накодимомъ, Епископомъ Полоцкимъ и Витебокимъ Невельокаго градскаго собора Коротаевской и Ивановской церквей, Невельскаго увзда. 2) Школьный юбилей. 3) Гаагская педагогическая конференція. 4) Вто виновать.

# полоцкія внархіальныя въдомости



#### \*\*\*

Движенія и перемъны по службъ.

#### по распоряжению епархіальнаго начальства.

#### Назначаются:

- Резолюціей Его Преосвященства, отъ 6-го марта сего 1912 года за № 1554, пономарь Витебскаго кафедральнаго собора Савва Титовъ, согласно прошенію и. д. неаломщика къ сему собору-
- Революціей Его Преосвященства, отъ 11 марта сего 1912 года за № 1633, учитель Мало-Чуращевской земской школы Ядринскаго уъзда, Казанской спархіи Веніаминъ Ляпидовскій, согласно прошенію, на вакансію перваго священника Дэвонской церкви, Лепельскаго уъзда.
- Резолюціей Его Преосвященства, отъ 11 марта сего 1912 года за № 1631, старшій учитель Больше-Чурашевской второклассной учительской школы, Ядринскаго уъзда, Казанской епархіи, Сергъй Сосунцовъ, согласно прошенію, на вакансію священника къ Кицковской церкви Себежскаго уъзда.
- Резолюціей Его Преосвященства, отъ 14 марта сего года за № 1726, запрещенный въ священнослуженіи священникъ Савва Мацкевичъ, согласно прошенію, на вакансію псаломщика къ Бродайжской церкви, Люцинскаго уѣзда.

- Резолюцієй Его Преосвященства, отъ 14 марта сего 1912 года за № 1737, заштатный псаломщикъ Георгій Юхневичъ, согласно прошенію, и. д. псаломщика къ Зародищенской церкви, Себежскаго уъзда.
- Резолюціей Его Преосвященства, отъ 6 марта сего 1912 года за № 1552, запрещенный въ священнослуженіи священникъ-псаломщикъ Казьянской церкви, Городокскаго уъзда, Діодоръ Ширкевичъ, съ разръшеніемъ въ священнослуженіи, на вакансію второго священника къ Дзвонской церкви, Лепельскаго уъзда.
- Резолюціей Его Преосвященства, отъ 14 марта сего 1912 года за № 1734, запрещенный въ священнослуженіи священникъ-псаломщикъ Заситинской церкви, Себежскаго уъзда, Александръ Ключаревъ, согласно прошенію, съ разръшеніемъ въ священнослуженіи, на вакансію священника Городецкой церкви, Велижскаго уъзда.

#### Перемпицаются:

- Резолюціей Его Преосвященства, отъ 14 марта сего 1912 года за № 1721, псаломщикъ Лепельскаго собора Василій Дроздецкій, согласно прошенію,—на вакансію псаломщика при Голышевской церкви, Люцинскаго уѣзда.
- Резолюцісй Его Преосвященства, отъ 14 марта сего 1912 года за № 1731, псаломщикъ Полтевской церкви, Витебскаго уъзда, Александръ Чепикъ, согласно прошенію, на вакансію псаломщика при Дриссенскомъ соборъ.
- Резолюціей Его Преосвященства, отъ 14 марта сего 1912 года за № 1736, священникъ Малаховской церкви, Себежскаго уѣзда, Стефанъ Журавскій, согласно прошенію, на ванансію священника къ Нищанской церкви, Себежскаго уѣзда.
- Революціей Его Преосвященства, отъ 14 марта сего 1912 года за № 1738, псаломщикъ Головчицкой церкви, Полоцкаго уъзда, Трофимъ Фоминъ, согласно прошенію, на вакансію псаломщика къ Прихабской церкви, Велижскаго уъзда.

#### Увольняются:

- Резолюціей Его Преосвященства, отъ 6 марта сего 1912 года за № 1549, псаломщикъ Хотинской церкви Өеодоръ Хруцкій, согласно прошенію, отъ должности псаломщика и изъ церковнаго клира.
- Резолюціей Его Преосвященства, отъ 14 марта сего 1912 года за № 1720, псаломщикъ Липинишской церкви, Двинскаго уъзда, Василій **Тараткевичъ.** согласно прошенію, заштатъ.
- Резолюціей Его Преосвященства, отъ 14 марта сего 1912 года за № 1741, псаломщикъ Зародищенской церкви, Себеженаго уъзда, Логинъ Зугвъ, согласно прошенію, заштатъ.

#### Отръшаются:

— Резолюціей Его Преосвященства, отъ 11 марта сего 1912 года за № 1649, псаломщики Люцинскаго собора Александръ Овсянко и Владимиръ Тараткевичъ—за пьянство.

#### Исключается изъ списковъ:

— Священникъ Галузинской церкви, Себежскаго увзда Михаилъ Ласскій, съ 29 февраля сего 1912 г., за переходомъ въ военное въдомство.

#### Вакантныя священническія мъста:

- При Кокоревской церкви, Люцинскаго уъзда, съ 28-го іюля 1911 года.
- При Усайской церкви, Лепельскаго уъзда, съ 18-го еснтября 1911 года.
- При Ясмуйжской церкви, Двинскаго увада, съ 10-го октября 1911 года.
- При Глазомичекой церкви, Велижекаго уфада, съ 12-го декабря 1911 года.
- При Соколищекой церкви, Дриссенскаго уъзда, съ 19 декабря 1911 года.

- При Дворецкой церкви, Лепельскаго увада, съ 1-го января 1912 года.
- При Рыкшинской церкви Невельскаго утвада, съ 23 декабря 1911 года.
- При Круто-Сергіевской церкви, Велижскаго у., второго священника, съ 26 января 1912 г.
- При Низголовской церкви, Лепельскаго утвада, съ 1-го февраля 1912 года.
- При Бродайжекой церкви Люцинскаго увады, съ 29 февраля 1912 года.
  - При Галузинской ц., Себежскаго у., съ 29 фев 1912 г.
- При Малаховской церкви, Себежскаго уъзда, съ 14 марта 1912 года.

#### Вакантныя псаломиическія мъста:

- При Витебскомъ Успенскомъ соборъ, съ 29-го января 1912 года.
- При Мосарской церкви, Лепельскаго уъзда, съ 29-го января 1912 года.
- При Ильинской церкви, Велижскаго у., съ 5 февраля
   1912 года.
- При Коротаевской церкви, Невельскаго уъзда, съ 11 октября 1911 г
- При Хотинской церкви, Лепельскаго уъзда, съ 6 марта 1912 года.
- При Козьянской церкви, Городокскаго уъзда, съ
   6 марта 1912 года.
- При Головчицкой церкви, Полоцкаго уъзда, съ 14 марта 1912 года.
- При Заситинской церкви, Себежскаго ужада, съ 14-го марта 1912 года.
- При Полтевской церкви, Витебскаго уъзда, съ
   14 марта 1912 года.

- При Лепельскомъ соборъ, съ 14 марта 1912 года.
- При Люцинскомъ соборъ, двухъ псаломщиковъ, съ 11 марта 1912 года.
- При Липинишской церкви, Двинскаго уъзда, съ 14-го марта 1912 года.

### Отъ Полоцкой Духовной Нонсисторіи.

Согласно отношенію Предевдателя Соввта Попечительства ГОСУДАРЫНИ ИМПЕРАТРИЦЫ МАРІИ АЛЕКСАНД-РОВНЫ о слвпыхъ, отъ 25 февраля сего 1912 г. за № 1221, и состоявшейся на немъ резолюціи Его Преосвященства, сборъ пожертвованій въ семъ 1912 г. въ пользу слвпыхъ по церквамъ Полоцкой спархіи имветъ быть произведенъ въ недвлю о слвпыхъ съ 28 апръля по 5 мая и руководство и вев распоряженія по производству сего сбора въ Витебской губерніи Соввтомъ Попечительства о слвпыхъ возложены на управляющаго акцивными сборами д. с. с. М. Д. Салтыкова.

#### Оть Правленія Витебской духовной семинаріи.

Правленіе семинаріи по ветрътившимся обстоятельствамъ находитъ необходимымъ подтвердить родителямъ и опекунамъ воспитанниковъ семинаріи, чтобы они деньги, слъдуемыя на уплату за содержаніе учениковъ въ общежитіи присылали непосредственно въ Правленіе семинаріи и отнюдь не давали для передачи самимъ ученикамъ. Въ противномъ же случав чтобы прописывали въ билетахъ, сколько и на накой предметъ они дали денегъ ученикамъ.

# Журналь Правленія Епархіальнаго свытного завода 7 марта 1912 года Пе 4.

Слушали: Резолюцію Его Преосвященства, послѣдовавшую 8 января сего года, за № 109, на донесеніи благочиннаго 1 Себенскаго округа, отъ 5 января за № 15, слѣдующаго содержа-

нія: "употребленіе стеариновыхъ свѣчъ на паникадилахъ строжайше воспрещается, какъ противное церковнымъ правиламъ".

Справка: Постановленіемъ Епархіальнаго Съвада духовенства, 15 февраля 1911 года состоявшимся, цвна восновыхъ сввчъ незолоченыхъ возвышена съ 32 руб. за пудъ до 53 руб. и золоченыхъ до 55 руб. Излишекъ платы за сввчи долженъ быть обращаемъ на общеспархіальныя нужды. Сверхъ сего, вев церковные доходы, кромъ сввчныхъ, въ церквахъ, гдв эти доходы превышаютъ 100 руб, обложены 25% отчисленіемъ на тв же нужды.

Постановили: Принимая во вниманіе что: 1) въ церквахъ при торжественныхъ богослуженіяхъ для освъщенія церкви въ паникадило вставляются стеариновыя свъчи вслъдствіе высокой цены на свечи восковыя, что для некоторых церквей и непосильно пріобрѣтеніе этихъ свѣчъ по цѣнъ 53 и 55 рубза пудъ; 2) что паникадила возжигаются и за особую плату при совершеніи бракосочетаній и погребеній и эта плата облагается 25% налогомъ въ числъ другихъ церковныхъ доходовъ; такимъ образомъ однъ и тъ-же свъчи несутъ и попудный и 25% налогъ, - Правленіе Епархіальнаго свѣчного завода находитъ справедливымъ свъчи для паникадилъ и для налѣпковъ отпускать въ церкви по цѣнѣ: незолоченыя по 35 руб за пудъ и золоченыя по 37 руб. за пудъ, придавъ паникадильнымъ свъчамъ иную форму противъ свъчъ продажныхъ, а именно: пятки свъчъ дълать толще, чъмъ верхнія ихъ части. Но предварительно журналъ сей представить благоусмотръніс Его Преосвященства.

На подлинномъ революція Его Преосвященства 8 марта 1912 г. послідовала такая: "Утверждается".

THE WORLD STORY OF STREET

# BO33BAHIE.

# Усердная просьба прочесть и исполнить.

(Обращеніе къ отцамъ настоятелямъ и господамъ церковнымъ старостамъ).

Съ Высочайшаго ЕГО ИМПЕРАТОРСКАГО ВЕЛИЧЕ-СТВА дозволенія и по благословенію Святьйшаго Синода за литургією въ воскресенье перваго апръля и наканунь за всенющною, будетъ произведенъ церковный сборъ въ пользу Всероссійскаго Общества св. Ольги на сооруженіе храма ся имени на родинъ святой, на постановку ей всероссійскаго памятника и на устройство благотворительныхъ просвътительныхъ заведеній имени Святой, для вящшаго прославленія ся блаженной памяти.

Ваши Высокопреподобія, отцы настоятели! скажите молящимся въ этотъ день о предстоящемъ сборѣ хотя краткое слово. Скажите имъ, что Святая Ольга была первою русскою государынею, первою святою Русской Православной церкви. Опа собрала во едино разрозненныя русскія земли и геройскою стойкостью своєю, уже на склонѣ лѣтъ, спасла новое государство отъ разгрома печенѣгами, не менѣе страшными и грозными, чѣмъ смѣчившіе ихъ татары. Она насадила свѣтъ истинной вѣры и внуку своему, также сопричисленному къ лику святыхъ, внушила твердые завѣты русской государственности. Русская держава обязана Св. Ольгѣ своимъ внутреннимъ устроеніемъ, Русская Православная церковь обязана ей началомъ своего бытія. Она вывела русскій народъ изъ тьмы язычества, она отстояла его отъ внутренняго и внѣшняго разложенія.

Прошло почти тысячу лѣтъ и русскій народъ еще ничего не едълалъ, чтобы достойно почтить Великую Святую Государыню. Поевященныхъ ея памяти храмовъ очень мало. На родинѣ Св. Ольги стоитъ небольшая церковь. Внуку ея, Св. Владиміру поставленъ народный памятникъ въ Кієвѣ, гдѣ онъ княжилъ. Пора поставить такой же всероссійскій памятникъ и

Св. Ольгъ, на мъстъ ея родины въ городъ Псковъ, и сооружить большой храмъ ея имени.

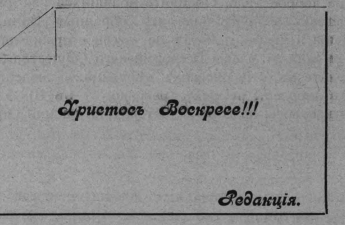
Пора православнымъ людямъ пожертвовать, кто сколько можетъ, на общую складчину благодарственнаго почитанія Святой Ольги.

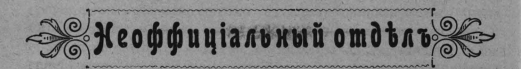
Господа церковные старосты! окажите и вы содъйствіе и помощь успъшному производству церковнаго сбора, проявите усердіе на доброе дѣло. Обойдите молящихся за литургією и за всенощною наканунѣ, зная, что собранныя Вами приношенія, большія и малыя, пойдутъ на русское православное дѣло. Вступайте сами въ члены Всероссійскаго Общества Св. Ольги, и привлеките къ нему русскихъ вѣрующихъ людей. Членскіе ввносы установлены разныхъ разрядовъ: въ 10—3 и 1 руб. Присылать взносы надо въ С.-Петербургъ на имя Общества.



Редакторъ оффиціальнаго отдъла, Секретарь Консисторіи Л. Яновскій.

# нолоцкія впархіальныя въдомости.





## Наше Воскресеніе.

Христосъ Воскресъ, и тебъ, пастырь приходскій, тебъ, труженникъ на Божьей Нивъ, шлемъ мы горячій, искренній привътъ. Чрезъ даль пространства протягиваемъ руку нашу...

Знаемые и незнаемые, близкіе и далекіе, друзья и недруги, всёхъ объемлемъ въ радости Воскресенія, всёмъ говоримъ: «Христосъ Воскресе"!

Густая съдина временъ, толща наслоявшихся условностей жизни отдъляетъ насъ отъ того момента, когда въ первый разъ серцца върующихъ были потрясены этимъ привътствіемъ когда получила основаніе, была оправдана непосредственная, младенчески-чистая въра галилейскихъ рыбаковъ

Вспыхнула въра, разлилась пурпурной зарей, незакатнымъ солнцемъ освътила изстонавшійся, усталый міръ...

И уже ничто не могло остановить побъдпаго шествія этой чудной, таинственной въры: тухли костры, притуплялись мечи, становились кроткими звъри, самыя ужасныя муки казались сладкой Голговой, на которой несомнънно ждетъ страдальцевъ соединеніе въ Воскресшимъ Христомъ.

Блаженныя, далекія времена! Сколько воды утекло! Какая глубокая грань легла между нашимъ временемъ и тъмъ, когда такъ трогала эта непосредственность въры, эта несложность и простота церковнаго устройства, это живое и дъйственное начало братскаго единенія людей:

И въ то время, когда вырабатывались нормы церковной дъятельности, опредълялся уставъ богослуженія, вводилось въ опредъленныя рамки поведеніе, какъ членовъ церкви, и клира, и мірянъ, въ тотъ моментъ, когда жизнь христіанской общины естественно и необходимо вкраплялась условіями времени въ строй уже сформировавшагося государства,—въ это время внѣшняго расцвѣта, внѣшняго совершенствованія, уже начинали гаснуть тѣ огни, которые творили чудеса, сплачивали людей въ одну семью; и жизнь этихъ людей дѣлали вѣчнымъ праздникомъ Воскресенія Христа.

Условности жизни и здѣсь накладывали свою страшную, неизгладимую печать. Онѣ убивали простоту, но вмѣстѣ съ тѣмъ, и величіе "препростой" вѣры. Онѣ затемняли подлинный ликъ Христа. Онѣ разбивали, дѣлали пологинчатымъ святое настроеніе, тотъ блаженный восторіъ, въ которомъ бились сердца первыхъ послѣдователеи Распятаго. И вмѣсто полной самоопреданности волѣ Господней, жизнью былъ намѣченъ,—и опять также естественно и необходимо,—страшный компромиссъ, невѣроятнѣйшая сдѣлка съ совѣстью —служеніе Богу и мамонѣ.

Служеніе Христу люди смѣшали со злобой и враждой. И уже многимъ не казался до поразительности несообразнымъ фактъ, когда "князья церкви" съ самыми высокими цѣлями, ad maiorem Dei gloriam актъ отлученія оставляли на высокомъ Божьемъ Престолъ...

Ученіе Христа люди стали приближать и къ требованіямъ эпохи, и къ своимъ, невсегда прекраснымъ вкусамъ, это ученіе дополняли, сокращали, искажали, ослабляли—все строилось на текстахъ, на обрывкахъ мыслей. И оттого, что эти тексты были до чрезвычайности подвижны,—появилось нъсколько церквей, множество сектъ, безконечность разнообразныхъ толковъ. Текстами оправдывалось все: и пытки инквизиціи, и костры, на которыхъ опять-таки ad maiorem Dei gloriam горъли Гуссы и Саванароллы...

Людямъ уже незнакома стала радость, та святая радость, которую знали первые христіане и которую вѣдаютъ сейчасъ лишь немногіе Божьи подвижники. И это понятно. Люди уже не видѣли свѣтлаго, торжествомъ Воскресенія преображеннаго лица Спасителя. Передъ ними стоялъ скорбный ликъ страдающаго Христа, съ уставшимъ, измученнымъ взоромъ, съ срывающимся съ устъ вопросомъ укоризны: "За что мя біеши".

И вотъ, только въ праздникъ Воскресенія, въ ликующій праздникъ Воскресшаго Свѣта, Воскресшей Правды и Любви, люди на одно мгновеніе отдаются снова Христу, какая то незримая электрическая искра восторга пребиваетъ гущу условностей жизни, рветъ цѣпи этихъ условностей, соединяетъ людей въ братскомъ, единодушномъ порывѣ, и умиленное, не имѣющее силъ подняться, плачущее сердце бро саетъ къ ногамъ возстающаго изъ гроба Христа...

Надо создать вѣчный, незаходимый праздникъ отъ близости, отъ соприсутствованія съ нами Христа. Истинный прогрессъ церковной ли общины, отдѣльнаго ли человѣка, какъ ячейки ея, истинный путь къ этому чудному, свѣтлому празднику—возвращеніе къ апостольскимъ, временамъ древней церкви...

Далеко это утро радостнаго дня. И труденъ, и тернистъ къ нему путь.

Но въруемъ и исповъдуемъ, что наступитъ это яркое; блистающее утро.

Уже видятся признаки зари, и хочется върить, что она тихая, неслышная, уже лучится въ сердцахъ отяжелъвшихъ отъ жизненнаго пира людей.

И поклонясь зар'в прекраснаго утра,—подъ гулъ пасхальныхъ колоколовъ, подъ шумъ ручьевъ и р'вкъ, сбрасывающихъ ледяныя оковы, подъ гомонъ просыпающейся природы, подъ поб'вдныя п'всни Воскресшему,—славимъ ее, лучезарную.

Проснемся!. Воскреснемъ!..

Запылаютъ костры Божьяго Свъта..

И Свътъ побъдитъ!..

# Патріаршество и Помѣстный Соборъ.

Высокопреосвященный Антоній, Архіепископъ Волынскій, помѣстилъ въ новомъ журналѣ "Голосъ Церкви" интересную статью "Возстановленіе патріаршества", въ которой доказываєтъ необходимость, для блага Церкви и государства, возстановленіе въ Россіи патріаршества.

"Мысль о возстановленіи патріаршества, говорить высокопочтенный авторь, есть главная въ дѣлѣ церковнаго возрожденія, какъ по своей собственной важности, такъ особенно потому, что только съ ся осуществленісмъ возможно возвратить и всѣ прочія утраченныя русскою помѣстною Церковью, основы православнаго церковнаго строя".

Современный строй нашего церковнаго управленія Владыка Антоній считаєть антиканоничнымь. "Церковь на землъ воинствуетъ, говоритъ онъ, съ внѣшними ей врагами вѣры; въ настоящее время она воинствуетъ и съ внутренними врагами, ибо у насъ происходитъ повтореніе ереси жидовствующихъ среди мірянъ и части клира, какъ и въ XVI вѣкѣ; ересь эта заключалась въ нравственномъ растлъніи, цинизмъ и безвъріи, возведенными въ принципъ. Церковь должна воинствовать всъмъ дарованнымъ ей духовнымъ оружіемъ, а наипаче отлученіемъ, дабы невърующіе кощунники не носили личины людей церковныхъ. Воинство нуждается въ военачальникъ, а его у насъ нътъ. Православная, на бумагъ господствующая, а на дълъ порабощенная паче всъхъ въръ Церковь лишена въ Россіи того, что им'єють и латиняне, и протестанты, и армяне, и магометане, и ламаиты. - лишена законнаго главы и отдана въ порабощение мірскимъ чиновникамъ, прикрывающимся собраніемъ шести, семи по-полугодно смѣняемыхъ архіереевъ и двухъ іереевъ. Кто же не знаетъ, что такое учрежденіе не каноническое, что оно не утверждено было при своемъ основаніи двумя патріархами, да если бы и было утверждено вевми четырьмя, то это говорило бы только о незаконномъ дъйствіи патріарховъ, а не о канонической законности синодальнаго управленія, такъ какъ никакіе патріархи не могутъ утвердить и авторизировать учрежденія, невъдомаго Святому

Православію и придуманнаго единственно для его ослабленія и растлінія".

Современная живнь нашей Церкви требуетъ настойчиво возстановленія патріаршества. «Веѣ знаютъ, что отсутствіе у насъ патріарха, какъ верховнаго пастыря. является главною причиной отчужденія отъ Церкви, раскольниковъ—ревнителей каноновъ: теперь они собираются создать своего лжепатріарха и обѣщаютъ возить его по Москвѣ въ золотой каретѣ 12 ю лошадьми".

"Патріархъ быль и будеть въ глазахъ клира и паствы олицетвореніемъ славы Христовой Церкви, выразителемъ народнаго сдинодушія въ православной вѣрѣ Онъ—духовный вождь разноплеменной православной паствы, предметъ общей осторженной любви и сосредоточіе церковнаго самосознанія христіанъ. Таковъ для эллиновъ патріархъ Константинопольскій, для православныхъ арабовъ патріархъ Антіохійскій и разноплеменной паствы Палестины, а равно и для всѣхъ поклонниковъ гроба Господня, патріархъ Іерусалимскій. У насъ, съ введеніємъ патріаршества, высоко поднимется религіозное и народное чувство, значительно реализуется сама Церковь въ сознаніи русскихъ людей, ослабнетъ вражда между православными племенами, совершенно ослабнетъ расколъ, поколеблется латинство и сектантство, и могучею волною разольется христіанскій энтузіазмъ въ клирѣ и паствѣ.

Въ наше время республиканскихъ увлеченій противъ патріаршества возражають въ смысль опасенія деспотизма надъепископами. Думаємъ, что въ этихъ опасеніяхъ прежде всего отсутствуєтъ искренность. Нѣтъ такого порядка и учрежденія на земль, котороє было бы вовсе застраховано отъ злоупотребленій, но думаємъ, что послѣднихъ наименѣе бываєть въ томъ законодательствѣ, которое исходитъ отъ Бога и въ котсромъ выражается священный строй православія; отъ поправокъ православной вѣры еретическими заимствованіями просимъ избавить. Святые Отцы не глупѣе насъ были, устанавливая священные законы, да и то не отъ себя, а отъ Духа Божія. Теперь ли говорить о деспотизмѣ, при общей расшатанности властей и особенно власти церковной? На Православномъ Востокѣ патріархи являются главою не только церковною, но и главою племенной живни своей паствы, и что

же?—ни о какомъ деспотивмѣ ихъ не говорять; напротивъ, они представляютъ собою единственную инстанцію, примиряющую вражду племенъ и ихъ пастырей.

«Если уже толковать объ избыти власти надъ Церковью, то этотъ избытокъ не у патріарха, а въ инстанціи свътской. Въ одной изъ послъднихъ книжекъ "Русскаго Труда" покойный Щараповъ отпечаталъ, а потомъ издалъ отдъльной брошюрой всеподданнъишую записку покойнаго архіспископа Волынскаго Агавангела († 1876 г.), въ которой подробно доказывается, что оберъ-прокурорская власть надъ архісреями и вообще надъ Церковью несравненно выше и кръпче, чъмъ власть Всероссійскихъ патріарховъ и чъмъ власть прочихъ министровъ въ своемъ министерствъ. Не будемъ повторять этихъ документальныхъ сравненій, но прибавимъ отъ себя, что власть надъ Синодомъ болъе власти епархіальнаго архісрея надъ своею консисторіей.

"Послѣдній, въ случаѣ несогласія съ консисторскимъ постановленіемъ, долженъ написать резолюцію, которая остается въ бумагахъ, какъ доносъ на неправильное или неразумное рѣшеніе. Если же Оберъ-Прокуроръ не согласенъ съ постановленіями Св. Синода, то протоколъ послѣдняго уничтожается и пищется заново.

"Чтобы не быть голословными, говоритъ Преосвященный Антоній, укажемъ на три подобныхъ случая, имъвшихъ мъсто въ недавнюю сессію. Въ ноябръ 1904 г. Св. Синодъ ностановиль всеподданнъйше ходатайствовать о всероссійскомъ однодневномъ сборъ на возстановление Васильевскаго собора въ Овручъ (въ качествъ объта за благополучный исходъ войны), но г. Оберъ Прокуроръ не изъявилъ на сіе согласія, протоколъ съ подписями былъ уничтоженъ и написано другое постановленіе съ разр\*шеніемъ объявить о сбор\* пожертвованій въ «Церковныхъ Вѣдомостяхъ». Въ мартѣ 1905 года Св. Синодъ избралъ на Финляндекую кабедру Преосвященнаго Тихона, Епископа Американскаго, но въ слъдующемъ засъданіи было заявлено предложеніе Оберъ-Прокурора о необходимости Преосвященнаго Тихона для Америки, и назначение въ Финляндію посл'вдовало иное. Наконецъ, въ томъ же мартъ было постановлено и подписано давно желанное всъми доб. рыми пастырями и чадами Церкви постановленіе о томъ, чтобы имущество умершихъ епископовъ зачислять въ ихъ монастырь или архіерейскій домъ и положить конецъ скандальной хроникѣ расхищенія архіерейскихъ денегъ и священныхъ предметовъ алчными родственниками,—но и этотъ проектъ благодѣтельнаго закона былъ остановленъ по желанію Оберъ-Прокурора; только въ истекшемъ 1911 году новый Оберъ-Прокуроръ, нелицемѣрный ревнитель вѣры и церкви, провелъ его снова чрезъ Синодъ и внесъ въ законодательныя учрежденія

При семъ не должно думать, что въ 1904 и 1905 годахъ мы встрътили актъ деспотическаго насилія. Нѣтъ, это просто обычный порядокъ вещей, не измѣнившійся даже при такомъ благородномъ и гуманномъ прокурорѣ, какъ К. П. Побѣдоносцевъ. Разъ прокуроръ поставленъ, какъ отвѣтственное лицо за производство извѣстнаго вѣдомства, то вполнѣ естественно, чтобы онъ относился къ послѣднему такъ же какъ всякій директоръ къ своему департаменту, какъ министръ—къ своему совѣту при министръ.

Не многимъ, даже духовнымъ лицамъ. извъстно напр., что назначение митрополитовъ, назначение членовъ Синода, вызовъ тѣхъ и другихъ для присутствованія въ Синодѣ и увольнение енова въ епархію-зависитъ исключительно отъ Оберъ-Прокурора, что самого Синода объ этомъ и не спрашиваютъ, а если спросять, то это будетъ дъломъ личной любезности; точно такимъ же способомъ производится награжденіе архіереевъ звъздами и саномъ архіепископа. Понятно, что въ Сводъ Законовъ вы этого не найдете, что на бумагъ все это опредъляется какъ бы непосредственнымъ усмотръніемъ ГО-СУДАРЯ ИМПЕРАТОРА; но законодательство синодальное, начиная съ Регламента Петра І-го, тъмъ и отличается, немъ все сознательно не договаривается или переговаривается, потому что нельзя же прямо и открыто узаконять порабощение Церкви, именуемой господствующею въ дательствъ, которое желаетъ представить себя во всемъ гласнымъ съ православною върою, изложенною въ канонахъ Вселенскихъ Соборовъ!..

Итакъ, единоличный управитель россійской Церкви существуетъ, и при томъ гораздо болѣе властный, нежели патріархъ, всегда ограниченный соборомъ епископовъ,--только управитель сей есть простой мірянинъ, а возстановленіе каноническа по патріаршества было бы усиленіємъ не единоличнаго, и при томъ совершенно незаконнаго, управленія Церковью, но управленія соборнаго и законнаго. Совершенно справедливо говаривалъ покойный архіспископъ Тверекой Савва († 1896), что исторію русской Церкви за XVI вѣкъ приходится писать по митрополитамъ, въ XVII—по патріархамъ, за XVIII вѣкъ—по государямъ, а за XIX-й—по оберъ прокурорамъ. Что угодно будетъ Господу опредѣлить о семъ въ XX-мъ вѣкъ,—это въ Его святой волѣ!.."

Статья Высокопреосвященнаго Антонія подкупаєть читателя своєю искренностію и производить глубокое впечатлѣніє.

# Окружное посланіе ко всѣмъ отдѣляю. щимся отъ православной церкви старообрядцамъ \*).

За молитвъ святыхъ отцевъ нашихъ, Господи Ісусе Христе Сыне Божій, помилуй насъ.

Бывшій нынѣ въ столицѣ единовѣрческій съѣздъ поручилъ мнѣ грѣшному обратиться со словомъ братскаго призыва ко всѣмъ удаляющимся отъ общенія церковнаго старообрядцамъ. Порученіе сіе подтвердили приходившіе на съѣздъ преосвященные архіереи и всѣ бывшіе его участниками единовѣрцы: іереи, діаконы, монахи и міряне, числ омъ свыше двухсотъ человѣкъ, а равно и нѣсколько посѣтителей съѣзда нецерковнаго согласія, пріемлющаго бѣгствующихъ священниковъ.

Не спѣтилъ я исполнять сіе порученіе, но ожидаль, когда дута моя, очистившись покаяніемъ въ постные дни святыя Четыредесятницы, воспріиметъ множайжій даръ любви и смиренномудрія, дабы не отъ себя, но отъ благодатнаго Божіяго озаренія, вѣщать слова евангельской истины. Однако, чѣмъ большее число дней мо-

<sup>\*)</sup> Перепечатывается по просьбѣ составителя воззванія.

литвенныхъ проходило предъ очами моими, тёмъ болѣе сознавалъ я свое недостоинство предъ Господомъ и не дерзалъ простирать грѣшную десницу для написанія словесъ Его святаго призванія.

Но въ сей день, внимая ушесами своего сердца таинственной молитвъ: «нынъ силы небесныя съ нами невидимо служать, се бо входитъ Царь славы, се жертва тайная совершенна дориносится», и, павщи на землю при перенесеніи мимо клироса святыхъ даровъ тъла и крови Христовой, помышлялъ я о великомъ милосердіи Божіемъ къ согръщившимъ людямъ, которые удостоиваются служить Богу вмъстъ съ небесными силами. А въ это время запъли монахи: «върою и любовію приступимъ, да причастницы жизни въчныя будемъ. Аллилуйя, аллилуйя, аллилуйя».

Тогда я вспомнилъ, сколько тысячъ нашихъ русскихъ людейвоспѣвающихъ наши же молитвы, никогда не исполняютъ этого привыва великаго Григорія, этого призыва Христова: къ святымъ тайнамъ не приступаютъ никогда и входящему Царю Славы не хотятъ поклониться. Застонало и мое грѣшное сердце отъ жалости, а колико скербитъ о томъ удаленіи Господь нашъ Ісусъ Христосъ, иже всѣмъ челов ѣкомъ хощетъ спастися, въ разумъ истины прійти?

Боже, Боже нашъ, думалъ я: если я недостоинъ быть Твоимъ глашатаемъ, то на мнѣ да не пребудетъ слава Твоя, а людей заблудшихъ призови къ Себѣ, не взирая на мои прегръщенія.—Вскорѣ послѣ сего воспѣли каноникъ: "вкусите и видите, яко благъ Господь». А они не вкушаютъ, думалъ я: и благости Господней не видятъ во всей ея силѣ, а потому и ходятъ мрачные, нерадостные и о върѣ говорятъ не иначе, какъ съ сильнымъ раздраженіемъ и гнѣвомъ, почему и правды Божіей дознаться не могутъ по слову Писанія: "гнѣвъ мужа не содѣловаетъ правды Божія».

Итакъ, пусть не мое слово, но приведенныя слова пѣсней церковныхъ коснутся и вашихъ ушей, отбѣгшіе отъ церкви братіе. А скоро запоютъ еще умилительнѣйшіе глаголы: «Вечери Твоя Тайныя днесь Сыне Божій причастника мя пріими... Странствія Владычня и безсмертныя трапезы вѣрніи пріидите насладимся".

Будете и вы воспъвать ихъ, а исполнять не будете. Будутъ вамъ читать въ ночь Святыя Пасхи Златоустово слово: «трапеза исполнена, да насытятся вси, телецъ упитанный, никто же да изыдетъ алчай; вси насладитеся пира въры, вси воспримите богатство благости».

Вудете это слушеть, а въ чертогь брачный не войдете и тельца упитаннаго отвергнете. Увы, кому будете подобны? Не тому-ли непокорному сыну милосердаго отца, котораго онъ призываль радоваться объ обрътенномъ братъ, но той "не хотяще внити» и говорилъ: колико лътъ работахъ Ти и николиже заповъди Твоя преступихъ и прочее: «егда же пріиде сынъ твой сей, избыввый имънія твоя съ любодъйцами, ты заклалъ еси ему телецъ питомный» (Лук. 15,30).

Такъ и вы, братіе, ссылаясь на свою горделивую добродѣтель, гнушаетесь общенія съ простыми христіанами, какъ грѣшниками, и ради сеге отрекаетесь отъ общенія тѣла и крови Христова, отъ пре-исполненной трапезы Господней и тельца упитаннаго! и тако пре-бываете внѣ чертога, яко пять дѣвъ.

А что сказано о тёхъ, кто покидаетъ чертогъ и исходитъ во тьму кромёшную? Сказано: «ту будетъ плачъ и скрежетъ зубовъ» (Мате. 22,13).

Знаю, что отвётять тв, которыхь сердца отталкиваются оть сихъ благодатныхъ словъ евангелія. Они говорять: «мы бы и рады пріобщаться, но истинныхъ тайчъ нѣть на земль—ихъ потребиль антихристь, который воцарился на Руси въ лицѣ Петра 1-го, и гонить христіанъ за сохраненіе старыхъ преданій». Неразумные то, братіе, глаголы: ужели антихристь можеть сдѣлать обманщикомъ самаго Духа Вожественнаго? Не Онъ-ли, Святый, изрекъ устами Павла: «елижды бо ясте хлѣбъ сей и чашу сію піете, смерть Госполню возвѣщается, донлеже убо пріидеть» (Кор. 11,26), Сіе ли обѣтованіе Господне можеть нарушить антихристт? Обѣщана вѣчность причащенія до пришествія Христова и не антихристу то нарушать.

Пусть бы такъ думали первые удалившівся отъ церкви старообрядцы: они были ув'врены, что до пришествія Господня осталось только н'всколько л'єть или м'єсяцевъ и что мнимое потребленіе тайнъ предукавуєть Его приближеніе.

Но вотъ съ тъхъ поръ прошло 260 лътъ, уже больше седьмой части того времени, пока по ученю вашихъ нанетчиковъ, преподавались правильныя тайны; сколько поколъній родилось, перемерло за это время, а сколько еще появится до того когда вострубитъ труба Архангела. И когда вострубитъ, то обличитъ васъ божественный Павелъ, которато объщане, данное Духомъ Святымъ, вы отверши и удержали учениковъ своихъ отъ трапезы спасенія.

«Воцарился антихристь!"—говорять вамъ начетчики: "онъ гонить христіанъ и потребиль тайны". Друзья! покажите, кто васъ гонить? Вы строите свои молельни, гдѣ хотите, служите такъ, какъ вамъ желательно; поете свое славленье, даже во дворцахъ. Гдѣ ваши гонители? Гдѣ потребители тайнъ? Почему не совершаете ихъ? Кто вамъ препятствуетъ? Пусть бы говорили Соловецкіе плѣнники двѣсти тридцать лѣтъ тому назадъ объ антихристовомъ гоненіи; а вы антихриста потеряли и отговариваться вамъ его гоненіемъ невозможно. Другія вѣры радовались закону о вѣротерпимости 1905 года, а вашей вѣры начетчики возстенали: «горе намъ», сказали они, амы потеряли антихриста, и нечѣмъ намъ теперь объяснить и оправдать своего безблагодатнаго пребыванія».

"Все это касается поморцевъ и бракоборовъ, но не насъ», скажутъ послѣдователи бѣгствующаго священства и священства австрійскаго: «у насъ есть и тайны и священники, и трапеза Господня». Если такъ, то почему ваша трапеза не вмѣстѣ съ нами? Вѣдь и наши православные старообрядцы или единовѣрцы молятся одинаково съ вашимъ преданіемъ: почему отдѣляетесь? «Потому,— отвѣтятъ они,—что вы еретики второго чина и ваши таинства мы не признаемъ».

Если мы еретики, то, конечно, таинствъ нашихъ не признавайте, отвътимъ мы: и архіереевъ и іереевъ нашихъ почитайте простыми мірянами. О семъ ясно говоритъ каноническое правило первое св. Василія Великаго, которое читается такъ:

"Угодно было древнимъ какъ-то Кипріану и нашему Фирмиліану, единому опредѣленію подчините всѣхъ сихъ: Каваровъ, енкратитовъ, идропарастатовъ и апотактитовъ. Ибо, хотя начало отступленія произошло чрезъ расколъ, но отступившіе отъ церкви уже не имѣли на себѣ благодати Святаго Духа. Ибо оскудѣло преподаяніе благодати, потому, что пресѣклось законное преемство. Ибо первые отступившіе получили посвященіе отъ отцовъ, и чрезъ возложеніе рукъ ихъ, имѣли дарованіе духовное. Но отторженные, содѣлавшись мірянами, не имѣли власти ни крестити, ни рукополагати, и не могли преподати другимъ благодать Святаго Духа, отъ которой сами отпали. Почему приходящихъ отъ нихъ къ церкви, яко крещенныхъ мірянами, древніе повелѣвали вновь очищати истиннымъ церковнымъ крещеніемъ…" (Книга правилъ стр. 314).

Но если мы, православные, по вашему, еретики, и епископы наши суть міряне, то какъ можете признавать іереевъ, поставлен-

ныхъ мірянами? Не лучше ли вамъ самимъ, крестьянамъ или даже женщинамъ, посвящать новыхъ іереевъ: тѣ хоть, по вашему, въ правой вѣрѣ, а то берете бѣгствующихъ іереевъ и приняли митрополита Амвросія въ 1846 г., поставленныхъ тоже мірянами, да еще и еретиками. Когда доходила церковь до такого безумія, чтобы познать свое оскудѣніе въ благодати и восполнять его отъ еретиковъ? Или опять солгалъ Св. Духъ. глаголавый въ апостолѣ: «Христосъ возлюби церковь и Себе предаде за ню, да освятитъ ю банею водною въ глаголѣ да представитъ ю Себѣ славну церковь, не имущу скверны или порока, или нѣчто отъ таковыхъ, но да будетъ свята и непорочна» (Еф. 5, 26, 27). Вы же признаете, что церковь была не славная, у австрійскихъ 180 лѣтъ, а у бѣглопоповцевъ 260 лѣтъ понынѣ, потому что лишена славы своей, т. е архіерейства.

Оскудъте церковь не можетъ, братіе, а адовыми вратами не можетъ соодолъться, какъ обътовалъ Господь (Мате. 16, 18), и уже никакъ не можетъ восполненіе свое и освященіе свое получить отъ еретиковъ. Божественныя тайны, благодатныя и освящающія, только въ церкви. Читайте и внимайте, чему учитъ насъ Божественный Духъ въ 68 правилъ Кареагенскаго собора:

"Церковь, которая, по реченному, есть голубица, единственная матерь христіанъ и въ которой спасительно пріемлются всѣ таинства вѣчныя и животворящія, впрочемъ пребывающихъ въ ереси подвергающія великому осужденію и казни. Что во истинѣ свѣтлѣе препровождало бы ихъ къ вѣчной жизни: то въ заблужденіи становится для нихъ болѣе омрачающимъ и осуждающимъ. Сего нѣкоторые избѣжали, и познавъ прямой путь матери, каволеческія церкви, всѣмъ онымъ святымъ таинствамъ, по любви къ истинѣ, повѣряли, и оныя приняли. Что таковые, когда присоединится удостовѣреніе въ ихъ добромъ житіи, безъ сомнѣнія, правильно могутъ утверждены быти въ клирѣ, для служенія святымъ тайнамъ, особенно въ толико затруднительныхъ обстоятельствахъ, сего никто оспаривати не будетъ».

Вѣдь это, братіе, и ребенокъ понять можетъ, что, если у васъ есть тайны, то ихъ у насъ нѣтъ и не было со времени вашего отдѣленія 260 лѣтъ, а если ихъ не было у насъ, то какъ же вамъ ихъ могутъ передать отъ насъ бѣгствующіе іереи или бѣжавшій отъ насъ митрополитъ Амвросій? Если же полнота тайнъ была у насъ, то ее вовсе потеряли отвергшіе церковь и церковью отверженны

Амвросій и всѣ имъ посвященные и имъ крещенные, причащенные, а равно и іереи, отбѣгшіе отъ церкви, ибо тѣмъ самымъ содѣлались они мірянами, какъ учитъ первое правило св. Василія. А почему церковь принимаетъ еретиковъ, иногда въ сущемъ санѣ?—спросите вы. Да не потому, чтобы признавала ихъ епископами или іереями. Это видно изъ того же правила св. Василія.

"Мню, яко прилично намъ ствергати ихъ крещеніе и яко бы кто пріялъ отъ нихъ оное, таковаго приходящаго къ церкви крестити. Но аще сіе имѣетъ быти препятствіемъ общему благосозиданію: то паки подобаетъ держатися обычая, и слѣдовати отцамъ, благоусмотрительно устроившимъ дѣла наши. Всемѣрно же да будетъ установлено, чтобы, послѣ ихъ крещекія, приходящіе къ церкви, были помазуемы отъ вѣрныхъ и тако приступали къ таинствамъ. Впрочемъ вѣдаю, яко братій Зоина и Сатурнина, бывщихъ въ ихъ обществѣ, мы пріяли на канедру» (Посл. къ Амфилохію еп. Иконійскому. Книга правилъ стр. 315).

Равно и помѣщенное 68-ое правило Кареагенскаго собора признавъ всъхъ еретиковъ и раскольниковъ лишенными благодати, разрвшаеть принимать кающихся третьимъ чиномъ, не потому, чтобы признавала ихъ јереями, а потому, что въ покаяніи воздаеть имъ и дарованіе священства всіхъ трехъ степеней не по обдержному правилу, а для того, чтобы облегчить имъ переходъ въ церковь. Вёдь и причащенія на Тайной Вечери ученики Христовы сподобились. когда еще не были крещены. Вотъ почему, когда полезно бываетъ сради обращенія многихъ" принять еретическихъ или раскольническихъ глаголемыхъ епископовъ или јереевъ третьимъ чиномъ, то церковь творить тако; воть почему творить сіе можеть только еписконъ, а не іерей, ибо здёсь преподается благодать не только покаянія, но и священства, которой преподать іерей не можеть. Сими-то правилами, а равно и 95 канономъ VI собора руководясь, церковь наша приняла въ 1898 году несторіанскаго глаголемаго епископа Маръ-Гону въ сущемъ санв; но церковь въ то-же время исповъдуетъ согласно евангельскимъ канонамъ, что внъ ея нътъ ни епископовъ, ни јереевъ. И нътъ ихъ ни у последователей бътствующаго священства, ни у последователей священства, австрійскаго хотя, по моему крапнему мивнію, церковь могла бы, принять твяв и другихъ третьимъ чиномъ, и тъмъ воздать имъ истинное священе ство и архіерейство безъ вившняго дійствія рукоположенія, каква дозволяють намыприведенныя правила. Ясно одного причащением им

священство возможно только въ истинной церкви, а внѣ ея одинъ обманъ и одна видимость таинствъ, но видимость безблагодатная, также и одна только видимость священства, на дѣлѣ же міряне, да еще внѣцерковные и причащеніе ихъ, якоже глаголетъ преп. Өеодоръ Студить—пища демоновъ, а не тѣло и кровь Христова. Тельца упитаннаго они не пріемлютъ, Господа всеблагого не вкушаютъ, а только обманываютъ себя и другихъ, какъ дѣти, которыя иногдатиграютъ обѣдню, надѣвши скатерти вмѣсто облаченій и махая плат ками вмѣсто кадила.

Спросите: но если все это заблуждение наше столь ясно и обманъ, въ коемъ пребываемъ, столь обнаженный, то какъ же все это просмотръли наши первые учителя устроившие двъсти лътъ назадъ старообрядческое согласие?

На этс, братіе, сами съумвете отвітить, если пожелаете подумать. Въдь они окормиялись іереями, поставленными до Великаго Собора и все надъялись, что и нъкоторые епископы перейдутъ къ нимъ: они думали, или по крайней мъръ такъ учили, будто патріархи-русскій и греческіе отпали въ ересь, а полнота церковная уже отнимается отъ нихъ, и хотя не въ большомъ числе людей, но во всей силъ благодатныхъ дарованій, т. е. съ епископями, іереями и со всеми таинствами, перейдеть къ старообрядцамъ. Этого, конечно, не случилось, и отсюда бы имъ надо познать; что церковь не у нихъ, ибо она пребывать не можетъ безъ епископовъ; но они умерли, не познавъ своего заблужденія въ тщетной надеждів на пришествіе къ нимъ колноты церковной, а ихъ неразумные ученики, мало искусные въ древнихъ канонахъ, стали принимать къ себъ бъглыхъ іереевъ уже послів никоновскаго посвященія, думая въ безуміи своемъ исцълить скверну и порокъ своей церкви отъ тъхъ, кого считали еретиками. Таковы же и дъйствія австрійцевъ, призвавшихъ къ себъ Амвросія

Какъ же эти не досмотръли священныхъ правилъ соборныхъ; поясняющихъ безблагодатность еретиковъ и невозможность для опороченной, т. е. лишенной архіерейской благодати, церкви пріять отъ нихъ восполненіе?

Они, братіє, впали въ такое недоумѣніе потому, что тамъ, въ Австріи, набрались католическихъ понятій и вмѣстѣ съ нечестивою ересью о безсѣменномъ, непорочномь зачатіи Іоакимомъ и Анною Пресвятой Бегородицы, приняли въ душу свою и другое скверное

заблужденіе латинянъ, заключающееся въ ученіи о таинствахъ, какъ о нѣкоемъ волшебствѣ, которое, если исполнить съ соотвѣтственными заклинаніями въ церкви-ли, или внѣ единой церкви, среди ереси: все равно получится благодать.—А латиняне какъ могли подчиниться такому безумію?—спросите вы. Очень просто: они отвергаютъ шестой вселенскій соборъ и имъ утвержденные девять помѣстныхъ соборовъ и каноническія правила святыхъ отецъ, на этомъ соборѣ принятыя; равно отвергаютъ и 30 правилъ изъ 85 апостольскихъ. Посему у нихъ постъ въ субботу и все священство безженное, и паиское главенство, и молоко въ посту, и прочія нелѣпости.

Имъ то послъдуя, бълокриницкіе старообрядцы ръшили такъ: «нътъ у насъ архіереевъ въ единой истинной церкви: возьмемъ ихъ у еретиковъ». Они забыли, что епископовъ у еретиковъ признаютъ только католики, а носледователи седьми соборовъ знаютъ у еретиковъ однихъ лишь мірянъ; они забыли, что еретическаго глаголемаго епископа, или іерея, можетъ принять въ церковь съ невидимымъ преподаваніемъ ему истиннаго священства только ный епископъ: у нчхъ таковаго не было, а отсюда ясно, что они не отъ ереси приходящаго приняли въ церковь, а церковнаго православнаго архіерея перемазали въ еретика; не утвердилась въ немъ благодать архіерейства, а лишился онъ ея согласно первому правилу святаго Василія и содълался міряниномъ. Посему скажу, не обинуясь: тв изъ заблуждающихся братій нашихъ, которые, признавъ святую церковь за еретическую, ръшили, что священства уже нътъ и не будетъ, и по смерти всъхъ до-Никоновскихъ јереевъ остались безпоповцами, тъ, говорю, были правъе поповцевъ, которые, уже не имъя іереевъ, ни епископовъ, стали окормлять свою глаголемую истинную церковь, отъ іереевъ и епископовъ признанныхъ еретическими. Этимъ они сами себя обличили, признавъ ересь болъе богатою благодатью, болже благодатною, чемъ свою церковь; безпоповцевъ же обличило само время, продолжившееся на много поколъній и протянувшее «антихристову власть" такъ долго, что оболганнымъ оказался Христосъ, предрекшій неодол'внность церкви, и Духъ Святый, предрекшій продолжаемость тайнъ причащенія до Втораго Пришествія Христова. Обличаетъ ихъ и в ротерпимость полная, установленная нашимъ Государемъ въ 1905 г., при которой они потеряли антихриста-потребителя тайнъ. Все это, пожалуй, и сознаютъ старообрядцы и австрійскаго согласія, и бъглопоповскаго, и безпоповскаго, но не желають признаться по гордости "по воль князя воздушнаго, духа, дъйствующаго нынь въ сыньхъ противленія" (Еф. 2,2). Именно, прежде они корили церковь за ея общеніе съ маловърными, съ еретиками и безбожниками, а теперь сами въ оправданіе непослушанія своего выбирають изъ революціонныхъ еврейскихъ газеть «словеса лукавствія непщевати вины о гръсъхъ».

«Не пойдемъ въ вашу синодальную церковь; она неканоническая; епископы подчинены Сберъ-Прокурору, у васъ патріаршество отмѣнено», и прочіе безумные глаголы повторяють люди, не имѣющіе вовсе епископовъ или им'йющіе епископовъ изь этой же церкви, которую поносять. Будеть-ли бъднякъ, не имъющій хлъба, отвергать благодътеля за то, что онъ предлагаетъ ему серебряную монету, а не золотую? будетъ-ли голодный отвергать пищу за то, что ее подаютъ на простой тарелкъ, а не на фарфоровой? Неискренность вашего самооправданія познается изъ если-бъ за патріархомъ только была пом'вха, то кто воспретить вамъ просить присоединенія у православныхъ Восточныхъ патріарховъ? Въ Москвъ и на Кавказъ, и въ Бессарабіи открыты ихъ подворья: поставленные ими греческіе архимандриты не откажутся принять васъ въ церковное общеніе: почему не идете туда, если вамъ вдругъ помъшалъ Оберъ-Прокуроръ?-А до Никона развъ не было вмъшательства мірской власти въ д'вла церковныя? А Иванъ Грозный и Малюта Скуратовъ развъ не изгоняли митрополитовъ и не ставили, кого хотъли? Хвалить за это мы ихъ не будемъ и нашъ порядокъ высшаго церковнаго управленія не самый лучшій. Въ Синодъ подалъ всеподданнъйшій докладъ о собраніи собора поставленіи патріарха; докладъ этотъ быль отпечатанъ газетахъ. Но, какъ во времена древнія церковь не лишалась своей святости и благодатности отъ некіихъ неустройствъ въ своемъ положеніи у государственной власти, такъ и теперь. А въ недалекомъ будущемъ мы ожидаемъ временъ лучшихъ, не только сравнительно съ теперешнимъ положеніемъ діла, но и съ тімъ, которое было у насъ до Никона Патріарха и которое неръдко возникало и въ глубокой древности при святыхъ отцахъ.

Сравните же и свое положеніе съ нашимъ. Вамъ наговорено въ еврейскихъ газетахъ, что Оберъ-Прокуроръ у насъ командуетъ архіереями, а вашихъ наставниковъ и ваши общины кто утвержда-

етъ? Губернаторы! Иногда они лютеране. У насъ архіереевъ выбирають архіереи-же, а у васъ кто начальствуеть въ церкви? Богатые купцы, иногда даже женщины, а глаголемые іереи ваши и архіерей многимъ-ли преимуществують во власти предъ наемными пѣвцами? Кого имъ приходится бояться? Кому угождать? Прежде угождали купцамъ и купчихамъ, а теперь борзописцамъ вашимъ, людямъ, не только чуждымъ духовнаго сана, но, какъ вы и сами знаете, чуждымъ всякаго благочестія и всякой вѣры въ Бога, которые нагло поносять на бесѣдахъ святую церковь, а потомъ въ трактирахъ сами смѣются надъ старообрядчествомъ и путаются со студентами, да съ актерками.

Дъйствіе такихъ руководителей старообрядчества сказалось на вашемъ быту. Пріфдешь теперь въ боглопоповскую или скую деревню, и видишь уже скобленныя лица мужчинь, нъмецкое на нихъ платье, женская обувь, а на женщинахъ мужскія шапки. Вотъ во что обратили ваши теперешніе руководители глаголемое древлее благочестіе! - "Не укоряя вась сія пишу". (2 Знаю, что сами скорбите о внутреннемъ разложении вашего скороять особенно женщины, невънчанныя въ церкви, потому-что мужья стали ихъ бросать, какъ простыхъ содержанокъ, и мънять по десяти на своей жизни; скорбять родители, потому-что дети совсемь отбились отъ рукъ ихъ и не хотятъ слушать увъщаній наставника, но заявляють ему: ты такой же мужикъ, какъ и мы; чего учить суещься? Вы сами прекрасно понимаете, что не церковь разстраиваетъ старообрядчество, потому что она, призывая васъ въ свое лоно, не навязываеть вамъ исправленныхъ книгъ, а оставляетъ вамъ прежніе чины служенія церковнаго и велить своимъ іереямъ и епископамъ не отступать отъ нихъ при служеніяхъ въ единовърческихъ храмахъ. Знаю, что желали бы всв, вивсто того, чтобы безпоновцамъ укорять бытлопоновцевъ, а бытлопоновцамъ австрійцевъ, вивсто того, чтобы приходящихъ отъ одного согласія въ другое то перекрещивать, то перемазывать поддельнымъ мпромъ, --желали бы вы всемъ держателямъ стараго чина соединиться въ одно прочное единение. Знаю, что это единение наиболье прочнымъ справедливо находите у единовърцевъ, но держить васъ злая сила, внушая вамъ осуждение ихъ: зачъмъ они имъють общение съ брадобрвями и трубкососами. О суетное самооправданіе! Да гдв ихъ теперь больше, брадобржевь и курильщиковъ въ церкви ли, или въ вашихъ согласіяхъ?

И смотрите, какое преимущество имъютъ здъсь православные старообрядцы или единовърцы предъ вами: если кто возлюбитъ новую моду изъ единовърцевъ, то свободно переходитъ въ приходъ новоблагословенный, сохраняя въ немъ двоеперстный крестъ. А ваши бритые табаколюбы въдь съ вами остаются и другихъ подущаютъ своему растлънію:

Есть у васъ еще одна отговорка отъ общенія церковнаго, которая особенно меня огорчаеть, ибо она выходить можеть толькоизъ нехристіанскихъ устъ и отъ утробы, омертвілой для жизни духовной. Какая это отговорка?

Нашихъ отцевъ обижали, начинаютъ жалаватые старообрядцы, когда предъ ними оправдаешь церковь отъ всёхъ ихъ укоризнъ, и «Нашихъ отцовъ изгоняли, ссылали, ноздри имъ рвали, на кострахъ сожигали, какъ пойдемъ къ вамъ». Эхъ, братіе! развѣ этимъ оправдываете свое ожесточеніе противъ церкви на Страшномъ Судѣ? Кто такія дѣлалъ жестокости, тотъ и отвѣтитъ Богу, а Церковь Христова, вѣра Христова, развѣ въ томъ повинна? Вотъ еслибъ въ нашихъ каконахъ было нанисано, что за одно только разномысліе надо дюдей мучить, ну тогда и оправдывайте свое отдаленіе отъ церкви.

Наказывали и аріанъ, и донатистовъ, и иконоборцевъ, но вѣдь чада ихъ, а то и сами наказанные, развѣ отрекались изъ-за этого отъ обращенія къ истинной церкви? Скорбно тебѣ, что твоего прадъда наказывали, —хотя и наказывали не за вѣру, а за мятежъ противъ царя и за поношеніе властей церковныхъ скорбно тебѣ, что умеръ твой прадъдъ въ изгнаніи? Но развѣ оправдаешь этимъ отогнаніе своей собственной души отъ ограды спасенія, т. е. церкви?

И не русскія то, братіе, оправданія: это такъ и пахнеть современною газетой или думской різчью какого нибудь товарища, а не чувствомъ православнаго долготерпінія и ни ночтоже вміненія земных страданій. Это голось горделиваго озлобленія, европейскаго самолюбія. Страдали твои предки въ сей жизни зачімъ же самого себя обрекаеть на візчныя страданія вы жизни будущей, коихъ не миновать всімъ познавшимъ истину; но отрекнимся послідоввать ей по множеству своей гордыни и озлобленія.

Не лучне ли, забывая задняя, простиратися на передняя? «Сечто добро или что красно, но еже жити братін вкупѣ» (Псал. 132, 1). «Тъмъ же внидите вси въ радость Господа своего». Пусть въ единой Церкви Христовой, любители старыхъ чиновъ и старыхъ книгъ составять единое братство православныхъ старообрядцевъ:

Тогда къ нимъ свободно и смѣло присоединились бы и изъ церковныхъ христіанъ тѣ, которые предпочитали бы молиться по старымъ книгамъ, желали бы жить такою же богомольною старинною жизнью, какой держались православные до времени царя Петра I-го.

Церковная власть и мірское начальство съ полнымъ сочувствіемъ встрѣтили бы такое отрадное явленіе. Объединенное въ церкви православной старообрядчество не теряло бы съ каждымъ поколѣніемъ все большее и большее число своего юношества. Вѣдь теперь оно бѣжитъ отъ своихъ старообрядческихъ родителей не въ Церковь Христову, а къ полному невѣрію, называя вѣру отцовъ своихъ отсталок, мужицкою, старушечьей.

Братіе старообрядцы, не на Церковь Христову направляйте свое противленіе, свой гнівь, а на духъ міра сего, на духъ безбожія, разврата и лжи; который одинаково враждебенъ и церкви и старообрядчеству. Церковь себя отстоить, а воть къ вамъ онъ всосался въ самую сердневину: онъ завъдуетъ вашими старообрядческими журналами и изданіями, осмівиваеть и унижаеть вашихъ пастырей, перемигивается съ революціонерами заправскими и средства вашихъ богачей направилъ на устроеніе московскаго бунта 1905 года. И вотъ, пока вы всв держитесь врозь отъ церкви и одно согласіе отъ другого, пока проклинаете другъ друга и другъ съ другомъ боретесь, кто удержитъ ваши паствы въ своей оградъ, когда жизнь совершенно измѣнилась и довѣріе младшихъ къ старшимъ разсъялось? Будете-ли вы сами довольны, когда увидите, что ваше юношество отчасти разбътается, а отчасти остается въ своемъ согласіи, но не потому, чтобы считало его единою истинною церковью, а потому, что у него нътъ никакой охоты и думать о въръ, ему всв ввры одинаковы.

Этого не было бы, если бы старообрядчество соединилось вкупѣ не внѣ Церкви Христовой, а внутри ея, свободное отъ всѣхъ правильно обращенныхъ на каждое теперешнее согласіе укоризнъ въ расколѣ и въ безцерковности: многолюдное, богатое благочестивыми пастырями, облагодатствованными, пребывающими внѣ сомнѣнія касательно своихъ священныхъ полномочій, свободное отъ постояннаго раздраженія разныхъ толковъ и партій. Все бы тогда слилось въ одномъ общемъ прославленіи Господа по старой Іосифовской книгѣ, и собранные отъ конецъ земли русскіе старообрядцы воздвигли бы въ сердцѣ Россіи новый Успенскій соборъ, во всемъ

подобный древнему, но вдвое выше его и общирнъе. И когда тамъ воспоется ангельская пъснь: "върою и любовію приступимъ, да причастницы жизни въчныя будемъ», тогда сія радость общенія со Христомъ не будеть омрачаться для насъ печалью о нехотящихъ внити въ чертогъ, но всъ пойдутъ на призывъ: вкусите и видите, яко благъ Господы! Вси пасладитеся пира въры, вси воспріимите богатство благости!

Но этого мало. Среди такого многолюднаго и сильнаго церковнаго соединенія старообрядчества возстануть люди сильные духомь и разумомь, которые съумбють заставить себя слушать и всёхъ ослабъвшихъ въ благочестіи и откроютъ послёднимь ихъ неразуміе, —которые обличать тщетное легкомысліе и пустоту современнаго французскаго модничества, сорвуть личину учености съ превозносящейся лживой гордыни духа въка сего и пояснять міру, что глубина и богатства разума не у безбожниковъ и не у западныхъ еретиковъ, а въ нашемъ святомъ православіи, и что путь достиженія евангельской святости долженъ проходить по слъдованію уставамъ церковнымъ, исполненному смиренномудрія и послушанія.

Собирайтесь, братіе, воедино, тѣ которымъ благочестіе христіанское дороже собственной гордыни, которымъ церковные догматы и каноны дороже суевѣрій своего толка, которые не на словахъ, а на дѣлѣ и на подвигѣ желаютъ надолго упрочить старообрядческій духъ и чинъ внутри Христовой вселенской церкви. Вотъ о чемъ я молюсь, вотъ о чемъ я прошу Господа, когда читаю таинственную и страшную молитву на литургіи Великаго Василія: "насъ же всѣхъ, отъ единаго хлѣба причащающихся, соедини другъ ко другу въ единаго духа причастіе. Аминь".

Архіепископъ Антоній.

# Кто виноватъ?

Неудовлетворительность нашей духовной школы, какъ школы пастырства, давно уже признана всвии и защищать ее, въ этомъ отношеніи, врядъ ли кто рышится. Въ самомъ дыль: поступають въ эту школу дыти духовенства чуть ли не младенцами, учатся тамъ minimum 10 лыть и въ результать большей частію получается не

кандидать пастырства, а "сознательный" освободитель, совершенно равнодушный къ религіи, а не то и вовсе безбожникъ анархистъ. На службу церкви Божіей изъ числа окончившихъ семинарскій курсь идетъ самый ничтожный процентъ, да и то преимущественно тъ, которымъ не удалось поступить въ высшее учебное заведеніе ими же на гражданскую службу \*). Очевидно, что школа подобнато рода никоимъ образомъ не можетъ быть названа школою настырства Эта школа чего угодно, но только не пастырства. Въ чемъ же причина такой неудовлетворительности нашей духовной школы, такого песоотвътствія ея своему назначенію? Причинъ указываютъ, съ большей или меньшей основательностью, много. На нъкоторыхъ изъ нихъ мы и остановимся.

Прежде всего указывають на духь времени, который, моль, проникаеть въ духовную школу и заражаеть ее своимъ тлетворнымъ ядомъ. Духъ времени дъйствительно поганый и уберечь отъ его вліянія школу, въ особенности среднюю, очень трудно; но въдь на то же она и школа, чтобы по возможности изолировать своихъ питомцевъ и уберегать ихъ отъ тлетворнаго вліянія улицы, противуноставляя зловредному духу времени свой собственный духъ здоровый ч благотворный. Очевидно, что школа, не достигающая этого въ болье или менье значительной степени, есть плохая школа, не имъющая своего здороваго духа и неспособная ни духовно питать своихъ питомцевъ, ни ограждать ихъ отъ вредныхъ вліяній.

Накоторые причину неуспаха духовной школы видять въ низкопробности самого педагогическаго персонала нашихъ учебныхъ заведеній. Обвиняють этоть персональ и въ педагогической бездарности въ формально казенномъ отношении И дълу и даже въ прямой недобросовъстности. Но всъ эти обвиненія обыкновенно весьма несправедливы. Есть, конечно, дурные и неспособные люди вездъ, какъ есть они, несомнъно, и въ средъ нашихъ духовныхъ педагоговъ, но нужно сказать правду, что ихъ чрезвычайно мало. Наши духовные педагоги, какъ извъстно, почти всв изъ окончившихъ курсъ духовныхт академій, а туда ввдь попадаеть лишь самый цвъть нашего семинарского юношества. уже одно является достаточной гарантіей высокихъ ингеллектуальныхъ свойствъ нашихъ педагогическихъ корпорацій. Что касается

<sup>\*)</sup> Наша семинарія не представляєть въ эгомъ огношеній исключенія, да такихъ ссминарій везьма немного.

добросовъстности отношеній къ дълу, то и въ этомъ отношеніи наши педагоги стоятъ выше всякихъ упрековъ. Только призваніемъ и преданностью дёлу можно объяснить то, что болёе или менёе способные, высокообразованные люди несуть по истинъ каторжный преподавательскій трудъ ВЪ нашихъ учебныхъ заведеніяхъ сравнительно весьма мизерное вознаграждение. Они тянутъ тяжелую преподавательскую лямку почти безъ всякихъ карьерныхъ видовъ, при матеріальномъ положеніи чуть ли не хуже священника на среднемъ приходъ, тогда какъ ихъ менъе идейные и менъе разборчивые товарищи весьма недурно устраиваются въ другихъ въдомствахъ, дълають иногда довольно блестящую карьеру и достигають такихъ окладовъ содержанія, какихъ никогда и не снится преподавателямъ нашей духовной школы.

Многіе, наконецъ, причину неуспъха духовной школы видять въ плохомъ домашнемъ воспитаніи дітей, поступающихъ въ духовную школу. Не восхваляя этого воспитанія вообще, мы все-таки можемъ смѣло утверждать, что воспитаніе это далеко плохо, чтобы на него можно было въ болже или менже ной степени взваливать такую большую вину, какъ неудовлетворительность результатовъ, достигаемыхъ десятилътнимъ пребываніемъ мальчика въ духовной школъ. Во-первыхъ, нужно имъть въ виду, что въ нашу духовную школу поступають преимущественно мальчики изъ духовныхъ семействъ; а утверждать, что наша семья такъ уже плоха, что къ 10-лътнему возрасту портить ребенка до невозможности сдълать изъ него что либо нужное въ цъляхъ 10 лёть, значило бы выдать нашему духовенству аттестать въ его окончательной испорченности и полной непригодности дёлу. Что же, въ самомъ дёлё, представляеть изъ себя настырь, у котораго собственная семья такова, ОТР къ 10-лътнему сту окончательно портить его собственныхъ дътей? Очевидно, что луховенству, въ которомъ преоблаютъ педобныя члены-грошъ цвна и его просто таки нужно палкой гнать отъ того двла, къ которому оно приставлено. Но въдь ничего этого на самомъ ньть и утвердить что либо подобное можеть лишь человъкь не въ мъру начитавшійся «Биржевыхъ Въдомостей». Духовенство при всвхъ его довольно крупныхъ недостаткахъ, слава Богу, все еще остается самымъ здоровымъ и благонадежнымъ сословіемъ въ

государствъ \*), тою солью, которая предохраняетъ народъ нашъ отъ нравственнаго разложенія, и если въ нашемъ отечествъ не все еще пошло вверхъ дномъ, то только именно благодаря вліянію духовенства. А ужъ кто съумветъ совладать съ цвлымъ приходомь, несомнённо съумёнть и семью свою поставить какъ вторыхъ, не нужно упускать изъ вида и того обстоятельства, 11-11-льтній мальчикъ, поступающій въ школу, слишкомъ еще жилъ на свътъ сознательною жизнію, чтобы какое либо вредное оставить въ немъ прочный, трудно изгладимый вліяніе ОГЛОМ следъ. Такой следъ редко оставляетъ въ детяхъ этого даже совершенно безпризорное, уличное воспитаніе, какое получается дѣтьми нашего городского пролетаріата. Наши же мальчики, поступающіе въ школу, въ громадномъ большинствъ своемъ---наивныя, болье или менье благовоспитанныя дьти, а если между и попадаются иногда субъекты съ явно-порочными наклонностями, то въдь школа всегда можетъ во время удалить ихъ, какъ это теперь и делается нашими педагогами безъ всякаго стесненія.

Итакъ, педагоги наши хороши, педагогическій матеріалъ, представляемый нашими дътьми, тоже недуренъ. Почему же результатъ получается такой неудовлетворительный? Очевидно, дело въ самомъ содержаніи школьнаго ученія и въ той систем'в, которая господствуетъ въ нашей школъ. Дъло въ томъ, что наша духовная школа старается соединить несоединенное и даже совершенно противуположное: небесное съ земнымъ, Христово съ веліаровымъ и даже отдаетъ замътное предпочтение послъднему передъ первымъ. Нужно быть очень наивнымъ, чтобы ожидать чего либо добраго отъ такой двойственности. Это было бы похоже на то, какъ если бы на одной и той же нивъ посъять и пшеницу и плевелы и при этомъ плевелы въ гораздо большемъ количествъ, чъмъ пшеницу. Само собою разумъется, что плевелы заглушать пшеницу и если не вытъснять ее вовсе, то, во всякомъ случав сдвлають урожай ея незначительнымъ. Въ самомъ дълъ: если бы съ нашей духовной школы снять вывъску и поселить въ ней какого либо иностранца, съ тъмъ, чтобы онъ возможно тщательнъе наблюдалъ нашу школу во всъхъ отношеніяхъ, то онъ развѣ очень не скоро догадался бы, что

<sup>\*)</sup> Раньше такимъ сословіємъ ложно было считать дворянство, но о современномъ дворянствъ сказать этого уже нельзя, такъ какъ оно уже въ весьма значительной мъръ разъъдено той ужасной духовной гангреной, которую принято называть интеллигентщиной.

школа духовная, а быть можеть и вовсе не догадался бы. До такой степени строй жизни нашей духовной школы весьма мало отличается отъ строя жизни свътскихъ учебныхъ заведеній, а что касается учебной части, то тамъ почти совершенно тоже, что и въ свътской школь: та же чрезмърчая и безтолковая многопредметность, то же обиліе мертваго разрозненнаго, ни къ чему ненужнаго научнаго хлама, напрасно засоряющаго и изсушающаго юные мозги, много есть чисто языческаго. Защитники всей этой языческой бени въ духовной школъ любятъ въ оправдание ея ссылаться на примъръ древнихъ великихъ отцовъ и учителей церкви, которые въ свое время получили блестящее языческое образованіе. Но во первыхъ, какъ говоритъ латинская пословица: "Quod licet jovi, non licet bovi". На великихъ Отцовъ церкви языческое образованіе оказало цагубнаго вліянія именно потому, что это были люди обыкновенные и великими стали они, не благодаря языческому образованію, а несмотря на неге. Во вторыхъ, даже и для нихъ образованіе было не плюсомъ, а минусомъ въ ихъ духовномъ развитін, Вотъ что, напр., пишетъ по поводу этого св. Василій Великій въ одномъ изъ своихъ писемъ: Много времени потратилъ я на суету, и всю почти юность свою потеряль въ суетномъ трудв, съ какимъ упражнялся въ томъ, чтобъ уразумъть уроки мудрости, обращенной Богомъ въ юродство" (Пис. 215, стр. 123). Изъ дальнъйшихъ словъ того же письма видно, что даже св. Василію Великому. при вступленіи его на путь д'вятельнаго служенія церкви Христовой, пришлось выбросить за бортъ почти все пріобретенное имъ въ языческихъ школахъ и что даже ему это выбрасывание стоило не малыхъ усилій.

Пастырская школа можеть быть только тогда хороша, если она будеть воспитывать своихъ питомцевъ въ извъстномъ направленіи съ самыхъ юныхъ лътъ, т. е. по крайней мъръ съ такого же возраста, въ которомъ наши дъти поступають въ духовное училище (10—12 лътъ). Только тогда она можетъ имъть достаточный контингентъ вполнъ благонадежныхъ учащихся. Ни свътская школа, ни духовная, выкроенная по образцу свътской, такихъ слушателей, за весьма ръдкимъ исключеніемъ, дать не можетъ, такъ какъ по словамъ Спасителя: "Не собираютъ смоквъ съ терновника, и не снимаютъ винограда съ кустарника" (Лук. 6, 44).

Въ подготовкъ къ пастырскому дълу, безъ сомнънія, не столько важно обученіе, сколько воспитаніе, а въ воспитаніи главную

роль играетъ самый строй жизни воспитанниковъ. Только школа съ суровой, аскетической, все болъе и болъе усиливающейся въ старшихъ классахъ, закваской можетъ дать хорошаго пастыря, который предназначается не для безпечальной интеллигентской жизни "въ свое удовольствіе", а для суроваго подвижничества всей своей жизни, по примъру апостоловъ. Въ виду этого, духовная школа должна преслъдовать въ своей дъятельности не внъшнюю, показную, "парикмахерскую" культурность и культированіе лучшихъ свойствъ человъческаго духа. Питомцы духовной школы должны съ самыхъ юныхъ лътъ пріучаться ко всякому физическому труду, даже самому черному и тяжелому, къ простой и грубой пище, самой простой и скромной одежде, а главное-къ молитвенному труду, посъщая храмъ Божій непремънно каждый день блюдая строжайшимъ образомъ всв церковные уставы, такъ чтобы церковность сдълалась ихъ стихіей, альфой, и омегой всей ихъ послѣдующей жизни. Все это, конечно, отнюдь не должно носить грубаго казарменнаго характера, а должно быть растворено евангельскимъ духомъ всеобщей кръпости и любви, которые для человъка съ духовными задатками въ состояніи и скудную пещеру сдёлать "краше царственныхъ палатъ".

Что касается учебной части, то, разумвется, священникъ долженъ быть какъ можно образованнъе. Но дъло въ томъ, каково должно быть это образование. Прежде всего, священникъ долженъ самымъ тщательнъйшимъ образомъ изучить искусство владъть устной и письменной ръчью. Во вторыхъ, онъ долженъ столь же тщательно изучить Священное Писаніе, свято-отеческую литературу и всѣ прочіе спеціально пастырскіе предметы, им'вющіе къ его будущей пастырской деятельности прямое и непосредственное отношение. Затвиъ, изъ светскихъ наукъ онъ долженъ изучить лишь только то. что существенно необходимо для общаго развитія, тщательно отбрасывая все языческое, вредное. При этомъ, свътскія науки нужно отнести по возможности къ концу учебнаго курса. чтобы приступая къ нимъ, учащійся быль уже возможно болье проникнутъ церковнымъ духомъ. При этомъ, все должно разсматриваться и оцъниваться исключительно съ христіанской точки зрънія. Всякія побочныя соображенія, какъ-то: отношеніе духовной школы къ свътской, подготовка къ высшему образованію и т. под. совершенно не должны имъть здъсь мъста. Пастырская школа имъть въ виду только пастырство и ничего больше. Только тогда

она можетъ стоять на надлежащей высотъ и вполнъ удовлетворять своему назначению.

Конечно, пастырь, вышедшій изъ такой школы, никогда не будеть "человѣкомъ общества". Онъ не въ состоянін будеть и никогда не захочеть ни въ винть сыграть, ни о религіи попустословить. Онъ никогда не будеть играть роль принадлежности или даже руководителя свѣтскаго общества. Но вѣдь это и не пастырская сфера. Настоящему пастырю тамъ не мѣсто. Это совершенно чуждый міръ для человѣка съ истинно христіанскимъ настроеніемъ. Для тѣхъ же немногихъ людей "общества", которые и среди мірской суеты сохранили «душу живу», какъ и для простолюдина, дорогъ именно пастырь подвижникъ, а не свѣтскій батя, который что называется,— «ни Богу свѣчка, ни чорту кочерга».

Какъ все это осуществить, говорить здѣсь, конечно, не мѣстэ, такъ какъ на это потребовался бы цѣлый рядъ статей слишкомъ спеціальнаго характера. Да это было бы и совершенно безполезно, такъ какъ особы, отъ которыхъ зависитъ физіономія нашей будущей, реформированной духовной школы, какъ видно, никакъ не могутъ, подобно своимъ предшественникамъ, отрѣшиться отъ злосчастнаго принципа двойственности, такъ изуродовавшаго нашу духовную школу и привевшаго ее на край гибели. А эта двойственность и въ будущемъ не объщаетъ ничего хорошаго. Дай Богъ, чтобы я ошибался, но полагаю, что въ данномъ случаѣ я не ошибаюсь. Это покажетъ намъ недалекое будущее \*).

Священникъ Михаилъ Ракитскій.

# Гаагская педагогическая конференція.

Предполагается она въ августъ настоящаго года и будетъ посвящена школьному воспитанію. Международная постановна вопроса убъдительно говоритъ о педагогической серьезности положенія. И конференція однимъ мановеніемъ руки не перевернетъ, разумътеля, этотъ неподъемный матеріалъ; но

<sup>\*)</sup> Прим тан і е. Даемъ мъсто этой статът машего давняго сотрудника въ виду возбужденнаго вопроса о реформъ нашей духовной школы. Реформа эта давно уже требуется и не разъ предпринималась, но большею частію ограничивалась полумърами, почему пъли и не достигали. Надъемся, что на статью о. Ракитскаго въ защиту нашей духовной школы отклекнутся тъ питомцы ея, которыя сохранили о ней добрыя вспоминанія и при ея несомнѣнныхъ недостаткахъ свъткости и многоредметности. Редак ція.

весьма пора, если еще не совсѣмъ поздно, представителямъ науки, прогориивымъ наблюдателямъ жизни, выдающимся талантамъ, друзьямъ человѣчества, людямъ Божію милостью,— необходимо поставить этотъ колоссальный и смертельный вопросъ во всей его обнаженности, широтѣ и глубинѣ и рѣшительно направить его на торный и надежный путь.

Школа, однако, никакими усиліями не можеть быть отдълена отъ семьи, общества, народа, человъчества. Розничное ихъ изученіе и палліативная поправка ровно ни къ какъ всегда, не приведутъ. Начинать необходимо издали: нравственная и воспитанная семья и общество сумъютъ создать для своихъ дътей воспитательную школу. Плоха школа воспитателями и воспитанниками-значить плохи общество и семья, изъ которыхъ выходитъ и куда возвращается школа, Семья, общество, народъ такая лавина, которая безъ остатка зальетъ и испепелить какую угодну школу. Такъ какъ школа одной природы и достоинствъ съ создавшимъ и ассимилирующимъ ее обществомъ, то общество и не можетъ ожидать отъ школы ничего больше, какъ лишь собственный свой образъ.

Школа состоитъ и окружена такими простаковщиной, митрофановствомъ, скалозубщиной, хлестаковствомъ, держимордничествомъ и подъ физичесною и духовною наслѣдственностью, что вся ся нравственная и нервная энергія уходить только на одни пренія внутри и внѣ, такъ что въ этомъ чаду обучение кое чему еще колышется съ большимъ гръхомъ пополамъ, а воспитательнаго уже ровно ничего не остается, если не считать вынужденную полицейскую борьбу съ перемытымъ счастьемъ и сомнительнымъ успъхомъ. Школа ежеминутно наталкивается на подводные камни подъ собственною еще крышей: среди самихъ воспитателей находится экземпляры, для которыхъ пустое и развращающее резонерство отъ сослуживцевъ къ ученикамъ составляетъ родную стихію, для большого процента учениковъ отъ 10 до 30-лътняго возраста тупая, но модная и чрезвычайно заразительная оппозиція ради только для самой-чуть не единственный школьный интересъ и дико-культурная задача. Всякія попытки нравственнаго облагораживанія встрѣчаются со стороны этихъ людей, умѣющихъ къ общему несчастью и своему собственному мобилизовать свои силы, въ лучшемъ случав тягостными ужимками, въ худшемъ шумными демонстраціями, не принося никакого положительнаго для воспитанія результата, такъ какъ объясняются и называются насиліемъ надъ свободою, подавленіемъ человвческой личности и под. жалкими словами въ уличномъ ихъ значеніи. Школа благодаря этому едва живетъ.

А причины такой агоніи лежать неизмѣримо глубже школы. Простолюдинъ ли въ 20 лътъ, или 30 лътній теллигентъ идутъ подъ вънецъ послъ длиннаго ряда секретныхъ визитовъ къ доктору, не всегда опытному, а то и хуже того, - будутъ ли совершенно нормальны мозги и кровь у ихъ покол вній? Ожидайте тупиць, нытиковь, нейрастениковь, критикановъ демонстрантовъ, можетъ быть даже преступниковъ. Взбалмошная мать семьи считаетъ великосвътскимъ тономъ ежедневныя сцены мужу: капризы, слезы, злость, истерика, пощечины супругу - удивительная воспигательная школы для собственныхъ дътей, изъ которыхъ подъ такимъ вліяніемъ должны выйти многіе люди, не могущіе найти себъ спокойнаго уголка на земномъ шаръ. Въ семьъ грубость, брань, обманъ, безчестье, воровство, измѣна, предательство, -съ кими задаткими дъти изъ такой семьи? Въ работъ, на службъ, при общественныхъ обязанностяхъ, лънь, симуляція, коварство, подлогъ, хищеніе, зложелательство, сознательный вредъ, плутня, озорство, распущенность, самовольство, дерзость, - въдь молодое поколъніе гністъ въ этой нравственной атмосферъ старшихъ Добрая половина періодической и всякой печати до краевъ переполнена макулатурой, ложью, инсинуаціями, подстрекательствомъ, цинизмомъ, въ лучшемъ случат криминальной хроникой, -- молодежь задыхается въ этихъ зловонныхъ литературняхъ, гдъ ежеминутно втапливается въ грязь все, чтмъ могли бы быть живы люди.

Прекрасный человъкъ, если бы не одинъ маленькій гръшекъ, читайте: пьяницу; но почему, этотъ человъкъ прекраеенъ, если онъ только и дълаетъ, что вредитъ себъ и другимъ? Совершенно извращенныя понятія, дълающія трезвыхъ людей алкоголиками. А, это молодецъ онъ всегда знаетъ что дълать, разумъйти: вырветъ все, что и гдъ можно вырвать, не етъсняясь никакими средствами—лаской или пинкомъ, обманомъ или насиліемъ, лестью или дерзостью, злостью или коварствомъ. Такихъ людей не только боятся, но вполнѣ чистосердечно похваливаютъ, — не правда ли, совершенно воспитательные для юношества взгляды? Гсмерическій хохотъ: она
привязана у него на веровочку, или онъ сидитъ у нея подъ
башмакомъ, — какъ видите, злая и гнилая каррикатура, даже
еписанная, а не выдуманная ограниченнымъ зоиломъ, на добрые семейные нравы. Хи-хи хи: онъ все больше на счетъ честности, идеализма; хи-хи-хи! ну вотъ и сидитъ у моря въ
ожиданіи погодки, — змѣиное издѣвательство надъ принципами
нравственнаго благородства. Что же всѣ эти и имъ подобныя
невинности никакого вліянія на молодыя поколѣнія, въ частности на школу? Какая милая ужимка! Въ нравственномъ маразмѣ старшихъ кроется огромный <sup>0</sup>/о юныхъ самоубійствъ.

Сжегъ сосъда: а почему онъ богаче меня? Обидълъ честную женщину: видишь ты недотрога какая! Нанесъ дервость. эка важная штука:-учинилъ буйство, вызвалъ возмущение: а то какъ же? Досадилъ, солгалъ, обманулъ, оклеветалъ: а онъ не подвертывайся! Воровство и грабежъ глубокомысленно оправдываются бъдностью, соблазномъ и т. д., многотысячныя хищенія недоразум внісмъ, дегенератствомъ и пр., семейныя драмы несогласіемъ во взлядахъ; убійство непріятнымъ характеромъ убитаго, крупныя деловыя влоупотребленія случайностью, звърскія инстинкты невоспитанностью, преступныя сопротивленія непониманіемъ. Вездъ что то вродъ обратной пропорціи: чѣмъ меньше причина, тѣмъ больше елѣдетвіе. И вся нравственная разнузданность "разсудка вопреки и наперекоръ стихіямъ должна будто бы оказываться совершенно безвредный, - алхимическій фокусъ изъ всякой дряни получать золото.

Карточный долгъ считается долгомъ чести: его платятъ или отъ него отдѣлаются; обманъ, грабительство и всякая пошлость въ любой другой формѣ оцѣниваются несравненно енисходительнѣй. Какъ вы смѣли подумать, что у меня носъ съ горбинкой? Я никому не позволю касаться мосй чести! Но если я высмѣиваю вашу религію - это только свобода совѣсти.

Вотъ такой и подобной совъсти огромный наслъдственный и благопріобрътенный запасъ въ нравственныхъ понятіяхъ и повседневныхъ поступкахъ широкихъ общественныхъ круговъ. Вопросъ дурного школьнаго воспитанія неизбъжно

вырождается въ вопросъ плачевной общественной нравственности, индивидуальной и коллективной. И международной конференцін, если ей—послалъ бы Богъ—суждено осуществиться, въроятно, придется кореннымъ образомъ видоизмънить и расширить свою задачу, занявшись, вмъстъ или даже вмъсто школьнаго воспитанія, переоцънкою общественной нравственности, на которой только и можетъ базироваться здоровое школьное воспитаніе.

В. Н. Тычининъ.





# Лътопись Въдомостей.



Обозрѣніе Его Преосвященствомъ, Преосвященнѣйшимъ Никодимомъ, Епископомъ Полоцкимъ и Витебскимъ Невельскаго градскаго собора, Коротаевской и Изановской церквей, Невельскаго у.

27 декабря 1911 года въ 4 часа вечера прибылъ изъ г. Витебска въ г. Невель, Преосвященнъйшій Никодимъ и съ вокзала въ сопровожденіи мъстнаго благочиннаго, настоятеля собора протоіерея Петра Петровскаго, архимандрита Герасима, а также исправника Евстафія Митрофановича Бълинскаго, при колокольномъ трезвонъ, прямо направился въ градскій соборъ, который къ этому времени былъ ярко освъщенъ и наполненъ народомъ, считавшимъ за счастье для себя увидъть Архипастыря своего и получить его святительское благословеніе.

У входа въ соборъ, на паперти церковной, встрѣтилъ Архипастыря церковный староста купецъ Артемій Ивановичъ Пантелей и г. городской голова К. Л. Сенькевичъ, поднесшій хлѣбъ-соль и сказавшій краткое привѣтствіе, за которое Владыка поблагодарилъ его. Вошедши въ соборъ Его Преосвященство возложилъ на себя мантію и омофоръ и принялъ встрвчу отъ соборнаго духовенства, съ архимандритомъ Герасимомъ во главъ, настоятелемъ Невельска-го монастыря.

Подносиль св. кресть настоятель собора и благочинный протоіерей Петръ Петровскій, привѣтствовавшій Владыку слѣдующею рѣчью: "Ваше Преосвященство, Милостивѣйшій Архипастырь и Отець! Съ трепетно благоговѣйными чувствами мы встрѣчаемь тебя, какъ святителя церкви Христовой и Архіерея Бога Вышняго и приносимь тебѣ съ любовію нашъ искренній сыновій привѣтъ. Мы рады видѣть тебя, какъ дѣти своего отца. Да будеть благословенно вхожденіе твое.

Сей храмъ, подъ сводами коего мы имѣемъ счастіе встрѣчать тебя, болѣе 100 лѣтъ уже, со времени основанія своего, какъ окормляетъ трапезою духовною и амвономъ церковнымъ паству сію. И мы считаемъ нынѣ долгомъ своимъ поистинѣ засвидѣтельствовать предъ тобою, что она, паства сія, дорожитъ симъ окормленіемъ, какъ основою жизни и считаетъ его насущною потребностью для души своей.

Благодаря совокупности благопріятныхъ мѣстныхъ условій, здѣсь твердо стоитъ православіе и всѣ православные христіане незыблемо пребывають въ оградѣ церкви Христовой, съ вѣрою глубобокою во единаго Бога въ Троицѣ святой славимаго, съ сознаніемъ, что безъ вѣры и добрыхъ дѣлъ не возможно угодити Богу и что безъ церкви нѣтъ спасенія.

Сейчасъ ты, милостивый Архипастыръ, покрылъ себя мантіею Архіерейскою и возложилъ на себя омофоръ, съ намѣреніемъ святымъ, чтобы въ одеждахъ сихъ, имѣющихъ глубокое символическое значеніе, помолиться вмъстѣ съ нами и за насъ. За сіе благое намѣреніе благодаримъ тебя, Архипастырь отъ всей души. Да низведетъ же молитва милость и благоволеніе на градъ сей и живущихъ въ немъ. Пусть по молитвамъ твоимъ святымъ не оскудѣваетъ вѣра и благочестіе среди насъ!

Посъщениемъ своимъ въ эти дни воспоминания сописствия на землю и воплощения Сына Божия, ты порадовалъ насъ сугубо и мы молимъ всемогущаго Бога: да хранитъ онъ тебя на многия лъта для блага церкви Христовой и для утъшения паствы Полоцкой, которая всегда съ любовию относилась къ Архипастырямъ своимъ, будетъ

чтить и тебя своею сыновнею преданностію и готовностію исполнять всѣ благія требованія и желанія сердца твоего.

Да будуть радостны годы управленія твоего и пріятны для всёхъ нась! Поживи, благостный Архипастырь, счастливо среди новой, Богомъ дарованной тебѣ паствы Полоцкой, подъ покровомъ Божьяго благословенія и да будеть велико и славно имя твое во вѣки".

Поблагодаривъ за привътствіе сіе Владыка сказалъ, "что онъ прибылъ во градъ сей съ одною лишь отеческою любовію. чтобы молитвою въры преподать миръ и благословеніе всъмъ отъ Господа Бога и Спаса нашего Іисуса Христа".

Облобызавъ поднесенный ему св. крестъ и давъ приложиться къ нему встръчавшему духовенству, Владыка при пъніи храмового тропаря Успенію Пресвятой Богородицъ, вошелъ въ алтарь и по-клонился св. престолу, а оттуда вышелъ на средину храма и ставши на канедръ благослилъ начало молебнаго пънія, которое совершено было имъ съ духовенствомъ Пресвятой и Пречистой Владычицъ нашей Богородицъ.

Величественная осанка Архипастыря и его молитвенно-благо-говъйное, громогласное и выразительное, истовое служение, произвели умилительное впечатлъние.

Послѣ обычныхъ многолѣтій, провозглашенныхъ соборнымъ діакономъ Березкинымъ, Владыка обратился съ живымъ пространнымъ словомъ къ горожанамъ и народу, коими наполненъ былъ храмъ, о томъ: для чего одна намъ жизнь и какія блага потребны человѣку для достиженія высшаго назначенія своего. Въ дальнѣйшей части своей импровизаціи Владыка разъяснилъ, что каждый изъ насъ можетъ выполнить свое назначеніе, или что то же угодить Богу, посредствомъ подражанія жизни храмовымъ святымъ и при этомъ подробно раскрылъ предъ слушателями черты изъ жизни Богоматери и указаль какъ мы должны примѣнять ихъ въ своей жизни.

Назиданіе Владыки всѣ слушали съ захватывающимъ вниманіемъ; рѣчь его лилась просто, удобопонятно и убѣдительно, и съ такою властною силою, что каждое слово его запечатлѣвалось въ памяти слушателей и глубоко ложилось въ сердце ихъ.

По окончаніи слова, народъ подходилъ подъ благословеніе Владыки, а благочинный, протојерей Петръ Петровскій раздавалъ крестики; пъвчіе все время пъли священныя пъснопънія.

Благословивъ народъ, Архипастырь осмотрълъ алтарь собора и утварь церковную, которая была выставлена на жертвенникъ въ главномъ придълъ. Здъсь же ему представлены были члены соборнаго клира и затъмъ Владыка посътилъ соборнаго протоверея, который радушно предложилъ ему чай и скромную трапезу. Въ домъ Владыка словоохотливо бесъдовалъ съ приглашенными представителями администраціи и духовенствомъ и оставилъ о посъщеніи своемъ самое пріятное воспоминаніе, своимъ добродушіемъ и отеческимъ вниманіемъ.

Отсюда Преосвященнъйшій отправился въ мужской монастырь, гдъ встрътиль его о. архимандрить съ братіею, въ монастырскомъ храмъ. Инокамъ Владыка сказалъ назидательное слово объ искушеніяхъ міра сего и о средствахъ къ огражденію отъ навожденій гръховныхъ и послъ осмотра храма направился въ покои о. настоятеля на ночлегъ.

28 декабря въ полчаса десятаго утра Владыка несмотря на сильный морозъ вывхалъ въ открытыхъ саняхъ въ увздъ для обозрвнія Коротаевской и Ивановской церквей и сдвлалъ болве 40 верстъ взадъ и впередъ. Путешествіе это рвдкое Ни одинъ изъ Архипастырей Полоцкой епархіи не рвшался на такой подвигъ, чтобы вывзжать въ зимнюю пору, а твмъ болве безъ крытаго экипажа для обозрвнія сельскихъ церквей.

Изъ Коротая, 2 округа Невельскаго увзда, въ с. Иваново Владыка прибылъ въ 2 часа пополудни :и направился прямо въ церковь, гдв ожидалъ его собравшійся народъ.

Несмотря на холодный храмъ Онъ снялъ теплую рясу и облачившись въ мантію принялъ встрічу отъ містнаго священника о. Мурашкина, который въ облачении священномъ преподнесъ ему кресть. Послъ краткаго молитвословія и провозглашенія діакономъ Шавельскимъ многольтія Владыка обратился съ словомъ назиданія къ народу о подражаніи жизни Предтечи и Крестителя Господня Іоанна, имени коего посвященъ Ивановскій храмъ. Благословивъ всъхъ бывшихъ въ церкви. Владыка тщательно осмотрълъ внутри храмъ, довольно ръдкій по своей внутренней отдълкъ, правда потерявшей уже свой видъ отъ времени, но и доселъ свидътельствующей о большихъ затратахъ, употребленныхъ въ свое время на устройство его, строителемъ генераломъ Михельсономъ, извъстнымъ дъятелемъ по усмиренію Пугачевскаго бунта. Этотъ храмъ украшенъ гипсовыми подъ мраморъ колонами и тонкими изящными лъпными карнизами, свътло разкрашеннымъ сводомъ; иконостасъ въ немъ одноярусный тонкой отдълки и прекрасной итальянской

живописи, полъ паркетный рѣдкой работы; висячіе подсвѣчники, дарохранительница, кресты напрестольные и прочія вещи изъ чистаго серебра, котораго на вѣсъ имѣется въ Ивановской церкви нѣсколько пудовъ. При осмотрѣ церкви Владыка рекомендовалъ священнику непремѣнно устроить въ храмѣ печи, чтобы сдѣлать его теплымъ и измѣнить постановку нѣкоторыхъ иконъ, стоящихъ нынѣ не прямо, а по угламъ. Испытывая учениковъ по Закону Божію, онъ остался оченъ доволенъ отвѣтами одного мальчика, который бойко и осмысленно отвѣчалъ на всѣ предлагаемые ему вопросы.

Изъ церкви Владыка вывхаль въ домъ священника и тамъ разсматривая книги церковнаго письмоводства, отечески распрашиваль его о жизни прихода и объ отношеніи прихожань къ причту и церкви, при чемь изъ богатаго опыта личной двятельности своей, даваль цвиные соввты и указанія для оживленія и подъема приходской жизни.

Дорогому посътителю была предложена здъсь скромная трапеза. Около 6 часовъ вечера Владыка возвратился въ г. Невель и имълъ ночлегъ въ мужскомъ монастъръ.

Въ 10 час. утра 29 декабря Преосвященнъйшій Владыка въ покояхъ настоятеля монастыря, принималъ представителей присутственныхъ мъстъ и почетныхъ горожанъ и затъмъ самъ лично дълалъ визиты по городу.

Въ полчаса же 2 часа пополудни послѣ завтрака предложеннаго ему гостепріимнымъ хозяиномъ о. архимандритомъ Герасимомъ, онъ въ сопровожденіи благочиннаго протоіерея П. Петровскаго и уѣзднаго исправника, отправился на вокзалъ и ст 2 часовымъ поѣздомъ отъѣхалъ въ г. Витебскъ.

На вокзалъ провожали Архипастыря: о. архимандритъ, соборное духовенство, церковный староста и многіе изъ горожанъ.

Когда тронулся повздъ всв поклонились отъвзжавшему Архипастырю и пожелали ему благополучнаго пути

Прівздъ і ладыки въ г. Невель сталь извъстень лишь наканунъ. Несмотря на это все было обставлено полною исправностью и должнымъ порядкомь и самая повздка для обозрънія Коротаевской и Ивановской церквей, благодаря особой распорядительности г. исправника Е. М. Бълинскаго, устроена была Владыкъ безъ всякихъ задержекъ и путевыхъ препятствій.

> Благочинный 1 округа Невельскаго увада, настоятель собора, протојерей Петръ Петровскій.

#### Школьный юбилей.

(12 января 1887 г.—12 января 1912 г.).

Мърно и плавно, ударъ за ударомъ льется церковный благовъстъ съ колокольни церкви села Барсучино, Городонскаго уъзда.

Звуки колокола замираютъ постепенно, словно таютъ въ вечеръющемъ воздухъ, пока новый ударъ колокола не нарушитъ вновь сельской тишины и не замретъ опять, чтобы уступить мъсто новому удару тягучему, такому же заунывному, какъ уныла въ вечернихъ сумеркахъ картина села съ его ветхими избушками, разбрасанными по пригоркамъ.

Церковь вся освъщена. Подымаясь на горку, гдъ стоитъ она, идутъ одинъ за другимъ, на вовъ колокола ребятишки, ученики вдъшней школы, идутъ и ихъ отцы, сами когда то учившісся въ этой школъ, гдъ теперь учатся ихъ дъги. Завтра большой правдникъ для вдъшней мъстности.

Ровно 25 лѣтъ тому назадъ, 12 января 1887 года, стараніями добрыхъ и отзывчивыхъ людей, бывшаго предводителя дворянства Городокскаго уѣзда Осодора Васильсвича Бондырева, протоісрея Д. Григоровича и потомственнаго почетнаго гражданина Федора Іосифовича Крижевича возникла здѣсь церковно-приходская школа, зажглась новая звѣздочка просвѣщенія, продолжающаяся ярко свѣтить и до настоящаго времени. Одновременно со школою завтра празднустъ 25-лѣтній юбилей своей дѣятельности и здѣшняя учительница Анастасія Антоновна Фалютинская, прослужившая ровно черверть вѣка въ Барсучинской школѣ съ самаго перваго дня ся сущетвованія.

Всенощное бдѣніе, наканунѣ юбилея служилъ благочинный 1-го округа Городокскаго уѣзда, онъ же и уѣздный наблюдатель священникъ Іоаннъ Одельскій, а въ самый день юбилея 12 января—божественную литургію совершалъ предсѣдатель Городокскаго уѣзднаго училищнаго отдѣленія протоіерей Д. Григоровичъ, въ сослуженіи четырехъ священниковъ, при массѣ молящихся, большинство которыхъ составляютъ бывшіе и теперешніе ученики А. А. Фалютинской. Пълъ соединенный хоръ учениковъ Барсучинской, Войханской Городокскаго у. и Стайкинской Витебскаго у. церновно-приходскихъ школъ.

Послѣ окончанія литургіи, духовенство съ крестнымъ хсдомъ отправилось въ зданіе Варсучинской церковно-приходекой школы, гдѣ протоієреємъ Димитріємъ Григоровичемъ былъ отслуженъ благодарственный Господу Богу молебенъ съ провозглашеніємъ многолѣтія Царствующему Дому, иниціаторамъ основанія Барсучинской школы и почтенной юбиляршѣ рабѣ Божієй Анастасіи.

Послѣ молебна протоієрєй Д. Григоровичъ прочиталъ слѣдующій адресъ, подносимый юбиляршѣ отъ Городокскаго уѣзднаго училищнаго отдѣленія и Св. Владимирскаго Братетва:

#### "Глубокоуважаемая труженица Анастасія Антоновна!

Въ сегодняшній знаменательный для Васъ день исполнившагося 25-льтія Вашего учительства въ здъшней Барсучинской школъ, въ которомъ Вы заявили себя достойнымъ высской похвалы умъньемъ, ревностью и отличными успъхами обученія и христіанскаго воспитанія д'втей, Городокское увздное училищное и братское отдёленіе своими постановленіями уполномочили меня - предевдателя отдівленій и о. увзднаго наблюдателя привътствовать Васъ съ юбилейнымъ торжествомъ и выразить Вамъ отъ состава отдъленій чувства глубокаго уваженія и благожелательности. Вашъ трудъ, требовавшій отъ Васъ большой энергіи, настойчивости и затраты здоровья, - дъйствительно увънчанъ желаннымъ успъхомъ, о которомъ мы, близко стоящіе къ ділу школы можемъ твердо свидътельствовать. Зародившаяся, съ поступленіемъ Вашимъ, церковная школа, въ первое время, не имъла евоего помъщенія и, спустя уже года 3-4, обзавелась собственнымъ зданісмъ, выстроеннымъ крестьянами, увидъвшими въ Васъ человъка искренно-преданнаго своему дълу и потому, слъдствіи, охотно отзывавшимся ко всъмъ потребностямъ и нуждамъ школы, по Вашимъ просьбамъ и заявленіямъ. Ваше разумное материнское отношение къ дътямъ останется неизгладимымъ, какъ для дътей, такъ и для ихъ родителей. Мы же стоящіе во главъ церковно-народнаго образованія всегда

останемся глубоко привнательными Вамъ, досточтимая юбилярша, за все понесенное Вами бремя труда. Примите же въ внакъ нашихъ привнательныхъ чувствъ, въ благословеніе икону Божіей Матери, подносимую отъ Городокскаго просвътительнаго Братетва.

Да покростъ Васъ Царица Небесная Своимъ великимъ милосердіємъ въ предстоящей жизни".

По прочтеніи адреса, протоієрей Д. Григоровичь благословиль юбиляршу иконой Божієй Матери въ цѣнной серебряной ривѣ, художественной чеканной работы съ разноцвѣтной эмалью, сооруженной на средства Городокскаго отдѣленія братства св. Владиміра и св. Николая Чудотворца.

. (Продолжение слыдуеть).

Door-1083 (200) 530-1006



Реданторъ неоффиціальнаго отдѣла, Канедральный Протоіерей Алексѣй Матюшенскій.

При семъ № разсыляется указатель къ "Полоцкимъ Епархіальнымъ Въдомостямъ" за 1911 годъ.



Печатать разръшается, 18 марта 1912 года. Ценасръ, преподаватель семинаріи протоіерей В. Добровольсній.